Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 79 (2023)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezesionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Stephen B. Tipton, The Ground, Method, and Goal of Amandus Polanus’ (1561-1610)
Doctrine of God. A Historical and Contextual Analysis. Vandenhoeck & Ruprecht,
Gottingen 2022. ISBN 978-3-525-50187-0, € 150.00.

Historians of doctrine interested in early Reformed scholasticism should be pleased to
find this contribution to the growing scholarly interest in the medieval background to
Reformed orthodoxy. Though somewhat ignored by historians since the nineteenth
century, Amandus Polanus remains one of the most influential Swiss theologians in
the Reformed tradition and this study builds upon recent work in the field in order to
further contextualize his contribution to the Reformed tradition. Tipton’s stated aim
is clear throughout the work: to understand not only what Polanus taught about God,
but why and how he developed his doctrine of God. To accomplish this task, Tipton
engages with the limited available secondary literature on Polanus both thoroughly and
critically, specifically focusing on the role of Scripture and reason as these elements have
been highlighted by those seeking to emphasize a rationalist interpretation of Polanus’
work. For Tipton, however, this is a misinterpretation of Polanus’ methodology, and it is
only possible when the fundamental purpose of his writing is ignored, that is, «the goal
of Polanus’ theology is doxology and the worship of the Triune God; and the method
that Polanus employs to move from a foundation of Scripture at the end goal of doxology
is a rational (but not rationalistic) exposition of Scripture.» (35) With lucid and detailed
analysis Tipton is successful in this central goal of presenting Polanus’ ideas not merely as
the product of a scholastic thinker writing for the academy, but more fundamentally, as
a Christian theologian for the church.

To accomplish this task, Tipton begins with an introductory chapter summarizing
the state of the secondary literature as well as his primary interlocutors, Faulenbach and
Deal. Here he states his methodological assumptions plainly which align quite directly
with the Dutch school of Reformation studies. Put briefly, there is an emphasis both on
a broad continuity between the initial Reformers and following Reformed scholastics as
well as an emphasis in discovering the influence of John Duns Scotus on the Reformed
tradition. To be clear, Tipton wisely notes Polanus can quote medieval thinkers without
endorsing their entire system (38), which is reflected in his documentation of Polanus’
apparent eclectic appropriation of Aquinas and Scotus. The second chapter examines
Polanus’ educational context, philosophical influences (Aristotelianism and Ramism),
and introduces the seven contemporary Reformed theologians which form the bedrock
of Tipton's comparison between Polanus and the developing Reformed tradition. The fol-
lowing nine chapters unpack the relevant distinctions between God's essence, properties,



124 Rezensionen

and will along with two excursus on the Trinity and human freedom in relation to the
divine decree respectively. Rather than summarizing each chapter in particular here I
will engage with Tipton's work through a lens of appreciation, offer up some ways his
arguments could be supplemented, and finally suggest some questions which may have
pushed his research further.

By way of appreciation, Tipton's work is balanced in its assessment of Polanus and of-
fers likely historical explanations for why Polanus formulated certain doctrinal points.
For example, through comparison with seven other contemporary Reformed theologians
Tipton offers five categories which are typically addressed in the beginning of the doc-
trine of God (treatment of the divine names, existence, essence, nature of the distinctions
between the attributes, and how to order the attributes). He then notes only Polanus
and Zanchi address all five which points to their more robust engagement with theology
proper in contrast to their contemporaries. To explain this expansion Tipton appeals
to Polanus’ historical context which dealt with the increasing polemical disputes with
Lutherans and Roman Catholics as well as Polanus’ educational background in Hebrew
exegesis which accounts for his lengthier examination of the divine names in the Old
Testament (104). Tipton also persuasively argues the reason why Polanus uniquely groups
the attributes of God’s life, immortality, blessedness, and glory in this particular struc-
ture, was to demonstrate his central doxological concern that theology result in praise
which undermines the rationalist interpretation of Polanus (18c). Importantly, Tipton is
not hesitant to observe where Polanus’ reasoning appears weak or unjustified, as he notes
Polanus’ distinction between the divine life and immortality has little support (184), and
a minor theme in the study is Polanus’ inability to adequately address the practical sig-
nificance of the doctrines explained (92, 107). Additionally, Tipton is willing to admit
when he does not know why Polanus orders the attributes in the particular way they are
arranged and is comfortable concluding the answer may be ultimately elusive (223).

With these laudable features of the work noted, I'd like to consider some ways the ar-
gument in the work could have been supplemented. As was noted, while Tipton is keen
to highlight Scotus’ influence on Polanus (e.g. 84, 292) there is also a careful concern to
observe where Aquinas is more closely followed by Polanus (203, 213). Significantly, when
Polanus makes the distinction between archetypal and ectypal theology Tipton appears
to take for granted the conceptual similarity aligns more closely with the Scotist in se/pro
nobis distinction than the passages from Aquinas which Polanus cites. While one may be
inclined to agree with Tipton regarding Scotus as the more formally similar to Polanus’
position it should be remembered that at no point in the relevant passage does Polanus
use Scotist terminology. This difficulty surfaces again when discussing the various rele-
vant distinctions regarding the relationship between the divine attributes and the divine
essence (133ff). When Polanus considers the variety of distinctions available the Scotist
formal distinction is not mentioned at all. Rather Polanus endorses, with citation of
Aquinas, the distinctio rationis. Notably, Tipton has already observed, in a prior excursus
on the Trinity, that Polanus specifically refers to the personal relations as differing from
the essence «by mode and form» (127) which he takes to be a formal distinction. Tipton



Rezensionen 125

also notes a passage from Te Velde where the formal distinction appears to be alluded
to though without explicit formulation (135, fn 205). Insofar as one is inclined to agree
with Tipton that the distinctive concept from a prior medieval thinker can be alluded to
without the terminology, Tipton's work will be convincing, but greater textual evidence
would have solidified his conclusions in this regard.

Another example is the ostensibly Scotist background in Polanus is particularly
stressed with regards to the absolute/ordained power distinction. While Tipton claims
that Polanus reflects Scotist voluntarism due to tying omnipotence fundamentally to
the divine will, the point is undermined by his own prior observation that for Polanus
the power of God can never oppose or be separated from his wisdom (287). The way to
demonstrate that Polanus is following Scotus is by noting Polanus follows the opera-
tionalized conception of absolute power which shifted from the earlier formulation in
the late middle ages. Tipton notes that Aquinas and Lombard, among others, observed
the difference between what God can do and what God wills to do, but he does not
emphasize the key difference is not whether power is tied to will or wisdom, rather it is
whether the absolute power can be used to enact miracles in the actual ordained real-
ity. Though Tipton cites the work of Veldhuis which likely indicates he resists the idea
Scotus operationalized the absolute power of God, considering other scholars such as
Oakley, Courtenay, and Gester have followed such a reading, it would strengthen his
claim that Polanus follows Scotus if he provided an account for this alternative, more
widely accepted, view. For example, Polanus defines the absolute power of God as an
«extraordinary» power whereby God can produce secondary effects in the current world
apart from creaturely causation (Syntagma, 1192D). Importantly, this is not the same
way the absolute power is conceived by Perkins, a figure Tipton compares with Polanus
throughout the work, but not on this point.

Finally, there are a few areas where the reader may be left with questions which would
further develop Tipton’s work. For example, it is not entirely clear Tipton's decision to
focus on the particular seven Reformed theologians he compares Polanus with is suffi-
ciently justified by temporal proximity and confessional similarity. Tipton states his goal
is to emphasize «the joint effort of academic (i.c. scholastic) theology in Europe» as well
as «indicate potential influences upon Polanus’ doctrine of God» (69), but he does not
cite evidence Polanus was specifically reading or engaging with the systematic works be-
ing compared. Conversely, one may legitimately wonder if it would have been equally
fruitful to compare Polanus with Lutheran contemporaries or even Roman Catholic
theologians which he regularly cites in the Syntagma. For example, Polanus engages with
Bellarmine, Suarez, and Cajetan, all of which represent reception and development of
the Thomist and Scotist tradition. By comparing Polanus’ doctrine of God's omnipres-
ence for example with Cajetan the careful reader will notice Polanus appears to give two
contradictory explanations for why God is present: the first, is because God's essence is
infinite and immense while the second is due to the fact that God is the universal cause
of whatever he makes. This confusion is addressed directly by Roman Catholic theolo-
gians in Polanus' time and seems to undermine Tipton's stress that the most important



126 Rezensionen

differences on the doctrine of God between the Reformed and Catholic were on soteri-
ological matters (292).

Another research question which could have added to Tipton's study is the extent to
which Platonic themes are present in Polanus’ doctrine of God. The stated relevant phil-
osophical background to understanding Polanus is Aristotelianism and Ramism, both of
which undoubtedly are important, yet within the work Tipton also notes Barth charged
Polanus’ view of simplicity with succumbing to Neoplatonism (157). Though Tipton
aptly refutes this claim, he does concede Polanus’ account of the divine ideas as eternal
immaterial universals resting in the mind of God better resembles a Platonist formula-
tion than an Aristotelian account (206). With these remarks at hand it is curious Tipton
does not explore more the participationist emphasis which is distinctive of Platonism
and highlighted particularly in Polanus’ teaching on the visio Dei, a doctrine which fea-
tures in Polanus’ discussion of God’s blessedness. As some specialists have argued (John
Dillon, Lloyd Gerson) Aristotelianism itself is but a species of Platonism and while it is
understandable from an institutional perspective there was not a «school of Platonism»
of comparable influence to Aristotelianism in the academic world with which Polanus
would have been familiar in the late sixteenth century, nonetheless as a historian of ideas
Tipton was keen to observe conceptual similarities between Aristotelian categories and
Polanus’ own conceptualizations. Insofar as Polanus shares similar Platonic influences
(e.g- 332) a greater investigation into this field would yield fruitful results.

Overall, Tipton's work is a helpful and thorough examination of the method, motive
,and aim of Polanus’ doctrine of God. It stands as an excellent introduction to the heart
of Polanus’ theology and will interest students and scholars alike who want to know more
about the Reformed Orthodox engagement with medieval theology. Tipton thoroughly
undermines the claim Polanus was a rationalist who neglected the role of scripture in
doctrinal formulation as well as the implication the scholastic method leaves the church-
man without a doxological posture. Though the critical comments in this review are
meant to spur further scholarly investigation based off Tipton's work, there is no doubt
Tipton has accomplished his task to present Polanus’ doctrine of «the Triune God in all
his revealed glory» (332).

Zachary Seals, Geneve

Klaas Huizing, Lebenslehre. Eine Theologie fiir das 21. Jahrhundert. 775 S,
Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh 2022. ISBN 9783579074672, € 38.00.

«Friede, Freude, Eierkuchen» lautet die finale «Lebensregel», die Klaas Huizing den
Leserinnen und Lesern seiner Lebenslehre auf der letzten Seite noch «fir den Alleag»
mitgibt (568). Kaum zufillig bildet so eine triadische Formel den Schlussstein dieses an-
sonsten «in Fragen der Trinitat zuriickhaltend[en]» (33) dogmatischen Entwurfs. Sie ist
allerdings nicht auf einem heiligen Konzil entstanden, sondern hat als Motto der ers-
ten Berliner Love-Parade Geschichte gemacht. Die «Wege und Realisationsformen des



Rezensionen 127

Heiligen» sind eben «[bJunt und divers» (31), wie eine der Grundiiberzeugungen von
Huizings selbst an Buntheit uniiberbietbarer Theologie fiir das 21. Jahrhundert lautet.

Passend zur an Dr. Motte gemahnenden Schlusspassage lisst Huizing das Christologie-
Kapitel seiner Dogmatik mit dem Auftritt eines «Techno-Messias» (325) beginnen, der
seine Jiingerschar auf lindlichen Rave-Partys in Ekstase versetzt. An Vernon Subutex,
wie die jesusartige Hauptfigur im gleichnamigen Erfolgsroman von Virginie Despentes
heiflt, kann das faszinierende Eigenleben christlicher Traditionsbestinde in der
Gegenwartskultur exemplarisch abgelesen werden. Huizing stellt ihm wenig spater noch
«einen tanzenden Jesus» (361) zur Seite, von dem die Jesus-Trilogie des Schriftstellers
J. M. Coetzee erzahlt. Insbesondere diese tiber das gesamte Buch verteilten Abschnitte,
in denen der «privattheologische [...] Blick» (31) vieler Gegenwartskiinstlerinnen und
-kiinstler, neben den Genannten z.B. Sybille Lewitscharoff, Michael Triegel und Judith
Schalansky, gewiirdigt wird, machen die Lektiire der Lebenslehre zu einer hochst in-
spirierenden Angelegenheit. Gleiches gilt fiir die ausfithrliche Behandlung der bibli-
schen «Dichtertheologic[n]» (285) insbesondere weisheitlicher Provenienz, deren li-
terarische Machart sich Huizing durch fiir einen Systematiker ungewohnlich hiufige
«Werkstattbesuche bei den Exegeten» (243) erschliefit.

Doch auch Huizings «Dogmatik ist keine Wundertiite» (28) — jedenfalls auf den ersten
Blick nicht. Sie setzt nach einem «Basics» tiberschriebenen Prolegomenateil (15ff) bei der
Gottes- und Schépfungslehre ein (132ff) und miindet schlieflich, mit christologischen
(323fF) und pneumatologischen (413ff) Zwischenetappen, in der Eschatologie (481ff). So
weit, so bekannt. Auf den «Content» des materialen Hauptteils folgen allerdings noch
die «Results» (s59fF), die mehr als nur ein zusammenfassendes Fazit bieten. Sie enthal-
ten eine Reihe konkreter Lebensregeln, in denen der praktische Ertrag des zuvor theo-
retisch Ausgefithrten konkretisiert wird. Huizing reagiert damit auch auf die «in der
akademischen Lehre immer wieder» gemachte Erfahrung, «wie riesig und nachhaltig das
Interesse der Studierenden an Fragen der Lebensfithrung» (26) ist. Eine Theologie, de-
ren Gedanken diesbeziiglich Orientierung zu stiften vermogen, hat heutigen Menschen
auch iiber den akademischen Bereich hinaus «ein offenbar bis auf weiteres hoch attrakti-
ves Angebot» (26) zu machen - so lautet Huizings dick zu unterstreichende These.

Neben einer ethischen und lebensweltbezogenen Grundausrichtung, die ihm «als
Gewichs Miinchner Theologie» (22) ohnehin selbstverstindlich ist, hilt Huizing vor
diesem Hintergrund aber zugleich eine radikale Durchmusterung des dogmatischen
Materialbestands fiir unabdingbar. Schon auf den ersten Seiten des Buches bringt er dem-
gemif den «Siindenriumdienst» (17) zum Einsatz. Dort wo landliufigdie Hamartiologie
traktiert wird, steht bei ihm die Theodizeefrage zur Verhandlung, der er mit einem
«[v]erstauchte[n] Optimismus» (280) begegnet. Anlass zu solchem Optimismus sollen
alle «Erfahrungen [...] von Kreativitit, Lebendigkeit und Entwicklungskraft in der
Lebenswelt» (25) bieten, die Huizing als Niederschlag gortlicher Vorsehung deutet. An
ihnen lisst sich gleichsam ablesen, was durch die Figur der Frau Weisheit, die laut Prov 8
- «Gen 1, Vers Null» (178) — Gott tanzend zur Schépfung inspiriert, bildhaft verkdrpert
wird: dass nichts so bleiben muss, wie es ist, sondern alles neu, anders, gut und besser



128 Rezensionen

werden kann. Anstatt das Uble ursprungsmythisch festzuschreiben, lisst sich in diesem
Sinne stets kreativ und «priventiv auf Krisen des Leidens, der Moral und der Endlichkeit
[...] reagieren» (561). Dazu jedenfalls wollen die biblischen Weisheitstexte, wie eigentlich
jedwede «[s]tarke Literatur» (32), nach Huizings Uberzeugung verhelfen, indem sie ihren
Leserinnen und Lesern eine «spielerische Identifizierung» (236fF.) mit fremden, den sta-
tus quo transzendierenden Lebensperspektiven erméglichen.

Seitens der Evangelien wird man demnach eingeladen, sich mit der durch den
«Weisheitslehrer» (324) Jesus besonders prignant dargestellten Liebe spiclerisch zu
identifizieren, um dadurch gelingendenfalls selbst liebevoller, d.h. «leiblich resonanzof-
fen und lernend [...] agieren» (351) zu kénnen. Im Hintergrund dieser Formulierungen
steht Hermann Schmitz, dessen zehnbindige Leibphinomenologie fiir Huizings
Entwurf von grundlegender Bedeutung ist. Von ihm lasst er sich auch zu einer wohltu-
enden Gegenrede gegen die gegenwirtig wirkmachtigen «Anwilte der Domestizierung
des Geistes» (449) inspirieren: Huizings Geist weht jenseits christologischer
Engfiihrungen iiberall dort, wo mich Erfahrungen des Neuen affizieren und ich freu-
digin ihr Identifikationsangebot einstimmen kann. Idealiter werden solche ubiquitaren
Erfahrungen auch im Gottesdienst gemacht, den Huizing trotz manch feiertiglichem
«Exerzitium in protestantischer Leidensfihigkeit» (466) als potenziellen «Lernort spie-
lerischer Identifizierungy (474) zu wiirdigen weifs.

In den innerhalb wie auf8erhalb der Kirche sich ereignenden Begegnungen mit neuen
Identifikationsmaéglichkeiten zeigt sich mithin immer schon ein Vorschein eschatolo-
gischvollendeten Heils, das nach Huizingendgiiltige «Erlosungvon der Eingebundenheit
in die Geschichte» (353, 507) mit ihren definitiven Festschreibungen beinhaltet. Zur le-
benspraktischen Bewahrung und Bewihrung dieses Heils schon im Diesseits der Welt
soll seine christlich-religiose Lebenslehre letztendlich befihigen.

«Vollstindig lasst sich die Wunde des Leids dann doch nicht schliefen» (302), riumt
Huizing an einer Stelle das menschliche Vermégen zur praventiven Vermeidung des
Negativen begrenzend dennoch ein. Diese Einsicht legte Reflexionen zum Thema
Erlosungsbediirfrigkeit oder -sehnsucht nahe. Bei allem sympathischen Optimismus,
der Freude, Genuss, Fortschritt und Verbesserung ins Zentrum stellt, finde so die
bleibende Ambivalenzbestimmtheit endlichen Lebens ihren Platz, die Huizing mit
der Siindenlehre jedoch hinter sich zu lassen scheint. Mag sich aus melancholischen
Gefiihlen auch kein passendes Motto fiir Rave-Partys ableiten lassen — eine Theologie
tir das 21. Jahrhundert kénnte dem «romantischen Unwohlsein an der Alltagswelt» und
seiner unstillbaren «Sehnsucht nach einem Erléser» (466) deutlich mehr Raum geben.

Diese Fehlanzeige aber triibt den Gesamteindruck nicht ein: Huizing hat hier wahrhaft
eine «ziemlich gute Theologie» (37) geschaffen, die im Blick auf die Zukunftsfihigkeit
des protestantischen Christentums hoffnungsfroh stimmt. Mége sie Schule machen!

Karl Tetzlaff, Halle



Rezensionen 129

Klaus-Michael Kodalle,1933 — Die Versuchungder Theologie. Zeitgeschichtliche
Forschungen Band 62, Duncker § Humblot. Berlin 2022, 150 Seiten. ISBN 978-
3-428-18370-8. € 69,90

Klaus-Michael Kodalle zitiert in seinem Buch mit Recht die beiden folgenden
Feststellungen:

1. Talmud (Mischna, Trakeat Sanhedrin IV, s) sagt: «Jeder, der ein Menschenleben
rettet, wird betrachtet, als hitte er die ganze Welt gerettet.» ( 11)

2. Jiirgen Habermas: «Der Holocaust ist bis zum Augenblick seines Eintretens unvor-
stellbar gewesen, also hat auch das radikale Bose einen historischen Index.» (12)

Kodalle hat also damit Recht, wenn er so und dariiber hinaus feststellt, dass der
Nationalsozialismus als System der gigantischen Verbrechens gesechen werden muss.

Es gab im Nationalsozialismus bei den Protestanten einige Denker, die die
Fithrervollmacht mit der Person Adolf Hitlers verbanden. Das zu rezensierende Buch
Kodalles zeigt hier entsprechende Beispicle und Tendenzen.

Zunichst wird Paul Tillichs Verhiltnis zum Existentialismus behandelt. Es handle
sich bei ithm um «Macht-orientierte Daseinsanalytik. Tillichs begriindungsschwache
Option fiir den Vorrangs kollektiven Einheitsdranges». (24)

Kodalle zieht daraus folgendes Ergebnis: «Christus ist uns erkennbare «unverzerrte
Manifestation> und damit eigentlich das Ende der Existenz. In diesem historischen
Punke ist die existentielle Entfremdung demnach iiberwunden.» (41) Es gilt das «Fazit:
Mit Tillich fiir die Schaffung einer Symbolwelt zu plidieren, welche «die unbedingte
Sicherheit des Sinnes> darstellt, bedeutet, dem radikal existentialistischen Denken den
Abschied zu geben.» (45)

Emmanuel Hirsch vertrete eine Nationalsozialistische Existenztheologie, wobei er sich
mit Recht und Unrecht auf Kierkegaard beruft. «Die Beschrinktheit der Perspektive
Kierkegaards zeigt sich Hirsch in dessen Unfihigkeit, «das Christentum [...] mit den
Augen des echten unbefangenen Zweiflers zu sehens» (s9).

Carl Heim generiert den Wunsch nach Identifizierbarkeit des gottlichen Willens.
Wenn Gottes Wort uns, also den Menschen trifft, ist zugleich «die <Frage nach dem Wert>
nach den Sinns des Daseins, als [...] Warum-Frage> zertritmmert.» (82) Entscheidend ist
fir Carl Heim, dass sich bei uns Menschen das gottliche Wort ereignet.

Hans Michael Miiller vertrete cine nationalsozialistische nachmetaphysische
Theologie. «Si vis pacem, para bellum. Den Frieden lieben, heisst zum Krieg risten.
Daraus folgt philosophisch, politisch, religios: Bete und vernichte» (87). Miiller siehe
Adolf Hitler als Instrument der gottlichen Schopfung. Er schreibt: «Er, Adolf Hitler,
war schépferisch und fiir uns Deutsche Werkzeug der Schépfung wie niemand und
nichts sonst» (118). Ja fiir Miiller gilt: «Die erregende Betroffenheit durch Adolf Hitler
wird zum Zeichen der Vorsehung, seine Befehlsgewalt> zum «Gnadenerweis,. «Weil



130 Rezensionen

Gott diese Menschen gebraucht, werden sie zu den Erfolgen gefiihrt, die Gott durch sie
erreichen will» (118).

Exzentrische Orientierung zeichnet gemifl dem thiiringischen Theologen Gerhardt
Kuhlmann den Menschen aus. «<Der Mensch dieser exzentrischen Orientierung «<will im
Grund nichts [...]. Er verschwendet sich in seinen Gesichten und gibt sich preis in seinen
Taten. Er kennt sich selber nicht und denke, daf ihn so [...] der Urgrund des Seins an sich
gezogen habes» (126).

Erik Peterson, der spiter zum Katholizismus konvertierte, verabschiedet sich vom
Protestantismus. Peterson schreibt: «In der Weltzeit ist und bleibt Israel allein das aus-
erwihlte Volk, und keines der Heidenvélker kann je in das Volk Gottes aufgenommen
werden [...]. So unangenehm zwielichtig der theologisch zwielichtig der theologisch-po-
litische Jargon Petersons ist, so lisst doch diese Aussage an Deutlichkeit nichts zu wiin-
schen tibrig. Die nationalsozialistische Ideologie eines an die Stelle des Judentums treten-
den arischen Volkes ist hier eindeutig zurtickgewiesen. Aber die geistige Haltung einer
theologisch begriindeten disqualifizierenden Uberlegenheit der christlichen Kirche
wird in einer Semantik vorgebracht, die uns heute vorkommt wie von einem anderen
Stern» (143). Das heiflt also: «Der Geist dieser Disqualifizierung durchweht Petersons
Ausfithrungen [...]. Dass Gott sein Volk nicht verstoflen hat, wird an dem Rest> deut-
lich gemacht, der aufgrund in der Kirche da ist. Die bekehrten Juden innerhalb der
Kirche sind der von Gott verheiffene Rest! In dem Begrift <Rest> kommt wieder nur
zum Ausdruck, «daf die Auswahl Gottes immer Gnadenauswahl ist>. Die ungliubigen,
Christus nicht als Messias anerkennenden Juden sind «versteinert, verachtet, verstockt»»
(143). Fiir Erik Peterson sind nur die bekehrten Juden in der katholischen Kirche der
durch Gottes Gnadenwirken bekehrt «Rest.

Man profitiert von dieser interessanten Studie Klaus Michael Kodalles. Diese zu lesen,
lohnt sich, um den eindringenden deutsch-nationalistischen Massenwahn bei den ent-
sprechenden Theologen zu erkennen und weiterzusagen.

Udo Kern, Rostock



	Rezesionen

