
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezesionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Stephen B. Tipton, The Ground, Method, and Goal ofAmandus Polanus' (1561-1610)

Doctrine ofGod. A Historical and Contextual Analysis. Vandenhoeck & Ruprecht,
Göttingen 2.02.2.. ISBN 978-3-525-50187-0, 150.00.

Historians of doctrine interested in early Reformed scholasticism should be pleased to
find this contribution to the growing scholarly interest in the medieval background to
Reformed orthodoxy. Though somewhat ignored by historians since the nineteenth

century, Amandus Polanus remains one of the most influential Swiss theologians in
the Reformed tradition and this study builds upon recent work in the field in order to
further contextualize his contribution to the Reformed tradition. Tipton's stated aim
is clear throughout the work: to understand not only what Polanus taught about God,
but why and how he developed his doctrine of God. To accomplish this task, Tipton
engages with the limited available secondary literature on Polanus both thoroughly and

critically, specifically focusing on the role of Scripture and reason as these elements have

been highlighted by those seeking to emphasize a rationalist interpretation of Polanus'

work. For Tipton, however, this is a misinterpretation of Polanus' methodology, and it is

only possible when the fundamental purpose of his writing is ignored, that is, «the goal
of Polanus' theology is doxology and the worship of the Triune God; and the method
that Polanus employs to move from a foundation ofScripture at the end goal ofdoxology
is a rational (but not rationalistic) exposition of Scripture.» (35) With lucid and detailed

analysis Tipton is successful in this central goal ofpresenting Polanus' ideas not merely as

the product of a scholastic thinker writing for the academy, but more fundamentally, as

a Christian theologian for the church.
To accomplish this task, Tipton begins with an introductory chapter summarizing

the state of the secondary literature as well as his primary interlocutors, Faulenbach and

Deal. Here he states his methodological assumptions plainly which align quite directly
with the Dutch school of Reformation studies. Put briefly, there is an emphasis both on
a broad continuity between the initial Reformers and following Reformed scholastics as

well as an emphasis in discovering the influence ofJohn Duns Scotus on the Reformed

tradition. To be clear, Tipton wisely notes Polanus can quote medieval thinkers without
endorsing their entire system (38), which is reflected in his documentation of Polanus'

apparent eclectic appropriation of Aquinas and Scotus. The second chapter examines
Polanus' educational context, philosophical influences (Aristotelianism and Ramism),
and introduces the seven contemporary Reformed theologians which form the bedrock
ofTipton's comparison between Polanus and the developing Reformed tradition. The

following nine chapters unpack the relevant distinctions between God's essence, properties,



12.4 Rezensionen

and will along with two excursus on the Trinity and human freedom in relation to the

divine decree respectively. Rather than summarizing each chapter in particular here I
will engage with Tipton's work through a lens of appreciation, offer up some ways his

arguments could be supplemented, and finally suggest some questions which may have

pushed his research further.
By way of appreciation, Tipton's work is balanced in its assessment of Polanus and

offers likely historical explanations for why Polanus formulated certain doctrinal points.
For example, through comparison with seven other contemporary Reformed theologians

Tipton offers five categories which are typically addressed in the beginning of the
doctrine ofGod (treatment of the divine names, existence, essence, nature of the distinctions
between the attributes, and how to order the attributes). He then notes only Polanus

and Zanchi address all five which points to their more robust engagement with theology

proper in contrast to their contemporaries. To explain this expansion Tipton appeals

to Polanus' historical context which dealt with the increasing polemical disputes with
Lutherans and Roman Catholics as well as Polanus' educational background in Hebrew

exegesis which accounts for his lengthier examination of the divine names in the Old
Testament (104). Tipton also persuasively argues the reason why Polanus uniquely groups
the attributes of God's life, immortality, blessedness, and glory in this particular structure,

was to demonstrate his central doxological concern that theology result in praise
which undermines the rationalist interpretation ofPolanus (180). Importantly, Tipton is

not hesitant to observe where Polanus' reasoning appears weak or unjustified, as he notes
Polanus' distinction between the divine life and immortality has little support (184), and

a minor theme in the study is Polanus' inability to adequately address the practical
significance of the doctrines explained (92., 107). Additionally, Tipton is willing to admit
when he does not know why Polanus orders the attributes in the particular way they are

arranged and is comfortable concluding the answer may be ultimately elusive (223).

With these laudable features of the work noted, I'd like to consider some ways the

argument in the work could have been supplemented. As was noted, while Tipton is keen

to highlight Scotus' influence on Polanus (e.g. 84, 292) there is also a careful concern to
observe where Aquinas is more closely followed by Polanus (203, 213). Significantly, when
Polanus makes the distinction between archetypal and ectypal theology Tipton appears
to take for granted the conceptual similarity aligns more closely with the Scotist in se/pro
nobis distinction than the passages from Aquinas which Polanus cites. While one may be

inclined to agree with Tipton regarding Scotus as the more formally similar to Polanus'

position it should be remembered that at no point in the relevant passage does Polanus

use Scotist terminology. This difficulty surfaces again when discussing the various
relevant distinctions regarding the relationship between the divine attributes and the divine
essence (i33ff). When Polanus considers the variety of distinctions available the Scotist
formal distinction is not mentioned at all. Rather Polanus endorses, with citation of
Aquinas, the distinctio rationis. Notably, Tipton has already observed, in a prior excursus

on the Trinity, that Polanus specifically refers to the personal relations as differing from
the essence «by mode and form» (127) which he takes to be a formal distinction. Tipton



Rezensionen 12-5

also notes a passage from Te Velde where the formal distinction appears to be alluded

to though without explicit formulation (135, fn Z05). Insofar as one is inclined to agree
with Tipton that the distinctive concept from a prior medieval thinker can be alluded to
without the terminology, Tipton's work will be convincing, but greater textual evidence

would have solidified his conclusions in this regard.
Another example is the ostensibly Scotist background in Polanus is particularly

stressed with regards to the absolute/ordained power distinction. While Tipton claims

that Polanus reflects Scotist voluntarism due to tying omnipotence fundamentally to
the divine will, the point is undermined by his own prior observation that for Polanus

the power of God can never oppose or be separated from his wisdom (187). The way to
demonstrate that Polanus is following Scotus is by noting Polanus follows the opera-
tionalized conception of absolute power which shifted from the earlier formulation in
the late middle ages. Tipton notes that Aquinas and Lombard, among others, observed

the difference between what God can do and what God wills to do, but he does not
emphasize the key difference is not whether power is tied to will or wisdom, rather it is

whether the absolute power can be used to enact miracles in the actual ordained reality.

Though Tipton cites the work of Veldhuis which likely indicates he resists the idea

Scotus operationalized the absolute power of God, considering other scholars such as

Oakley, Courtenay, and Gester have followed such a reading, it would strengthen his

claim that Polanus follows Scotus if he provided an account for this alternative, more

widely accepted, view. For example, Polanus defines the absolute power of God as an

«extraordinary» power whereby God can produce secondary effects in the current world

apart from creaturely causation (Syntagma, 1192.D). Importantly, this is not the same

way the absolute power is conceived by Perkins, a figure Tipton compares with Polanus

throughout the work, but not on this point.
Finally, there are a few areas where the reader may be left with questions which would

further develop Tipton's work. For example, it is not entirely clear Tipton's decision to
focus on the particular seven Reformed theologians he compares Polanus with is

sufficiently justified by temporal proximity and confessional similarity. Tipton states his goal
is to emphasize «the joint effort of academic (i.e. scholastic) theology in Europe» as well
as «indicate potential influences upon Polanus' doctrine of God» (69), but he does not
cite evidence Polanus was specifically reading or engaging with the systematic works

being compared. Conversely, one may legitimately wonder if it would have been equally
fruitful to compare Polanus with Lutheran contemporaries or even Roman Catholic
theologians which he regularly cites in the Syntagma. For example, Polanus engages with
Bellarmine, Suarez, and Cajetan, all of which represent reception and development of
the Thomist and Scotist tradition. By comparing Polanus' doctrine of God's omnipresence

for example with Cajetan the careful reader will notice Polanus appears to give two
contradictory explanations for why God is present: the first, is because God's essence is

infinite and immense while the second is due to the fact that God is the universal cause

of whatever he makes. This confusion is addressed directly by Roman Catholic theologians

in Polanus' time and seems to undermine Tipton's stress that the most important



12.6 Rezensionen

differences on the doctrine of God between the Reformed and Catholic were on soteri-

ological matters (2.92).

Another research question which could have added to Tipton's study is the extent to
which Platonic themes are present in Polanus' doctrine of God. The stated relevant

philosophical background to understanding Polanus is Aristotelianism and Ramism, both of
which undoubtedly are important, yet within the work Tipton also notes Barth charged
Polanus' view of simplicity with succumbing to Neoplatonism (157). Though Tipton
aptly refutes this claim, he does concede Polanus' account of the divine ideas as eternal
immaterial universals resting in the mind of God better resembles a Platonist formulation

than an Aristotelian account (206). With these remarks at hand it is curious Tipton
does not explore more the participationist emphasis which is distinctive of Platonism
and highlighted particularly in Polanus' teaching on the visio Dei, a doctrine which
features in Polanus' discussion of God's blessedness. As some specialists have argued (John
Dillon, Lloyd Gerson) Aristotelianism itself is but a species of Platonism and while it is

understandable from an institutional perspective there was not a «school of Platonism»

of comparable influence to Aristotelianism in the academic world with which Polanus

would have been familiar in the late sixteenth century, nonetheless as a historian of ideas

Tipton was keen to observe conceptual similarities between Aristotelian categories and
Polanus' own conceptualizations. Insofar as Polanus shares similar Platonic influences

(e.g. 332) a greater investigation into this field would yield fruitful results.

Overall, Tipton's work is a helpful and thorough examination of the method, motive
,and aim of Polanus' doctrine of God. It stands as an excellent introduction to the heart
ofPolanus' theology and will interest students and scholars alike who want to know more
about the Reformed Orthodox engagement with medieval theology. Tipton thoroughly
undermines the claim Polanus was a rationalist who neglected the role of scripture in
doctrinal formulation as well as the implication the scholastic method leaves the churchman

without a doxological posture. Though the critical comments in this review are

meant to spur further scholarly investigation based off Tipton's work, there is no doubt

Tipton has accomplished his task to present Polanus' doctrine of «the Triune God in all
his revealed glory» (332).

Zachary Seals, Geneve

Klaas Huizing, Lebenslehre. Eine Theologie für das 21. Jahrhundert. 775 S.,

Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 2022. ISBN 9783579074672, 38.00.

«Friede, Freude, Eierkuchen» lautet die finale «Lebensregel», die Klaas Huizing den

Leserinnen und Lesern seiner Lebenslehre auf der letzten Seite noch «für den Alltag»
mitgibt (568). Kaum zufällig bildet so eine triadische Formel den Schlussstein dieses

ansonsten «in Fragen der Trinität zurückhaltenden]» (33) dogmatischen Entwurfs. Sie ist

allerdings nicht auf einem heiligen Konzil entstanden, sondern hat als Motto der ersten

Berliner Love-Parade Geschichte gemacht. Die «Wege und Realisationsformen des



Rezensionen

Heiligen» sind eben «[b]unt und divers» (31), wie eine der Grundüberzeugungen von

Huizings selbst an Buntheit unüberbietbarer Theologie für das 21. Jahrhundert lautet.
Passend zur an Dr. Motte gemahnenden Schlusspassage lässt Huizingdas Christologie-

Kapitel seiner Dogmatik mit dem Auftritt eines «Techno-Messias» (325) beginnen, der

seine Jüngerschar auf ländlichen Rave-Partys in Ekstase versetzt. An Vernon Subutex,

wie die jesusartige Hauptfigur im gleichnamigen Erfolgsroman von Virginie Despentes
heißt, kann das faszinierende Eigenleben christlicher Traditionsbestände in der

Gegenwartskultur exemplarisch abgelesen werden. Huizing stellt ihm wenig später noch
«einen tanzenden Jesus» (361) zur Seite, von dem die Jesus-Trilogie des Schriftstellers

J. M. Coetzee erzählt. Insbesondere diese über das gesamte Buch verteilten Abschnitte,
in denen der «privattheologische [...] Blick» (31) vieler Gegenwartskünstlerinnen und
-künstler, neben den Genannten z.B. Sybille Lewitscharoff, Michael Triegel und Judith
Schalansky, gewürdigt wird, machen die Lektüre der Lebenslehre zu einer höchst

inspirierenden Angelegenheit. Gleiches gilt für die ausführliche Behandlung der
biblischen «Dichtertheologie[n]» (285) insbesondere weisheitlicher Provenienz, deren

literarische Machart sich Huizing durch für einen Systematiker ungewöhnlich häufige
«Werkstattbesuche bei den Exegeten» (243) erschließt.

Doch auch Huizings «Dogmatik ist keine Wundertüte» (28) - jedenfalls aufden ersten
Blick nicht. Sie setzt nach einem «Basics» überschriebenen Prolegomenateil (isff) bei der

Gottes- und Schöpfungslehre ein (132!?) und mündet schließlich, mit christologischen
(323fr) und pneumatologischen (4i3ff) Zwischenetappen, in der Eschatologie (48iff). So

weit, so bekannt. Auf den «Content» des materialen Hauptteils folgen allerdings noch
die «Results» (559fr), die mehr als nur ein zusammenfassendes Fazit bieten. Sie enthalten

eine Reihe konkreter Lebensregeln, in denen der praktische Ertrag des zuvor
theoretisch Ausgeführten konkretisiert wird. Huizing reagiert damit auch auf die «in der

akademischen Lehre immer wieder» gemachte Erfahrung, «wie riesig und nachhaltig das

Interesse der Studierenden an Fragen der Lebensführung» (26) ist. Eine Theologie,
deren Gedanken diesbezüglich Orientierung zu stiften vermögen, hat heutigen Menschen
auch über den akademischen Bereich hinaus «ein offenbar bis aufweiteres hoch attraktives

Angebot» (26) zu machen - so lautet Huizings dick zu unterstreichende These.

Neben einer ethischen und lebensweltbezogenen Grundausrichtung, die ihm «als

Gewächs Münchner Theologie» (22) ohnehin selbstverständlich ist, hält Huizing vor
diesem Hintergrund aber zugleich eine radikale Durchmusterung des dogmatischen
Materialbestands für unabdingbar. Schon aufden ersten Seiten des Buches bringt er
demgemäß den «Sündenräumdienst» (17) zum Einsatz. Dort wo landläufig die Hamartiologie
traktiert wird, steht bei ihm die Theodizeefrage zur Verhandlung, der er mit einem

«[v]erstauchte[n] Optimismus» (280) begegnet. Anlass zu solchem Optimismus sollen

alle «Erfahrungen [...] von Kreativität, Lebendigkeit und Entwicklungskraft in der
Lebenswelt» (25) bieten, die Huizing als Niederschlag göttlicher Vorsehung deutet. An
ihnen lässt sich gleichsam ablesen, was durch die Figur der Frau Weisheit, die laut Prov 8

- «Gen 1, Vers Null» (178) - Gott tanzend zur Schöpfung inspiriert, bildhaft verkörpert
wird: dass nichts so bleiben muss, wie es ist, sondern alles neu, anders, gut und besser



12.8 Rezensionen

werden kann. Anstatt das Üble ursprungsmythisch festzuschreiben, lässt sich in diesem

Sinne stets kreativ und «präventiv aufKrisen des Leidens, der Moral und der Endlichkeit
[...] reagieren» (561). Dazu jedenfalls wollen die biblischen Weisheitstexte, wie eigentlich
jedwede «[sjtarke Literatur» (32), nach Huizings Überzeugungverhelfen, indem sie ihren
Leserinnen und Lesern eine «spielerische Identifizierung» (23éff.) mit fremden, den status

quo transzendierenden Lebensperspektiven ermöglichen.
Seitens der Evangelien wird man demnach eingeladen, sich mit der durch den

«Weisheitslehrer» (324) Jesus besonders prägnant dargestellten Liebe spielerisch zu
identifizieren, um dadurch gelingendenfalls selbst liebevoller, d.h. «leiblich resonanzoffen

und lernend [...] agieren» (351) zu können. Im Hintergrund dieser Formulierungen
steht Hermann Schmitz, dessen zehnbändige Leibphänomenologie für Huizings
Entwurfvon grundlegender Bedeutung ist. Von ihm lässt er sich auch zu einer wohltuenden

Gegenrede gegen die gegenwärtig wirkmächtigen «Anwälte der Domestizierung
des Geistes» (449) inspirieren: Huizings Geist weht jenseits christologischer
Engführungen überall dort, wo mich Erfahrungen des Neuen affizieren und ich freudig

in ihr Identifikationsangebot einstimmen kann. Idealiter werden solche ubiquitären
Erfahrungen auch im Gottesdienst gemacht, den Huizing trotz manch feiertäglichem
«Exerzitium in protestantischer Leidensfähigkeit» (466) als potenziellen «Lernort
spielerischer Identifizierung» (474) zu würdigen weiß.

In den innerhalb wie außerhalb der Kirche sich ereignenden Begegnungen mit neuen

Identifikationsmöglichkeiten zeigt sich mithin immer schon ein Vorschein eschatolo-

gisch vollendeten Heils, das nach Huizingendgültige «Erlösungvon der Eingebundenheit
in die Geschichte» (353, 507) mit ihren definitiven Festschreibungen beinhaltet. Zur
lebenspraktischen Bewahrung und Bewährung dieses Heils schon im Diesseits der Welt
soll seine christlich-religiöse Lebenslehre letztendlich befähigen.

«Vollständig lässt sich die Wunde des Leids dann doch nicht schließen» (302), räumt

Huizing an einer Stelle das menschliche Vermögen zur präventiven Vermeidung des

Negativen begrenzend dennoch ein. Diese Einsicht legte Reflexionen zum Thema

Erlösungsbedürftigkeit oder -Sehnsucht nahe. Bei allem sympathischen Optimismus,
der Freude, Genuss, Fortschritt und Verbesserung ins Zentrum stellt, fände so die

bleibende Ambivalenzbestimmtheit endlichen Lebens ihren Platz, die Huizing mit
der Sündenlehre jedoch hinter sich zu lassen scheint. Mag sich aus melancholischen

Gefühlen auch kein passendes Motto für Rave-Partys ableiten lassen - eine Theologie
für das 21. Jahrhundert könnte dem «romantischen Unwohlsein an der Alltagswelt» und
seiner unstillbaren «Sehnsucht nach einem Erlöser» (466) deutlich mehr Raum geben.

Diese Fehlanzeige aber trübt den Gesamteindruck nicht ein: Huizinghat hier wahrhaft
eine «ziemlich gute Theologie» (37) geschaffen, die im Blick auf die Zukunftsfähigkeit
des protestantischen Christentums hoffnungsfroh stimmt. Möge sie Schule machen!

Karl Tetzlaff, Halle



Rezensionen

Klaus-MichaelKodalle, 1933 - DieVersuchung derTheologie. Zeitgeschichtliche

Forschungen Band 6z, Duncker § Humblot. Berlin zozz, 150 Seiten. ISBN 978-

3-428-18370-8. 69,90

Klaus-Michael Kodalle zitiert in seinem Buch mit Recht die beiden folgenden
Feststellungen:

i. Talmud (Mischna, Traktat Sanhédrin IV, 5) sagt: «Jeder, der ein Menschenleben

rettet, wird betrachtet, als hätte er die ganze Welt gerettet.» 11)

z.Jürgen Habermas: «Der Holocaust ist bis zum Augenblick seines Eintretens
unvorstellbar gewesen, also hat auch das radikale Böse einen historischen Index.» (iz)

Kodalle hat also damit Recht, wenn er so und darüber hinaus feststellt, dass der

Nationalsozialismus als System dergigantischen Verbrechens gesehen werden muss.
Es gab im Nationalsozialismus bei den Protestanten einige Denker, die die

Führervollmacht mit der Person Adolf Hitlers verbanden. Das zu rezensierende Buch
Kodalles zeigt hier entsprechende Beispiele und Tendenzen.

Zunächst wird Paul Tillichs Verhältnis zum Existentialismus behandelt. Es handle
sich bei ihm um «Macht-orientierte Daseinsanalytik. Tillichs begründungsschwache

Optionfür den Vorrangs kollektiven Einheitsdranges». (24)
Kodalle zieht daraus folgendes Ergebnis: «Christus ist uns erkennbare <unverzerrte

Manifestation) und damit eigentlich das Ende der Existenz. In diesem historischen
Punkt ist die existentielle Entfremdung demnach überwunden.» (41) Es gilt das «Fazit:

Mit Tillich für die Schaffung einer Symbolwelt zu plädieren, welche <die unbedingte
Sicherheit des Sinnes> darstellt, bedeutet, dem radikal existentialistischen Denken den

Abschied zu geben.» (45)

Emmanuel Hirsch vertrete eine Nationalsozialistische Existenztheologie, wobei er sich

mit Recht und Unrecht auf Kierkegaard beruft. «Die Beschränktheit der Perspektive

Kierkegaards zeigt sich Hirsch in dessen Unfähigkeit, <das Christentum [...] mit den

Augen des echten unbefangenen Zweiflers zu sehen>» (59)-

Carl Heim generiert den Wunsch nach Identifizierbarkeit des göttlichen Willens.
Wenn Gottes Wort uns, also den Menschen trifft, ist zugleich «die Trage nach dem <Wert>

nach den <Sinn> des Daseins, als [...] Warum-Frage> zertrümmert.» (8z) Entscheidend ist

für Carl Heim, dass sich bei uns Menschen das göttliche Wort ereignet.
Hans Michael Müller vertrete eine nationalsozialistische nachmetaphysische

Theologie. «Si vis pacem, para bellum. Den Frieden lieben, heisst zum Krieg rüsten.
Daraus folgt philosophisch, politisch, religiös: Bete und vernichte» (87). Müller sieht

Adolf Hitler als Instrument der göttlichen Schöpfung. Er schreibt: «Er, Adolf Hitler,
war schöpferisch und für uns Deutsche Werkzeug der Schöpfung wie niemand und
nichts sonst» (118). Ja für Müller gilt: «Die erregende Betroffenheit durch Adolf Hitler
wird zum Zeichen der Vorsehung, seine <Befehlsgewalt> zum <Gnadenerweis>. «Weil



130 Rezensionen

Gott diese Menschen gebraucht, werden sie zu den Erfolgen geführt, die Gott durch sie

erreichen will» (n8).
Exzentrische Orientierung zeichnet gemäß dem thüringischen Theologen Gerhardt

Kuhlmann den Menschen aus. «Der Mensch dieser exzentrischen Orientierung <will im
Grund nichts [...]. Er verschwendet sich in seinen Gesichten und gibt sich preis in seinen

Taten. Er kennt sich selber nicht und denkt, daß ihn so [...] der Urgrund des Seins an sich

gezogen habe»> (126).

Erik Peterson, der später zum Katholizismus konvertierte, verabschiedet sich vom
Protestantismus. Peterson schreibt: «<In der Weltzeit ist und bleibt Israel allein das

auserwählte Volk, und keines der Heidenvölker kann je in das Volk Gottes aufgenommen
werden> [...]. So unangenehm zwielichtig der theologisch zwielichtig der theologisch-politische

Jargon Petersons ist, so lässt doch diese Aussage an Deutlichkeit nichts zu
wünschen übrig. Die nationalsozialistische Ideologie eines an die Stelle des Judentums tretenden

arischen Volkes ist hier eindeutig zurückgewiesen. Aber die geistige Haltung einer

theologisch begründeten disqualifizierenden Überlegenheit der christlichen Kirche
wird in einer Semantik vorgebracht, die uns heute vorkommt wie von einem anderen

Stern» (143). Das heißt also: «Der Geist dieser Disqualifizierung durchweht Petersons

Ausführungen [...]. Dass Gott sein Volk nicht verstoßen hat, wird an dem <Rest> deutlich

gemacht, der aufgrund in der Kirche da ist. Die bekehrten Juden innerhalb der

Kirche sind der von Gott verheißene Rest! In dem Begriff <Rest> kommt wieder nur
zum Ausdruck, <daß die Auswahl Gottes immer Gnadenauswahl ist). Die ungläubigen,
Christus nicht als Messias anerkennenden Juden sind (versteinert, verachtet, verstockt»)

(143). Für Erik Peterson sind nur die bekehrten Juden in der katholischen Kirche der
durch Gottes Gnadenwirken bekehrt «Rest».

Man profitiert von dieser interessanten Studie Klaus Michael Kodalles. Diese zu lesen,

lohnt sich, um den eindringenden deutsch-nationalistischen Massenwahn bei den

entsprechenden Theologen zu erkennen und weiterzusagen.

Udo Kern, Rostock


	Rezesionen

