Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 79 (2023)
Heft: 1
Artikel: "Sowijetparadies” vs. "Verlorenes Paradies" : zur Aktualisierung der

biblischen Urgeschichte in der sowjetischen und russischen Literatur
der 1920er Jahre

Autor: Bakshi, Natalia
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1042238

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1042238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies»

Zur Aktualisierung der biblischen Urgeschichte

in der sowjetischen und russischen Literatur der 1920er Jahre

Natalia Bakshi

1.Das «Sowjetparadies» — und seine Opfer

Am 8. Mai 1942 wurde im Berliner Lustgarten von der Reichspropagandaleitung
der NSDAP die Ausstellung «Das Sowjetparadies» erdffnet. Nach ofhiziel-
len Angaben wurde sie von 1,3 Millionen Menschen besucht. Auf neuntausend
Quadratmetern waren zeltartige Pavillons mit Fotos, Grafiken, Gemilden, er-
beuteten Gegenstinden und Waffen aufgebaut. Herzstiick der Ausstellung wa-
ren der angeblich originalgetreue, in Wahrheit jedoch verfalschende Nachbau
eines Stadtteils der heutigen weifirussischen Hauptstadt Minsk und eines
Sowjetdorfes, in dem die Menschen in Erdléchern hausten. Einige Fotos zeigten
Gefangene aus dem KZ Sachsenhausen.

Die Schau wurde wochenlang vorbereitet und sollte laut Katalog «Not, Elend,
Verkommenheit und Hunger»' in der Sowjetunion zeigen, auf diese Art den
Krieg gegen die Sowjetunion rechtfertigen und den Durchhaltewillen der deut-
schen Bevolkerung stirken.

Die - ironisierende — Verwendung der Metapher des «Paradieses» im
Ausstellungstitel hatte in der Tat einen Bezug auf die sowjetische Kunst, in wel-
cher der Begrift des Paradieses eine wichtige Rolle spielte. Denn er wurde sowohl
von der linken sowjetischen Kunst gebraucht, die ihn mit einem grundlegend
neuen Inhalt fillte, als auch von oppositionellen Autoren, welche die klassische
Tradition der russischen Literatur fortsetzten, fiir die das sowjetische «Paradies»
einen totalitiren Staat darstellce.

1920 schreibt Jewgenij Zamjatin seine berithmte Dystopie Wir. Zamjatins Held
D-503 — alle Personen haben Nummern statt Namen - ist Konstrukteur eines
Raumschiffs, dasdie Segnungen des «Einzigen Staates» zu fernen Planeten bringen
soll. Dort existieren moglicherweise noch Menschen im «unzivilisierten Stand der

1 Das Sowjetparadies. Ausstellung der Reichspropaganda der NSDAP. Ein Bericht in Wort und
Bild, Berlin 1942, 38.

ThZ 1/79 (2023) S. 104-122



«Sowijetparadies» vs. «Verlorenes Paradies> 105

Freiheit», die sich auch unter das «segensreiche Joch der Vernunft»* beugen sollen.
D-so3 ist ein stolzer Bewohner des «Einzigen Staates». In seinen
Tagebucheintragungen macht er den Leser mit den Segnungen des Systems be-
kannt: Armut, Schmutz, Hunger und Seuchen sind in diesem hoch technisierten
Paradies besiegt. Der Staat iibernimmt die Bevélkerungsplanung ebenso wie er
das Sexualleben seiner Bewohner regelt.

Alle Biirgerinnen und Biirger dieses Staates tragen die gleiche Uniform, ho-
ren die gleiche staatstragende Musik, essen zur gleichen Zeit ein standardisiertes
Nahrungsmittel aus Erdol. Der Tagesablauf in glasernen Wohnungen ist durch-
getaktet; anstatt in der Mittagspause etwa einen Spaziergang zu machen, mar-
schieren die Werktatigen in grauen Blocken zur Hymne des «Einzigen Staates»
— ein Bild, mit dem der Autor schon 1920 die Uberwiltigungsisthetik totalitirer
Massenspektakel vorwegnimmt.

D-503, der ideale Bewohner dieser schonen neuen Welt, verliebt sich in eine
Frau. Diese ist allerdings gegeniiber der offiziellen Propaganda sehr kritisch ein-
gestellt; sie macht ihn nicht nur mit «ichtiger> (nicht propagandistisch konta-
minierter) Musik, schénen Kleidern und Alkohol (!) bekannt, sie zieht ihn
auch in eine Verschworung zur Abschaffung des «Einzigen Staates» hinein.
Erschiittert, verunsichert, von «anachronistischen> Gefiithlen wie Eifersucht ge-
plagt, vertraut D-s03 das Unerhorte, das ihm widerfihrt, seinem Tagebuch an.
Erst als man ihm dann jedoch — wie allen anderen Bewohnern des Staates — die
Fantasie, die Seele, die sich «regelwidrig undkrankhaftwie ein Geschwiir» gebildet
hatte, herausoperiert, gelangt D-503 wieder in vollkommene Ubereinstimmung
mit sich und dem «Einzigen Staat».

Dieser Plot lisst unverkennbar Anklinge an die biblische Geschichte erken-
nen. Nicht zufillig nennt Zamjatin den «Einzigen Staat» «Paradies aus Glas» und
D-503 wird von den Mitbewohnern zum Spass Adam genannt.’ Der sowjetische
«Adamp, ein idealer, <reiner> Biirger, ungetriibt von iiberfliissigem Wissen, wird
von einer anti-sowjetischen <Evas verfithrt und gemass dem biblischen Plot wire
nun eigentlich mit seiner Vertreibung aus dem sowjetischen Paradies durch den
totalitiren Staat zu rechnen. Doch stattdessen wird bei Zamjatin der Held gerade
im (pervertierten) <Paradies> gehalten, aber seine Seele wird herausgeschnitten, so

2 Zamjatin 1988: 3. Die Ubersetzungen aus dem Russischen stammen hier wie im Folgenden,
sofern nicht anders angegeben, von der Verfasserin.
3 Vgl. Zamjatin 1988: 61.



106 Natalia Bakshi

dass er jede Verbindung zu Eva verliert. Der biblische vertrauensvolle Gehorsam
gegeniiber Gott verwandelt sich bei Zamjatin in einen sanften, unfreiwilligen
Gehorsam gegeniiber dem Staat.

Das Thema des Paradieses hat Zamjatin auch nach der Abfassung dieses Romans
nicht losgelassen. Ein Jahr spater, 1921, schreibt er einen Essay mit dem Titel
Paradies iber seine Ablehnung der Proletkult-Literatur. Sein prignantes Bild der
modernen sowjetischen Welt:

Wir leben zweifelsohne in der Epoche des Weltraums — der Schaffung eines neuen
Himmels und einer neuen Erde. Und natiirlich werden wir den Fehler von Jaldabaoth*
nicht wiederholen; es wird keine Polyphonie geben, keine Dissonanzen, nur majes-
titische, monumentale, allumfassende Einstimmigkeit. Was ist sonst die Erfiillung
des alten, schonen Traums vom Paradies? Was ist schon der Himmel, wenn Throne
und Obrigkeiten das <Te Deum> und Eingeweihte und Michtige das <Miserere>
anstimmen?®

Der einzige Ausweg aus dieser Monophonie ist die Gegenwart Satans, des
«Lehrers der ewigen Suche», des Anderen, des Unvollkommenen, des Zweiflers.
Nur Satan, der Geist des Zweifels, kann aus dem monumentalen sowjetischen
Paradies herausfiihren.

Zamijatins Freund, Michail Bulgakov, schrieb seinen berithmten Roman Meister
und Margarita (1928-1940) iiber dasselbe Sujet. Auch in diesem Roman hat man
zu Recht viele biblische Motive bemerkt: Der Meister schreibt einen Roman iiber
den Propheten Jeschua Ha-Nozri und Pontius Pilatus, derihn in den Tod schickte.
Hinter beiden Figuren sind unschwer Jesus und Pilatus zu erkennen, wenn auch
in einer sehr frei interpretierten Form. Das Ende des Romans wird auch oft als
die Riickkehr des Meisters, wenn nicht ins Paradies, so doch in einen Zustand,
der dem Paradies nahekommt, interpretiert. Im Text gibt es jedoch neben dem
unzuginglichen Paradies am Ende des Romans, das als «Licht» bezeichnet wird
und in das der Meister nie gelangt, noch ein anderes, irdisches Paradies. Dieses

4 Jaldabaoth ist in manchen Richtungen der Gnosis der Name fiir den Schopfer der materiellen
Welt. Er galt als Gegengott oder Demiurg, der die Menschen in dieser Welt gefangen hilr.
Der Name ist wahrscheinlich vom hebriischen jalda baér «Kind des Chaos» abzuleiten. Jalda-
baoth wird von den Gnostikern als negative Gestalt angesehen, welche die Menschen durch
ihr unerbittliches Gesetz in der niederen materiellen Welt festhilt. Dadurch erhile der eine
ganz andere Bedeutung. Das Essen vom Baum der Erkenntnis kennzeichnet hier den Beginn
des Weges, auf dem sich der Mensch aus der niederen, von Jaldabaoth geschaffenen Welt be-
freien und wieder zum Gottlichen Licht aufsteigen kann. Vgl. Hauck/Schwinge 200s: 91.

5 Platonov 1921: 44.



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 107

Paradies ist das Haus des Meisters, der Kellerraum, das gelobte Land, das er mit
gewonnenem Geld erworben hat, wo er sein «Goldenes Zeitalter> verbringt und
den Roman schreibt. Obwohl das Wort «Paradies» im Roman nicht vorkommt,
deutet die Parallelitit mit der biblischen Geschichte, die der Meister uminter-
pretiert, darauf hin. Dann kommt der «Exodus», der Ausstieg aus dem Keller ins
Leben, der geschehen muss, um das Romanmanuskript in den Verlag zu bringen.
Infolgedessen wird der Meister verhaftet und ins Irrenhaus gesteckt; sein nor-
males Leben wird dadurch beendet. In jenem Keller-Paradies lebte er natiirlich
mit Eve-Margarita zusammen, die jedoch einen Rollenwechsel vollzieht. Sie lisst
sich auf eine Bezichung mit dem «Geist des Bosen», «Fiirsten der Dunkelheit»,
im Roman «Woland» genannt, ein, was aber nicht dazu fithrt, dass Adam und
Eva aus dem Paradies vertriecben wiirden. Vielmehr verkauft Margarita ihre Seele
dem Teufel Woland, um den Meister zu retten. Tatsachlich gelingt es ihr so, den
Meister aus seiner Gefangenschaft zu befreien. Doch als er alles zuriickbekommt
— die Moglichkeit, wieder in seinem Haus zu leben, die Manuskripte, die vom
Feuer verschont geblieben sind, — weigert er sich, an seinem Roman weiter zu
arbeiten und ihn zu beenden. Seine zentralen Romanfiguren Jeschua und Pilatus
sagen ihm nichts mehr. Der Meister und Margarita bezahlen fiir ihre Begegnung
mit Satan mit ihrem irdischen Leben. Ins Paradies zuriickkehren — sei es das irdi-
sche Paradies ihrer Wohnung oder das himmlische Paradies, in dem Jeschua, der
Held des Meisterromans, verschwindet —, konnen sie nicht. Der Meister findet
am Ende Ruhe, aber kein Licht. «Er hat kein Licht, sondern Ruhe verdient», ver-
kiindet der Bote Gottes dem Teufel Woland das Urteil iiber den Meister.®
Bulgakov begann 1928 mit der Niederschrift des Romans und schrieb da-
ran mit Unterbrechungen bis zu seinem Tod 1940. Wihrend einer solchen
Unterbrechungsphase schreibt er 1932 das Stiick Adam und Eva.” Die im Titel
des Stiicks angegebenen Namen der Protagonisten sind zunichst als Zeichen
fur die Geburt einer neuen Welt zu verstehen. Allerdings gibt es eine unmit-
telbare und auffallende Unstimmigkeit im Detail. <Adam> hat im Stiick einen
Nachnamen, nimlich Adam Krasovskij; er ist Kommunist aus Uberzeugung und
von Beruf Briickenbauingenieur. <Eva> Artemjevna Vojkevi¢ studiert in einem
Fremdsprachenkurs und zeigt keineswegs biblische Ziige. Dies gilt auch fiir andere
Figuren wie den Flegel Zachar Markizov, den opportunistischen Schriftsteller

6 Vgl. Bulgakov, Master i Margarita, 411.
7 Bulgakov, Pesy. Adam i Eva. Bagrovyj ostrov. Sojkina kvartira.



108 Natalia Bakshi

Don¢ik Nepobeda, den roten Flieger Daragan oder den Akademiker Efrosimov.
Beschrieben wird das technogene Ende der Welt als Folge eines Gaskrieges:
Wahrend eines chemischen Angriffs auf Leningrad gerit das Solargas aufler
Kontrolle, und die Menschheit stirbt bis auf wenige Uberlebende, die fortan zu-
sammen in einer Kommune leben, aus.

Die biblische Geschichte von der Vertreibung der ersten Menschen aus
dem Paradies, die vom Baum der Erkenntnis von Gut und Bose aflen, wird in
Bulgakovs Stiick zur Geschichte eines modernen Wissenschaftlers, der ange-
sichts der globalen Katastrophe einen Ausweg fur die Menschheit sucht. Es ist
auch die Geschichte eines Menschen, der sich fir einen Ausweg aus einem tota-
litdren «Paradies» entscheidet. Die biblische Anspiclung im Titel ist polemisch
zu verstehen, denn die Figur des «<neuen Menschen» Adam, die in der damali-
gen sowjetischen Literatur sehr hiufig begegnet, entpuppt sich als ein Geflecht
aus propagandistischen Phrasen und ephemeren Propaganda-Slogans, wihrend
sich tatsichlich der <alte Menschs, der Wissenschaftler Efrosimov, als der «wahre
Menschs erweist. Er ist mit der alten kulturellen und geistigen Tradition ver-
bunden und dadurch fiir «den neuen Menschen> grundsitzlich verdichtig und
angreifbar.

Im Juli 1930 schrieb Alexandra Kollontai, die damalige sowjetische
Botschafterin in Schweden, wie sehr sie es bedauere, dass sie nicht in der UdSSR
sein kénne. Dort nimlich fanden die vorbereitenden Veranstaltungen auf den
XVI. Parteitags der KPdSU statt. Die berithmte Revolutionirin beklagte sich
dariiber, dass sie nur «Tropfen, Strome des lebendigen Wassers, das durch die
Zeitungen sickert», zu sich nehmen kénne. Woran wollte Kollontai teilhaben?
Wahrscheinlich an der Schaffung einer neuen Welt und eines neuen Menschen,
von der die Anhinger der kommunistischen Visionen traumten. Zur Erlduterung
schrieb Kollontai:

Ich sehe, wie die Sowjetunion auf ihre Weise die Blocke der Geschichte formt, jahr-
hundertelange Hindernisse tiberwindet und eine neue Schicht der Geschichte schafft,
auf der kiinftige Generationen alle kithnen Triume unserer Jugend verwirklichen
werden. [...] Die neue Lebensweise des Kommunismus wird den Menschen umerzie-
hen und neu erschaffen. Der neue Mensch wird durch seine individuellen schopferi-
schen Fihigkeiten und Talente diese Lebensweise vervollkommnen. Die Probleme der
Wirtschaft werden nicht mehr so sehr im Vordergrund stehen, und die Beziehung zwi-
schen den Menschen und sich selbst sowie zwischen dem Menschen und dem Kollektiv
wird in den Vordergrund riicken. Neid, Eifersucht, Verrat und Petzen werden aus



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 109

dieser gliicklichen Menschheit verschwinden. Es wird keine Kriege und keine Morde
mehr geben.®

In der nachrevolutioniren Zeit waren solche politischen Utopien, wie sie
Kollontai fir die Sowjetunion der Zukunft beschreibt, keineswegs ungewohn-
lich. Im Gegenteil, das ganze Leben des sowjetischen Staates, der nach den revo-
lutiondren Umwilzungen und dem Biirgerkrieg entstand, war gemiss der staatli-
chen Propaganda von der Erwartung einer neuen, kommunistischen Welt durch-
drungen. Es war klar: Die politische Durchsetzung des Kommunismus erforderte
nicht nur neue industrielle Beziechungen und Technologien. Der Kommunismus
brachte auch einen neuen Menschen hervor, der aus dem revolutioniren Element
geboren wurde, der fihig war, eine neue Gesellschaft zu schaffen und gleichzeitig
Teil von ihr zu werden. Die Grundlagen dieser utopischen Anthropologie waren
schon von Karl Marx gelegt worden, der die Ansicht vertreten hatte, dass das
Proletariat infolge der Revolution nicht nur die Welt um sich herum verindern
werde, sondern auch den Menschen selbst, der damit eine neue Personlichkeit
entwickeln werde.?

Dieses Thema des neuen sowjetischen Menschen wurde nach dem Zerfall der
Sowjetunion wissenschaftlich gut aufgearbeitet. Viel Aufmerksamkeit wurde der
Transformation der Ansichten sowjetischer Politiker iiber den neuen Menschen
gewidmet, angefangen von Idealvorstellungen iiber einen Revolutionir in den
1920er Jahre bis zu den 1930er Jahre, wo den Revolutionar ein Schopfer der neuen
Welt ersetzen sollte, wo also eine zerstorerische Titigkeit durch eine kreative er-
setzt werden sollte.”® Die Erfinder der Neuen Menschen-Idee in der Sowjetunion
waren vor allem Nikolaj Bucharin, Leo Trockij und Anatolij Lunacarskij.” Gut
erforscht ist auch der eugenische Aspekt der Problematik, namentlich in den
Werken von Demidova, Epishin, Izmozik.” M. Gellert interessiert sich fir die
Rolle des Staates in der Ausarbeitung der besonderen Eigenschaften des neuen

Kravéenko 2018.
Vgl. Marx/Engels, Werke 4, 459—493.
10 Vgl. Babi¢ 2013: 34-37.
1 Vgl dazu Novikov/Sabelinskaja 2011: 10-14.
12 Vgl. Demidova 2017. Epishin 20115 [zmozik/Lebina 2010.



110 Natalia Bakshi

sowjetischen Menschen. Er beschiftigt sich mit den Zielen und Methoden des
ideologischen Einflusses des Staates.”

B.G. Judin und A.Malachov untersuchten die philosophisch-ethische Grundlage
des neuen sowjetischen Menschen und ordneten sie in den geistesgeschicht-
lichen Kontext ein.'* Eine solche ideengeschichtliche Kontextualisierung der
Konzepte des neuen sowjetischen Menschen findet sich auch bei dem amerika-
nische Historiker David Hoffmann. Am Anfang des 20. Jahrhunderts waren so-
wohl Marxisten als auch Futuristen, Symbolisten und christliche Philosophen,
so Hoffmann, von den Verhiltnissen in der modernen Gesellschaft enttiuscht.
Sie alle vereinigte der Wunsch nach radikalen Reorganisationen der Gesellschatft,
wobei nicht nur politische Reformen, sondern eine tiefgreifende Verinderung des
Menschen angestrebt wurde. Amerikanische Intellektuelle der 1920er Jahre wie
John Dewey kritisierten den Individualismus des Zeitgeistes und suchten nach
kollektiven Alternativen. In Frankreich wurde der sogenannte Solidarismus mit
seiner Absage an Ausbeutung und seinem Streben nach einer Riickkehr in ei-
nen harmonischen Naturzustand der Gesellschaft schr populir.” Der italienische
Futurist Marinetti schreibt 1909 seinen Roman Mafarka der Futurist iiber die
Geburt eines unsterblichen mechanischen Ubermenschen frei von Vergangen-
heit. Ausgelost von diesem Roman und der gleichzeitigen Publikation des Ersten
Futuristischen Manifestes beginnt in Italien eine neue futuristische Epoche.”

Die Bolschewiken hatten zwar keine genaue Vorstellung davon, wie dieser neue
ideale Mensch aussehen sollte. Aber in Grundziigen waren sie sich darin einig,
dass dieser Mensch ein bewusster Kollektivist sein solle, der das Allgemeine iiber
das Private stellt, sowie dass er korperlich und intellektuell harmonisch zu ent-
wickeln sei. Einen solchen Menschen aus sich zu machen, sollte jeder ideologisch
linientreue Kommunist anstreben.”

Einige meinten sogar, die Schaffung eines neuen Menschen kime einer
Umgestaltung des Menschen in eine Maschine gleich — so fleiffig, entschlos-
sen und organisiert wie méglich sollte er werden. Aleksej Gastev, sowjetischer
Revolutionir, Dichter und Theoretiker der wissenschaftlichen Organisation

13 Vgl Gellert 1994.

14 Vgl Judin 2007; Malachov 2006: 41-44.

15 Vgl. Hoffmann 2011

16 Vgl. Marinetti 1909a.

17 Zur sozialistisch-utopischen Anthropologie in der Sowjetunion im europiischen Kontext vgl.
Gerstner et al. 2006; Hondrick 2001; Kitenzlen 1994; BPB 2018,



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 111

der Arbeit, schrieb iiber «die Notwendigkeit eines besonderen, <organisierten
Menschen, der fihig wire, iiberall den geschickt wirksamen Plan, das Schema,
das schon auf die Rader gestellt wire und in einer halben Stunde funktionie-
ren wiirde, umzusetzen».”® Das Bild der <Maschine> in Bezug auf den Menschen
wurde zu dieser Zeit besonders hidufig verwendet. Eine Vision eines neuen tech-
nischen Menschen entwickelte etwa Ernst Jinger in seinem bekannten Essay
Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt (1932). Maschinenmenschen zeigt in seinem
monumentalen Stummfilm «Metropolis» (1927) bekanntlich auch der expres-
sionistische Filmregisseur Fritz Lang. Einer der bolschewistischen Ideologen,
Nikolaj Bucharin, erklirte: «Vor uns liegt das Problem der Menschen [...] und
ihre Umwandlung in solche lebenden Maschinen, die in all ihren Handlungen
[...] von neuen Prinzipien, einer neuen proletarischen Ideologie geleitet werdens.”

Im Gegenzug zu sowjetischen Ideologen versuchte der russische Religions-
philosoph Nikolaj Berdjaev diesen auch von ihm ersehnten neuen sowjetischen
Menschen auf die orthodoxe Tradition zuriickzufithren. Er meinte, die Seele des
russischen Volkes sei unter dem Einfluss der orthodoxen Kirche und der volks-
tiimlichen kulturellen Tradition, in der die Russen seit tausend Jahren lebten,
geformt worden. Die religiosen Grundlagen der russischen Seele hatten dabei
cinige stabile Eigenschaften entwickelt: den Dogmatismus, die Askese sowie die
Fahigkeit, im Namen des Glaubens Leiden zu ertragen und Opfer zu bringen,
schliefSlich das Streben nach dem Transzendenten, das sich auf die Ewigkeit in
der anderen Welt des Jenseits wie auf die Zukunft in dieser Welt bezieht. Das
Streben nach Wahrheit und der Gerechtigkeit sei fiir das russische Volk im
Laufe seiner Geschichte charakteristisch gewesen. «Dieselben Motive bestimm-
ten weitgehend den Typus des sowjetischen Menschen in Sowjetrussland, seine
Zugehorigkeit zum russischen kommunistischen Reich, sein Bekenntnis zum or-
thodoxen kommunistischen Glauben», so Berdjaev.>

In der zweiten Hilfte der 1920er Jahre etablierte sich der Begriff des neuen
Menschen> in der Publizistik und in der Literatur immer mehr, wenn auch seine
Bedeutung immer unklarer wurde. In den spiten 1920er Jahren erklarten einige
Publizisten jeden Bauern oder Arbeiter, der minimale Bildung und Qualifikation
erlangte, zum <neuen Menschens. Diese Ansicht wurde von Maxim Gorkij und

18 Gastev 1971
19  Bucharin 1926: 25f.
20  Berdjaev 1990: 7.



112 Natalia Bakshi

Anatolij Lunacarskij kritisiert, die 1928 in der Zeitschrift Kunst in der Schule
schrieben: «[...] erziehen — das bedeutet nicht, einen neuen Menschen zu schaf-
fen! Es ist notwendig, die Gefiihle und den Willen zu verindern, den Charakter,
die Natur des Menschen umzuwandeln».*

In seinem Artikel Uber den alten und den neuen Menschen («O starom i novom
eloveke», 1932) schreibt Maxim Gorkij:

In der Union der Sowjets wichst ein neuer Mensch heran, und es ist bereits moglich,
seine Qualitit unmissverstindlich zu definieren. Er hat Vertrauen in die organisieren-
de Kraft der Vernunft — ein Vertrauen, das die Intellektuellen Europas verloren ha-
ben, erschopft von der fruchtlosen Arbeit der Versshnung der Klassenwiderspriiche.
Er fithle sich als Schopfer der neuen Welt, und obwohl er immer noch unter schwieri-
gen Bedingungen lebt, weifl er, dass die Schaffung anderer Bedingungen sein Ziel und
das Werk seines verniinftigen Willens ist, so dass er keinen Grund hat, pessimistisch
zu sein.*

Der christliche, auf die Bibel gestiitzte Theozentrismus wird in der sowjetischen
Ideologie durch einen Soziozentrismus ersetzt, der sich aber als Humanismus
und Anthropozentrismus des neuen sowjetischen Menschen ausgibt. Der neue
Mensch sozialistischer Prigung ist ein tatkriftiger, aktiver Mensch, der intellek-
tuell voll auf der Linie der sowjetischen Programmatik liegt. Kritisches Denken
ist kein Bestandteil dieser utopischen Anthropologie. Dieses wire vielmehr — um
in der Metaphorik zu bleiben - «der Siindenfall.

Die Bolschewiken versuchen freudig, ein neues sowjetisches Paradies mit einem
neuen Adam, einer Mensch-Maschine, aufzubauen, dessen bzw. deren wichtiges
Merkmal das Marschieren im Gleichschritt war:

Brecht das Gesetz aus Adams Zeiten.
Gaul Geschichte, du hinkst ...

Woll'n den Schinder zu Schanden reiten.
Links!

Links!

Links!*

(Wortlich: «Genug nach dem von Adam und Eva gegebenen Gesetz zu leben,
lasst uns iiber die Geschichte herziehen! Links Links Links!») — verkiindet der

21 Ermilov1963: 19.
22 Gorkij, Werke 26, 289f.
23 Uberserzung: Hugo Huppert.



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 113

Dichter Vladimir Majakovskij in seinem «Linken Marsch» (1918). In diesem au-
tomatisierten Schritt werden nicht nur die Menschen verwandelt, sondern auch
die Semantik von «rechts> und dinks> neu interpretiert und der Versuch unter-
nommen, die politische Bedeutung vom mythologischen Bewusstsein zu 16-
sen: <Rechts> ist in diesem Fall das mythologische Bewusstsein, das von Adam
und Eva gegebene «Gesetz», worunter wahrscheinlich das religiose Bewusstsein
zu verstehen wire. Rechtss hat mit dem Himmel zu tun, mit der richtigen
Ordnung, mit der festen Hierarchie. <Rechts> ist die Abwesenheit von Bewegung,
etwas Erstarrtes, weshalb auch das Wort «Gesetz> in diesem Zusammenhang auf-
taucht, das nichts mit Adam und Eva und den Geschehnissen im Paradies zu tun
hat. Links> hingegen ist nach Majakovskij eine Bewegung, ein neuer, politischer
Impuls, der <Rechts> gegeniibersteht und es bekampft.

2. Vertriebene aus dem Paradies.. Zur Exillyrik

Ganz anders akzentuiert als in den sozialistischen Utopien vom «neuen
Menschen», aber nicht weniger prominent findet sich die Metaphorik des
Paradieses in der zeitgendssischen russischen Exilliteratur.** Im Folgenden wer-
den die Werke von zwei Schriftsteller-Emigranten behandelt, nimlich von Ivan
Bunin und Vladimir Nabokov. Beide waren adeliger Abstammung und lehn-
ten die russische Revolution ab. Bunin emigrierte 1918 nach Odessa und von
dort 1920 nach Europa. Nabokovs Familie floh 1917 von der Revolution auf die
Krim und 1919 nach Deutschland, wo sein Vater, liberaler Politiker, Mitglied der
Konstitutionell-Demokratischen Partei Russlands (Kadetten) und Justizminister
in der Regierung des weissen Generals Anton Denikin, von einem monarchisti-
schen Exilrussen ermordet wurde.

In den Werken russischer Exil-Schriftsteller ist das Paradies das biblische, das
als solches zwar fiir immer verloren, jedoch gleichwohl im vorrevolutioniren
Russland wiederaufgelebt sei. Der erste russische Nobelpreistrager fiir Literatur
1933, Ivan Bunin, deutet die Tragodie der Emigration in christlichen Kategorien,
nimlich als zeitgendssische Aktualisierung der Verbannung aus dem bibli-
schen Paradies. Wihrend Majakovskij in seinem revolutioniren Impuls danach
verlangt, die Geschichte zu beschleunigen, versuchten die Exil-Schriftsteller
die Geschichte und die Zeit fiktiv zuriickzudrehen. Die Zukunft wird zur

24 Vgl. dazu: Piskunov 1994; éagin 1998; Karpov 2007.



114 Natalia Bakshi

Vergangenheit, die Geschichte hort auf zu existieren, und an ihre Stelle treten die
Erinnerungen. Nur sie bewahren das Paradies.

In den «verfluchten Tagen» der russischen Revolution schrieb Ivan Bunin in
einem seiner Gedichte «O radost’ krasok»: «O Farbenfreude! Wieder und wieder.
/ Das Azurblau durch den leuchtend gelben Garten/ Es leuchtet so herrlich und
lila, / als ob Engel schauen wiirden. / O Freude tiber Freude! Nein, ich weif, /
Nein, ich glaube, Herr, dass du / meine Sehnsiichte und Triume/ in mein ver-
lorenes Paradies wiederbringst!»

So erscheint in Bunins Poesie das Bild des verlorenen Paradieses und des lyri-
schen Helden, der sich mit Adam in Verbindung bringt und sich nach verlore-
nem Gliick sehnt. Der gelbe Garten symbolisiert traditionell das Paradies. Das
verlorene Paradies wird dank des poetischen Bewusstseins des lyrischen Helden
wiedergefunden; daher die Gewissheit seiner Riickkehr. Die Erinnerung an das
Paradies wird in Bunins Poesie dominant und erscheint meist in Form eines
Gartens. In der Regel handelt es sich um einen herbstlichen Garten, der verédet
und tiberwuchert ist und die Welt in ihrer Traurigkeit darstellt. In diesem tber-
wucherten Garten triumt man von der Vergangenheit, von einem verlorenen
Paradies. In dem Gedicht Iz Gedenken an einen Freund («Pamjati druga» 1916)*
erkennen der lyrische Held und sein verstorbener Freund, an den er sich erinnert,
dass sie wie Adam «das Los des Schopfers, beraubt der Harmonie des Himmels»
erhalten haben. In dem Gedicht Verlorenes Paradies («Poterjannyj raj» 1919)*¢
heifit es: «An der verbotenen Mauer des Paradieses, zur Mittagsstunde, / trauern
Adamius und seine Frau Eva». Dieses Gedicht ist in einer fiir Bunin ungew6hn-
lich volkstiimlichen Weise geschrieben, was dem Gedicht einen ironischen Ton
verleiht. Hier spiirt man deutlich Bunins Haltung gegeniiber dem russischen
Volk, das sich aus seiner Sicht seit seiner Verfithrungs durch die Revolution in
der Lage der aus dem Paradies Vertriecbenen befindet. In den Jahren nach der
Revolution versteht Bunin das christliche Russland als verlorenes Paradies, und
das neue, revolutionire Russland erscheint als «Hure», die neue Kains gebiert, wie
er in dem Gedicht An Russland («Rossii» 1922) schreibt.””

Die Vertreibung aus dem Paradies als starkes psychisches Trauma steht
im Vordergrund der russischsprachigen Romane eines anderen bekannten

25 Bunin, 1965-1967 I: 424.
26  Bunin 1987 I: 363,
27 Vgl. Berdnikova 2008: 293.



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 115

Emigrantenschriftsteller, Vladimir Nabokovs. Die Vertreibung ist fir Nabokov
unvermeidbar wie das «Altern» von Lolita, die sich aus dem nymphenhaften
Midchen in eine gewohnliche, schone Frau verwandelt; und dieses «Altern»
hat ebenfalls die Bedeutung von unabwendbarem Verlust. Die Vertreibung
aus dem Paradies ist ein menschliches Schicksal, aber es ist auch ein Zeichen
der Auserwihltheit, denn nicht jeder ist in diesem Paradies gewesen. Nabokov
versteht das Paradies — und vor allem das irdische Paradies — als die urspriing-
liche Norm, jeden anderen Zustand als deren Verletzung. Seine Vorstellung vom
Paradies lautet:

Das Gefiihl dufSerster Sorglosigkeit, eines Wohlbefindens, einer dichten Sommerwéirme
iiberflutet die Erinnerung und bildet eine so funkelnde Realitit, dass mir der Parker-
Fiiller in meiner Hand und die Hand selbst mit dem Glanz auf meiner bereits sommer-
sprossigen Haut im Vergleich dazu als eine ziemlich grelle Tauschung erscheinen. Der
Spiegel ist durchtrinkt von einem Juli-Nachmittag. Ein belaubter Schatten spielt auf
einem weiffen Ofen mit blauen Miihlen. Eine Hummel fliegt herein wie ein Luftballon
an ecinem Gummiband, trifft alle Stuckecken der Decke und prallt erfolgreich ins
Fenster zuriick. Alles ist so, wie es sein sollte, nichts wird sich jemals dndern, niemand
wird jemals sterben.*®

Das ist das Gefiihl absoluter Sorglosigkeit in einem irdischen Paradies, wo kein
Tod moglich ist, allerdings in den 1950er Jahre geschrieben, nach der Ermordung
von Nabokovs Vater und dem Tod seines jiingeren Bruder Sergej im KZ.

Die Erinnerung an das Paradies ist dramatisch, weil nunmehr das Wissen
tiber den weiteren Gang seiner personlichen wie der allgemeinen Geschichte
vorhanden ist, und siiff zugleich. Es ist ein zweigeteiltes Gefiihl, und Nabokovs
Prosa mit ihrer besonderen sinnlichen Textur soll dieses Gefiihl nicht nur wider-
spiegeln, sondern auch seine Antinomie iiberwinden und so nicht nur zu einer
Erinnerung, sondern auch zum Wiederfinden des Paradieses werden, das im Akt
des Schreibens verftigbar ist. Die Suche nach dem Paradies ist Nabokovs gene-
relles schopferisches Hauptziel, das seinem Werk gleichzeitig existenzielle und
asthetische Bedeutung verleiht.

Das schonste und traurigste Motiv des Buches Genesis, das Motiv des Verlustes
des Paradieses durch den Menschen, verwandelt sich in Nabokovs Poesie
am Beispiel seines Lebens in das Motiv der Vertreibung aus dem Paradies der
Kindheit, aus Russland. Seine nostalgische Sehnsucht nach einer verlorenen

28  Nabokov, Werke s, 187f.



116 Natalia Bakshi

Heimat, die er im Alter von zwanzig Jahren fir immer verlassen musste, hat je-
doch keine erotischen Ziige; es ist die Sehnsucht nach dem unschuldigen Zustand
der Kindheit.

In seinem Buch Poesie von Viadimir Nabokov-Sirin untersucht Oleg Fedotov
(2010) das Motiv «Russland als irdisches Paradies» bei Nabokov sehr ausfiihrlich,
und zwar unter der Kapiteliberschrift «Nostalgische Sehnsucht nach dem ver-
lorenen Paradies». Zum Bild des Paradieses in Nabokovs Lyrik bemerkt Fedotov:
«Es wird klar unterschieden zwischen einem himmlischen und einem irdischen
Paradies»*. Dem ist jedoch entgegenzuhalten, dass bei Nabokov auch das himm-
lische Paradies deutlich russische Ziige trigt, wie sich auch in Fedotovs weiterer
Darstellung zeigt. Trotz des Titels des Abschnitts widmet Fedotov jedoch dem
Bild des himmlischen Paradieses, seinen Zeichen (und deren Ubereinstimmungen
oder Nichtiibereinstimmungen mit traditionellen christlichen Vorstellungen) in
Nabokovs Dichtung mehr Aufmerksambkeit, indem er dieses auf die eine oder an-
dere Weise mit Russland in Verbindung bringt. Bei der Analyse der Darstellung
eines irdischen Paradieses konzentriert sich Fedotov auf die wichtigen Motive bei
Nabokov: apokalyptische Verzerrung des Paradies, Kampf gegen Gott, cinzelne
Merkmale des irdischen Paradieses (wie die Birke, die einen Paradiesbaum bei
Nabokov verkorpert, usw.) sowie auf das Thema Sankt Petersburg als Nabokovs
Heimatstadt. Die vielleicht stirkste und wertvollste Passage in diesem Abschnitt
ist eine Analyse des Gedichts Und in Gottes Paradies kamen sie von der Erde ... (]
v Bozij raj pri$edsie s zemli», 1923)*°. In diesem Gedicht findet Fedotov eine erwei-
terte umgekehrte Metapher. Er beginnt seine Analyse mit der Feststellung, dass
«die Beschreibung des himmlischen Paradieses auf rein irdischen Assoziationen
beruht», und kommt zu dem Schluss, es gehe nicht darum, himmlisches Paradies

29  Fedotov 2010: 50.

30 «Und in Gorttes Paradies kamen sie von der Erde, / miide, legten sich in einem ruhigen Haus
nieder ... Die Seraphim fliegen auf Schaukeln / unter den weiflen Apfelbaumen. Die goldenen
Seilen / knarren. Die Seraphim schreien aufgeregt... Und im Haus schlift man, — / in einem
grofien, gewohnlichen Haus, / wo Gott wohnt, wo die Sonne faul / auf allem liegt; und es
riecht in diesem Haus, / wie, du weiflt schon, im Landhaus riecht am ersten Tag... / Dann
wachen sie auf; in freudiger Trigheit / sehen sie sich an und gehen in den Garten, / seit lan-
gem gekannt und geliebt... / Oh, wie luftig blithen die Apfelbiaume!... / Oh, wie die Seraphim
schreien beim Schaukeln!...»; Nabokov 2002: 264.



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» Iy

mit irdischen Assoziationen zu fillen. Vielmehr gehe es darum, das «Paradies
Russland» zu konstruieren.”

In dem Gedicht Paradies («Geliebt von allen Engeln») («Raj», 1925) entsprechen
die zwolf Zeilen der ersten Strophe, die das alttestamentliche Eden darstellen,
den zwolf Zeilen der zweiten, die die Vorstellung von Nabokovs Eden enthalten:
«So riecht das gelbe Wachs, erwirmt / mit lebendigem Atem und Feuer. / Dort
im geschriebenen Wald / wandere ich auf den dunklen Pfaden, — / und den ver-
borgenen Schleier / hebe ich wieder an mit einem Seufzer ...»>* Das lyrische Ich
dieser Zeilen ist aus dem Paradies (d. h. Russland) verbannt, aber sein Paradies ist
immer bei ihm: «Unsterblich ist die Welt von diesem Bilde». Das Paradies wird
durch den Akt des Erinnerns und der Schopfung gefunden, nicht umsonst ist der
Wald in diesem Paradies «geschrieben».

Das Motiv der Riickkehr ins irdische Paradies findet sich in dem Gedicht Zx
den Menschen sagst du: Es ist gekommen ... (<Ludjam ty skaZe$: nastalo ...»; 1920).
Der wichtigste auf das Paradies verweisende Signifikant, «ein alter Fremder
/ statt einer Eiche am Tor», ist niemand anderer als der Apostel Petrus selbst,
dem die Schliissel zum Tor des Paradieses anvertraut sind. Hervorzuheben ist,
dass in diesem Gedichr alle Verben im Futur stehen; thematisiert wird nicht die
Vergangenheit, sondern die Zukunft. So versucht Nabokov in diesen Gedichten
mindestens auf der grammatikalischen Ebene seine nostalgische Orientierung
an der Vergangenheit zu iiberwinden. In anderen Gedichten aus den 1920er und
1930er Jahren ist Russland ein Paradies auf Erden. Jedoch ist Russland als irdi-
sches Paradies selten mit traditionellen Attributen des christlichen Paradieses
ausgestattet. Dieses ist allerdings wiederum in mehreren anderen Gedichten ge-
rade der Fall, in denen Russland direkt mit dem Paradies identifiziert wird, zum
Beispiel im Gedicht Der Fluss (<Reka» 1923): «Das war in Russland, / das war im
Paradies»*+.

In dem Gedicht fm Paradies (<Ich griiffe Dich, Tod, und befliigelter Begleiter
..») («V raju» 1920)* entwirft Nabokov ein Bild Russlands als irdisches Paradies
nicht mit Hilfe der Attribute des christlichen Paradieses, vielmehr wird je-
nes irdische Paradies als wahres Paradies fiir den Dichter dem christlichen

31 Fedotov 2010: 52.

32 Nabokov 2002: 302.
33 Nabokov 2002: 176.
34 Nabokov 2002: 270ff.
35 Nabokov 2002: 155.



18 Natalia Bakshi

entgegengesetzt. Der Held des Gedichts, der von einem Engel ins Paradies ge-
fihre wird, sieht plotzlich «einen griinen, zerklifteten, / zarten Wald» unter
sich. Ohne lange zu iiberlegen, eilt er hinaus, findet «im Dickicht» seine «frithere
Heimat» und wird wie frither «ein irdischer Dichter». Dass es sich bei der geo-
grafischen Lage des Hauses um Russland handelt, wird auch durch Details wie
«ein Sofa aus karelischer Birke» deutlich. Auch in diesem Gedicht geht es nicht
um die Vergangenheit, sondern um die Zukunft (auch hier stehen alle Verben in
der Zukunftsform), und der Schluss ist iiberaus optimistisch:

Wenn Gott davon erfihrt, / wird er mir keine Vorwiirfe machen.

In Nabokovs Lyrik mit paradiesischem Topos gibt es besonders interessante
Gedichte, in denen Ziige des kommenden, himmlischen Paradieses in Ziigen
des irdischen Paradieses zu erkennen sind. Schon in seinen relativ frithen
Texten nihert sich Nabokov einem wichtigen Thema fir sein spiteres Werk:
Die Beschaffenheit des Jenseits steht in direktem Zusammenhang mit den
Verhaltnissen des irdischen Lebens:

Ist das nicht die Art, wie wir die Hinge des Paradieses / in der Stunde des Todes be-
steigen werden, / und alles, was wir liebten, treffen, / was uns im Leben erhoben hat?*¢

Mit dieser rhetorischen Frage schlieft das Gedicht Die Spitze («Versina» 1925).
Darin bekundet sich die Hoffnung, das alles, was ein Mensch im irdischen Leben
geliebt und geschitzt hat, nach dem Tod nicht verschwindet, sondern ihm erhal-
ten bleibt.

Fedotov meint, die poetische Konzeption des Paradieses in Vladimir Nabokovs
Lyrik sei iberwiegend individuell. Sie habe nur sehr wenig von der kanonischen
Variante geerbt, und das auch nur in ihrer eigenartigen poetischen Interpretation.
Bei Nabokov werde die religiose Metapher des Paradieses und die mit ihr verbun-
dene Vorstellung zeitlicher und riumlicher Transzendenz des damit beschrie-
benen Zustandes auf zweierlei Weise aktualisiert: Zum einen beschreibt sie die
Hoffnung des Individuums auf eine Erfuillung seiner innerweltlichen Sehnstichte
nach dem Tod; zum andern steht sie fiir die Bedeutung, welche die — idealisierte
— russische Heimat fiir die Exilierten habe.”

36  Nabokov 2002: 221.
37 Vgl. Fedotov 2010: 66.



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 119

3. Fazit: Transformationen des Paradieses

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass in der Sowjetpropaganda des neuen
Menschen eine bewusste und auch gewollte polemische Uberbietung des christ-
lichen Sprachgebrauchs vorliegt, d.h. eine Sikularisierungsstrategie in legitima-
torischer Absicht. In der Exillyrik ist der Gebrauch christlicher Symbole in der
Regel ein metaphorischer, der Sehnsiichte oder Verlust- und Trauergefiihle zu
artikulieren hilft. Das liegt daran, dass in der kulturellen Semantik Russlands
zu Beginn des 20. Jahrhunderts die religiose Sprache am naheliegendsten war,
um starke Disruptionserfahrungen auszudriicken. Angesichts ihrer Radikalitit
neigen Gesellschaftsexperimente wie das sowjetische dazu, die disruptive Logik
der traditionellen christlichen Dogmatik neu zu besetzen und sich so nutzbar zu
machen; andererseits erzeugt genau solcher politischer Radikalismus bei seinen
Opfern ebenfalls kollektive Erlebnisformen, die ihrerseits zu Neuinterpretationen
der traditionellen christlichen Protologie und Eschatologie — und der fur sie
konstitutiven Disruptionslogik — anregen. Die vorgestellten Rezeptionsdiskurse
sind als eine Art realdialektischer Streit um die adiquate Akrualisierung tradi-
tioneller christlicher Disruptionsmetaphorik zu verstehen. Das «Jahrhundert der
Extreme» entwickelt fiir die <extremistische> Kosmologie und Anthropologie der
christlichen Dogmatik ein neues Sensorium und neue Anwendungsweisen.



120

Natalia Bakshi

Bibliographie

Babi¢, E.S., 2013. Transformacija predstavlenij
rossijskih politikov ob ideal'nom ¢eloveke
1917-1938 [Transformation der Ansichten
russischer Politiker zum idealen Menschen
1917-1938]. Voprosy istori¢eskoj nauki II:
materialy meZdunarodnoj nauénoj konfe-
rencii. Ccljabinsk, 34-37.

Berdjaev, N.A., 1990. Istoki i smysl russkogo
kommunizma [Ursprung und Bedeutung
des russischen Kommunismus]. Moskva.

Berdnikova, O.A.,
«poterjannyj (nekotorye  aspekty
hudoZestvennoj antropologii I.A.Bunina)
[Riickkehr in das «verlorene Paradies» (eini-
ge Aspekte der kiinstlerischen Anthropolo-
gie von Ivan Bunin]. Vestnik TGU, Vypusk
5 (61).

Bucharin, N.L, 1926. Bor'ba sa kadry (redi i
statji) [Kampf um Personal (Reden und Bei-

2008. Vosvra$éenie v
raj»

trage]. Moskva.

Bulgakov, Mih., 1971. Pesy. Adam i Eva. Bag-
rovyj ostrov. Sojkina kvartira [Stiicke. Adam
und Eva. Bagrov Insel. Sojkas Wohnung],
Pariz.

- 1984. Master i Margarita. Moskva.

BPB, 2018. «Der neue Mensch». Bundeszentra-
le fiir politische Bildung. Bonn.

Bunin, 1., Werke, 1965-1967. Sobranije
sotinenij V 9[Gesammelte Werke]. Moskva.

Bunin I., Werke, 1987. Sobranije so¢inenij [Ge-
sammelte Werke]. V 6 Tomah. Moskva.

Cagin, A., 1998. Raskolotaja lira: Rossija i sa-
rubezje: sud’by russkoj poesii v 1920-1930¢
gody [Zerbrochene Leier. Russland und
Emigration: Schicksale russischer Dichtung
der 1920-1930€r Jahre]. Moskva.

Demidova, T.V,, 2017. Obraz ideal'nogo sovets-
kogo cheloveka v pechati SSSR 1930-kh go-
dov [Das Bild des idealen sowjetischen Men-
schen in der UdSSR-Presse der 1930er Jahre].
Rizboiul pentru trecut / Voina za proshloe.
hteps://razboiulpentrutrecut.wordpress.
com/2017/05/04/0obraz-ideal’nogo-sovets-
kogo-chelovek/ (Accessed 10/01/2023).

Epishin, A.S., 2011. Chelovek v rannem sovets-
kom iskusstve. Mify i real'nost' [Der Mensch
in der frithen sowjetischen Kunst. Mythen
und Realitit]. Mir sovremennoi nauki [Die
Welt moderner Wissenschaft] 2011.2, §8—69.

Ermilov, V., (red.), 1963. Literatura i novyj
Celovek [Literatur und neuer Mensch].
Moskva.

Fedotov, O., 2010. Poesija Vladimira Naboko-
va-Sirina [Poesie von Vladimir Nabokov-Si-
rin]. Stavropol.

Gastev, A., 1971. Poesija rabo¢ego udara [Poesie
des arbeitenden Schlags]. Moskva. https://
kniga-online.com/books/proza/sovetskaja-
klassicheskaja-proza/page-41-133798-aleksei-
gastev-poeziya-rabochego-udara-sbornik.
hrml

Gellert, M., 1994. Masina i vintiki: Istorija for-
mirovanija sovetskogo ¢eloveka [Maschine
und Ridchen: Geschichte der Ausformung
des sowjetischen Menschen). Moskva.

Gerstner, A./Konczél, B./Nentwig, J., (Hg.),
2006. Der Neue Mensch: Utopien, Leit-
bilder und Reformkonzepte zwischen den
Weltkriegen. Frankfurt a.M. et al.

Gorkij, M., Werke, 1949-1956. Cobrani-
je codinenij v trid¢ati tomah [Gesammelte

Werke in 30 Bde]. Moskva,



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 121

Hauck, F./ Schwinge, G., (Hg.), 2005. Theo-
logisches Fach- und Fremdworterbuch.
Gotringen.

Hoffmann, D., 2011. Cultivating the Masses.
Modern State Practices and Soviet Socia-
lism, 1914~-1939. Cornell University Press.

Hondrick, K. O., 2001. Der neue Mensch.
Frankfurt a.M.

Izmozik, V.S./Lebina, N.B., 2010. Peterburg
sovetskii: «novyi chelovek» v starom pro-
stranstve. 1920-1930-¢ gody [Das sowjeti-
sche Petersburg: «Neuer Mensch» im alten
Raum.1920-1930er Jahre]. Sanke Peterburg,

Jinger, E., 1932. Der Arbeiter. Herr-
schaft und  Gestalt.  Hanseatische
Verlagsanstalt Hamburg.

Judin, B.G., 2007. Sotvorenije trans¢eloveka
[Schopfung des Ubergangssmenschen).
Vestnik RAN, Moskva 77.6, s20—527.

Karpov, A.S., 2007. Na ¢uzbine: ocerki po is-
torii literatury russkogo sarubezjya [In der
Ferne: Skizzen zur Literaturgeschichte der
russischen Diaspora]. Moskva.

Kiienzlen, G., 1994. Der neue Mensch: Eine
Untersuchung zur sikularen Religionsge-
schichte der Moderne. Miinchen.

Kravéenko, A., 2018. Sozdaniye novogo so-
vetskogo ¢&eloveka [Das Schaffen des neu-
en sowjetischen Menschen], Abrufbar auf:
https://arzamas.academy/materials/1499
(10.1.2023).

Malachov, A., 2006. Brak roda ¢eloveéeskogo
[Abfall des Menschengeschlechts]. Voprosy
kul'turologii, Moskva 12, 41-44.

Marinetti, F. T., 1909a. Manifeste de Futuris-
me. Le Figaro, Paris, 20.02.1909.

- 1909b. Mafarka le futuriste. Paris.

Marx, K./Engels, F., Werke. Dietz Verlag Ber-
lin 1974.

Nabokov, VV., Werke,
codinenij v s-i tomah, Sanke Petersburg,

- 2002. Stihotvorenija [Gedichte]. Sankt
Peterburg.

Novikov, S.G./Sabelinskaja, O.S., 2011. Ras-

rabotka A.\V.Lunadarskim ideala «Novo-

2000. Sobranie

go &elovekar: retrospektivnyj vsgljyd [Ent-
wicklung des Ideals des «Neuen Menschen»
durch AYV. Lunatarskij: Retrospektive],
Uchebnyj experiment v obrasovanii 2011.4.
Saransk.

Piskunov, V.M. (Hg.), 1994. Russkaja ideja.
V krugu pisatelej i myslitelej russkogo zaru-
bezja [Russische Idee. Im Kreise der Schrift-
steller und Denker der russischen Diaspo-
ral, V 2-h tomah. Sostavitel' V.Piskunov.
Moskva.

Platonov, Mih., 1921. Raj [Paradies]. Dom is-
kusstv. 1, 43-92.

Zamjatin, E., 1988.
Moskva.

[Werke].

Sodinenija



122 Natalia Bakshi

Abstracts

Nach den Umwilzungen der Russischen Revolution wurden die biblischen Diskurse des
Neuen Menschen und des Paradieses sowohl von den Sowjets als auch von den Exilanten
aktualisiert. Wahrend die Sowjetpropaganda eine bewusste und auch gewollte polemi-
sche Uberbietung des christlichen Sprachgebrauchs vornahm, versuchten Schriftsteller
wie Jevgenij Zamjatin und Michail Bulgakov die Nahe eines sowjetischen «Paradieses»zur
Holle zu thematisieren und die sozialistische Utopie vom «neuen Menschen» als Dys-
topie zu entlarven. In der Exillyrik z.B. bei Ivan Bunin oder Vladimir Nabokov ist der
Gebrauch christlicher Symbole dagegen ein metaphorischer, der Sehnsiichte oder Verlust-
und Trauergefiihle zu artikulieren hilft. Die vorgestellten Rezeptionsdiskurse sind als eine
Art realdialektischer Streit um die adiquate Aktualisierung traditioneller christlicher Dis-
ruptionsmetaphorik zu verstehen.

After the upheavals of the Russian Revolution, the biblical discourses of the New Man
and Paradise were updated by both the Soviets and the exiles. While Soviet propaganda
made a conscious and also deliberate polemical exaggeration of Christian usage, writers
like Jevgenij Zamjatin and Michail Bulgakov tried to address the proximity of a Soviet
«paradise» to hell and to expose the socialist utopia of the «new man» as a dystopia. In
the exile poetry of Ivan Bunin or Vladimir Nabokov, for example, the use of Christian
symbols, on the other hand, is a metaphorical one that helps to articulate longings or
feelings of loss and grief. The presented discourses of reception are to be understood as a
kind of real-dialectical dispute about the adequate actualisation of traditional Christian
metaphors of disruption.

Natalia Bakshi, Freiburgi. B.



	"Sowjetparadies" vs. "Verlorenes Paradies" : zur Aktualisierung der biblischen Urgeschichte in der sowjetischen und russischen Literatur der 1920er Jahre

