
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 1

Artikel: "Sowjetparadies" vs. "Verlorenes Paradies" : zur Aktualisierung der
biblischen Urgeschichte in der sowjetischen und russischen Literatur
der 1920er Jahre

Autor: Bakshi, Natalia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1042238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1042238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies»

Zur Aktualisierung der biblischen Urgeschichte
in der sowjetischen und russischen Literatur der 192.0er Jahre

Natalia Baksbi

i.Das «Sowjetparadies» - und seine Opfer

Am 8. Mai 1942 wurde im Berliner Lustgarten von der Reichspropagandaleitung
der NSDAP die Ausstellung «Das Sowjetparadies» eröffnet. Nach offiziellen

Angaben wurde sie von 1,3 Millionen Menschen besucht. Auf neuntausend

Quadratmetern waren zeltartige Pavillons mit Fotos, Grafiken, Gemälden,
erbeuteten Gegenständen und Waffen aufgebaut. Flerzstück der Ausstellung waren

der angeblich originalgetreue, in Wahrheit jedoch verfälschende Nachbau

eines Stadtteils der heutigen weißrussischen Ffauptstadt Minsk und eines

Sowjetdorfes, in dem die Menschen in Erdlöchern hausten. Einige Fotos zeigten

Gefangene aus dem KZ Sachsenhausen.

Die Schau wurde wochenlang vorbereitet und sollte laut Katalog «Not, Elend,

Verkommenheit und FFunger»1 in der Sowjetunion zeigen, auf diese Art den

Krieg gegen die Sowjetunion rechtfertigen und den Durchhaltewillen der
deutschen Bevölkerung stärken.

Die - ironisierende - Verwendung der Metapher des «Paradieses» im

Ausstellungstitel hatte in der Tat einen Bezug auf die sowjetische Kunst, in
welcher der Begriffdes Paradieses eine wichtige Rolle spielte. Denn er wurde sowohl

von der linken sowjetischen Kunst gebraucht, die ihn mit einem grundlegend

neuen Inhalt füllte, als auch von oppositionellen Autoren, welche die klassische

Tradition der russischen Literatur fortsetzten, für die das sowjetische «Paradies»

einen totalitären Staat darstellte.

1910 schreibtJewgenij Zamjatin seine berühmte Dystopie Wir. Zamjatins Field

D-503 - alle Personen haben Nummern statt Namen - ist Konstrukteur eines

Raumschiffs, das die Segnungen des «Einzigen Staates» zu fernen Planeten bringen
soll. Dort existieren möglicherweise noch Menschen im «unzivilisierten Stand der

i Das Sowjetparadies. Ausstellung der Reichspropaganda der NSDAP. Ein Bericht in Wort und
Bild, Berlin 1942, 38.

ThZl/79 (2023) S. 104-122



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 105

Freiheit», die sich auch unter das «segensreiche Joch der Vernunft»1 beugen sollen.

D-503 ist ein stolzer Bewohner des «Einzigen Staates». In seinen

Tagebucheintragungen macht er den Leser mit den Segnungen des Systems

bekannt: Armut, Schmutz, Hunger und Seuchen sind in diesem hoch technisierten

Paradies besiegt. Der Staat übernimmt die Bevölkerungsplanung ebenso wie er

das Sexualleben seiner Bewohner regelt.

Alle Bürgerinnen und Bürger dieses Staates tragen die gleiche Uniform, hören

die gleiche staatstragende Musik, essen zur gleichen Zeit ein standardisiertes

Nahrungsmittel aus Erdöl. Der Tagesablauf in gläsernen Wohnungen ist

durchgetaktet; anstatt in der Mittagspause etwa einen Spaziergang zu machen,
marschieren die Werktätigen in grauen Blöcken zur Hymne des «Einzigen Staates»

- ein Bild, mit dem der Autor schon 1920 die Überwältigungsästhetik totalitärer

Massenspektakel vorwegnimmt.
D-503, der ideale Bewohner dieser schönen neuen Welt, verliebt sich in eine

Frau. Diese ist allerdings gegenüber der offiziellen Propaganda sehr kritisch
eingestellt; sie macht ihn nicht nur mit <richtiger> (nicht propagandistisch
kontaminierter) Musik, schönen Kleidern und Alkohol bekannt, sie zieht ihn
auch in eine Verschwörung zur Abschaffung des «Einzigen Staates» hinein.

Erschüttert, verunsichert, von <anachronistischen> Gefühlen wie Eifersucht

geplagt, vertraut D-503 das Unerhörte, das ihm widerfährt, seinem Tagebuch an.

Erst als man ihm dann jedoch - wie allen anderen Bewohnern des Staates - die

Fantasie, die Seele, die sich «regelwidrigund krankhaft wie ein Geschwür» gebildet
hatte, herausoperiert, gelangt D-503 wieder in vollkommene Übereinstimmung
mit sich und dem «Einzigen Staat».

Dieser Plot lässt unverkennbar Anklänge an die biblische Geschichte erkennen.

Nicht zufällig nennt Zamjatin den «Einzigen Staat» «Paradies aus Glas» und

D-503 wird von den Mitbewohnern zum Spass Adam genannt.' Der sowjetische
<Adam>, ein idealer, <reiner> Bürger, ungetrübt von überflüssigem Wissen, wird

von einer anti-sowjetischen <Eva> verführt und gemäss dem biblischen Plot wäre

nun eigentlich mit seiner Vertreibung aus dem sowjetischen Paradies durch den

totalitären Staat zu rechnen. Doch stattdessen wird bei Zamjatin der Held gerade

im (pervertierten) <Paradies> gehalten, aber seine Seele wird herausgeschnitten, so

1 Zamjatin 1988: 3. Die Übersetzungen aus dem Russischen stammen hier wie im Folgenden,
sofern nicht anders angegeben, von der Verfasserin.

3 Vgl. Zamjatin 1988: 61.



io6 Natalia Bakshi

dass er jede Verbindung zu Eva verliert. Der biblische vertrauensvolle Gehorsam

gegenüber Gott verwandelt sich bei Zamjatin in einen sanften, unfreiwilligen
Gehorsam gegenüber dem Staat.

Das Thema des Paradieses hat Zamjatin auch nach der Abfassung dieses Romans

nicht losgelassen. Ein Jahr später, 1921, schreibt er einen Essay mit dem Titel
Paradies über seine Ablehnung der Proletkult-Literatur. Sein prägnantes Bild der

modernen sowjetischen Welt:

Wir leben zweifelsohne in der Epoche des Weltraums - der Schaffung eines neuen
Himmels und einer neuen Erde. Und natürlich werden wir den Fehler von Jaldabaoth4

nicht wiederholen; es wird keine Polyphonie geben, keine Dissonanzen, nur
majestätische, monumentale, allumfassende Einstimmigkeit. Was ist sonst die Erfüllung
des alten, schönen Traums vom Paradies? Was ist schon der Himmel, wenn Throne
und Obrigkeiten das <Te Deum> und Eingeweihte und Mächtige das <Miserere>

anstimmen?5

Der einzige Ausweg aus dieser Monophonie ist die Gegenwart Satans, des

«Lehrers der ewigen Suche», des Anderen, des Unvollkommenen, des Zweiflers.

Nur Satan, der Geist des Zweifels, kann aus dem monumentalen sowjetischen
Paradies herausführen.

Zamjatins Freund, Michail Bulgakov, schrieb seinen berühmten RomanMeister

undMargarita (1928-1940) über dasselbe Sujet. Auch in diesem Roman hat man

zu Recht viele biblische Motive bemerkt: Der Meister schreibt einen Roman über

den ProphetenJeschua Ha-Nozri und Pontius Pilatus, der ihn in den Tod schickte.

Hinter beiden Figuren sind unschwer Jesus und Pilatus zu erkennen, wenn auch

in einer sehr frei interpretierten Form. Das Ende des Romans wird auch oft als

die Rückkehr des Meisters, wenn nicht ins Paradies, so doch in einen Zustand,
der dem Paradies nahekommt, interpretiert. Im Text gibt es jedoch neben dem

unzugänglichen Paradies am Ende des Romans, das als «Licht» bezeichnet wird
und in das der Meister nie gelangt, noch ein anderes, irdisches Paradies. Dieses

4 Jaldabaoth ist in manchen Richtungen der Gnosis der Name fur den Schöpfer der materiellen

Welt. Er galt als Gegengott oder Demiurg, der die Menschen in dieser Welt gefangen hält.

Der Name ist wahrscheinlich vom hebräischenjalda baôt «Kind des Chaos» abzuleiten. Jaldabaoth

wird von den Gnostikern als negative Gestalt angesehen, welche die Menschen durch

ihr unerbittliches Gesetz in der niederen materiellen Welt festhält. Dadurch erhält der eine

ganz andere Bedeutung. Das Essen vom Baum der Erkenntnis kennzeichnet hier den Beginn
des Weges, auf dem sich der Mensch aus der niederen, von Jaldabaoth geschaffenen Welt
befreien und wieder zum Göttlichen Licht aufsteigen kann. Vgl. Hauck/Schwinge 2005: 91.

5 Platonov 1921: 44.



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies»

Paradies ist das Haus des Meisters, der Kellerraum, das gelobte Land, das er mit

gewonnenem Geld erworben hat, wo er sein <Goldenes Zeitalten verbringt und
den Roman schreibt. Obwohl das Wort «Paradies» im Roman nicht vorkommt,
deutet die Parallelität mit der biblischen Geschichte, die der Meister uminterpretiert,

daraufhin. Dann kommt der «Exodus», der Ausstieg aus dem Keller ins

Leben, der geschehen muss, um das Romanmanuskript in den Verlag zu bringen.

Infolgedessen wird der Meister verhaftet und ins Irrenhaus gesteckt; sein
normales Leben wird dadurch beendet. In jenem Keller-Paradies lebte er natürlich

mit Eve-Margarita zusammen, die jedoch einen Rollenwechsel vollzieht. Sie lässt

sich auf eine Beziehung mit dem «Geist des Bösen», «Fürsten der Dunkelheit»,
im Roman «Woland» genannt, ein, was aber nicht dazu führt, dass Adam und

Eva aus dem Paradies vertrieben würden. Vielmehr verkauft Margarita ihre Seele

dem Teufel Woland, um den Meister zu retten. Tatsächlich gelingt es ihr so, den

Meister aus seiner Gefangenschaft zu befreien. Doch als er alles zurückbekommt

- die Möglichkeit, wieder in seinem Haus zu leben, die Manuskripte, die vom
Feuer verschont geblieben sind, - weigert er sich, an seinem Roman weiter zu
arbeiten und ihn zu beenden. Seine zentralen Romanfiguren Jeschua und Pilatus

sagen ihm nichts mehr. Der Meister und Margarita bezahlen für ihre Begegnung

mit Satan mit ihrem irdischen Leben. Ins Paradies zurückkehren - sei es das

irdische Paradies ihrer Wohnung oder das himmlische Paradies, in dem Jeschua, der

Held des Meisterromans, verschwindet -, können sie nicht. Der Meister findet

am Ende Ruhe, aber kein Licht. «Er hat kein Licht, sondern Ruhe verdient»,
verkündet der Bote Gottes dem Teufel Woland das Urteil über den Meister.6

Bulgakov begann 1918 mit der Niederschrift des Romans und schrieb

daran mit Unterbrechungen bis zu seinem Tod 1940. Während einer solchen

Unterbrechungsphase schreibt er 1932. das Stück Adam und Eva.7 Die im Titel
des Stücks angegebenen Namen der Protagonisten sind zunächst als Zeichen

für die Geburt einer neuen Welt zu verstehen. Allerdings gibt es eine unmittelbare

und auffallende Unstimmigkeit im Detail. <Adam> hat im Stück einen

Nachnamen, nämlich Adam Krasovskij; er ist Kommunist aus Überzeugung und

von Beruf Brückenbauingenieur. <Eva> Artemjevna Vojkevic studiert in einem

Fremdsprachenkurs und zeigt keineswegs biblische Züge. Dies gilt auch für andere

Figuren wie den Flegel Zachar Markizov, den opportunistischen Schriftsteller

6 Vgl. Bulgakov, Master i Margarita, 411.

7 Bulgakov, P'esy. Adam i Eva. Bagrovyj ostrov. Sojkina kvartira.



io8 Natalia Bakshi

Doncik Nepobeda, den roten Flieger Daragan oder den Akademiker Efrosimov.

Beschrieben wird das technogene Ende der Welt als Folge eines Gaskrieges:

Während eines chemischen Angriffs auf Leningrad gerät das Solargas außer

Kontrolle, und die Menschheit stirbt bis aufwenige Uberlebende, die fortan

zusammen in einer Kommune leben, aus.

Die biblische Geschichte von der Vertreibung der ersten Menschen aus

dem Paradies, die vom Baum der Erkenntnis von Gut und Böse aßen, wird in
Bulgakovs Stück zur Geschichte eines modernen Wissenschaftlers, der
angesichts der globalen Katastrophe einen Ausweg für die Menschheit sucht. Es ist

auch die Geschichte eines Menschen, der sich für einen Ausweg aus einem
totalitären «Paradies» entscheidet. Die biblische Anspielung im Titel ist polemisch

zu verstehen, denn die Figur des <neuen Menschen) Adam, die in der damaligen

sowjetischen Literatur sehr häufig begegnet, entpuppt sich als ein Geflecht

aus propagandistischen Phrasen und ephemeren Propaganda-Slogans, während

sich tatsächlich der <alte Mensch), der Wissenschaftler Efrosimov, als der <wahre

Mensch) erweist. Er ist mit der alten kulturellen und geistigen Tradition
verbunden und dadurch für <den neuen Menschen) grundsätzlich verdächtig und

angreifbar.
Im Juli 1930 schrieb Alexandra Kollontai, die damalige sowjetische

Botschafterin in Schweden, wie sehr sie es bedauere, dass sie nicht in der UdSSR

sein könne. Dort nämlich fanden die vorbereitenden Veranstaltungen auf den

XVI. Parteitags der KPdSU statt. Die berühmte Revolutionärin beklagte sich

darüber, dass sie nur «Tropfen, Ströme des lebendigen Wassers, das durch die

Zeitungen sickert», zu sich nehmen könne. Woran wollte Kollontai teilhaben?

Wahrscheinlich an der Schaffung einer neuen Welt und eines neuen Menschen,

von der die Anhänger der kommunistischen Visionen träumten. Zur Erläuterung
schrieb Kollontai:

Ich sehe, wie die Sowjetunion auf ihre Weise die Blöcke der Geschichte formt,
jahrhundertelange Hindernisse überwindet und eine neue Schicht der Geschichte schafft,

auf der künftige Generationen alle kühnen Träume unserer Jugend verwirklichen
werden. [...] Die neue Lebensweise des Kommunismus wird den Menschen umerziehen

und neu erschaffen. Der neue Mensch wird durch seine individuellen schöpferischen

Fähigkeiten und Talente diese Lebensweise vervollkommnen. Die Probleme der

Wirtschaft werden nicht mehr so sehr im Vordergrund stehen, und die Beziehung
zwischen den Menschen und sich selbst sowie zwischen dem Menschen und dem Kollektiv
wird in den Vordergrund rücken. Neid, Eifersucht, Verrat und Petzen werden aus



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 109

dieser glücklichen Menschheit verschwinden. Es wird keine Kriege und keine Morde
mehr geben.8

In der nachrevolutionären Zeit waren solche politischen Utopien, wie sie

Kollontai für die Sowjetunion der Zukunft beschreibt, keineswegs ungewöhnlich.

Im Gegenteil, das ganze Leben des sowjetischen Staates, der nach den

revolutionären Umwälzungen und dem Bürgerkrieg entstand, war gemäss der staatlichen

Propaganda von der Erwartung einer neuen, kommunistischen Welt
durchdrungen. Es war klar: Die politische Durchsetzung des Kommunismus erforderte

nicht nur neue industrielle Beziehungen und Technologien. Der Kommunismus
brachte auch einen neuen Menschen hervor, der aus dem revolutionären Element

geboren wurde, der fähig war, eine neue Gesellschaft zu schaffen und gleichzeitig
Teil von ihr zu werden. Die Grundlagen dieser utopischen Anthropologie waren
schon von Karl Marx gelegt worden, der die Ansicht vertreten hatte, dass das

Proletariat infolge der Revolution nicht nur die Welt um sich herum verändern

werde, sondern auch den Menschen selbst, der damit eine neue Persönlichkeit

entwickeln werde.9

Dieses Thema des neuen sowjetischen Menschen wurde nach dem Zerfall der

Sowjetunion wissenschaftlich gut aufgearbeitet. Viel Aufmerksamkeit wurde der

Transformation der Ansichten sowjetischer Politiker über den neuen Menschen

gewidmet, angefangen von Idealvorstellungen über einen Revolutionär in den

19x0erJahre bis zu den 1930er Jahre, wo den Revolutionär ein Schöpfer der neuen

Welt ersetzen sollte, wo also eine zerstörerische Tätigkeit durch eine kreative

ersetzt werden sollte.10 Die Erfinder der Neuen Menschen-Idee in der Sowjetunion
waren vor allem Nikolaj Bucharin, Leo Trockij und Anatolij Lunacarskij." Gut
erforscht ist auch der eugenische Aspekt der Problematik, namentlich in den

Werken von Demidova, Epishin, IzmozikV M. Geliert interessiert sich für die

Rolle des Staates in der Ausarbeitung der besonderen Eigenschaften des neuen

8 Kravcenko zoi8.

9 Vgl. Marx/Engels, Werke 4, 459-493.
10 Vgl. Babic Z013: 34-37.
11 Vgl. dazu Novikov/Sabelinskaja zon: 10-14.
iz Vgl. Demidova 1017. Epishin zoii; Izmozik/Lebina zoio.



no Natalia Bakshi

sowjetischen Menschen. Er beschäftigt sich mit den Zielen und Methoden des

ideologischen Einflusses des Staates.1'

B.G. Judin und A.Malachov untersuchten die philosophisch-ethische Grundlage
des neuen sowjetischen Menschen und ordneten sie in den geistesgeschichtlichen

Kontext ein.'4 Eine solche ideengeschichtliche Kontextualisierung der

Konzepte des neuen sowjetischen Menschen findet sich auch bei dem amerikanische

Historiker David Hoffmann. Am Anfang des 20. Jahrhunderts waren
sowohl Marxisten als auch Futuristen, Symbolisten und christliche Philosophen,

so Hoffmann, von den Verhältnissen in der modernen Gesellschaft enttäuscht.

Sie alle vereinigte der Wunsch nach radikalen Reorganisationen der Gesellschaft,

wobei nicht nur politische Reformen, sondern eine tiefgreifende Veränderung des

Menschen angestrebt wurde. Amerikanische Intellektuelle der 1920er Jahre wie

John Dewey kritisierten den Individualismus des Zeitgeistes und suchten nach

kollektiven Alternativen. In Frankreich wurde der sogenannte Solidarismus mit
seiner Absage an Ausbeutung und seinem Streben nach einer Rückkehr in
einen harmonischen Naturzustand der Gesellschaft sehr populär.1' Der italienische

Futurist Marinetti schreibt 1909 seinen Roman Mafarka der Futurist über die

Geburt eines unsterblichen mechanischen Ubermenschen frei von Vergangenheit.

Ausgelöst von diesem Roman und der gleichzeitigen Publikation des Ersten

Futuristischen Manifestes beginnt in Italien eine neue futuristische Epoche."5

Die Bolschewiken hatten zwar keine genaue Vorstellung davon, wie dieser neue

ideale Mensch aussehen sollte. Aber in Grundzügen waren sie sich darin einig,
dass dieser Mensch ein bewusster Kollektivist sein solle, der das Allgemeine über

das Private stellt, sowie dass er körperlich und intellektuell harmonisch zu
entwickeln sei. Einen solchen Menschen aus sich zu machen, sollte jeder ideologisch
linientreue Kommunist anstreben.17

Einige meinten sogar, die Schaffung eines neuen Menschen käme einer

Umgestaltung des Menschen in eine Maschine gleich - so fleißig, entschlossen

und organisiert wie möglich sollte er werden. Aleksej Gastev, sowjetischer
Revolutionär, Dichter und Theoretiker der wissenschaftlichen Organisation

15 Vgl. Geliert 1994.

14 Vgl. Judin 2007; Malachov 2.006: 41-44.
15 Vgl. Hoffmann 2011.

16 Vgl. Marinetti 1909a.

17 Zur sozialistisch-utopischen Anthropologie in der Sowjetunion im europäischen Kontext vgl.
Gerstner et al. 1006; Hondrick 2001; Küenzlen 1994; BPB 2018.



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» m

der Arbeit, schrieb über «die Notwendigkeit eines besonderen, <organisierten
Menschen), der fähig wäre, überall den geschickt wirksamen Plan, das Schema,

das schon auf die Räder gestellt wäre und in einer halben Stunde funktionieren

würde, umzusetzen».'8 Das Bild der <Maschine> in Bezug auf den Menschen

wurde zu dieser Zeit besonders häufig verwendet. Eine Vision eines neuen
technischen Menschen entwickelte etwa Ernst Jünger in seinem bekannten Essay

Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt (1932). Maschinenmenschen zeigt in seinem

monumentalen Stummfilm «Metropolis» (1927) bekanntlich auch der
expressionistische Filmregisseur Fritz Lang. Einer der bolschewistischen Ideologen,

Nikolaj Bucharin, erklärte: «Vor uns liegt das Problem der Menschen [...] und
ihre Umwandlung in solche lebenden Maschinen, die in all ihren Handlungen
[...] von neuen Prinzipien, einer neuen proletarischen Ideologie geleitet werden».'9

Im Gegenzug zu sowjetischen Ideologen versuchte der russische

Religionsphilosoph Nikolaj Berdjaev diesen auch von ihm ersehnten neuen sowjetischen
Menschen auf die orthodoxe Tradition zurückzuführen. Er meinte, die Seele des

russischen Volkes sei unter dem Einfluss der orthodoxen Kirche und der

volkstümlichen kulturellen Tradition, in der die Russen seit tausend Jahren lebten,

geformt worden. Die religiösen Grundlagen der russischen Seele hätten dabei

einige stabile Eigenschaften entwickelt: den Dogmatismus, die Askese sowie die

Fähigkeit, im Namen des Glaubens Leiden zu ertragen und Opfer zu bringen,
schließlich das Streben nach dem Transzendenten, das sich auf die Ewigkeit in
der anderen Welt des Jenseits wie auf die Zukunft in dieser Welt bezieht. Das

Streben nach Wahrheit und der Gerechtigkeit sei für das russische Volk im
Laufe seiner Geschichte charakteristisch gewesen. «Dieselben Motive bestimmten

weitgehend den Typus des sowjetischen Menschen in Sowjetrussland, seine

Zugehörigkeit zum russischen kommunistischen Reich, sein Bekenntnis zum
orthodoxen kommunistischen Glauben», so Berdjaev.10

In der zweiten Hälfte der 1920er Jahre etablierte sich der Begriff des <neuen

Menschen) in der Publizistik und in der Literatur immer mehr, wenn auch seine

Bedeutung immer unklarer wurde. In den späten 1920er Jahren erklärten einige
Publizisten jeden Bauern oder Arbeiter, der minimale Bildung und Qualifikation
erlangte, zum <neuen Menschen). Diese Ansicht wurde von Maxim Gorkij und

18 Gastev 1971.

19 Bucharin 1926: 25f.

20 Berdjaev 1990: 7.



112 Natalia Bakshi

Anatolij Lunacarskij kritisiert, die 19x8 in der Zeitschrift Kunst in der Schule

schrieben: «[...] erziehen - das bedeutet nicht, einen neuen Menschen zu schaffen!

Es ist notwendig, die Gefühle und den Willen zu verändern, den Charakter,

die Natur des Menschen umzuwandeln».11

In seinem Artikel Über den alten und den neuen Menschen («O starom i novom
celoveke», 1931) schreibt Maxim Gorkij:

In der Union der Sowjets wächst ein neuer Mensch heran, und es ist bereits möglich,
seine Qualität unmissverständlich zu definieren. Er hat Vertrauen in die organisierende

Kraft der Vernunft - ein Vertrauen, das die Intellektuellen Europas verloren
haben, erschöpft von der fruchtlosen Arbeit der Versöhnung der Klassenwidersprüche.
Er fühlt sich als Schöpfer der neuen Welt, und obwohl er immer noch unter schwierigen

Bedingungen lebt, weiß er, dass die Schaffung anderer Bedingungen sein Ziel und
das Werk seines vernünftigen Willens ist, so dass er keinen Grund hat, pessimistisch

zu sein."

Der christliche, auf die Bibel gestützte Theozentrismus wird in der sowjetischen

Ideologie durch einen Soziozentrismus ersetzt, der sich aber als Humanismus
und Anthropozentrismus des neuen sowjetischen Menschen ausgibt. Der neue

Mensch sozialistischer Prägung ist ein tatkräftiger, aktiver Mensch, der intellektuell

voll auf der Linie der sowjetischen Programmatik liegt. Kritisches Denken

ist kein Bestandteil dieser utopischen Anthropologie. Dieses wäre vielmehr - um
in der Metaphorik zu bleiben - <der Sündenfalb.

Die Bolschewiken versuchen freudig, ein neues sowjetisches Paradies mit einem

neuen Adam, einer Mensch-Maschine, aufzubauen, dessen bzw. deren wichtiges
Merkmal das Marschieren im Gleichschritt war:

Brecht das Gesetz aus Adams Zeiten.
Gaul Geschichte, du hinkst...
Woll'n den Schinder zu Schanden reiten.
Links!
Links

Links!1»

(Wörtlich: «Genug nach dem von Adam und Eva gegebenen Gesetz zu leben,

lasst uns über die Geschichte herziehen! Links Links Links!») - verkündet der

11 Ermilov 1963:19.

Ii Gorkij, Werke 16,2.89F.

23 Übersetzung: Hugo Huppert.



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 113

Dichter Vladimir Majakovskij in seinem «Linken Marsch» (1918). In diesem

automatisierten Schritt werden nicht nur die Menschen verwandelt, sondern auch

die Semantik von <rechts> und <links> neu interpretiert und der Versuch

unternommen, die politische Bedeutung vom mythologischen Bewusstsein zu

lösen: <Rechts> ist in diesem Fall das mythologische Bewusstsein, das von Adam
und Eva gegebene «Gesetz», worunter wahrscheinlich das religiöse Bewusstsein

zu verstehen wäre. <Rechts> hat mit dem Himmel zu tun, mit der richtigen
Ordnung, mit der festen Hierarchie. <Rechts> ist die Abwesenheit von Bewegung,

etwas Erstarrtes, weshalb auch das Wort <Gesetz> in diesem Zusammenhang
auftaucht, das nichts mit Adam und Eva und den Geschehnissen im Paradies zu tun
hat. <Links> hingegen ist nach Majakovskij eine Bewegung, ein neuer, politischer
Impuls, der <Rechts> gegenübersteht und es bekämpft.

2. (Vertriebene aus dem Paradies>. Zur Exillyrik

Ganz anders akzentuiert als in den sozialistischen Utopien vom «neuen

Menschen», aber nicht weniger prominent findet sich die Metaphorik des

Paradieses in der zeitgenössischen russischen Exilliteratur.24 Im Folgenden werden

die Werke von zwei Schriftsteller-Emigranten behandelt, nämlich von Ivan

Bunin und Vladimir Nabokov. Beide waren adeliger Abstammung und lehnten

die russische Revolution ab. Bunin emigrierte 1918 nach Odessa und von
dort 1910 nach Europa. Nabokovs Familie floh 1917 von der Revolution auf die

Krim und 1919 nach Deutschland, wo sein Vater, liberaler Politiker, Mitglied der

Konstitutionell-Demokratischen Partei Russlands (Kadetten) undjustizminister
in der Regierung des weissen Generals Anton Denikin, von einem monarchistischen

Exilrussen ermordet wurde.

In den Werken russischer Exil-Schriftsteller ist das Paradies das biblische, das

als solches zwar für immer verloren, jedoch gleichwohl im vorrevolutionären

Russland wiederaufgelebt sei. Der erste russische Nobelpreisträger für Literatur

1933, Ivan Bunin, deutet die Tragödie der Emigration in christlichen Kategorien,
nämlich als zeitgenössische Aktualisierung der Verbannung aus dem
biblischen Paradies. Während Majakovskij in seinem revolutionären Impuls danach

verlangt, die Geschichte zu beschleunigen, versuchten die Exil-Schriftsteller
die Geschichte und die Zeit fiktiv zurückzudrehen. Die Zukunft wird zur

2.4 Vgl. dazu: Piskunov 1994; Cagin 1998; Karpov 1007.



114 Natalia Bakshi

Vergangenheit, die Geschichte hört aufzu existieren, und an ihre Stelle treten die

Erinnerungen. Nur sie bewahren das Paradies.

In den «verfluchten Tagen» der russischen Revolution schrieb Ivan Bunin in
einem seiner Gedichte «O radost' krasok»: «O Farbenfreude! Wieder und wieder.

/ Das Azurblau durch den leuchtend gelben Garten/ Es leuchtet so herrlich und

lila, / als ob Engel schauen würden. / O Freude über Freude! Nein, ich weiß, /
Nein, ich glaube, Herr, dass du / meine Sehnsüchte und Träume/ in mein
verlorenes Paradies wiederbringst!»

So erscheint in Bunins Poesie das Bild des verlorenen Paradieses und des

lyrischen Helden, der sich mit Adam in Verbindung bringt und sich nach verlorenem

Glück sehnt. Der gelbe Garten symbolisiert traditionell das Paradies. Das

verlorene Paradies wird dank des poetischen Bewusstseins des lyrischen Helden

wiedergefunden; daher die Gewissheit seiner Rückkehr. Die Erinnerung an das

Paradies wird in Bunins Poesie dominant und erscheint meist in Form eines

Gartens. In der Regel handelt es sich um einen herbstlichen Garten, der verödet

und überwuchert ist und die Welt in ihrer Traurigkeit darstellt. In diesem

überwucherten Garten träumt man von der Vergangenheit, von einem verlorenen

Paradies. In dem Gedicht Im Gedenken an einen Freund («Pamjati druga» 1916)15

erkennen der lyrische Held und sein verstorbener Freund, an den er sich erinnert,
dass sie wie Adam «das Los des Schöpfers, beraubt der Harmonie des Himmels»
erhalten haben. In dem Gedicht Verlorenes Paradies («Poterjannyj raj» 1919)16

heißt es: «An der verbotenen Mauer des Paradieses, zur Mittagsstunde, / trauern
Adamius und seine Frau Eva». Dieses Gedicht ist in einer für Bunin ungewöhnlich

volkstümlichen Weise geschrieben, was dem Gedicht einen ironischen Ton
verleiht. Hier spürt man deutlich Bunins Haltung gegenüber dem russischen

Volk, das sich aus seiner Sicht seit seiner <Verführung> durch die Revolution in
der Lage der aus dem Paradies Vertriebenen befindet. In den Jahren nach der

Revolution versteht Bunin das christliche Russland als verlorenes Paradies, und
das neue, revolutionäre Russland erscheint als «Hure», die neue Kains gebiert, wie

er in dem Gedicht^« Russland («Rossii» 1922) schreibt.17

Die Vertreibung aus dem Paradies als starkes psychisches Trauma steht

im Vordergrund der russischsprachigen Romane eines anderen bekannten

25 Bunin, 1965-1967 I: 424.
26 Bunin 1987 I: 363.

27 Vgl. Berdnikova 2008: 293.



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 115

Emigrantenschriftsteller, Vladimir Nabokovs. Die Vertreibung ist für Nabokov

unvermeidbar wie das «Altern» von Lolita, die sich aus dem nymphenhaften
Mädchen in eine gewöhnliche, schöne Frau verwandelt; und dieses «Altern»

hat ebenfalls die Bedeutung von unabwendbarem Verlust. Die Vertreibung
aus dem Paradies ist ein menschliches Schicksal, aber es ist auch ein Zeichen

der Auserwähltheit, denn nicht jeder ist in diesem Paradies gewesen. Nabokov

versteht das Paradies - und vor allem das irdische Paradies - als die ursprüngliche

Norm, jeden anderen Zustand als deren Verletzung. Seine Vorstellung vom
Paradies lautet:

Das Gefühl äußerster Sorglosigkeit, eines Wohlbefindens, einer dichten Sommerwärme
überflutet die Erinnerung und bildet eine so funkelnde Realität, dass mir der Parker-

Füller in meiner Hand und die Hand selbst mit dem Glanz aufmeiner bereits

sommersprossigen Haut im Vergleich dazu als eine ziemlich grelle Täuschung erscheinen. Der
Spiegel ist durchtränkt von einem Juli-Nachmittag. Ein belaubter Schatten spielt auf
einem weißen Ofen mit blauen Mühlen. Eine Hummel fliegt herein wie ein Luftballon

an einem Gummiband, trifft alle Stuckecken der Decke und prallt erfolgreich ins

Fenster zurück. Alles ist so, wie es sein sollte, nichts wird sich jemals ändern, niemand
wird jemals sterben.18

Das ist das Gefühl absoluter Sorglosigkeit in einem irdischen Paradies, wo kein

Tod möglich ist, allerdings in den 1950er Jahre geschrieben, nach der Ermordung

von Nabokovs Vater und dem Tod seines jüngeren Bruder Sergej im KZ.
Die Erinnerung an das Paradies ist dramatisch, weil nunmehr das Wissen

über den weiteren Gang seiner persönlichen wie der allgemeinen Geschichte

vorhanden ist, und süß zugleich. Es ist ein zweigeteiltes Gefühl, und Nabokovs

Prosa mit ihrer besonderen sinnlichen Textur soll dieses Gefühl nicht nur
widerspiegeln, sondern auch seine Antinomie überwinden und so nicht nur zu einer

Erinnerung, sondern auch zum Wiederfinden des Paradieses werden, das im Akt
des Schreibens verfügbar ist. Die Suche nach dem Paradies ist Nabokovs generelles

schöpferisches Hauptziel, das seinem Werk gleichzeitig existenzielle und
ästhetische Bedeutung verleiht.

Das schönste und traurigste Motiv des Buches Genesis, das Motiv des Verlustes

des Paradieses durch den Menschen, verwandelt sich in Nabokovs Poesie

am Beispiel seines Lebens in das Motiv der Vertreibung aus dem Paradies der

Kindheit, aus Russland. Seine nostalgische Sehnsucht nach einer verlorenen

2.8 Nabokov, Werke 5,187b



h 6 Natalia Bakshi

Heimat, die er im Alter von zwanzig Jahren für immer verlassen musste, hat
jedoch keine erotischen Züge; es ist die Sehnsucht nach dem unschuldigen Zustand
der Kindheit.

In seinem Buch Poesie von Vladimir Nabokov-Sirin untersucht Oleg Fedotov

(zoio) das Motiv «Russland als irdisches Paradies» bei Nabokov sehr ausführlich,
und zwar unter der Kapitelüberschrift «Nostalgische Sehnsucht nach dem

verlorenen Paradies». Zum Bild des Paradieses in Nabokovs Lyrik bemerkt Fedotov:

«Es wird klar unterschieden zwischen einem himmlischen und einem irdischen
Paradies»19. Dem ist jedoch entgegenzuhalten, dass bei Nabokov auch das himmlische

Paradies deutlich russische Züge trägt, wie sich auch in Fedotovs weiterer

Darstellung zeigt. Trotz des Titels des Abschnitts widmet Fedotov jedoch dem

Bild des himmlischen Paradieses, seinen Zeichen (und deren Ubereinstimmungen
oder Nichtübereinstimmungen mit traditionellen christlichen Vorstellungen) in
Nabokovs Dichtung mehr Aufmerksamkeit, indem er dieses aufdie eine oder
andere Weise mit Russland in Verbindung bringt. Bei der Analyse der Darstellung
eines irdischen Paradieses konzentriert sich Fedotov aufdie wichtigen Motive bei

Nabokov: apokalyptische Verzerrung des Paradies, Kampf gegen Gott, einzelne

Merkmale des irdischen Paradieses (wie die Birke, die einen Paradiesbaum bei

Nabokov verkörpert, usw.) sowie auf das Thema Sankt Petersburg als Nabokovs

Heimatstadt. Die vielleicht stärkste und wertvollste Passage in diesem Abschnitt
ist eine Analyse des Gedichts Und in Gottes Paradies kamen sie von der Erde... («I

v Bozij raj prisedsie s zemli», 1923)'°. In diesem Gedicht findet Fedotov eine erweiterte

umgekehrte Metapher. Er beginnt seine Analyse mit der Feststellung, dass

«die Beschreibung des himmlischen Paradieses auf rein irdischen Assoziationen

beruht», und kommt zu dem Schluss, es gehe nicht darum, himmlisches Paradies

Z9 Fedotov zoio: 50.

30 «Und in Gottes Paradies kamen sie von der Erde, / müde, legten sich in einem ruhigen Haus

nieder... Die Seraphim fliegen aufSchaukeln / unter den weißen Apfelbäumen. Die goldenen
Seilen / knarren. Die Seraphim schreien aufgeregt... Und im Haus schläft man, - / in einem

großen, gewöhnlichen Haus, / wo Gott wohnt, wo die Sonne faul / auf allem liegt; und es

riecht in diesem Haus, / wie, du weißt schon, im Landhaus riecht am ersten Tag... / Dann
wachen sie auf; in freudiger Trägheit / sehen sie sich an und gehen in den Garten, / seit

langem gekannt und geliebt... / Oh, wie luftig blühen die Apfelbäume!... / Oh, wie die Seraphim
schreien beim Schaukeln!...»; Nabokov zooz: 164.



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» "7

mit irdischen Assoziationen zu füllen. Vielmehr gehe es darum, das «Paradies

Russland» zu konstruieren.'1

In dem Gedicht Paradies («Geliebt von allen Engeln») («Raj», 1915) entsprechen
die zwölf Zeilen der ersten Strophe, die das alttestamentliche Eden darstellen,
den zwölfZeilen der zweiten, die die Vorstellung von Nabokovs Eden enthalten:
«So riecht das gelbe Wachs, erwärmt / mit lebendigem Atem und Feuer. / Dort
im geschriebenen Wald / wandere ich auf den dunklen Pfaden, - / und den

verborgenen Schleier / hebe ich wieder an mit einem Seufzer ...».,1 Das lyrische Ich
dieser Zeilen ist aus dem Paradies (d. h. Russland) verbannt, aber sein Paradies ist

immer bei ihm: «Unsterblich ist die Welt von diesem Bilde». Das Paradies wird
durch den Akt des Erinnerns und der Schöpfung gefunden, nicht umsonst ist der

Wald in diesem Paradies «geschrieben».

Das Motiv der Rückkehr ins irdische Paradies findet sich in dem Gedicht Zu
den Menschen sagst du: Es istgekommen... («Ludjam ty skazes: nastalo...»; 1920)".

Der wichtigste auf das Paradies verweisende Signifikant, «ein alter Fremder

/ statt einer Eiche am Tor», ist niemand anderer als der Apostel Petrus selbst,

dem die Schlüssel zum Tor des Paradieses anvertraut sind. Hervorzuheben ist,
dass in diesem Gedicht alle Verben im Futur stehen; thematisiert wird nicht die

Vergangenheit, sondern die Zukunft. So versucht Nabokov in diesen Gedichten
mindestens auf der grammatikalischen Ebene seine nostalgische Orientierung
an der Vergangenheit zu überwinden. In anderen Gedichten aus den 1920er und

1930er Jahren ist Russland ein Paradies auf Erden. Jedoch ist Russland als

irdisches Paradies selten mit traditionellen Attributen des christlichen Paradieses

ausgestattet. Dieses ist allerdings wiederum in mehreren anderen Gedichten
gerade der Fall, in denen Russland direkt mit dem Paradies identifiziert wird, zum
Beispiel im Gedicht Der Fluss («Reka» 1913): «Das war in Russland, / das war im
Paradies»'4.

In dem Gedicht Im Paradies («Ich grüße Dich, Tod, und beflügelter Begleiter
...») («V raju» 1920)" entwirft Nabokov ein Bild Russlands als irdisches Paradies

nicht mit Hilfe der Attribute des christlichen Paradieses, vielmehr wird
jenes irdische Paradies als wahres Paradies für den Dichter dem christlichen

31 Fedotov 2010: 51.

3z Nabokov zooz: 30z.

33 Nabokov zooz: 176.

34 Nabokov zooz: zzoff.

35 Nabokov zooz: 155.



ii8 Natalia Bakshi

entgegengesetzt. Der Held des Gedichts, der von einem Engel ins Paradies

geführt wird, sieht plötzlich «einen grünen, zerklüfteten, / zarten Wald» unter
sich. Ohne lange zu überlegen, eilt er hinaus, findet «im Dickicht» seine «frühere

Heimat» und wird wie früher «ein irdischer Dichter». Dass es sich bei der geo-

grafischen Lage des Hauses um Russland handelt, wird auch durch Details wie

«ein Sofa aus karelischer Birke» deutlich. Auch in diesem Gedicht geht es nicht

um die Vergangenheit, sondern um die Zukunft (auch hier stehen alle Verben in
der Zukunftsform), und der Schluss ist überaus optimistisch:

Wenn Gott davon erfährt, / wird er mir keine Vorwürfe machen.

In Nabokovs Lyrik mit paradiesischem Topos gibt es besonders interessante

Gedichte, in denen Züge des kommenden, himmlischen Paradieses in Zügen
des irdischen Paradieses zu erkennen sind. Schon in seinen relativ frühen

Texten nähert sich Nabokov einem wichtigen Thema für sein späteres Werk:

Die Beschaffenheit des Jenseits steht in direktem Zusammenhang mit den

Verhältnissen des irdischen Lebens:

Ist das nicht die Art, wie wir die Hänge des Paradieses / in der Stunde des Todes

besteigen werden, / und alles, was wir liebten, treffen, / was uns im Leben erhoben hat?'6

Mit dieser rhetorischen Präge schließt das Gedicht Die Spitze («Versina» 1925).

Darin bekundet sich die Hoffnung, das alles, was ein Mensch im irdischen Leben

geliebt und geschätzt hat, nach dem Tod nicht verschwindet, sondern ihm erhalten

bleibt.

Ledotov meint, die poetische Konzeption des Paradieses in Vladimir Nabokovs

Lyrik sei überwiegend individuell. Sie habe nur sehr wenig von der kanonischen

Variante geerbt, und das auch nur in ihrer eigenartigen poetischen Interpretation.
Bei Nabokov werde die religiöse Metapher des Paradieses und die mit ihr verbundene

Vorstellung zeitlicher und räumlicher Transzendenz des damit beschriebenen

Zustandes auf zweierlei Weise aktualisiert: Zum einen beschreibt sie die

Hoffnung des Individuums aufeine Erfüllung seiner innerweltlichen Sehnsüchte

nach dem Tod; zum andern steht sie für die Bedeutung, welche die - idealisierte

- russische Heimat für die Exilierten habe.'7

36 Nabokov zooz: 111.

37 Vgl. Fedotov zoio: 66.



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» 119

3. Fazit: Transformationen des Paradieses

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass in der Sowjetpropaganda des neuen
Menschen eine bewusste und auch gewollte polemische Überbietung des christlichen

Sprachgebrauchs vorliegt, d.h. eine Säkularisierungsstrategie in legitima-
torischer Absicht. In der Exillyrik ist der Gebrauch christlicher Symbole in der

Regel ein metaphorischer, der Sehnsüchte oder Verlust- und Trauergefühle zu

artikulieren hilft. Das liegt daran, dass in der kulturellen Semantik Russlands

zu Beginn des zo. Jahrhunderts die religiöse Sprache am naheliegendsten war,

um starke Disruptionserfahrungen auszudrücken. Angesichts ihrer Radikalität

neigen Gesellschaftsexperimente wie das sowjetische dazu, die disruptive Logik
der traditionellen christlichen Dogmatik neu zu besetzen und sich so nutzbar zu

machen; andererseits erzeugt genau solcher politischer Radikalismus bei seinen

Opfern ebenfalls kollektive Erlebnisformen, die ihrerseits zu Neuinterpretationen
der traditionellen christlichen Protologie und Eschatologie - und der für sie

konstitutiven Disruptionslogik - anregen. Die vorgestellten Rezeptionsdiskurse
sind als eine Art realdialektischer Streit um die adäquate Aktualisierung
traditioneller christlicher Disruptionsmetaphorik zu verstehen. Das «Jahrhundert der

Extreme» entwickelt für die <extremistische> Kosmologie und Anthropologie der

christlichen Dogmatik ein neues Sensorium und neue Anwendungsweisen.



I20 Natalia Bakshi

Babic, E.S., 2.013. Transformacija predstavlenij
rossijskih politikov ob ideal'nom celoveke

1917-1938 [Transformation der Ansichten
russischer Politiker zum idealen Menschen

1917-1938]. Voprosy istoriceskoj nauki II:
materialy meZdunarodnoj naucnoj konfe-

rencii. Celjabinsk, 34-37.
Berdjaev, N.A., 1990. Istoki i smysl russkogo

kommunizma [Ursprung und Bedeutung
des russischen Kommunismus], Moskva.

Berdnikova, O.A., 1008. Vosvrascenie v

«poterjannyj raj» (nekotorye aspekty

hudozestvennoj antropologii I.A.Bunina)
[Rückkehr in das «verlorene Paradies» (einige

Aspekte der künstlerischen Anthropologie

von Ivan Bunin], Vestnik TGU, Vypusk
5 (61).

Bucharin, N.I., 1916. Bor'ba sa kadry (reci i

statji) [Kampfum Personal (Reden und
Beiträge]. Moskva.

Bulgakov, Mih., 1971. P'esy. Adam i Eva. Bag-

rovyj ostrov. Sojkina kvartira [Stücke. Adam
und Eva. Bagrov Insel. Sojkas Wohnung],
Pariz.

- 1984. Master i Margarita. Moskva.

BPB, 2018. «Der neue Mensch». Bundeszentrale

für politische Bildung. Bonn.
Bunin, I„ Werke, 1965-1967. Sobranije

socinenij V 9[Gesammelte Werke]. Moskva.

Bunin I„ Werke, 1987. Sobranije socinenij
[Gesammelte Werke], V 6 Tomah. Moskva.

Cagin, A., 1998. Raskolotaja lira: Rossija i sa-

rubezje: sud'by russkoj poesii v 1920-19306
gody [Zerbrochene Leier. Russland und

Emigration: Schicksale russischer Dichtung
der i9io-i93oer Jahre], Moskva.

japhie

Demidova, T.V., 1017. Obraz ideal'nogo sovets-

kogo cheloveka v pechati SSSR 1930-kh go-
dov [Das Bild des idealen sowjetischen
Menschen in der UdSSR-Presse der 1930er Jahre].
Räzboiul pentru trecut / Voina za proshloe.

https://razboiulpentrutrecut.wordpress.
com/2017/05/04/obraz-ideal'nogo-sovets-
kogo-chelovek/ (Accessed 10/01/2023).

Epishin, A.S., 2011. Chelovek v rannem sovets-

kom iskusstve. Mify i real'nost' [Der Mensch

in der frühen sowjetischen Kunst. Mythen
und Realität]. Mir sovremennoi nauki [Die
Welt moderner Wissenschaft] 2011.2, 58-69.

Ermilov, V., (red.), 1963. Literatura i novyj
celovek [Literatur und neuer Mensch].
Moskva.

Fedotov, O., 2010. Poesija Vladimira Naboko-
va-Sirina [Poesie von Vladimir Nabokov-Si-

rin]. Stavropol.
Gastev, A., 1971. Poesija rabocego udara [Poesie

des arbeitenden Schlags]. Moskva, https://
kniga-online.com/books/proza/sovetskaja-
klassicheskaja-proza/page-4i-i33798-aleksei-

gastev-poeziya-rabochego-udara-sbornik.
html

Geliert, M., 1994. Masina i vintiki: Istorija for-

mirovanija sovetskogo celoveka [Maschine
und Rädchen: Geschichte der Ausformung
des sowjetischen Menschen]. Moskva.

Gerstner, A./Könczöl, B./Nentwig, J., (Hg.),
2006. Der Neue Mensch: Utopien,
Leitbilder und Reformkonzepte zwischen den

Weltkriegen. Frankfurt a.M. et al.

Gor'kij, M„ Werke, 1949-1956. Cobrani-

je cocinenij v tridcati tomah [Gesammelte
Werke in 30 Bde]. Moskva,



«Sowjetparadies» vs. «Verlorenes Paradies» m

Hauck, F./ Schwinge, G., (Hg.), 2005.
Theologisches Fach- und Fremdwörterbuch.

Göttingen.
Hoffmann, D., 2.011. Cultivating the Masses.

Modern State Practices and Soviet Socialism,

1914-1939. Cornell University Press.

Hondrick, K. O., 2.001. Der neue Mensch.

Frankfurt a.M.

Izmozik, V.S./Lebina, N.B., zoio. Peterburg
sovetskii: «novyi chelovek» v starom pro-
stranstve. 1920-1930-6 gody [Das sowjetische

Petersburg: «Neuer Mensch» im alten

Raum.I920-I930er Jahre], Sankt Peterburg.

Jünger, E., 1932. Der Arbeiter.
Herrschaft und Gestalt. Hanseatische

Verlagsanstalt Hamburg.
Judin, B.G., 2007. Sotvorenije transceloveka

[Schöpfung des Übergangssmenschen],
Vestnik RAN, Moskva 77.6, 520-527.

Karpov, A.S., 2007. Na cuzbine: ocerki po is-

torii literatury russkogo sarubezjya [In der

Ferne: Skizzen zur Literaturgeschichte der

russischen Diaspora]. Moskva.

Küenzlen, G„ 1994. Der neue Mensch: Eine

Untersuchung zur säkularen Religionsgeschichte

der Moderne. München.
Kravcenko, A., 2018. Sozdaniye novogo so-

vetskogo celoveka [Das Schaffen des neuen

sowjetischen Menschen], Abrufbar auf:

https://arzamas.academy/materials/i499
(10.1.2023).

Malachov, A., 2006. Brak roda celoveceskogo

[Abfall des Menschengeschlechts]. Voprosy
kul'turologii, Moskva 12, 41-44.

Marinetti, F. T., 1909a. Manifeste de Futurisme.

Le Figaro, Paris, 20.02.1909.

- 1909b. Mafarkale futuriste. Paris.

Marx, K./Engels, F., Werke. Dietz Verlag Berlin

1974.
Nabokov, V.V., Werke, 2000. Sobranie

cocinenij v 5-i tomah, Sankt Petersburg.

- 2002. Stihotvorenija [Gedichte]. Sankt

Peterburg.
Novikov, S.G./Sabelinskaja, O.S., 2011. Ras-

rabotka A.V.Lunacarskim ideala «Novogo

celoveka»: retrospektivnyj vsgljyd
[Entwicklung des Ideals des «Neuen Menschen»

durch A.V. Lunacarskij: Retrospektive],

Uchebnyj experiment v obrasovanii 2011.4.
Saransk.

Piskunov, V.M. (Hg.), 1994. Russkaja ideja.

V krugu pisatelej i myslitelej russkogo zaru-
bezja [Russische Idee. Im Kreise der Schriftsteller

und Denker der russischen Diaspora],

V 2-h tomah. Sostavitel' V. Piskunov.

Moskva.

Platonov, Mih., 1921. Raj [Paradies], Dom is-

kusstv. 1, 43-92.
Zamjatin, E., 1988. Socinenija [Werke].

Moskva.



112. Natalia Bakshi

Abstracts

Nach den Umwälzungen der Russischen Revolution wurden die biblischen Diskurse des

Neuen Menschen und des Paradieses sowohl von den Sowjets als auch von den Exilanten
aktualisiert. Während die Sowjetpropaganda eine bewusste und auch gewollte polemische

Überbietung des christlichen Sprachgebrauchs vornahm, versuchten Schriftsteller

wieJevgenij Zamjatin und Michail Bulgakov die Nähe eines sowjetischen «Paradieses»zur

Hölle zu thematisieren und die sozialistische Utopie vom «neuen Menschen» als

Dystopie zu entlarven. In der Exillyrik z.B. bei Ivan Bunin oder Vladimir Nabokov ist der

Gebrauch christlicher Symbole dagegen ein metaphorischer, der Sehnsüchte oder Verlust-

und Trauergefühle zu artikulieren hilft. Die vorgestellten Rezeptionsdiskurse sind als eine

Art realdialektischer Streit um die adäquate Aktualisierung traditioneller christlicher Dis-

ruptionsmetaphorik zu verstehen.

After the upheavals of the Russian Revolution, the biblical discourses of the New Man
and Paradise were updated by both the Soviets and the exiles. While Soviet propaganda
made a conscious and also deliberate polemical exaggeration of Christian usage, writers
like Jevgenij Zamjatin and Michail Bulgakov tried to address the proximity of a Soviet

«paradise» to hell and to expose the socialist Utopia of the «new man» as a dystopia. In
the exile poetry of Ivan Bunin or Vladimir Nabokov, for example, the use of Christian

symbols, on the other hand, is a metaphorical one that helps to articulate longings or
feelings of loss and grief. The presented discourses of reception are to be understood as a

kind of real-dialectical dispute about the adequate actualisation of traditional Christian

metaphors ofdisruption.
Natalia Bakshi, Freiburg i. B.


	"Sowjetparadies" vs. "Verlorenes Paradies" : zur Aktualisierung der biblischen Urgeschichte in der sowjetischen und russischen Literatur der 1920er Jahre

