
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 1

Artikel: "Schuld und Sühne" für Verbrechen ohne Strafe? : Verdeckte Motive in
der theologischen Dostoevskij-Rezeption nach 1945

Autor: Schult, Maike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1042237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1042237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Schuld und Sühne» für Verbrechen ohne Strafe?

Verdeckte Motive in der theologischen Dostoevskij-Rezeption nach 1945

Maike Schuh

1. Am Anfang war das Denkverbot: Wer ist schuld am Sündenfall?

Das Thema Schuld beginnt bei Adam und Eva,1 und die Geschichte von Adam
und Eva beginnt mit einem Denkverbot. Dem ersten Menschenpaar, das Gott
am Ende seiner Schöpfung erschaffen hat, wird ein Garten eingerichtet. Der
Garten Eden, das «Wonneland», wie es hebräisch heißt, oder «Paradies», wie die

Septuaginta übersetzt, indem sie das altpersische Wort für «Gehege» aufgreift.
Und tatsächlich: Dieser Garten ist ein eingehegter, abgegrenzter Bereich, ein hor-

tus, in den Gott seine Anfangsgestalten hineinsetzt wie ein Puppenspieler seine

Figuren auf eine Bühne oder ein Vater seine Kinder in einen Hort. Eine mythische

Bühnenwelt, in der es allerhand zu entdecken und nur eines zu beachten

gibt: das Verbot, vom Baum in der Mitte zu essen, worauf sich die beiden

sogleich darauf fixieren, diese Grenze zu überschreiten, weil Gott selbst mit dem

Finger auf das zeigt, was doch eigentlich nicht beachtet werden soll: die verbotene

Frucht (Gen z,i6f). Adam und Eva machen damit das, was Menschen

naturgemäß tun: Sie denken an das, wovon ihnen gesagt ist, dass sie nicht daran

denken sollen, und werden auf diese Weise das, was sie der Genesis nach schon

sind - Menschen. Denn zum Umgang der Menschen mit Verboten gehören

zwei Grundmechanismen:1 zum einen der Impuls, auf die Einschränkung ihres

Handlungsspielraums mit Gegenwehr zu reagieren und ihre Freiheit gerade da

beweisen zu wollen, wo sie von außen begrenzt wird (Reaktanz).' Zum anderen die

i Zum kulturgeschichtlichen Hintergrund und zur begrifflichen Syscematisierung vgl. Hirsch

1017: 15 «Schuld fängt <bei Adam und Eva> an».

1 Zum Folgenden vgl. Hartmann 1021/1012.

5 Die Reaktanztheorie beschreibt den psychologischen Mechanismus, warum Menschen sich

zu ausgesprochenen Verboten oft ausgesprochen konträr verhalten und genau das tun, was

ihnen untersagt wird. Darin zeigt sich ihr Wunsch nach Selbstbestimmung und Kontrolle mit
dem positiven Begleiteffekt, Autoritäten nicht blind anzuerkennen. Der Widerstand kann
sich aber selbst- und fremdgefährdend auswirken, wenn er sich auch gegen sinnvolle Vorgaben
richtet wie etwa Straßenverkehrsregeln.

ThZl/79 (2023) S. 89-103



90 Maike Schult

hirnphysiologische Besonderheit, dass das menschliche Gehirn Informationen
als mentale Bilder verarbeitet, die vor dem geistigen Auge entstehen, und zwar
auch für das, woran nicht gedacht werden soll.4 Gibt man dem Gehirn etwa den

Impuls «Denke nicht an einen rosa Elefanten!», wird sich eben ein rosa Elefant

vor dem inneren Auge aufbauen. Gibt man ihm den Impuls «Mach keinen

Quatsch!» wird es sich mit Quatschmachen befassen. So zeigte es exemplarisch
ein Experiment mit Kindern, an die Verkehrsleitkegel verteilt wurden, das

bekannte Absperrgerät mit den rot-weißen Querstreifen zur Absicherung einer

Unfallstelle, das wegen seiner Form auch «Straßenhütchen» genannt wird. In dem

Experiment wurden zwei Kindergruppen beobachtet. Beide bekamen Hütchen

ausgeteilt, wurden dann einen Moment allein gelassen und aufgefordert, auf die

Rückkehr ihrer Aufsichtsperson zu warten. Dabei wurde die erste Gruppe
angehalten, die Hütchen in der Zeit des Wartens abzustellen, was sie auch tat. Die
zweite Gruppe wurde nicht zum Abstellen der Kegel aufgefordert, sondern
erhielt den Impulssatz «Macht keinen Quatsch!» - woraufhin die Kinder genau
das Gegenteil taten: Sie nahmen die Kegel, setzten sie sich wie einen Spitzhut
auf den Kopf und machten Unsinn.5 Offenbar hatte die negative Formulierung
ihre Neugier geweckt und sie überhaupt erst auf die Idee gebracht, dass mit dem

Verkehrsutensil gespielt werden kann, und dieser Impuls blieb stärker im Ohr als

das Gebot, keinen Quatsch zu machen. Negierte Regeln sind für das menschliche

Gehirn schwerer zu verarbeiten. Es ist auf «Ja» programmiert und will diesem

Ja impulsartig nachgeben. Ein «Nein» wird zwar verstanden, aber erst im zweiten

Schritt: Zuerst wird das Verneinte aktiviert und blitzartig ein inneres Bild
davon erzeugt. Im zweiten Schritt wird das Bild dann wieder unterdrückt und
das Verbot gelernt. Will man die Wahrscheinlichkeit erhöhen, ein gewünschtes
Verhalten zu erzeugen, so sollte man darum positiv formulieren. Also: «Geh

langsam!» statt «Nicht rennen!» oder «Jetzt rechts!» statt «Nicht links!».6 Offenbar

4 Das gilt allerdings nicht für Abstrakta: Ein Nichts kann nicht mental gesehen werden.

5 Vgl. zum Experiment in der ARD-Mediathek den Beitrag Gute Verbote, schlechte Verbote (Teil2):
https://www.ardmediathek.de/video/quarks/gute-verbote-oder-schlechte-verbote-teil-i/
wdr/Y5jpZDovL3dkci5kZS9CZWlocmFnLTE4YmZmOTgzLWY5YzYtNGQiNyiiZ-
GMyLWNiNzMzNzMiYTE4NQ (13.01.1013).

6 In vielen Fällen, auch das konnte die Quarks-Sendung (vgl. Anm. 5) zeigen, kann man Vernei¬

nungen aber nicht umgehen. Zum Beispiel «nicht rauchen», weil es kein sinnvolles Gegenteil
von «rauchen» gibt. Auch wenn es um Leben und Tod geht, brauche es ein klares «Nein». Ein
Fall auf Leben und Tod, wie Gottes Rede in Gen 1,17 nahelegt, lag, glaubt man der Schlange,
im Paradies aber noch nicht vor (Gen 3,4f



«Schuld und Sühne» für Verbrechen ohne Strafe? 91

hat Gott dies in seiner Schöpfungsgeschichte nicht bedacht. Er äußert sein Gebot
als sogenanntes verneintes Verbot7 und bringt damit die Kette der Ereignisse in

Gang: Die Schlange setzt der Frau die Idee ins Ohr, vom verbotenen Baum zu

essen; die Frau setzt die Idee um und gibt sie an ihren Mann weiter. Als Gott
am Abend den Mann verändert findet und zur Rede stellt, geht die Reihe

rückwärts: der Mann beschuldigt seine Frau; die Frau beschuldigt die Schlange; und

die Schlange wird gar nicht erst gefragt, warum sie getan hat, was sie getan hat.

Sonst hätte sie vielleicht, klug wie sie ist,8 geantwortet, dass Gott selbst ihnen
doch mit seinem verneinten Verbot die Idee in den Kopf gebracht hat und also

selbst schuld ist am Sündenfall. Doch das ist eine Frage, die nicht gestellt werden

darf. Die Menschen bekommen nach dem Sündenfall Schamgefühl, Namen und

Kleidung und werden damit zu Personen.9 Als solche werden sie aus dem Garten
vertrieben10 und nehmen daraus mit, was sie vom Paradies an kennen: Schuld,

Schuldabwehr, Scham, Strafe und Tabu."

7 So zitiert ihn die Schlange indirekt: «Ja, sollte Gott gesagt haben: Ihr sollt nicht essen von
allen Bäumen im Garten?» (Gen 3,1), was die Frau bestätigt: «Wir essen von den Früchten der

Bäume im Garten; aber von den Früchten des Baumes mitten im Garten hat Gott gesagt: Esset

nicht davon, rühret sie auch nicht an, dass ihr nicht sterbet!» (Gen 5,1) Gott spricht es aber

auch selbst aus in seinem Dialog mit Adam am Abend: «Hast du gegessen von dem Baum, von
dem ich dir gebot, du solltest nicht davon essen?» (Gen 3,11). Und vorher Gen z,iéf.

8 Was natürlich die Frage aufwirft, ob die Schlange, listiger als alle Tiere auf dem Felde, viel¬

leicht darum so klug ist, weil sie bereits selbst von der Frucht gekostet hat, und wenn sie es tat,
warum Gott das dann nicht weiß.

9 Nach dem Bürgerlichen Gesetzbuch (BGB) ist dies der Oberbegrifffür natürliche und juristi¬
sche Personen, für Rechtssubjekte also mit eigenen Rechten und Pflichten. So gesehen macht

erst der Sündenfall Adam und Eva zu Menschen, die ein eigenes Rechtsverhältnis eingehen
und verantworten können.

10 Alle drei werden für die Übertretung hart bestraft (Gen 3,14-19), was angesichts dessen, was

im Folgenden noch kommt, Brudermord, Inzest, Flut, Betrug, Vergewaltigung und Krieg,
unverhältnismäßig erscheint.

11 Vgl. Christophersen 1019: 1000: «Eingewoben ist die Sünde in weites Begriffs- und Vorstel¬

lungsnetz: vom Paradies und der folgenreichen Vertreibung, über Gesetz, Sühne, Versöhnung,
Taufe, Gnade, Gericht, Strafe - bis hin zu Fegefeuer und Hölle». Dem Artikel beigegeben ist
die provozierende Abbildung des Gemäldes von Max Ernst «Maria züchtigt das Jesuskind vor
drei Zeugen» (1926).



92- Maike Schult

2. Am Anfang war die Denkfreiheit: Das Verbrechen als Idee

Prestuplenie i nakazanie11 ist der erste große Roman Dostoevskijs und sein

bekanntester dazu. Er erschien 1866 in der Zeitschrift Der russische Bote als

Fortsetzungsroman und wurde zum literarischen Ereignis. Er gehört zum

Spätwerk des Autors und ist in der Phase entstanden, als Scheinhinrichtung,
Straflager und sibirische Verbannung hinter ihm lagen. Was Dostoevskij im Lager
erlebt, verarbeitet er im Totenhaus (i86z),'5 und auch die Grundkonzeption von

Prestuplenie i nakazanie geht aufdie Zeit im Lager zurück, angereichert durch eine

Polizeinotiz aus dem Jahr 1865. Durch sie wird der Doppelmord an zwei Frauen

zum Ausgang dieser Kriminalgeschichte, in der der Leser ungewöhnlicherweise
schon früh den Mörder kennt: Raskol'nikov (wörtlich: der [Ab-] Gespaltene),14

13 Jahre jung und abgebrochener Student der Rechtswissenschaften. Er lebt im
Heumarktviertel von St. Petersburg, einem ärmlichen, kleinkriminellen Milieu,
in einer winzigen Dachkammer, eng wie ein Sarg. Von dort bricht er an einem

heißen Tag AnfangJuli aufund schlägt einer alten Pfandleiherin mit der Axt den

Schädel ein, um ein perfektes Verbrechen zu begehen und seine Überlegenheit als

«napoleonischer Mensch» zu beweisen. Es ist ein Verbrechen aus Prinzip, nicht

aus wirtschaftlicher Not, wenn auch als Raubmord getarnt.'5 Eine Kopfgeburt.
Folge einer Idee, wie sie Raskol'nikov vor der Tat in seinem wissenschaftlichen

Aufsatz «Über das Verbrechen» bereits theoretisch dargelegt hat. Für ihn teilt
sich die Menschheit in gewöhnliche und außergewöhnliche Menschen. Die

11 Der russische Titel kennt verschiedene deutsche Ubersetzungen: «Verbrechen und Strafe»,

«Schuld und Sühne», «Übertretung und Zurechtweisung». Alle drei haben ihre sachliche

Berechtigung und heben einen Teilaspekt des Konflikts hervor. Vgl. dazu auch Anm. 3z.

13 Im Lager lebte Dostoevskij als politischer Gefangener auch mit Schwerverbrechern zusam¬

men. Das weckte sein Interesse an der Persönlichkeit des Täters und an kriminellen Sujets:
In vier der fünfgroßen Romane ist Mord ein zentrales Thema. Vgl. dazu Goes 1009 mit
Beiträgen auch zu Prestuplenie i nakazanie.

14 Der Name verweist auf die russische Kirchenspaltung (raskol) im 17. Jahrhundert unter dem

Patriarchen Nikon. Die nach ihr benannten Altgläubigen (raskol'niki) waren die Anhänger
alter, nun verbotener Bräuche und bereit, für ihre Überzeugungen jedes Opfer auf sich zu
nehmen. Einigen war die freiwillige Annahme des Leidens besonders wichtig, was später auch

für Raskol'nikov eine Rolle spielt.

15 Geldnot spielt in dem Roman eine zentrale Rolle und ist der Grund, warum die jungen Frau¬

en <sich verkaufen*. Auch Raskol'nikov muss zunächst Pfandstücke bei der Wucherin versetzen,

weil er «finanziell völlig abgebrannt» ist (Gerigk Z009: Z5). Das eigentliche Motiv ist
indes die Erprobung seiner <Idee>, mit der er aber vielleicht nur niedere Motive wie Geldnot,

Habgier und Mordlust kaschiert, die nicht in sein Selbstbild passen.



«Schuld und Sühne» für Verbrechen ohne Strafe? 93

Gewöhnlichen seien der Gesetzgebung unterworfen und büßten ihre Strafen
gehorsam ab. Doch für die Außergewöhnlichen gelten solche Regeln nicht. Ihre
Ideen dienten dem Fortschritt, auch wenn Blut dafür vergossen wird. Sie sind

Verbrecher, aber auch Führer der Menschheit, weil sie das Gegenwärtige für
etwas Höheres zerstören. Zu diesen Ubermenschen, den eigentlichen Menschen,

gehöre etwa Napoleon, der noch in der Verbannung bestritt, an Recht und

Gesetz gebunden zu sein. Sein Neffe, Kaiser Napoleon III., behauptet 1865 in
seiner Histoire deJules César die Überlegenheit der außergewöhnlichen Menschen.

Das Buch wurde sofort ins Russische übersetzt, unter den Zeitgenossen
lebhaft diskutiert, und auch Raskol'nikov scheint es zu kennen und sich in diese

Denktradition zu stellen. Auch er sei zu Außergewöhnlichem fähig und habe das

Recht, «Läuse» wie die hässliche Pfandleiherin aus dem Weg zu räumen für eine

Idee, was er mit einem perfekten Verbrechen beweisen will. Der Leser begleitet
Raskol'nikov aufseinem Weg von der Theorie in die Praxis und wird Augenzeuge
des Mordes:

Er zog das Beil hervor, holte mit beiden Armen aus und ließ es, seiner selbst kaum

mächtig, fast ohne Anstrengung auf ihren Kopf fallen. Er hatte geglaubt, seine Kraft
wäre versiegt, aber kaum hatte er das Beil ein Mal fallengelassen, da fühlte er seine Kraft
wieder wachsen. Die Alte war wie immer barhäuptig. Ihr helles, leicht ergrautes,
spärliches Haar war, wie gewöhnlich, reichlich eingeölt und zu einem Rattenschwänzchen

geflochten, das mit einem zerbrochenen Hornkamm im Nacken hochgesteckt war.
Der Schlag traf sie mitten auf den Scheitel, was sich schon durch ihre geringe Größe

ergab. Sie schrie auf, aber nur sehr leise, und sackte plötzlich auf dem Boden zusammen,

obwohl sie noch die Kraft hatte, beide Hände bis zum Kopf zu heben. In der

Hand hielt sie immer noch das Pfand. Da schlug er mit aller Wucht ein zweites und ein
drittes Mal zu, jedesmal mit dem Beilrücken und jedesmal auf den Scheitel. Das Blut
ergoß sich wie aus einem umgestoßenen Glas, und der Körper sank rückwärts. Er trat
einen Schritt zurück und beugte sich, sobald sie auf dem Boden lag, über ihr Gesicht;
sie war bereits tot. Die Augen waren hervorgequollen, als wollten sie aus den Höhlen

springen, die Stirn und das ganze Gesicht waren zusammengedrückt und von einem

Krampfentstellt.'6

Der Leser bleibt aber nicht der einzige Zeuge. Der ehrgeizige Mörder wird noch

am Tatort überrascht. Die Halbschwester der Toten, Lizaveta, steht plötzlich im

Zimmer, eine gutmütige, fromme Frau, die Raskol'nikov kennt und die er mag.

16 Dostojewski], Verbrechen und Strafe, 106. Vgl. auch die akademische Gesamtausgabe: Dosto-

evskij, Prestuplenie i nakazanie.



94 Maike Schult

Ohne zu überlegen, stürzt er mit dem Beil auf sie zu: «Der Schlag traf sie mitten
auf den Schädel, mit der Schneide, und spaltete sofort den oberen Teil der Stirn,
fast bis zum Scheitel. Sie schlug augenblicklich zu Boden».17 Das Verbrechen

ist nicht perfekt. Ein Doppelmord war nicht geplant, der Mord an Lizaveta ist
durch keine große Idee zu rechtfertigen und nur dem eigenen Vorteil geschuldet:

dem niederen Instinkt zu entkommen. Raskol'nikov verliert nach der Tat die

Kontrolle. Er macht Fehler, streut Spuren, doch gegen alle Wahrscheinlichkeit
und nur durch viele Zufälle bleibt seine Täterschaft unentdeckt.'8 Der Mörder
kann sein Verbrechen dennoch nicht ertragen.19 Er wird krank, liegt vier Tage

bewusstlos in seiner Dachkammer, abgesondert von aller Gemeinschaft, fiebernd

und von Alpträumen gequält.

Wie, und das ist das eigentliche Rätsel des Romans, wie findet ein solcher

Mensch nach einer solchen Tat zurück ins Leben? Von den sechs Teilen des

klar komponierten Werks ist der erste Teil dem Verbrechen selbst gewidmet.
Die anderen fünf zeigen über viele hundert Seiten den schwierigen Prozess der

<Läuterung> des Mörders. Nach der kurzen Tat folgt die lange Suche nach der

Strafe, nach der Schuld die religiös-moralische Frage nach der Sühne. Kann
der Mörder an den Punkt kommen, seine Straftat zu gestehen, um auf diese

Weise seine Übertretung zurückzunehmen10 und in die Gemeinschaft
zurückzukehren? Dafür hat ihm Dostoevskij zwei Begleiter an die Seite gestellt: Zum
einen den Untersuchungsrichter Porfirij Petrovic, der in ihm den Mörder
erkennt, ihm die Tat aber nicht nachweisen kann und aus juristischen wie

psychologischen Gründen Raskol'nikov zum Eingeständnis seiner Schuld bewegen

will. Er verkörpert die rechtliche Seite, das Strafgesetz, wie es im russischen

17 Dostojewski), Verbrechen und Strafe, 110.

18 So trägt er einen auffälligen hohen Hut, den «deutschen Hut» aus dem Hutgeschäft von
Zimmermann, an dem Passanten ihn leicht erkennen. Raskol'nikov ärgert sich, dass er solche

«Kleinigkeiten» nicht besser bedacht hat, die sein Vorhaben verderben könnten. Das Motiv
des perfekten Verbrechens wird mit Bezug auf Dostoevskij von Woody Allen filmisch
durchgespielt in Verbrechen und andere Kleinigkeiten (1989) und Matchpoint (1005).

19 Es bleibt allerdings offen, ob der Mörder seine Tat nicht erträgt und Schuld dafür empfindet,
oder ob er durch die Tat nur damit konfrontiert wird, dass er seinem Selbstideal nicht
entspricht und die Gefühle von Scham und gekränktem Stolz abwehren muss. Vgl. dazu Martin-
sen 1003.

10 Darauf spielt der russische Titel an, wenn der Mord als «Uber-tretung» (pre-stuplenie) ver¬

standen wird. Wie Raskol'nikov für die Tat sinnbildlich die Türschwelle der Wucherin
überschreitet, so ist die Frage, wie er wieder hinter diese (moralische) Linie zurücktreten kann, da

sich der Mord selbst nicht ungeschehen machen lässt.



«Schuld und Sühne» für Verbrechen ohne Strafe? 95

Romantitel ausdrückt ist: Prestuplenie i nakazanie, also: Verbrechen und Strafe

Die Gespräche zwischen Raskol'nikov und dem Untersuchungsrichter sind zwar
keine Verhöre im juristischen Sinne, denn er kommt freiwillig und von sich aus

zu Porfirij, um sich nach dem Verbleib der Sachen zu erkundigen, die er vor der

Tat bei der Pfandleiherin versetzt hat. Damit weist er geradezu mit dem Finger
aufdas, was nicht gewusst werden darf, und Porfirij ahnt auch sofort, dass dieser

junge Mann sein Täter ist, und bleibt ihm auf der Spur. Zum anderen begleitet
ihn Sonja, ein junges Mädchen, blond und warm wie die Sonne («solnce»), aufdie

ihr Name alludiert. Sie muss, um ihre Familie zu ernähren, als Prostituierte im
Heumarktviertel anschaffen gehen. Doch von dieser dunklen Seite bekommt der

Leser nichts zu sehen. Sie bleibt abstrakt. Über die Maßen angestrahlt dagegen

wird Sonjas religiöse Kompetenz und Empathiefähigkeit, mit der es ihr gelingt,
den Mörder ins Leben zurückzuholen. Raskol'nikov und Sonja, das ist auch eine

Liebesgeschichte, keusch und rein darauf ausgerichtet, Raskol'nikovs Bindungsfähigkeit

neu zu beleben, um aufdiese Weise «den Abgespaltenen» im Sinne von

religio wieder in Kontakt mit sich selbst zu bringen, ihn in die Gemeinschaft mit
den Menschen und letztlich mit Gott zurückzuholen. Nach den vier bewusst-

losen Tagen in seiner Kammer sucht Raskol'nikov im vierten Kapitel des vierten
Teiles - damit ist diese Zahl vom Autor überdeutlich markiert - Sonja erstmals

in ihrem Zimmer auf. Bei diesem Treffen fragt Raskol'nikov Sonja nicht ohne

Häme nach ihrer beruflichen Tätigkeit aus und spielt ihr zugleich eine religiöse

Erlösungsfunktion zu. Während Sonja sich in Anspielung aufLk 7,36-50 als «eine

große, große Sünderin» bezeichnet, sieht Raskol'nikov in ihr eine «Gottesnärrin»,
kniet vor ihr nieder, küsst ihren Fuß und verneigt sich damit, wie er sagt, vor
dem Leid der ganzen Menschheit.11 Plötzlich greift er nach einem Buch. Es ist
das Neue Testament in russischer Ubersetzung. Alt, abgenutzt und in Leder

gebunden, erweist es sich als Besitzstück der von ihm ermordeten Lizaveta, mit der

21 «Prestuplenie» meint wörtlich «Übertretung», und tatsächlich wird im Roman die Übertre¬

tung des Sittengesetzes häufig durch Raskol'nikovs zeitlupenartig verlangsamten Schritt über

eine Tiirschwelle betont eingespielt. Einer solchen Grenzüberschreitung sollte dann die

Bestrafung («nakazanie») folgen.
22 Das öffentliche Bekunden der Schuld spielt in der russischen Orthodoxie eine wichtige Rolle.

Schuld ist eben nicht im Sinne der Moderne nur auf ein Individuum beschränkt, sondern

durch das Konzept der Allschuld etwas, was das ganze Gemeinwesen berührt. Vgl. dazu

auch die Tagung der Deutschen Dostojewskij-Gesellschaft mit dem Titel «Jeder ist an allem
schuld. Eine interdisziplinäre Betrachtung der Schuld im Werk Dostojewskijs», die vom 7. bis

9. Oktober 2022 in Bensberg stattfand.



96 Maike Schult

Sonja befreundet war und von der sie sich das Buch ausgeborgt hatte. So wird
das Verbrechen, das Raskol'nikovs viertägige Bewusstlosigkeit nach sich zog, an

die nun folgende Perikope gebunden: die Geschichte von der Auferweckung des

Lazarus aus dem vierten Evangelium. Mit Sonja verbunden ist darum die zweite

Titelform des Romans: Schuld und Sühne. Sie betont das Gewissen des Täters

mit Blick aufdas zweite, unschuldige Opfer, und tatsächlich gelingt es Sonja, dass

Raskol'nikov sich stellt und öffentlich zu seiner Tat bekennt - weniger auf Grund
sittlicher Einsicht, sondern unter dem Druck seiner psychosomatischen Leiden,

in die sich der Gewissenskampf hüllt, und aus Zuneigung zu Sonja, der er gefallen

will. Dabei fällt auf: In den Gesprächen mit dem Untersuchungsrichter geht

es vor allem um die Ermordung der Wucherin, deren Ermordung Raskol'nikov

emotional nach wie vor nicht beschäftigt. Denn er hadert nicht mit der Idee,
sondern nur damit, dass es ihm nicht gelungen ist, sie richtig umzusetzen, dass es

ihm an Nervenstärke fehlte und er also nicht dem entsprach, was er selbst sich

unter einem Übermenschen vorstellt.1' In den Gesprächen mit Sonja hingegen

geht es um Lizaveta und die Eingebundenheit der beiden befreundeten Frauen

in christliche Vorstellungswelten und persönliche Glaubensüberzeugungen. In
diesen Gesprächen versagen die rationalen Argumente, die Raskol'nikov für die

Ermordung der Pfandleiherin ins Feld geführt hat, und so kommt das Verdrängte

zur Sprache, und Sonja wird die erste, der der Mörder sein ganzes Geheimnis

gestehen kann.14 Nach zehn Tagen ist der Kampf zu Ende. Raskol'nikov stellt
sich der Polizei und verneigt sich auf dem Weg dorthin, wie Sonja es ihm
geraten hat, auf einem öffentlichen Platz in alle Himmelsrichtungen. Am Ende

des ersten Kapitels stand der Doppelmord. Am Ende des sechsten Kapitels
steht das Geständnis. Der sich anschließende Epilog schildert dann die

Gerichtsverhandlung, die Verurteilung zu acht Jahren Lagerhaft und den Weg
des Verurteilten ins sibirische Lager, wohin ihn Sonja begleitet. Ob Raskol'nikov

seine Tat als Schuld erkennt und bereut, bleibt allerdings offen. Was sich meldet,

ist der Wunsch nach Erneuerung und die Hoffnung auf ein neues Leben. Und so

imitiert der Roman mit seinen sieben Teilen (sechs Kapitel mit Epilog) die sieben

23 Auch darauf verweist sein Name: auf den Riss, der seine Persönlichkeit spaltet in einen kalt

argumentierenden Ideengeber und einen psychosomatisch Leidenden, der durch die eigene
Tat so verändert wird, dass er seinen Alltag nicht fortsetzen kann. Dies lässt sich auch als

narzisstische Problematik verstehen, so dass Raskol'nikov vielleicht weniger gequält hat, was

er falsch gemacht haben könnte, als das Gefühl, nicht die Person zu sein, die er sein will.

14 Vgl. Schade 2008: 121.



«Schuld und Sühne» für Verbrechen ohne Strafe? 97

Tage der Schöpfungsgeschichte. Er endet aber nicht im Garten Eden, sondern in
dem streng umgrenzten Raum eines sibirischen Straflagers, wo der Held in eben

der unfreien Situation paradoxerweise die Freiheit findet, sich der Frage nach der

Zukunft zu stellen: Wie lebt einer weiter mit seiner Schuld? So kehrt der Mensch

der Moderne, der das Paradies verlassen hat und keine Denkverbote mehr kennt,

mit seiner Gefährtin in einen hortus zurück, weil es ihm nicht möglich war, die

Folgen des denkbar Möglichen allein zu tragen.

3. Die Realität des Verbrechens: Schuldbegegnung im Raum der Fiktion

Schon Dostoevskijs Zeitgenossen hatten die suggestive Sogwirkung des Romans

bemerkt und den eigentümlichen interaktionellen Druck empfunden, der von
ihm ausgeht. Als Prestuplenie i nakazanie 1866 erschien, wurde unter den Fesern

nur über dieses Buch gesprochen. So berichtet es der bekannte Fiteraturkritiker

Nikolaj Strachov (1828-1896): «Und wenn sie darüber redeten, jammerten sie

gewöhnlich über seine suggestive Kraft, über den beklemmenden Eindruck, der

bewirkte, daß Nervenstarke geradezu krank wurden und Nervenschwache gezwungen

wurden, die Fektüre aufzugeben».ls Tatsächlich gelingt es dem Schriftsteller
durch bestimmte erzähltechnische Verfahren, dass die Feser das Geschehen

emotional miterleben und sich dabei vor allem mit Raskol'nikov identifizieren,
seinen Weg mitgehen und so mit ihm mitfiebern, dass sie sich wünschen, er bliebe

unentdeckt und seine Tat verborgen. Die Fesenden haben Zugang zu seinen

geheimsten Gedanken, zu seinen Träumen, Hoffnungen und Ängsten. Sie schauen

ihm quasi in den Kopf und teilen seine Ideen, so dass sie am Ende meinen, ihn
besser zu kennen als er sich selbst, wie der Slavist Horst Jürgen Gerigk pointiert
hat:

Dostojewski) [...] hat keinen Whodunit geschrieben. Der <größte Kriminal-Roman
aller Zeiten> wird aus der Sicht des Täters erzählt. [...] von einem imaginären Erzähler,
der, so will es Dostojewskij, unmittelbaren Zugang zu den geheimsten Gedanken,

Befürchtungen und Hoffnungen Raskolnikows hat. Ja, dieser Erzähler liefert uns sogar
Direktaufnahmen der vielen und schrecklichen Träume Raskolnikows, so dass wir am
Ende Raskolnikow besser kennen als er sich selbst kennt, weil wir als Leser auch über
das Bescheid wissen, was er verdrängt. Aber nicht nur das. Wir sind bei Raskolnikows
Verbrechen als Leser nicht nur mit dabei, sondern von Anfang an Parteigänger
Raskolnikows. Mit seiner Erzählperspektive bringt es Dostojewskij fertig, dass wir

15 Zitiert nach Kjetsaa 1986: 237.



98 Maike Schult

nach der Erniedrigung Raskolnikows in der ersten Begegnung mit der Wucherin die

Welt mit den Augen Raskolnikows sehen und die Tat, die er plant, befürworten. Ja, wir
wünschen auch, dass nach der Tat der Untersuchungsrichter Raskolnikow nicht
entlarven kann. Das heißt: Während des ganzen Romans sind wir als Leser auf der Seite

des Täters. Mit einem Wort: Der Leser dieses Romans spürt während der Lektüre,

zu was er selber unter gewissen Umständen fähig sein könnte, und beginnt, über sich

selbst nachzudenken. Zweifellos ist dies zumindest ein Grund für die Faszination, die
diesen Roman auch heute noch kennzeichnet. Der Leser macht eine Erfahrung mit
sich selbst, was bei der Lektüre eines Kriminalromans zweifellos selten ist.16

Dieses Moment der Begegnung des Lesers mit sich selbst und mit der Frage, wozu
auch er unter Umständen fähig gewesen wäre, findet sich auch in der deutschen

Theologie nach 194s. Nationalsozialismus, Zweiter Weltkrieg und der Genozid

an den europäischen Juden hatten hier eine Rezeptionssituation geschaffen, in
der nicht nur die Biographie des Schriftstellers in die Werkdeutung einfloss,

sondern in der sich auch der Lebensweg der Rezipienten in die Deutung seiner

Romane eintrug.17 Die Erfahrung von Krieg, Verfolgung und Gefangenschaft
machten Literatur allgemein zu einem Medium der ethischen Vergewisserung,
der inneren Reinigung und Neuorientierung, aus der die Frage nach der eigenen

Täterschaft nicht gut ausgeklammert werden konnte. Besonders Dostoevskij
wurde in diesem Zusammenhang zu einer moralischen Instanz und die eigene

Lebensgeschichte in seinem Urteil gedeutet. Einigen wenigen wie Wilhelm
Schümer oder Dietrich Bonhoeffer hatte er Kraft zum Widerstand gegeben.

Die meisten aber waren nicht so mutig und nicht so ideologiekritisch gewesen,

waren in Kriegshandlungen oder nationalsozialistisches Gedankengut
auch persönlich involviert und nun 1945 aufgefordert, sich dieser Verstrickung
zu stellen. Zwar war die Kirche der einzige Großverband, der seine Arbeit
direkt nach dem Ende der Kampfhandlungen fortsetzen, im Vakuum der ersten

Wochen Position beziehen und die Bevölkerung bei den Siegermächten vertreten

konnte.18 Ihre Organisationsstruktur hatte Gleichschaltung und Krieg
überstanden, und ihr ansatzweise geleisteter Widerstand gegen die NS-Diktatur
machte sie bei allen Besatzungsmächten zu einer moralischen Instanz, der man
die Mitarbeit am Aufbau des Landes zutraute, schien sie allein doch in der Lage,

Verantwortungsbewusstsein und Urteilskraft zu wecken und die «Problematik

2.6 Gerigk 1016.

17 Vgl. dazu insgesamt Schult 1011.

18 Vgl. Schult 2.02.1.



«Schuld und Sühne» für Verbrechen ohne Strafe? 99

von Schuld und Sühne» (Clemens Vollnhals) zur Sprache zu bringen. Nicht nur
im theologischen Binnenraum, sondern auch in der Öffentlichkeit, wo sie als

Wegbereiter des demokratischen Neubeginns fungieren und als Kulturträger
erzieherisch wirken sollte. Die Amerikaner etwa banden sie in ihr Reeducation-

Programm ein und förderten die Auseinandersetzung mit der Schuldfrage durch

Drucklizenzen. Aber auch die sowjetische Militärregierung versprach sich von
ihr Mithilfe beim gesellschaftlichen Wiederaufbau. So finden sich die ersten

theologischen Stellungnahmen zu Dostoevskij nach dem Zweiten Weltkrieg
bereits 1945/46. Katholische wie evangelische Interpreten griffen seinen Namen
auf, um die Erschütterung durch das «Dritte Reich», von Krieg und Verfolgung
zu thematisieren. Dostoevskij wurde dabei als Erzieher, Richter und Seelsorger

wahrgenommen, vor dem man sich erklärt, rechtfertigt und bußfertig zeigt.
Der Marburger Kirchenhistoriker Alfred Adam etwa verstand Dostoevskij als

«Propheten», dessen Botschaft so aufwühlend wirke, weil er «nicht eine ästhetische

Lebensdeutung gibt, sondern ein weit- und lebensveränderndes <neues

Wort>».19 Im Unterschied zur Zeit nach dem Ersten Weltkrieg, in der das

intensive Interesse an Dostoevskij erwacht war, war die Stimmung nach 1945

aber nicht mehr fieberhaft begeistert, sondern eher gedrückt und nachdenklich.

Weltanschauliche Stellungnahmen zu seinem Werk nahmen noch einmal

zu, lösten aber keine Flutwelle mehr aus. Der zweite Krieg ließ die Rezipienten
mit der offenen Frage nach der Erziehbarkeit des Menschen zum Guten
zurück und stellte den Sinn der gesamten Kulturentwicklung in Frage. Der
ehemalige Sträfling Dostoevskij schien noch am ehesten Läuterungsmittel für die

sittliche Erneuerung zu kennen und auch in dieser dunklen Zeit noch den
göttlichen Funken im Menschen leuchten zu sehen. Viele deutsche Theologen, die

sich mit Dostoevskij auseinandergesetzt haben, kannten den Krieg aus eigenem
Erleben. Einige von ihnen hatten sogar an beiden Weltkriegen teilgenommen
und als Sanitäter, Seelsorger oder Soldat Militärdienst geleistet. Wie Dostoevskij
das Lager als Stoff zum Schreiben entdeckte und im Lager seine Romanidee

zu Schuld und Sühne entwickelte, entdeckten die Rezipienten Dostoevskij neu

in dieser Zeit: «Es sind die Zeiten extremer Widersprüche, innerer und äußerer

Zusammenbrüche einer Gesellschaft, in denen er verstanden wird. [...] Die

aus den KZs, den Lagern und Trümmern zurückkamen, verstanden ihn».50 Sein

Z9 Adam 1950:14. Vorher bereits Adam 1949.

50 Moltmann 1973: 164h



IOO Maike Schult

Werk bot dabei die Möglichkeit, die eigenen Erfahrungen verhüllt zu benennen

und Schuld und Sühne für Verbrechen ohne Strafe zu verhandeln. Denn was

der Leser im Schutzraum des Buches erlebt, bereut und leugnet, ob er sich mit
den Opfern identifiziert oder mit dem Täter, ob er bei der Idee Raskol'nikovs

vom Übermenschen auch die Rassenideologie des Nationalsozialismus anklingen

hörte und dessen Sicht auf die Wucherin als «Laus» mit heranzog, um
innerlich den millionenfachen Mord im eigenen Land zu rechtfertigen, das alles

blieb nach außen verborgen. So wird die Lektüre zu einem Beichtinstrument

ganz eigener Art, und der Schriftsteller zum Richter, Anwalt und Lürsprecher,

vor dem man die eigene Lebensgeschichte und die eigene Weltanschauung zur
Sprache bringt, ohne Genaues darüber auszusagen. Eigene Schuld ließ sich hinter

dem Werktitel gut verbergen,51 und eben das dürfte ein Grund gewesen sein,

warum die Kriegsgeneration so vehement an der Titelvariante Schuld und Sühne

festhielt'2 und mit dafür sorgte, dass sich diese Wortwendung in den kollektiven

Sprachgebrauch einfand." Es machte aber auch möglich, dass die eigenen wunden

Punkte (sore spots)'4 zu blinden Llecken der Theologiegeschichte wurden

und das schuldhafte Verhalten zwar kollektiv benannt, aber nicht konkret
ausgesprochen und nur selten geahndet wurde. So blieb der «Blick auf die Täter»'5

31 Vgl. Schult zoiz: 171-183: «Schuld und Sühne für Verbrechen ohne Strafe? Geheimnisse und
Tabus». Dem Thema Versagen und Wiedergutmachung ist ein großer Teil der Nachkriegspublikationen

gewidmet, wenn auch oft verbunden mit den Strategien der Verbergung, Entkon-

kretisierung und Entkontextualisierung, etwa bei Johannes Harder und Walter Nigg. Damit
ist nicht gesagt, dass die Autoren selbst verbrecherisch tätig waren. Die konkrete Einbindung
in die Schuldzusammenhänge von Krieg und Holocaust wird ja gerade nicht benannt. Weder

für Einzelne noch für das Kollektiv Deutschland als dem «Land der Täter». Das Thema <mel-

det sich> aber zwischen den Zeilen als Schuld und Erlösungsbedürftigkeit.
31 Der Roman ist 1881 erstmals auf Deutsch erschienen unter dem Titel Raskolnikow, also nach

dem Haupthelden benannt, dann als Verbrechen und Strafe, später als Schuld und Sühne übersetzt

und in dieser Formulierung in den kollektiven Sprachgebrauch eingegangen. Inzwischen

gibt es mehr als zwanzig deutschsprachige Ubersetzungen. Das Changieren des Titels lässt

sich in anderen Sprachen nicht vergleichbar ausdrücken. Im Englischen etwa heißt das Werk
klar Crime and Punishment.

33 Vgl. z. B. Kappel 1010: 367 Einige Kirchen blieben Ruinen «zur Mahnung an Schuld und
Sühne».

34 Vgl. Meerson 1998.

35 Das eben sei das Problem pauschaler Schuldbekenntnisse wie dem Stuttgarter Schuldbe¬

kenntnis. Sie seien oft kontraproduktiv, weil sie konkrete, individuelle Schuldbekenntnisse

verwischen. Schuld sei aber nie allgemein, sondern konkret. Vgl. dazu Krondorfer/Kellen-
bach/Reck zooé, die die Schuldfrage neu verhandeln.



«Schuld und Sühne» für Verbrechen ohne Strafe? IOI

meist auf Raskol'nikov beschränkt und die Begegnung mit Schuld und Sühne

begrenzt auf den Raum der Fiktion. Der Literatur kam damit aber auch die

Rolle zu, die «Schuldvergessenheit»'6 der Theologie nach 1945 zu kompensieren
und beides für die Rezipienten durchspielbar zu machen: ein realitätsbezogenes

Schuldbewusstsein, zu dem der Einzelne sich verhalten kann und das er

verantworten muss, wie eine unrealistische Schuldfixierung, verbunden mit der Frage,

wie beides zu unterscheiden und zu überwinden ist: «Im Spiegel der Literatur
erscheint Schuld als etwas, das unbedingt zur Existenz des Menschen dazugehört.

Sie bezeichnet seine Realität und sein Verhängnis, aber sie tut es nicht, um
ihn moralisch zu erledigen und auch nicht, um eine fatalistische Menschensicht

zu verbreiten, sondern um wachzurütteln und an die Verantwortung des

Einzelnen zu appellieren. Moderne Literatur wendet sich gar nicht so selten

gegen Schuldvergessenheit»'7 - und hält damit zugleich das wach, was die Bibel an

ihren Anfang gestellt hat: dass Schuld, Schuldabwehr, Scham, Strafe und Tabu

vom Paradies an zur existentiellen Verfasstheit des Menschen gehören, die er
erlebt, aber auch bearbeiten kann, weil er das Wesen ist, das nicht darauf festgelegt

bleibt, das zu tun, was ihm als erstes in den Kopfkommt.

36 Auch diskutiert als «Schuldverlegenheiten». Vgl. dazu exemplarisch das Themenheft «Vom

Unbehagen an der Schuld - Perspektiven auf ein ureigenes Thema der Theologie» (Merle/
Moos 2016: 195 zum Begriff «Schuldverlegenheiten»).

37 Ziemer 2015: 282ft der darum dezidiert die Auseinandersetzung mit literarischen Werken für
die Seelsorge empfiehlt und hier konkret auch auf Dostoevskijs Raskol'nikov verweist. Dass

Literatur gezielt «appelliert», wird man vielleicht nicht sagen wollen, weil sie Konflikte
zunächst einmal einfach durchspielt und ästhetisch-spielerisch gestaltet. Die Figuren werden
dabei vom Autor eher in einen eigenen experimentellen Raum versetzt, ähnlich wie Adam
und Eva von Gott in den Garten Eden, und dabei beobachtet, wie sie sich dem stellen, was
ihnen von außen zugemutet wird.



I02. Maike Schult

Adam, A., 1949. Der Erlösungsgedanke bei

Dostojevskij. Frankfurt a. M./Butzbach.

- 1950. Christusidee und Menschenbild bei

Dostojevskij. WuD N.F. 2, 14-15.
Christophersen, A., Z019. Reif für die Ewigkeit.

Schuldhafte Existenz im Krisenmodus.

Forschung & Lehre 11, iooof [Themenheft

zu Schuld und Strafe].

Dostoevskij, F.M., 1973. Prestuplenie i nakaza-

nie. Polnoe sobranie socinenij v tridcati to-
mach 6. Leningrad.

Dostojewskij, F.M., Verbrechen und Strafe.

Roman. Aus dem Russischen neu übersetzt

von Swetlana Geier. 9. Aufl., Frankfurt a.M.

2.003.

Gerigk, H.-J., 2009. Dostojewskijs Tatorte.

Jahrbuch der Deutschen Dostojewskij-Ge-
sellschaft 16,16-31.

- 1016. 150 Jahre Raskolnikow Dostojewskij
heute. Vortrag vom 8. März 2016 in Hamburg:

https://www.horst-juergen-gerigk.de/
aufs%C3%A4tze/i50-jahre-raskolnikow-
dostojewskij-heute/ (13.01.2023).

Goes, G. (Hg.), 2009. Die Geschichte eines

Verbrechens. Uber den Mord in der Romanwelt

Dostojewskijs. Jahrbuch der Deutschen

Doscojewskij-Gesellschaft 16.

Hartmann, C„ 1021/2021. Reaktanz. Wann
Verbote wirken - und wann sie schaden.

https://www.quarks.de/gesellschaft/psy-
chologie/darum-halten-sich-manche-men-
schen-nicht-an-die-massnahmen/ (Sendung

vom 21.10.2021 und 02.03.2022; zuletzt
23.01.2023).

Hirsch, M„ 1017. Schuld und Schuldgefühl.
Zur Psychoanalyse von Trauma und Intro-
jekt. 7. Aufl. Göttingen/Bristol.

raphie

Kappel, K„ 2010. Erinnerung aus Stein. Kirchbau

aus Trümmern des Zweiten Weltkriegs.
Praktische Theologie 99, 357-373.

Kjetsaa. G„ 1986. Dostojewskij. Sträfling -
Spieler - Dichterfürst. München.

Krondorfer, B./Kellenbach, K. von/Reck, N.,
2006. Mit Blick auf die Täter. Fragen an die

Theologie nach 1945. Gütersloh.

Martinsen, D. A., 2003. Surprised by Shame:

Dostoevsky's Liars and Narrative Exposure.
Ohio.

Meerson, O., 1998. Dostoevsky's Taboos.

Dresden.

Merle, K./Moos, T., (Hg.), 2016. Vom Unbehagen

an der Schuld - Perspektiven auf ein

ureigenes Thema der Theologie. Zeitschrift
Praktische Theologie 51.4.

Möllmann, J., 1973. Dostojewski und die

«Theologie der Hoffnung». H. Horn (Hg.),
Entscheidung und Solidarität. Festschrift

für Johannes Harder. Beiträge zur Theologie,

Politik, Literatur und Erziehung.
Wuppertal, 163-177.

Schade, R„ 1008. Zur Rede- und
Schweigeproblematik in Dostojewskijs Schuld und
Sühne. M. Schult (Hg.), Jahrbuch der
Deutschen Dostojewskij-Gesellschaft 15,113-128.

Schult, M., 2012. Im Banne des Poeten. Die

theologische Dostoevskij-Rezeption und ihr
Literaturverständnis. Göttingen/Oakville.

- 1021. Kultur. S. Hermle/H. Oelke (Hg.),
Kirchliche Zeitgeschichte_evangelisch 3:

Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945

-1961). Leipzig, 154-164.
Ziemer, J., 2015. Seelsorgelehre. Eine Einführung

für Studium und Praxis. 4., neu bearb.,

erweit. Auflage. Göttingen/Bristol.



«Schuld und Sühne» für Verbrechen ohne Strafe? 103

Abstracts

Das Phänomen der Schuldabwehr ist seit dem Paradies bekannt. Auch Dostoevskijs
Roman Schuld und Sühne thematisiert nicht nur das Verbrechen, sondern vor allem die
Abwehr von Schuld aus der Perspektive des Täters und hatte damit starke Effekte schon auf
die zeitgenössische Leserschaft. In der deutschen Theologie wurde der Romantitel nach

1945 vielfach verwendet, um das Schuldthema einzuspielen, ohne zeitgeschichtlich konkret

werden zu müssen.

The phenomenon of the defence against guilt has been known since Paradise. Dostoev-

sky's novel Crime and Punishment addresses not only the crime, but above all the defence

against guilt from the perspective of the perpetrator, and thus had already a strong effect

on contemporary readers. In German theology, the title of the novel as Schuld und Sühne

was often used after 1945 to introduce the theme of guilt without having to be specific
about contemporary history.

Maike Schult, Marburg


	"Schuld und Sühne" für Verbrechen ohne Strafe? : Verdeckte Motive in der theologischen Dostoevskij-Rezeption nach 1945

