Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 1

Artikel: "Schuld und Suhne" fur Verbrechen ohne Strafe? : Verdeckte Motive in
der theologischen Dostoevskij-Rezeption nach 1945

Autor: Schult, Maike

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1042237

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1042237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Schuld und Siihne» fiir Verbrechen ohne Strafe?

Verdeckte Motive in der theologischen Dostoevskij-Rezeption nach 1945

Maike Schult

1. Am Anfang war das Denkverbot: Wer ist schuld am Siindenfall?

Das Thema Schuld beginnt bei Adam und Eva,’ und die Geschichte von Adam
und Eva beginnt mit einem Denkverbot. Dem ersten Menschenpaar, das Gott
am Ende seiner Schopfung erschaffen hat, wird ein Garten eingerichtet. Der
Garten Eden, das «Wonneland», wie es hebriisch heifdt, oder «Paradies», wie die
Septuaginta iibersetzt, indem sie das altpersische Wort fiir «Gehege» aufgreift.
Und tatsichlich: Dieser Garten ist ein eingehegter, abgegrenzter Bereich, ein bor-
tus, in den Gott seine Anfangsgestalten hineinsetzt wie ein Puppenspieler seine
Figuren auf eine Bithne oder ein Vater seine Kinder in einen Hort. Eine mythi-
sche Bithnenwelt, in der es allerhand zu entdecken und nur eines zu beachten
gibt: das Verbot, vom Baum in der Mitte zu essen, worauf sich die beiden so-
gleich darauf fixieren, diese Grenze zu uberschreiten, weil Gott selbst mit dem
Finger auf das zeigt, was doch eigentlich nicht beachtet werden soll: die verbo-
tene Frucht (Gen 2,16f). Adam und Eva machen damit das, was Menschen na-
turgemifd tun: Sie denken an das, wovon ihnen gesagt ist, dass sie #icht daran
denken sollen, und werden auf diese Weise das, was sie der Genesis nach schon
sind — Menschen. Denn zum Umgang der Menschen mit Verboten gehéren
zwei Grundmechanismen:* zum einen der Impuls, auf die Einschrinkung ihres
Handlungsspielraums mit Gegenwehr zu reagieren und ihre Freiheit gerade da be-
weisen zu wollen, wo sie von auflen begrenzt wird (Reaktanz).’ Zum anderen die

1 Zum kulturgeschichtlichen Hintergrund und zur begrifflichen Systematisierung vgl. Hirsch
2017: 15 «Schuld fingt <bei Adam und Evas an».

2 Zum Folgenden vgl. Hartmann 2021/2022.
Die Reaktanztheorie beschreibt den psychologischen Mechanismus, warum Menschen sich
zu ausgesprochenen Verboten oft ausgesprochen kontrir verhalten und genau das tun, was
ihnen untersagt wird. Darin zeigt sich ihr Wunsch nach Selbstbestimmung und Kontrolle mit
dem positiven Begleiteffeke, Autorititen nicht blind anzuerkennen. Der Widerstand kann
sich aber selbst- und fremdgefihrdend auswirken, wenn er sich auch gegen sinnvolle Vorgaben
richtet wie etwa Straflenverkehrsregeln.

ThZ 1/79 (2023) S. 89-103



90 Maike Schult

hirnphysiologische Besonderheit, dass das menschliche Gehirn Informationen
als mentale Bilder verarbeitet, die vor dem geistigen Auge entstehen, und zwar
auch fiir das, woran nicht gedacht werden soll.* Gibt man dem Gehirn etwa den
Impuls «Denke nicht an einen rosa Elefanten!», wird sich eben ein rosa Elefant
vor dem inneren Auge aufbauen. Gibt man ihm den Impuls «Mach keinen
Quatsch!» wird es sich mit Quatschmachen befassen. So zeigte es exemplarisch
ein Experiment mit Kindern, an die Verkehrsleitkegel verteilt wurden, das be-
kannte Absperrgerit mit den rot-weiffen Querstreifen zur Absicherung einer
Unfallstelle, das wegen seiner Form auch «Straffenhiitchen» genannt wird. In dem
Experiment wurden zwei Kindergruppen beobachtet. Beide bekamen Hiitchen
ausgeteilt, wurden dann einen Moment allein gelassen und aufgefordert, auf die
Riickkehr ihrer Aufsichtsperson zu warten. Dabei wurde die erste Gruppe an-
gehalten, die Hiitchen in der Zeit des Wartens abzustellen, was sie auch tat. Die
zweite Gruppe wurde nicht zum Abstellen der Kegel aufgefordert, sondern er-
hielt den Impulssatz «Macht keinen Quatsch!» — worauthin die Kinder genau
das Gegenteil taten: Sie nahmen die Kegel, setzten sie sich wie einen Spitzhut
auf den Kopf und machten Unsinn.s Offenbar hatte die negative Formulierung
ihre Neugier geweckt und sie iiberhaupt erst auf die Idee gebracht, dass mit dem
Verkehrsutensil gespielt werden kann, und dieser Impuls blieb stirker im Ohr als
das Gebot, keinen Quatsch zu machen. Negierte Regeln sind fiir das menschliche
Gehirn schwerer zu verarbeiten. Es ist auf «Ja» programmiert und will diesem
Ja impulsartig nachgeben. Ein «Nein» wird zwar verstanden, aber erst im zwei-
ten Schritt: Zuerst wird das Verneinte aktiviert und blitzartig ein inneres Bild
davon erzeugt. Im zweiten Schritt wird das Bild dann wieder unterdriickt und
das Verbot gelernt. Will man die Wahrscheinlichkeit erhohen, ein gewtinschtes
Verhalten zu erzeugen, so sollte man darum positiv formulieren. Also: «Geh lang-
sam!» statt «Nicht rennen!» oder «Jetzt rechts!» statt «Nicht links!».* Offenbar

4  Dasgilt allerdings nicht fiir Abstrakta: Ein Nichts kann nicht mental gesehen werden.

s Vgl.zum Experimentinder ARD-Mediathek den Beitrag Gute Verbote, schlechte Verbote (Teil 2):
hetps://www.ardmediathek.de/video/quarks/gute-verbote-oder-schlechte-verbote-teil-2/
wdr/Y3JpZDovL3dkciskZS9CZWloecmFnLTE4YmZmOTgzLWYs YzYtNGQ1Ny1iZ-
GMyLWNiNzMzN2M1YTE4NQ (23.01.2023).

6 Invielen Fillen, auch das konnte die Quarks-Sendung (vgl. Anm. 5) zeigen, kann man Vernei-
nungen aber nicht umgehen. Zum Beispiel «nicht rauchen», weil es kein sinnvolles Gegenteil
von «rauchen» gibt. Auch wenn es um Leben und Tod geht, brauche es ein klares «Nein». Ein
Fall auf Leben und Tod, wie Gottes Rede in Gen 2,17 nahelegt, lag, glaubt man der Schlange,

im Paradies aber noch nicht vor (Gen 3,4f).



«Schuld und Siithne» fiir Verbrechen ohne Strafe? 91

hat Gott dies in seiner Schopfungsgeschichte nicht bedacht. Er duflert sein Gebot
als sogenanntes verneintes Verbot” und bringt damit die Kette der Ereignisse in
Gang: Die Schlange setzt der Frau die Idee ins Ohr, vom verbotenen Baum zu
essen; die Frau setzt die Idee um und gibt sie an ihren Mann weiter. Als Gott
am Abend den Mann verindert findet und zur Rede stellt, geht die Reihe riick-
wirts: der Mann beschuldigt seine Frau; die Frau beschuldigt die Schlange; und
die Schlange wird gar nicht erst gefragt, warum sie getan hat, was sie getan hat.
Sonst hitte sie vielleicht, klug wie sie ist,* geantwortet, dass Gott selbst ihnen
doch mit seinem verneinten Verbot die Idee in den Kopf gebracht hat und also
selbst schuld ist am Siindenfall. Doch das ist eine Frage, die nicht gestellt werden
darf. Die Menschen bekommen nach dem Siindenfall Schamgefiihl, Namen und
Kleidung und werden damit zu Personen.® Als solche werden sie aus dem Garten
vertrieben™ und nehmen daraus mit, was sie vom Paradies an kennen: Schuld,

Schuldabwehr, Scham, Strafe und Tabu.™

7 So zitiert ihn die Schlange indireke: «Ja, sollte Gotr gesagt haben: Thr sollt nicht essen von
allen Biaumen im Garten?» (Gen 3,1), was die Frau bestitigt: «Wir essen von den Friichten der
Biume im Garten; aber von den Friichten des Baumes mitten im Garten hat Gott gesagt: Es-
set nicht davon, rithret sie auch nicht an, dass ihr nicht sterbet!» (Gen 3,2) Gott spricht es aber
auch selbst aus in seinem Dialog mit Adam am Abend: «Hast du gegessen von dem Baum, von
dem ich dir gebot, du solltest nicht davon essen?» (Gen 3,11). Und vorher Gen 2,16f.

8 Was natiirlich die Frage aufwirft, ob die Schlange, listiger als alle Tiere auf dem Felde, viel-
leicht darum so klug ist, weil sie bereits selbst von der Frucht gekostet hat, und wenn sie es tat,
warum Gott das dann nicht weif.

9  Nach dem Biirgerlichen Gesetzbuch (BGB) ist dies der Oberbegriff fiir natiirliche und juristi-
sche Personen, fiir Rechtssubjekte also mit eigenen Rechten und Pflichten. So gesehen macht
erst der Siindenfall Adam und Eva zu Menschen, die ein cigenes Rechtsverhiltnis eingehen
und verantworten kénnen.

10 Alle drei werden fiir die Ubertretung hart bestraft (Gen 3,14-19), was angesichts dessen, was
im Folgenden noch kommt, Brudermord, Inzest, Flut, Betrug, Vergewaltigung und Krieg, un-
verhilenismifig erscheint.

11 Vgl. Christophersen 2019: 1000: «Eingewoben ist die Siinde in weites Begriffs- und Vorstel-
lungsnetz: vom Paradies und der folgenreichen Vertreibung, tiber Gesetz, Sithne, Verséhnung,
Taufe, Gnade, Geriche, Strafe — bis hin zu Fegefeuer und Holle». Dem Artikel beigegeben ist
die provozierende Abbildung des Gemildes von Max Ernst «Maria ziichtigt das Jesuskind vor
drei Zeugen» (1926).



92 Maike Schult

2. Am Anfang war die Denkfreibeit: Das Verbrechen als Idee

Prestuplenie i nakazanie™ ist der erste grofe Roman Dostoevskijs und sein be-
kanntester dazu. Er erschien 1866 in der Zeitschrift Der russische Bote als
Fortsetzungsroman und wurde zum literarischen Ereignis. Er gehort zum
Spatwerk des Autors und ist in der Phase entstanden, als Scheinhinrichtung,
Straflager und sibirische Verbannung hinter ihm lagen. Was Dostoevskij im Lager
erlebt, verarbeitet er im Zofenhaus (1862),” und auch die Grundkonzeption von
Prestupleniei nakazanie geht auf die Zeitim Lager zurtick, angereichert durch eine
Polizeinotiz aus dem Jahr 186s. Durch sie wird der Doppelmord an zwei Frauen
zum Ausgang dieser Kriminalgeschichte, in der der Leser ungewohnlicherweise
schon frith den Mérder kennt: Raskol'nikov (wértlich: der [Ab-]Gespaltene),+
23 Jahre jung und abgebrochener Student der Rechtswissenschaften. Er lebt im
Heumarktviertel von St. Petersburg, einem drmlichen, kleinkriminellen Milieu,
in einer winzigen Dachkammer, eng wie ein Sarg. Von dort bricht er an einem
heiflen Tag Anfang Juli auf und schlagt einer alten Pfandleiherin mit der Axtden
Schidel ein, um ein perfektes Verbrechen zu begehen und seine Uberlegenheit als
«napoleonischer Mensch» zu beweisen. Es ist ein Verbrechen aus Prinzip, nicht
aus wirtschaftlicher Not, wenn auch als Raubmord getarnt.” Eine Kopfgeburt.
Folge einer Idee, wie sie Raskol'nikov vor der Tat in seinem wissenschaftlichen
Aufsatz «Uber das Verbrechen» bereits theoretisch dargelegr hat. Fiir ihn teilt
sich die Menschheit in gewdhnliche und auflergewohnliche Menschen. Die

12 Der russische Titel kennt verschiedene deutsche Ubersetzungen: «Verbrechen und Strafe»,
«Schuld und Siithne», «Ubertrctung und Zurechtweisungy. Alle drei haben ihre sachliche Be-
rechtigung und heben einen Teilaspekt des Konflikes hervor. Vgl. dazu auch Anm. 32.

13 Im Lager lebte Dostoevskij als politischer Gefangener auch mit Schwerverbrechern zusam-
men. Das weckte sein Interesse an der Personlichkeit des Taters und an kriminellen Sujets:
In vier der fiinf grofen Romane ist Mord ein zentrales Thema. Vgl. dazu Goes 2009 mit Bei-
trigen auch zu Prestuplenie i nakazanie.

14  Der Name verweist auf die russische Kirchenspaltung (raskol) im 17. Jahrhundert unter dem
Patriarchen Nikon. Die nach ihr benannten Altglaubigen (raskol'niki) waren die Anhénger
alter, nun verbotener Briuche und bereit, fiir ihre Uberzeugungen jedes Opfer auf sich zu
nehmen. Einigen war die freiwillige Annahme des Leidens besonders wichtig, was spater auch
fir Raskol'nikov eine Rolle spielt.

15 Geldnot spielt in dem Roman eine zentrale Rolle und ist der Grund, warum die jungen Frau-
en «sich verkaufens. Auch Raskol'nikov muss zunichst Pfandstiicke bei der Wucherin verset-
zen, weil er «finanziell véllig abgebrannt» ist (Gerigk 2009: 25). Das eigentliche Motiv ist
indes die Erprobung sciner <Idees, mit der er aber vielleicht nur niedere Motive wie Geldnort,
Habgier und Mordlust kaschiert, die nicht in sein Selbstbild passen.



«Schuld und Sithne» fiir Verbrechen ohne Strafe? 93

Gewohnlichen seien der Gesetzgebung unterworfen und biifSten ihre Strafen ge-
horsam ab. Doch fir die Auflergewshnlichen gelten solche Regeln nicht. Thre
Ideen dienten dem Fortschritt, auch wenn Blut dafiir vergossen wird. Sie sind
Verbrecher, aber auch Fithrer der Menschheit, weil sie das Gegenwirtige fiir et-
was Héheres zerstoren. Zu diesen Ubermenschen, den eigentlichen Menschen,
gehore etwa Napoleon, der noch in der Verbannung bestritt, an Recht und
Gesetz gebunden zu sein. Sein Neffe, Kaiser Napoleon III., behauptet 1865 in sei-
ner Histoire de Jules César die Uberlegenheit der auergewdhnlichen Menschen.
Das Buch wurde sofort ins Russische iibersetzt, unter den Zeitgenossen leb-
haft diskutiert, und auch Raskolnikov scheint es zu kennen und sich in diese
Denktradition zu stellen. Auch er sei zu Aufergewdhnlichem fihigund habe das
Recht, «Liuse» wie die hissliche Pfandleiherin aus dem Weg zu riumen fir eine
Idee, was er mit einem perfekten Verbrechen beweisen will. Der Leser begleitet

Raskol'nikov auf seinem Weg von der Theorie in die Praxis und wird Augenzeuge
des Mordes:

Er zog das Beil hervor, holte mit beiden Armen aus und lief} es, seiner selbst kaum
michtig, fast ohne Anstrengung auf ihren Kopf fallen. Er hatte geglaubt, seine Kraft
wire versiegt, aber kaum hatte er das Beil ein Mal fallengelassen, da fihlte er seine Kraft
wieder wachsen. Die Alte war wie immer barhauptig. Ihr helles, leicht ergrautes, spar-
liches Haar war, wie gewohnlich, reichlich einge6lt und zu einem Rattenschwinzchen
geflochten, das mit einem zerbrochenen Hornkamm im Nacken hochgesteckt war.
Der Schlag traf sie mitten auf den Scheitel, was sich schon durch ihre geringe Gréfie
ergab. Sie schrie auf, aber nur sehr leise, und sackte plétzlich auf dem Boden zusam-
men, obwohl sie noch die Kraft hatte, beide Hinde bis zum Kopf zu heben. In der
Hand hielt sie immer noch das Pfand. Da schlug er mit aller Wucht ein zweites und ein
drittes Mal zu, jedesmal mit dem Beilriicken und jedesmal auf den Scheitel. Das Blut
ergof sich wie aus einem umgestoffenen Glas, und der Korper sank riickwirts. Er trat
einen Schritt zuriick und beugte sich, sobald sie auf dem Boden lag, iiber ihr Gesicht;
sie war bereits tot. Die Augen waren hervorgequollen, als wollten sie aus den Hohlen
springen, die Stirn und das ganze Gesicht waren zusammengedriickt und von einem
Krampf entstelle.”®

Der Leser bleibt aber nicht der einzige Zeuge. Der ehrgeizige Mérder wird noch
am Tatort tiberrascht. Die Halbschwester der Toten, Lizaveta, steht plotzlich im
Zimmer, eine gutmiitige, fromme Frau, die Raskol'nikov kennt und die er mag,

16 Dostojewskij, Verbrechen und Strafe, 106. Vgl. auch dic akademische Gesamtausgabe: Dosto-
evskij, Prestuplenie i nakazanie.



94 Maike Schult

Ohne zu iiberlegen, stiirzt er mit dem Beil auf sie zu: «Der Schlag traf sie mitten
auf den Schidel, mit der Schneide, und spaltete sofort den oberen Teil der Stirn,
fast bis zum Scheitel. Sie schlug augenblicklich zu Boden»."” Das Verbrechen
ist nicht perfekt. Ein Doppelmord war nicht geplant, der Mord an Lizaveta ist
durch keine grofle Idee zu rechtfertigen und nur dem eigenen Vorteil geschul-
det: dem niederen Instinkt zu entkommen. Raskol'nikov verliert nach der Tat die
Kontrolle. Er macht Fehler, streut Spuren, doch gegen alle Wahrscheinlichkeit
und nur durch viele Zufille bleibt seine Taterschaft unentdeckt.”® Der Morder
kann sein Verbrechen dennoch nicht ertragen.” Er wird krank, liegt vier Tage
bewusstlos in seiner Dachkammer, abgesondert von aller Gemeinschaft, fiebernd
und von Alptriumen gequal.

Wie, und das ist das eigentliche Ritsel des Romans, wie findet ein solcher
Mensch nach einer solchen Tat zuriick ins Leben? Von den sechs Teilen des
klar komponierten Werks ist der erste Teil dem Verbrechen selbst gewidmet.
Die anderen fiinf zeigen iiber viele hundert Seiten den schwierigen Prozess der
Lduterung> des Morders. Nach der kurzen Tat folgt die lange Suche nach der
Strafe, nach der Schuld die religiés-moralische Frage nach der Sithne. Kann
der Morder an den Punkt kommen, seine Straftat zu gestehen, um auf diese
Weise seine Ubertretung zuriickzunehmen** und in die Gemeinschaft zuriick-
zukehren? Dafiir hat ihm Dostoevskij zwei Begleiter an die Seite gestellt: Zum
einen den Untersuchungsrichter Porfirij Petrovi¢, der in ihm den Moérder er-
kennt, ihm die Tat aber nicht nachweisen kann und aus juristischen wie psy-
chologischen Griinden Raskol'nikov zum Eingestindnis seiner Schuld bewe-
gen will. Er verkorpert die rechtliche Seite, das Strafgesetz, wie es im russischen

17 Dostojewskij, Verbrechen und Strafe, 110.

18 So trige er einen auffilligen hohen Hut, den «deutschen Hut» aus dem Hutgeschift von
Zimmermann, an dem Passanten ihn leicht erkennen. Raskol'nikov drgert sich, dass er solche
«Kleinigkeiten» nicht besser bedacht hat, die sein Vorhaben verderben konnten. Das Motiv
des perfekten Verbrechens wird mit Bezug auf Dostoevskij von Woody Allen filmisch durch-
gespiclt in Perbrechen und andere Kleinigkeiten (1989) und Matchpoint (200s).

19 Esbleibt allerdings offen, ob der Morder seine Tat nicht ertrigt und Schuld dafiir empfindet,
oder ob er durch die Tat nur damit konfrontiert wird, dass er seinem Selbstideal nicht ent-
spricht und die Gefiihle von Scham und gekrinktem Stolz abwehren muss. Vgl. dazu Martin-
sen 2003.

20 Darauf spielt der russische Titel an, wenn der Mord als «Uber-tretungy (pre-stuplenie) ver-
standen wird. Wie Raskol'nikov fiir die Tat sinnbildlich die Tiirschwelle der Wucherin iiber-
schreitet, so ist die Frage, wie er wieder hinter diese (moralische) Linie zuriicktreten kann, da
sich der Mord selbst nicht ungeschehen machen lisst.



«Schuld und Sithne» fiir Verbrechen ohne Strafe? 95

Romantitel ausdricke ist: Prestuplenie i nakazanie, also: Verbrechen und Strafe
Die Gespriche zwischen Raskol'nikov und dem Untersuchungsrichter sind zwar
keine Verhore im juristischen Sinne, denn er kommt freiwillig und von sich aus
zu Porfirij, um sich nach dem Verbleib der Sachen zu erkundigen, die er vor der
Tat bei der Pfandleiherin versetzt hat. Damit weist er geradezu mit dem Finger
auf das, was nicht gewusst werden darf, und Porfirij ahnt auch sofort, dass dieser
junge Mann sein T4ter ist, und bleibt ihm auf der Spur. Zum anderen begleitet
ihn Sonja, ein junges Midchen, blond und warm wie die Sonne («solnce»), auf die
ihr Name alludiert. Sie muss, um ihre Familie zu ernihren, als Prostituierte im
Heumarkeviertel anschaffen gehen. Doch von dieser dunklen Seite bekommt der
Leser nichts zu sehen. Sie bleibt abstrakt. Uber die Maflen angestrahlt dagegen
wird Sonjas religiose Kompetenz und Empathiefihigkeit, mit der es ihr gelingt,
den Mérder ins Leben zuriickzuholen. Raskol'nikov und Sonja, das ist auch eine
Liebesgeschichte, keusch und rein darauf ausgerichtet, Raskol'nikovs Bindungs-
fahigkeit neu zu beleben, um auf diese Weise «den Abgespaltenen» im Sinne von
religio wieder in Kontakt mit sich selbst zu bringen, ihn in die Gemeinschaft mit
den Menschen und letztlich mit Gott zuriickzuholen. Nach den vier bewusst-
losen Tagen in seiner Kammer sucht Raskol'nikov im vierten Kapitel des vierten
Teiles — damit ist diese Zahl vom Autor tiberdeutlich markiert — Sonja erstmals
in ihrem Zimmer auf. Bei diesem Treffen fragt Raskol'nikov Sonja nicht ohne
Hime nach ihrer beruflichen Titigkeit aus und spielt ihr zugleich eine religidse
Erlosungsfunktion zu. Wihrend Sonja sich in AnspielungaufLk 7,36-50 als «cine
grof3e, grofle Siinderin» bezeichnet, sicht Raskol'nikov in ihr eine «Gottesnirriny,
kniet vor ihr nieder, kiisst ihren Fuff und verneigt sich damit, wie er sagt, vor
dem Leid der ganzen Menschheit.”* Plotzlich greift er nach einem Buch. Es ist
das Neue Testament in russischer Ubersetzung. Alt, abgenutzt und in Leder ge-
bunden, erweist es sich als Besitzstiick der von ihm ermordeten Lizaveta, mit der

21 «Prestuplenie» meint wértlich «Ubertretungy, und tatsichlich wird im Roman die Ubertre-
tung des Sittengesetzes hiufig durch Raskol'nikovs zeitlupenartig verlangsamten Schritt iiber
eine Tirschwelle betont eingespielt. Einer solchen Grenziiberschreitung sollte dann die Be-
strafung («nakazanie») folgen.

22 Das 6ffentliche Bekunden der Schuld spielt in der russischen Orthodoxie eine wichtige Rolle.
Schuld ist eben nicht im Sinne der Moderne nur auf ein Individuum beschrinke, sondern
durch das Konzept der Allschuld etwas, was das ganze Gemeinwesen beriihre. Vgl. dazu
auch die Tagung der Deutschen Dostojewskij-Gesellschaft mit dem Titel «Jeder ist an allem
schuld. Eine interdisziplinire Betrachtung der Schuld im Werk Dostojewskijs», die vom 7. bis
9. Oktober 2022 in Bensberg stattfand.



96 Maike Schult

Sonja befreundet war und von der sie sich das Buch ausgeborgt hatte. So wird
das Verbrechen, das Raskol'nikovs viertigige Bewusstlosigkeit nach sich zog, an
die nun folgende Perikope gebunden: die Geschichte von der Auferweckung des
Lazarus aus dem vierten Evangelium. Mit Sonja verbunden ist darum die zweite
Titelform des Romans: Schuld und Siihne. Sie betont das Gewissen des Titers
mit Blick auf das zweite, unschuldige Opfer, und tatsichlich gelingt es Sonja, dass
Raskol'nikov sich stellt und 6ffentlich zu seiner Tat bekennt — weniger auf Grund
sittlicher Einsicht, sondern unter dem Druck seiner psychosomatischen Leiden,
in die sich der Gewissenskampf hiillt, und aus Zuneigung zu Sonja, der er gefal-
len will. Dabei fallt auf: In den Gesprichen mit dem Untersuchungsrichter geht
es vor allem um die Ermordung der Wucherin, deren Ermordung Raskol'nikov
emotional nach wie vor nicht beschiftigt. Denn er hadert nicht mit der Idee, son-
dern nur damit, dass es ihm nicht gelungen ist, sie richtig umzusetzen, dass es
ihm an Nervenstirke fehlte und er also nicht dem entsprach, was er selbst sich
unter einem Ubermenschen vorstellt.* In den Gesprichen mit Sonja hingegen
geht es um Lizaveta und die Eingebundenheit der beiden befreundeten Frauen
in christliche Vorstellungswelten und personliche Glaubensiiberzeugungen. In
diesen Gesprichen versagen die rationalen Argumente, die Raskol'nikov fiir die
Ermordungder Pfandleiherin ins Feld gefithrt hat, und so kommt das Verdringte
zur Sprache, und Sonja wird die erste, der der Morder sein ganzes Geheimnis
gestehen kann.** Nach zehn Tagen ist der Kampf zu Ende. Raskol'nikov stellt
sich der Polizei und verneigt sich auf dem Weg dorthin, wie Sonja es ihm ge-
raten hat, auf einem 6ffentlichen Platz in alle Himmelsrichtungen. Am Ende
des ersten Kapitels stand der Doppelmord. Am Ende des sechsten Kapitels
stecht das Gestindnis. Der sich anschliefende Epilog schildert dann die
Gerichtsverhandlung, die Verurteilung zu acht Jahren Lagerhaft und den Weg
des Verurteilten ins sibirische Lager, wohin ihn Sonja begleitet. Ob Raskol'nikov
seine Tat als Schuld erkennt und bereut, bleibt allerdings offen. Was sich meldet,
ist der Wunsch nach Erneuerung und die Hoffnung auf ein neues Leben. Und so
imitiert der Roman mit seinen sieben Teilen (sechs Kapitel mit Epilog) die sieben

23 Auch darauf verweist sein Name: auf den Riss, der seine Persénlichkeit spaltet in einen kalt
argumentierenden Ideengeber und einen psychosomatisch Leidenden, der durch die eigene
Tart so verindert wird, dass er seinen Alltag nicht fortsetzen kann. Dies lasst sich auch als
narzisstische Problematik verstehen, so dass Raskol'nikov vielleicht weniger gequilt hat, was
er falsch gemacht haben kénnte, als das Gefiihl, nicht die Person zu sein, die er sein will.

24 Vgl Schade 2008: 121.



«Schuld und Sithne» fiir Verbrechen ohne Strafe? 97

Tage der Schopfungsgeschichte. Er endet aber nicht im Garten Eden, sondern in
dem streng umgrenzten Raum eines sibirischen Straflagers, wo der Held in eben
der unfreien Situation paradoxerweise die Freiheit findet, sich der Frage nach der
Zukunft zu stellen: Wie lebt einer weiter mit seiner Schuld? So kehrt der Mensch
der Moderne, der das Paradies verlassen hat und keine Denkverbote mehr kennt,
mit seiner Gefahrtin in einen hortus zurtick, weil es ihm nicht moglich war, die
Folgen des denkbar Méglichen allein zu tragen.

3. Die Realitat des Verbrechens: Schuldbegegnung im Raum der Fiktion

Schon Dostoevskijs Zeitgenossen hatten die suggestive Sogwirkung des Romans
bemerkt und den eigentiimlichen interaktionellen Druck empfunden, der von
ihm ausgeht. Als Prestuplenie i nakazanie 1866 erschien, wurde unter den Lesern
nur uber dieses Buch gesprochen. So berichtet es der bekannte Literaturkritiker
Nikolaj Strachov (1828-1896): «Und wenn sie dariiber redeten, jammerten sie ge-
wohnlich iiber seine suggestive Kraft, iiber den beklemmenden Eindruck, der be-
wirkte, daf8 Nervenstarke geradezu krank wurden und Nervenschwache gezwun-
gen wurden, die Lektiire aufzugeben».” Tatsichlich gelingt es dem Schriftsteller
durch bestimmte erzihltechnische Verfahren, dass die Leser das Geschehen emo-
tional miterleben und sich dabei vor allem mit Raskol'nikov identifizieren, sei-
nen Weg mitgehen und so mit ihm mitfiebern, dass sie sich wiinschen, er bliebe
unentdeckt und seine Tat verborgen. Die Lesenden haben Zugang zu seinen ge-
heimsten Gedanken, zu seinen Traumen, Hoffnungen und Angsten. Sie schauen
ihm quasi in den Kopf und teilen seine Ideen, so dass sie am Ende meinen, ihn
besser zu kennen als er sich selbst, wie der Slavist Horst Jiirgen Gerigk pointiert

hat:

Dostojewskij [...] hat keinen Whodunit geschrieben. Der «gréfite Kriminal-Roman al-
ler Zeiten> wird aus der Sicht des Titers erzahlt. [...] von einem imaginiren Erzahler,
der, so will es Dostojewskij, unmittelbaren Zugang zu den geheimsten Gedanken,
Befiirchtungen und Hoffnungen Raskolnikows hat. Ja, dieser Erzihler liefert uns sogar
Direktaufnahmen der vielen und schrecklichen Traume Raskolnikows, so dass wir am
Ende Raskolnikow besser kennen als er sich selbst kennt, weil wir als Leser auch tiber
das Bescheid wissen, was er verdringt. Aber nicht nur das. Wir sind bei Raskolnikows
Verbrechen als Leser nicht nur mit dabei, sondern von Anfang an Parteiginger
Raskolnikows. Mit seiner Erzihlperspektive bringt es Dostojewskij fertig, dass wir

25 Zitiert nach Kjetsaa 1986: 237.



98 Maike Schule

nach der Erniedrigung Raskolnikows in der ersten Begegnung mit der Wucherin die
Welt mit den Augen Raskolnikows sehen und die Tat, die er plant, befirworten. Ja, wir
wiinschen auch, dass nach der Tat der Untersuchungsrichter Raskolnikow nicht ent-
larven kann. Das heifit: Wihrend des ganzen Romans sind wir als Leser auf der Seite
des Tdters. Mit einem Wort: Der Leser dieses Romans spiirt wihrend der Lektiire,
zu was er selber unter gewissen Umstinden fihig sein konnte, und beginnt, tiber sich
selbst nachzudenken. Zweifellos ist dies zumindest ein Grund fiir die Faszination, die
diesen Roman auch heute noch kennzeichnet. Der Leser macht eine Erfahrung mit
sich selbst, was bei der Lektiire eines Kriminalromans zweifellos selten ist.*

Dieses Moment der Begegnung des Lesers mit sich selbst und mit der Frage, wozu
auch er unter Umstinden fihig gewesen wire, findet sich auch in der deutschen
Theologie nach 1945. Nationalsozialismus, Zweiter Weltkrieg und der Genozid
an den europiischen Juden hatten hier eine Rezeptionssituation geschaffen, in
der nicht nur die Biographie des Schriftstellers in die Werkdeutung einfloss,
sondern in der sich auch der Lebensweg der Rezipienten in die Deutung seiner
Romane eintrug*” Die Erfahrung von Krieg, Verfolgung und Gefangenschaft
machten Literatur allgemein zu einem Medium der ethischen Vergewisserung,
der inneren Reinigung und Neuorientierung, aus der die Frage nach der eige-
nen Titerschaft nicht gut ausgeklammert werden konnte. Besonders Dostoevskij
wurde in diesem Zusammenhang zu einer moralischen Instanz und die eigene
Lebensgeschichte in seinem Urteil gedeutet. Einigen wenigen wie Wilhelm
Schiimer oder Dietrich Bonhoeffer hatte er Kraft zum Widerstand gegeben.
Die meisten aber waren nicht so mutig und nicht so ideologiekritisch gewe-
sen, waren in Kriegshandlungen oder nationalsozialistisches Gedankengut
auch personlich involviert und nun 1945 aufgefordert, sich dieser Verstrickung
zu stellen. Zwar war die Kirche der einzige Grofsverband, der seine Arbeit di-
rekt nach dem Ende der Kampfhandlungen fortsetzen, im Vakuum der ersten
Wochen Position bezichen und die Bevolkerung bei den Siegermichten vertre-
ten konnte.*® Thre Organisationsstruktur hatte Gleichschaltung und Krieg tiber-
standen, und ihr ansatzweise geleisteter Widerstand gegen die NS-Diktatur
machte sie bei allen Besatzungsmichten zu einer moralischen Instanz, der man
die Mitarbeit am Aufbau des Landes zutraute, schien sie allein doch in der Lage,
Verantwortungsbewusstsein und Urteilskraft zu wecken und die «Problematik

26 Gerigk 2016.
27 Vgl. dazu insgesamt Schult 2012.
28 Vgl Schult 2021



«Schuld und Siihne» fiir Verbrechen ohne Strafe? 99

von Schuld und Sithne» (Clemens Vollnhals) zur Sprache zu bringen. Nicht nur
im theologischen Binnenraum, sondern auch in der Offentlichkeit, wo sie als
Wegbereiter des demokratischen Neubeginns fungieren und als Kulturtriger er-
zieherisch wirken sollte. Die Amerikaner etwa banden sie in ihr Reeducation-
Programm ein und férderten die Auseinandersetzung mit der Schuldfrage durch
Drucklizenzen. Aber auch die sowjetische Militarregierung versprach sich von
ihr Mithilfe beim gesellschaftlichen Wiederaufbau. So finden sich die ersten
theologischen Stellungnahmen zu Dostoevskij nach dem Zweiten Weltkrieg be-
reits 1945/46. Katholische wie evangelische Interpreten griffen seinen Namen
auf, um die Erschiitterung durch das «Dritte Reich», von Krieg und Verfolgung
zu thematisieren. Dostoevskij wurde dabei als Erzieher, Richter und Seelsorger
wahrgenommen, vor dem man sich erklirt, rechtfertigt und bufifertig zeigt.
Der Marburger Kirchenhistoriker Alfred Adam etwa verstand Dostoevskij als
«Propheten», dessen Botschaft so aufwiihlend wirke, weil er «nicht eine dsthe-
tische Lebensdeutung gibt, sondern ein welt- und lebensverinderndes <neues
Wort>»* Im Unterschied zur Zeit nach dem Ersten Weltkrieg, in der das in-
tensive Interesse an Dostoevskij erwacht war, war die Stimmung nach 1945
aber nicht mehr fieberhaft begeistert, sondern cher gedriickt und nachdenk-
lich. Weltanschauliche Stellungnahmen zu seinem Werk nahmen noch einmal
zu, losten aber keine Flutwelle mehr aus. Der zweite Krieg lieff die Rezipienten
mit der offenen Frage nach der Erziehbarkeit des Menschen zum Guten zu-
riick und stellte den Sinn der gesamten Kulturentwicklung in Frage. Der ehe-
malige Strifling Dostoevskij schien noch am ehesten Lauterungsmitrel fur die
sittliche Erneuerung zu kennen und auch in dieser dunklen Zeit noch den gott-
lichen Funken im Menschen leuchten zu sehen. Viele deutsche Theologen, die
sich mit Dostoevskij auseinandergesetzt haben, kannten den Krieg aus eigenem
Erleben. Einige von ihnen hatten sogar an beiden Weltkriegen teilgenommen
und als Sanititer, Seelsorger oder Soldat Militardienst geleistet. Wie Dostoevskij
das Lager als Stoff zum Schreiben entdeckte und im Lager seine Romanidee
zu Schuld und Siihne entwickelte, entdeckten die Rezipienten Dostoevskij neu
in dieser Zeit: «Es sind die Zeiten extremer Widerspriiche, innerer und dufle-
rer Zusammenbriiche einer Gesellschaft, in denen er verstanden wird. [...] Die
aus den KZs, den Lagern und Triitmmern zuriickkamen, verstanden ihn».*® Sein

29 Adam 1950: 14. Vorher bereits Adam 1949.
30  Moltmann 1973: 164f.



100 Maike Schult

Werk bot dabei die Moglichkeit, die eigenen Erfahrungen verhiillt zu benen-
nen und Schuld und Siihne fiir Verbrechen ohne Strafe zu verhandeln. Denn was
der Leser im Schutzraum des Buches erlebt, bereut und leugnet, ob er sich mit
den Opfern identifiziert oder mit dem Titer, ob er bei der Idee Raskol'nikovs
vom Ubermenschen auch die Rassenideologie des Nationalsozialismus anklin-
gen horte und dessen Sicht auf die Wucherin als «Laus» mit heranzog, um in-
nerlich den millionenfachen Mord im eigenen Land zu rechtfertigen, das alles
blieb nach auflen verborgen. So wird die Lektiire zu einem Beichtinstrument
ganz eigener Art, und der Schriftsteller zum Richter, Anwalt und Fursprecher,
vor dem man die eigene Lebensgeschichte und die eigene Weltanschauung zur
Sprache bringt, ohne Genaues dariiber auszusagen. Eigene Schuld lief sich hin-
ter dem Werktitel gut verbergen,”” und eben das diirfte ein Grund gewesen sein,
warum die Kriegsgeneration so vehement an der Titelvariante Schuld und Siihne
festhiele und mit dafiir sorgte, dass sich diese Wortwendung in den kollektiven
Sprachgebrauch einfand.” Es machte aber auch moglich, dass die eigenen wun-
den Punkte (sore spots)** zu blinden Flecken der Theologiegeschichte wurden
und das schuldhafte Verhalten zwar kollektiv benannt, aber nicht konkret aus-
gesprochen und nur selten geahndet wurde. So blieb der «Blick auf die Tater»*

31 Vgl. Schult 2012: 272-283: «Schuld und Sithne fiir Verbrechen ohne Strafe? Geheimnisse und
Tabus». Dem Thema Versagen und Wiedergutmachung ist ein grofer Teil der Nachkriegspu-
blikationen gewidmet, wenn auch oft verbunden mit den Strategien der Verbergung, Entkon-
kretisierung und Entkontextualisierung, etwa bei Johannes Harder und Walter Nigg. Damit
ist nicht gesagt, dass die Autoren selbst verbrecherisch titig waren. Die konkrete Einbindung
in die Schuldzusammenhinge von Krieg und Holocaust wird ja gerade nicht benannt. Weder
fiir Einzelne noch fiir das Kollektiv Deutschland als dem «Land der Titers. Das Thema «mel-
det sich> aber zwischen den Zeilen als Schuld und Erlésungsbediirftigkeit.

32 Der Roman ist 1882 erstmals auf Deutsch erschienen unter dem Titel Raskolnikow, also nach
dem Haupthelden benannt, dann als Verbrechen und Strafe, spater als Schuld und Siibne uber-
setzt und in dieser Formulierung in den kollektiven Sprachgebrauch eingegangen. Inzwischen
gibt es mehr als zwanzig deutschsprachige Ubersetzungen. Das Changieren des Titels lisst
sich in anderen Sprachen niche vergleichbar ausdriicken. Im Englischen etwa heiflt das Werk
Klar Crime and Punishment.

33 Vgl. z. B. Kappel 2010: 367 Einige Kirchen blieben Ruinen «zur Mahnung an Schuld und
Siihne».

34  Vgl. Meerson 1998.

35 Das eben sei das Problem pauschaler Schuldbekenntnisse wie dem Stuttgarter Schuldbe-
kenntnis. Sie seien oft kontraproduktiv, weil sie konkrete, individuelle Schuldbekenntnisse
verwischen. Schuld sei aber nie allgemein, sondern konkret. Vgl. dazu Krondorfer/Kellen-

bach/Reck 2006, die die Schuldfrage neu verhandeln.



«Schuld und Sithne» fiir Verbrechen ohne Strafe? 101

meist auf Raskol'nikov beschrinkt und die Begegnung mit Schuld und Siihne
begrenzt auf den Raum der Fiktion. Der Literatur kam damit aber auch die
Rolle zu, die «Schuldvergessenheit»* der Theologie nach 1945 zu kompensieren
und beides fiir die Rezipienten durchspielbar zu machen: ein realititsbezogenes
Schuldbewusstsein, zu dem der Einzelne sich verhalten kann und das er verant-
worten muss, wie eine unrealistische Schuldfixierung, verbunden mit der Frage,
wie beides zu unterscheiden und zu iiberwinden ist: «Im Spiegel der Literatur
erscheint Schuld als etwas, das unbedingt zur Existenz des Menschen dazuge-
hort. Sie bezeichnet seine Realitat und sein Verhangnis, aber sie tut es nicht, um
ihn moralisch zu erledigen und auch nicht, um eine fatalistische Menschensicht
zu verbreiten, sondern um wachzurutteln und an die Verantwortung des
Einzelnen zu appellieren. Moderne Literatur wendet sich gar nicht so selten ge-
gen Schuldvergessenheit»” — und hilt damit zugleich das wach, was die Bibel an
ihren Anfang gestellt hat: dass Schuld, Schuldabwehr, Scham, Strafe und Tabu
vom Paradies an zur existentiellen Verfasstheit des Menschen gehéren, die er er-
lebt, aber auch bearbeiten kann, weil er das Wesen ist, das nicht darauf festgelegt
bleibt, das zu tun, was ihm als erstes in den Kopf kommt.

36 Auch diskutiert als «Schuldverlegenheiten». Vgl. dazu exemplarisch das Themenheft «Vom
Unbehagen an der Schuld - Perspektiven auf ein urcigenes Thema der Theologie» (Merle/
Moos 2016: 195 zum Begriff «Schuldverlegenheiten»).

37 Ziemer 2015: 282f, der darum dezidiert die Auseinandersetzung mit literarischen Werken fiir
die Seelsorge empfichlt und hier konkret auch auf Dostoevskijs Raskol'nikov verweist. Dass
Literatur gezielt «appelliert», wird man vielleicht nicht sagen wollen, weil sie Konflikte zu-
nichst einmal einfach durchspielt und isthetisch-spielerisch gestaltet. Die Figuren werden
dabei vom Autor cher in einen cigenen experimentellen Raum versetzt, dhnlich wie Adam
und Eva von Gotrt in den Garten Eden, und dabei beobachtet, wie sie sich dem stellen, was
ihnen von auflen zugemutet wird.



102

Maike Schult

Bibliographie

Adam, A., 1949. Der Erlésungsgedanke bei
Dostojevskij. Frankfurt a. M./Butzbach.

— 1950. Christusidee und Menschenbild bei
Dostojevskij. WuD N.F. 2, 14-25.

Christophersen, A., 2019. Reif fiir die Ewig-
keit. Schuldhafte Existenz im Krisenmodus.
Forschung & Lehre 11, 1000f [Themenheft
zu Schuld und Strafe].

Dostoevskij, F.M., 1973. Prestuplenie i nakaza-
nie. Polnoe sobranie so¢inenij v tridcati to-
mach 6. Leningrad.

Dostojewskij, F.M., Verbrechen und Strafe.
Roman. Aus dem Russischen neu iibersetzt
von Swetlana Geier. 9. Aufl., Frankfurt a.M.
2003. :

Gerigk, H.-J., 2009. Dostojewskijs Tatorte.
Jahrbuch der Deutschen Dostojewskij-Ge-
sellschaft 16, 16-31.

- 2016. 150 Jahre Raskolnikow Dostojewskij
heute. Vortrag vom 8. Mirz 2016 in Ham-
burg: https://www.horst-juergen-gerigk.de/
aufs%C3%A 4tze/150-jahre-raskolnikow-
dostojewskij-heute/ (23.01.2023).

Goes, G. (Hg), 2009. Die Geschichte cines
Verbrechens. Uber den Mord in der Roman-
welt Dostojewskijs. Jahrbuch der Deutschen
Dostojewskij-Gesellschaft 16.

Hartmann, C., 2021/2022. Reaktanz. Wann
Verbote wirken — und wann sie schaden.
hteps://www.quarks.de/gesellschaft/psy-
chologie/darum-halten-sich-manche-men-
schen-nicht-an-die-massnahmen/ (Sendung
vom 21.10.2021 und 02.03.2022; zuletzt
23.01.2023).

Hirsch, M., 2017. Schuld und Schuldgefiihl.
Zur Psychoanalyse von Trauma und Intro-
jekt. 7. Aufl. Gottingen/Bristol.

Kappel, K., 2010. Erinnerung aus Stein. Kirch-
bau aus Triimmern des Zweiten Weltkriegs.
Prakrische Theologie 99, 357-373.

Kjetsaa. G., 1986. Dostojewskij. Strifling —
Spieler — Dichterfiirst. Miinchen.

Krondorfer, B./Kellenbach, K. von/Reck, N.,
2006. Mit Blick auf die Tater. Fragen an die
Theologie nach 194s. Giitersloh.

Martinsen, D. A., 2003. Surprised by Shame:
Dostoevsky’s Liars and Narrative Exposure.
Ohio.

Meerson, O., 1998. Dostoevsky's Taboos.
Dresden.

Merle, K./Moos, T., (Hg.), 2016. Vom Unbe-
hagen an der Schuld — Perspektiven auf ein
ureigenes Thema der Theologie. Zeitschrift
Praktische Theologie s1.4.

Moltmann, J., 1973. Dostojewski und die
«Theologie der Hoffnung». H. Horn (Hg.),
Entscheidung und Solidaritic. Festschrift
fir Johannes Harder. Beitrige zur Theolo-
gie, Politik, Literatur und Erziehung. Wup-
pertal, 163-177.

Schade, R., 2008. Zur Rede- und Schweige-
problematik in Dostojewskijs Schuld und
Sithne. M. Schult (Hg.), Jahrbuch der Deut-
schen Dostojewskij-Gesellschaft 1s, 113-128.

Schult, M., 2012. Im Banne des Poeten. Die
theologische Dostoevskij-Rezeption und ihr
Literaturverstindnis. Gottingen/QOakville.

- 2021. Kultur. S.Hermle/H. Oclke (Hg.)
Kirchliche  Zeitgeschichte_evangelisch 3:
Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945
-1961). Leipzig, 154-164.

Ziemer, J., 2015. Seelsorgelehre. Eine Einfiih-
rung fir Studium und Praxis. 4., neu bearb.,
erweit. Auflage. Géttingen/Bristol.



«Schuld und Sithne» fiir Verbrechen ohne Strafe? 103

Abstracts

Das Phianomen der Schuldabwehr ist seit dem Paradies bekannt. Auch Dostoevskijs Ro-
man Schuld und Siibne thematisiert nicht nur das Verbrechen, sondern vor allem die Ab-
wehr von Schuld aus der Perspektive des Tiaters und hatte damit starke Effekee schon auf
die zeitgenossische Leserschaft. In der deutschen Theologie wurde der Romantitel nach
1945 vielfach verwendet, um das Schuldthema einzuspielen, ohne zeitgeschichtlich kon-
kret werden zu miissen.

The phenomenon of the defence against guilt has been known since Paradise. Dostoev-
sky's novel Crime and Punishment addresses not only the crime, but above all the defence
against guilt from the perspective of the perpetrator, and thus had already a strong effect
on contemporary readers. In German theology, the title of the novel as Schuld und Sithne
was often used after 1945 to introduce the theme of guilt without having to be specific
about contemporary history.

Maike Schult, Marburg



	"Schuld und Sühne" für Verbrechen ohne Strafe? : Verdeckte Motive in der theologischen Dostoevskij-Rezeption nach 1945

