Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 1

Artikel: Die Abgrundigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von
Trier

Autor: Nielsen, Anne Louise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1042236

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1042236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Abgriindigkeit der Schuld

in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier

Anne Louise Nielsen

1. Einleitung

Was macht Schuld aus? Wie gehen Individuen mit Schuld um? Wie beeintrich-
tigt und versehrt sie soziale Beziechungen? Wie ist sie in die Strukturen sozialer
Institutionen eingelassen? Wie sind Schuld und Schuldverdringung in aktuel-
len sozialen Bewegungen wie der Klima- oder Feminismus-Debatte prasent? Und
wie kann die Gesellschaft fiir diese Problematiken sensibilisiert werden?

Diesen Fragen soll im Folgenden nachgegangen werden und zwar anhand
einer hermenecutisch-dsthetischen Interpretation der «Depressionstrilogie» des
danischen Filmemachers Lars von Trier. Es wird argumentiert, dass von Trier
durch eine avantgardistische Filmtechnik einen qualitativ bedeutsamen Beitrag
zur klassischen philosophischen Darstellung von Schuld leistet. Diese Deutung
lasst sich ihrerseits von Seren Kierkegaards (1813-18ss) existenzphilosophischen
Analysen der Schuld inspirieren.!

2.Die Depressions-Trilogie

Die Depressionstrilogie besteht aus den Filmen Anti-Christ (2009), Melancholia
(2011) und Nymphomaniac (2013). In ihnen ist «Depression» ein durchgehen-
des Thema. Dieses hat auch eine autobiographische Referenz zu von Trier selbst,
der mehrmals unter klinischer Depression litt. Als Teil seiner Therapie begann
er 2007 an Anti-Christ zu arbeiten.* Die Filme haben sonst weder einen zu-
sammenhingenden Handlungsablauf noch die gleiche Stimmung. Aber mehrere

1 Wihrend der Filmaufnahme von seinem Film Antichrist in 2009 hat von Trier mit der Theo-
logischen Fakultit in Kopenhagen Kontakt aufgenommen und sich eine mégliche Konsulta-
tion iiber Kierkegaards Werke erbeten. Diese der Autorin miindlich zugetragene Information
mag plausibel machen, dass die im vorliegenden Artikel hergestellte Beziehung der Trilogie
auf Kierkegaard Intentionen ihres Autors entsprechen kénnte.

2 Vgl Badley 2010: 146.

ThZ 1/79 (2023) S. 67-88



68 Anne Louise Nielsen

Schauspieler spielen in mehr als einem der Filme, so Charlotte Gainsbourg,
Willem Dafoe und Stellan Skarsgard.

Wie schon die Filmtitel andeuten, bewegt sich von Trier in einem dunklen und
mythologischen Universum. Er bezieht sich auf «<hohe» sowie «niedrige» Genres,
auf Drama, Horror/Science Fiction bis hin zu Pornographie und Propaganda.
Zudem ist jeder Film wie ein Buch aufgebaut, mit Prolog, Kapiteln und Epilog.
Die Asthetik aus ungewdhnlich hoher Bildqualitit und einem besonderen
haptischen real-time-Effeke’/Realismus steht seit dem Manifest «Dogma 95»
(Mitte 9oer Jahre) im Zentrum.* Schliesslich inszenierte von Trier iiber digitale
Plattformen einen internationalen Hype um den neuen Film und seine eigene
Person.

Wie erwihnt ist der gegenwirtige Artikel von Kierkegaard (und seiner
Schuldanalyse) inspiriert, mit dem von Trier mehrere Ahnlichkeiten hat. Beide
ringen mit existenziellen Themen und grossen metaphysischen Fragen, beide ver-
wenden Ironie, Humor und Komik als besondere Kommunikationsstrategie,
als Aufforderung zur Selbsttitigkeit der Zuschauer:innen bzw. Leser:innen. Im
Gegensartz zu Kierkegaards philosophischen Werken bleibt aber die Bedeutung
von von Triers Filmen, als ein kiinstlerisches Projeke, offen.

Bisherige Interpreten und Rezensenten weisen nur indirekt auf das Thema
Schuld in von Triers Filmen hin. So sieht z.B. der Literaturtheoretiker Jacob
Boggild durch den jeweils ersten Buchstaben der drei Filmtitel - A, M, N -
die das Anagramm «MAND> also der «Mensch/Mann» oder die «Menschheit»
(mankind) bilden, das Ritsel des Menschen betrachtet.* Gemeinsamer Nenner
der Depressionstrilogie, die als von Triers Magnum Opus geschen wird, ist
Beggild zufolge die Inszenierungen von Therapieverliufen, die aber fatal enden.
Mit anderen Worten sind sie von Triers Metakommentar zu der derzeitigen
Symptombehandlung oder «quick fixes» von selbstverursachten Krankheiten.
Das heisst, jede Abweichung oder Schiefheit transformiert sich zum Objekt einer
Therapie, anstatt einfach toleriert zu werden.® Diese Schiefheit kann aber auch
direkt als Schuld thematisiert werden.

Vgl. Thomsen 2018: 39ff, 75ff. Badley 2010: 7.
Vgl. Badley 2010: 2.

Vgl. Boggild 2018: 92f.

Vgl. Boggild 2018: 89f.

[ A ]



Die Abgriindigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 69

Im Folgenden sind also von Triers drei Filme mit Fokus auf die in ithnen pri-
sentierte Schuldthematik zu analysieren. Dies geschicht jeweils in drei Schritten:
1. durch eine Zusammenfassung der Handlung; 2. durch drei ausgewihlte
Filmsequenzen, die anhand von Kierkegaards Begriffen analysiert werden;
3. durch Bemerkungen zur Asthetik des Filmes. Am Ende des Artikels folgen
tibergeordnete Schlussgedanken.

3. Antichrist (2009)
Die Schuld des Bosen und die Evbsiinde

3.1. Handlung

Ein namenloses Ehepaar verliert seinen kleinen Sohn. Er springt aus dem
Fenster, wihrend die Eltern, statt ihn zu hiiten, in einem anderen Raum mit-
einander Sex haben. Die Frau (Charlotte Gainsbourgh) leidet danach unter
Angstzustinden. IThr Mann (William Dafoe) findet es selbstverstindlich , dass er
als Fachtherapeut seiner Frau zu helfen versucht. Das Paar fahrt zu seiner kleinen
Waldhiitte namens «Eden», was auch dadurch motiviert ist, dass sich die Frau
gerade vom Gedanken an die Hiitte und den Wald am meisten gepeinigt fiihl.
Was zunichst ein Weg zur Heilung zu sein scheint, endet mit einer gewaltsamen
und bosen Transformation, sowohl der Natur im Garten, als auch der mensch-
lichen (Natur>. Der Grund dieser dramatischen Entwicklung ist in der folgenden
Analyse mit Kierkegaard existenztheologisch bzw. schuldtheoretisch auszulegen.
Schliesslich erdrosselt der Therapeut seine Frau und verbrennt ihren Leichnam
in schauerlicher Aktualisierung mittelalterlicher Hexenverbrennungen, worii-
ber die Getotete vor dem Tod des gemeinsamen Sohnes gerade eine Abhandlung
verfasst hatte. Am Ende steigt der Mann auf einen hohen Berg, von dem aus er
hunderte von Frauen oder «Schwestern» vorbeiwandern sieht. Ein paradiesischer
Urzustand der Natur — sowohl der des Gartens als auch der des Menschen —
scheint wieder hergestellt.

3.2. Drei Filmsequenzen
3.2.1. Erste Filmsequenz: Der visualisierte Stindenfall (ab Minute 00:03:12)

Kierkegaard versteht die Entstechung von Schuld in einer lingeren Beschreibung
der Konstituierung des menschlichen Selbstverhiltnisses oder der «Synthesis
des Geistes», als den eigentlichen Inhalt des biblischen Stindenfallberichtes in



70 Anne Louise Nielsen

Genesis 3. Er deckt dieses komplexe existenzielle Verhiltnis durch den (psycho-
logischen) Begriff «Angst» ab:

Angst kann man vergleichen mit Schwindel. Der, dessen Auge es widerfihrt in eine
gihnende Tiefe niederzuschauen, er wird schwindlig. [...] Solchermassen ist die Angst
der Schwindel der Freiheit, der aufsteigt, wenn der Geist die Synthesis setzen will, und
die Freiheit nun niederschaut in ihre eigne Moglichkeit, und sodann die Endlichkeit
packe sich daran zu halten. [...] Den gleichen Augenblick ist alles verdndert, und indem
die Freiheit sich wieder aufrichtet, sicht sie, dass sie schuldig ist.”

Der Prolog von Anti-Christ zeigt den Mann und die Frau in einen Liebesakt ver-
sunken und zugleich im Nebenzimmer den Sturz ihres Kindes, das vom draussen
fallenden Schnee verzaubert mit einem Sprungaus dem Fenster ihm nachspringt.®
Dieser Sprung, der einen fatalen Ausgang hat, bekommt im Licht des Liebesaktes
und eines besonderen Fokus auf den Geschlechtsorganen, den Charakter eines
visualisierten Stindenfalls. Gemiss Kierkegaard erzeugt die Freiheit eine schwin-
delnde Angst davor, sich selbst zu verlieren und projiziert auf diese Weise be-
reits Schuld, obwohl sie noch gar nicht da ist. Im gleichen Moment, in dem die
Freiheit sich ihrer selbst bewusst wird, ist sie plotzlich verloren und die Schuld
entstanden. Schuld entsteht also sprunghaft, und das Individuum sieht sich selbst
zugleich als schuldig und nicht-schuldig, wie es die Frau im Film verkorpert. Mit
Schuld ist deshalb, Kierkegaard zufolge, sehr behutsam umzugehen. Es braucht
nicht nur die Reue, die ja nur iiber die Schuld trauert, sie aber nicht ordentlich
ausloschen kann, sondern es braucht dariiber hinaus den Glauben. Das heisst die
Schuld (und tiefgreifender «die Siinde, die eher in Nymphomaniac gestreift wird)
muss in Glauben angeeignet werden, um die Freiheit richtig zu konstituieren.
Doch in Anti-Christ gibt es keinen Glauben. Anstatt in Richtung der
Wahrheit zu gehen (mit Kierkegaard gesprochen), d.h. die Schuld in einer neuen
Orientierung nach aussen zu bearbeiten, versucht das Paar das Problem zunichst
innerhalb ihres Lebenskreises zu losen: Der Therapeut behandelt seine eigene
Frau, und das Paar bleibt isoliert am quilenden Ort (das Gartenhaus Eden), wo
ihr Sohn ja seinen letzten Sommer verbracht hatte. Doch die Natur zeigt sich
nicht als ein fiir Menschen verfiigbares <Resort, sondern als eine Antagonistin,
die das Paar mit fallenden Baumen oder Eicheln stindig an seine Schuld erinnert.

7 Kierkegaard 1965: 60f.
8  Nach Kierkegaard (1965: 68) hat ein Kind cine eigene Angst: «Eine Unwissenheit, die aber
zugleich eine Unwissenheit tiber das ist, was nicht ist, ist dem Kinde eigen.»



Die Abgriindigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 71

Freud wird mehrmals ins Spiel gebracht (das erste Mal mit dem unheimlichen
Blick ihres Kindes wihrend des Liebesakts der Eltern), obwohl er gemiss des
Mannes schon lange zugunsten der kognitiven Therapieform «gestorben» sei.’

Die Frau eignet sich — wihrend ihr Mann mit der Wissenschaft voll beschiftigt
ist — im Medium Angst die Trauer immer potenzierter an, namlich als «Schmerz»
(2. Kapitel) und schliesslich als «Verzweiflung» (3. Kapitel).” Mit Kierkegaard
gesprochen wird die Reue «wahnsinnig», d.h. sie beginnt, die Konsequenz der
Siinde als Strafe oder Verdammnis zu verstehen.” Das fillt in von Triers Film
auch mit einem sexuellen (Sado)Masochismus zusammen. Die gesetzte Schuld
wird nicht in Glauben aufgehoben, sondern langsam zu immer tieferer Unfreiheit
transformiert.

3.2.2. Zweite Filmsequenz: «Das Chaos herrscht» (ab Minute 00:57:30)

Unmittelbar vor dieser Filmsequenz scheinen die vielen therapeutischen
Ubungen endlich erfolgreich zu sein; die Frau wacht eines Morgens «gesund> auf
und hile sich angstfrei wieder in der Natur auf. Der Mann zweifelt jedoch an
ihrer Heilung, was sich in wiederholten nichtlichen Albtriumen bekundet (vgl.
Freud). Die Frau wirft ihm vor, sich nicht einfach iiber ihre Genesung freuen
zu konnen, und geht gekrinkt von der Bithne), die in diesem Fall aus manns-
hohen Farnblittern besteht. Etwas bewegt sich hinter einem Farnblatt, und
der Mann schaut nach. Ein rotliches Pelzbiindel kommt zum Vorschein, das
sich als ein Fuchs aufrichtet, «das Chaos herrscht» verkiindet, sich selbst einen
Fleischklumpen aus dem Korper reisst und auffrisst. Diese verstorende surre-
ale Szene verbildlicht, dass die Frau in der Tat nicht geheilt ist, vielmehr ist ihre
Angst grosser denn je. Kurz danach verschmelzen die bedrohliche dussere Natur
und die innere (Menschen-)Natur. Die Frau hat sich nimlich ihr wissenschaftli-
ches Abhandlungsmaterial tiber den Hexenverbrennungen «unwissenschaftlich»
angeeignet und deutet ihrem Mann an, dass Hexen bzw. die weibliche Natur
in der Tat bose seien und deshalb verbrannt wurden. Uber diese Deutung em-
port sich ihr Mann, was ihn jedoch wiederum nicht davon abhilt, angeregt von

9 Vgl Badley 2010: 144.

10 Vgl. Baggild 2018: 20f. _

11 Hier kénnte auf die Busspraxis des Mittelalters hingewiesen werden. Kierkegaard (1958: 258)
schreibt: «Sobald dagegen das Individuum sich mit der absoluten Forderung an sich selbst
wendet, werden auch Analogien zu der selbstgemachten Pénitenz auftreten [...].»



72 Anne Louise Nielsen

der Masturbation seiner Frau mit dieser auf den Wurzeln eines grossen Baumes
orgiastisch Sex zu haben. Wihrend ihrer Kopulation verkorpern sich Tod und
Schuld materiell, da plotzlich Hinde und halbe Korper zwischen den Wurzeln
des Baumes erscheinen.

Am nichsten Tag will der Mann die Frau endlich dartiber belehren, dass
«Gutes und Boses nichts mit der Therapie zu tun haben», und dass «die Frauen
[im Mittelalter] Opfer eines Genozids wurden, nicht weil sie bése waren!» Seine
Frau hat offenbar einen Zwangsgedanken entwickelt, aber «solche materialisieren
sich nie, wie die Wissenschaft schon lange festgestellt hat». Im Lichte der mate-
rialisierten Tatsachen, dass nach Aussage eines redenden Fuchses Chaos herrscht
und dass die Frau anscheinend bewusst die Fiisse ihres kleinen Sohnes deformiert
hatte, wirkt die Aussage des Mannes vollkommen ironisch. Die Natur isz bose
und die abgriindige Schuld wurde zugunsten des Absurden ausgesetzt. Die iro-
nisierende Darstellung der Behauprung des Mannes, dass Gut und Bose nichts
mit der Therapie zu tun hitten, diirfte von Triers Metakommentar zum 6ffent-
lichen Therapie-Diskurs sein, der Fragen von Schuld und Ethik auszuklammern
tendiert. Das wird besonders deutlich mit Bezug auf die «Angst-Pyramide»,
die der Mann als ein Therapiewerkzeug benutzt, um die Angst seiner Frau zu
lokalisieren. Nach mehreren Versuchen schreibt der Mann endlich «mich» zu-
oberst in der Pyramide was natiirlich auf die selbst-diagnostizierte <bdse> Natur
seiner Frau, aber zugleich ironisch auf ihn selbst verweist. Wer ist hier eigentlich
gut und wer ist bose? Die Pointe ist, dass beide Figuren doch stark von Fragen
nach Schuld und Ethik getroffen sind, aber der Mann die Problematik immer
noch mit kognitiver Therapie 16sen will. Ein ausgeprigter Selbstfokus («<mich»)
diirfte iibrigens von Triers Metakommentar zu den wachsenden Angst- und
Schuldzuschreibungen, bzw. der Konkurrenz- und Leistungsskultur, besonders
unter jungen Menschen, sein. In diesem immanenten Weltverstindnis gibt es,
mit Kierkegaard, keinen archimedischen Punkt um das Selbst und die Welt zu
bewegen und somit keine eigentliche Freiheit.

12 Vgl. Badley 2010: 140.



Die Abgriindigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 73

3.2.3. Dritte Filmsequenz: «Sie machten sich Schurze»
oder «das Dimonische> (ab Minute 01:27:48)

Auch die dritte Filmsequenz arbeitet mit surrealen und stark symbolischen
Bildern. Darin bugsiert die Frau ihren «gekreuzigten> Mann, dem sie kurz zuvor
wie einem leidenden Christus einen Schleifstein durchs linke Bein gebohrt hatte,
zunichst wieder ins Haus, nachdem er sich in einer Hohle mit einem Stein vor
dem Eingang versteckte (!). Im Unterschied zu Christus ist dieser Mann jedoch
nicht ganz unschuldig, will dies aber nicht einsehen. Seine Frau wartet «die drei
Bettler» ab: Im Verlauf des Filmes treten immer wieder drei Tiere auf, nimlich
ein Hirsch, ein Fuchs und eine Krihe; zusammen bilden sie eine Art Totemtiere."
Die Frau weiss durch ihr Studium von Hexenritualen, dass eine grosse Strafe folgt,
wenn die Tiere zu dritt erscheinen; dann muss jemand sterben! In Kierkegaards
Worten braucht die Angst (vor der Schuld) ein Opfer.'* Die Frau legt sich auf
dem Boden neben ihren Mann; dann folgt eine Art pervertierte Umkehrung der
biblischen Szene, in der Adam und Eva ihre Schuld mit Feigenblattern verstecken
wollten: Die Frau hilt die Hand ihres Mannes auf ihrem Geschlecht, weint und
hat einen Flashback des Liebesakts, wihrend dessen ihr Sohn starb. Aber jetzt
hat sie (die Frau) plotzlich offene Augen, siehr also die Untat und macht sich so-
mit durch und durch schuldig. Daraufhin versucht sie sich mit einer Schere selbst
zu kastrieren.

Nach Kierkegaard wird der Mensch gleichzeitig «Geist und Tier», d.h. im
Stindenfall erwacht seine sexuelle Begierde.” In der Kulturgeschichte kam es
schnell zur Abwertung der Sinnlichkeit; man nahm an, dass Sinnlichkeit an
sich siindig sei und dass diese als «Erbstinde» sexuell vererbt wiirde. Kierkegaard
korrigiert: «Im Quantitieren'® des Geschlechts (mithin unwesentlich) ist die

13 Vgl. Thomsen 2018: 243f.

14  Kierkegaard ordnet besonders die Angst vor der Schuld dem Judentum zu (vgl. Kierkegaard
1965: 105f.) Ausserdem redet er von einem sogenannten religidsen Genie, die sich nach innen
kehrt und damit die Freiheit bzw. die Schuld entdecke (vgl. Kierkegaard 196s: 110f.). In beiden
Fillen wird der potenziell Schuldige von «dem Schicksal» eingefangen.

15 Kierkegaard (1965: 47) schreibt: «In dem Augenblick, da der Geist sich selbst setz, setzt er die
Synthesis, um aber die Synthesis zu setzen, muss er sie zuerst unterscheidend durchdringend,
und das Ausserste am Sinnlichen ist eben das Geschlechtliche.». D.h. Adam und Eva waren
vor dem Sprung/Fall in einem «Unschuldszustand» von Ruhe und Frieden, aber wenn der
Geist sich setzt, wird die Synthese (im Sexuellen) in einen «Widerspruch» gesetzt und damit
als cine «Aufgabe», die jeder Mensch als «seine Geschichte» vollzichen sollte.

16 Erwas nach seiner Quantitit/Menge und nicht nach seiner ihre Qualitit messen.



74 Anne Louise Nielsen

Sinnlichkeit Stindigkeit; in Bezichung auf das Individuum ist sie es nicht, be-
vor es selbst, indem es die Stinde setzt, abermals Sinnlichkeit zu Stindigkeit
macht.»” Nach Kierkegaard erméglicht also Geschlechtlichkeit (positiv) eine
Geschichte des Menschen, womit aber zugleich, auf ganz natirliche Weise,
Sinnlichkeit zu Siindigkeit wird, oder eben eine «Erbsiinde» in der Geschichte
quantitativ zunimmt."” Nur darf man die Freiheit bzw. den gualitativen Sprung
als Voraussetzung dieser Erbsiinde nicht in Abrede stellen. Doch genau das pas-
siert bei der Frau in Anti-Christ am Ende des Filmes. Sie ist in der Angst des
Geschlechts gefangen, ihre Sinnlichkeit ist zu Siindigkeit geworden, und sie ver-
sucht auf primitivste Weise ihre Erbstinde loszuwerden.

Mit Kierkegaard kénnte man auch sagen, dass es am Ende des Filmes keine
Angst vor Strafe oder Verdammnis mehr gibt, sondern das Paar hat eine «didmo-
nische> Angst vor jedem guten Wort, das zur Freiheit verhelfen will, weil diese
Art Angst ihre eigene Unfreiheit eben nicht beenden kann und will. Die Freiheit
ist hier «geistlich» verloren, weil die Wahrheit der eigentliche Inhalt der Freiheit
ist. Kurz bevor der Mann seine Frau erdrosselt, blendet er auf dimonischer Weise
ihren plétzlich versohnenden Blick aus. Danach sammeln sich die drei Bettler
und bestitigen zusammen mit dem t6tenden Mann auf tragisch-komische Weise
die Realitit des Bésen. Die Erdrosselung — das (fehlende) Atmen (griechisch
«Pneumas) — verweist nicht zuletzt auf ein falsch konstituiertes Geistesverhilenis.

3.3. Die Asthetik

Von Trier untermalt den in digital modulierten schwarz-weissen Prachtbildern
und Slow-Motion gedrehten Pro- und Epilog des Filmes mit klassischer Musik,
nimlich mit der Ouvertiire Lascia ch'io pianga (Lass mich weinen) aus Hindels
Rinaldo (1711). Die tbrigen Tone des Filmes sind mit Ausnahme der Dialoge
natiirlich erzeugte Klinge wie raschelnde Blitter, knackende Baumstimme,
Herzschlag und gequilte Schreie, die zusammen mit fallenden Naturobjekten
die vier Kapitel «Trauer», «Schmerz», «Verzweiflung» und «die drei Bettler» akus-
tisch illustrieren. Das Genre umfasst das tiefenpsychologische Drama, Horror/
Theater des Bésen und Pornographie.” In mehreren Filmsequenzen (z.B. ab
Minute 00:58:23), wird die Zuschauer:in als Zeugin der Ungeheuerlichkeiten

17 Vgl. Kierkegaard 196s: s8.
18 Vgl. Kierkegaard 1965: 47.
19 Der Film wurde in etlichen Lindern zensiert, vgl. Badley 2010: 140f.



Die Abgriindigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 75

miteinbezogen, da der Mann zum haptischen Real-Time-Effekt beitrigt, in dem
er direkt in die Kamera schaut.

4. Melancholia (2011)
Der Weltuntergang und die implizite Frage der Schuld

4.1. Die Handlung

Der Film beginnt mit der luxuriésen Hochzeit von Justine (Kirsten Dunst),
arrangiert von ihrer Schwester Claire (Charlotte Gainsbourg) und deren rei-
chem Mann John in deren Haus (einem Herrensitz). Doch ein roter Stern am
Himmel ist Vorzeichen der kommenden Katastrophe. Innerhalb weniger Tage
wird nimlich der Planet «Melancholia» an der Erde vorbeiziehen. An der Party
bricht die schone Fassade zusammen, da die Mutter den beiden Schwestern an
der Hochzeitstafel ihren — durch das Scheitern ihrer eigenen Ehe gendhrten -
grundsitzlichen Argwohn gegeniiber der Ehe verkiindet. Im Laufe des Abends
wird ausserdem klar, dass die Braut unter einer Art Melancholie, Depression
oder Angst leidet und das Ganze eigentlich nicht will. In den Tagen nach ihrer
Hochzeit versuche sie sich bei Claire, John und deren jungem Sohn Leo zu er-
holen. Justine weiss schon, dass das Leben auf der Erde durch die bevorstehende
Kollision mit dem Planeten bald aufhéren wird. Als Melancholikerin mit extraor-
dindren Kriften «ruft» Justine dieses Ereignis sogar herbei, wie mehrmals im Film
angedeutet wird.*® Der Astrologe John versucht seiner Frau Claire zu versichern,
dass alles gut ausgehen werde, verliert aber schliesslich selbst den Glauben daran
und nimmt sich das Leben. Damit iiberlisst er es den drei Familienmitgliedern
Claire, Justine und Leo, den Weltuntergang zu bezeugen.

4.2. Drei Filmsequenzen
4.2.1. Erste Filmsequenz: «In den Sielen gefangen» (ab Minute 0:42:42)

Bei der Hochzeitsparty fragt Claire Justine in der Bibliothek, warum sie eigent-
lich tiberhaupt eine Hochzeit wolle, wenn sie doch nicht heiraten wolle und sich
somit als Liignerin verhalte. Danach sitzt die zerbrechliche Justine zwischen den
Biicherregalen eine Weile alleine. Dann hat sie plotzlich einen Impuls. Rasch ver-
tauscht sie die in den Ausstellungsfenstern der Regale prisentierten Biicher mit
(merkwiirdig neutralen) modernistischen Bildern und geometrischen Figuren

20 Vgl Boggild 2018: 62.



76 Anne Louise Nielsen

durch (naturalistische) Bilder von rauen Winterlandschaften, Jagerkulturen,
Schlachtfeldern und dem abgeschnittenem Kopf Johannes, des T4ufers. Justines
Geist ist deutlich verdunkelt. Sie sucht ihre Mutter, erklirt, dass sie Angst hat,
und dass sie Schwierigkeiten habe zu gehen. Ein Flashback zum Prolog zeigt sie
in einer Art Traumbild als Braut, die zu gehen versucht — ihre Fiisse in graues
Wollgarn gefesselt, das in das Wurzelwerk der umstehenden Baume verflochten
ist. Die Mutter quittiert zynisch, dass die Tochter, die immerhin noch trippeln
konne, zu triumen authéren und verstehen solle, dass alle Menschen Angst ha-
ben. Justines Beschreibung hat einen sehr interessanten Bezug zu Kierkegaards
Bild in Abschliessende Unwissenschaftliche Nachschrifi (1846) vom Schuldigen als

einem in einer Siele* Gefangenen:

Bloss eine Schuld, wie gesagt, und der Existierende, der sich mit ihr zu einer ewigen
Seligkeit verhilt, ist fiir ewig gefangen [...] Nenne dieses Erinnern an die Schuld eine
Kette und sage, dass sie dem Gefangenen nie abgenommen wird, und du bezeichnest
doch nur die eine Seite der Sache; denn an die Kette kniipft sich engstens nur die
Vorstellung von der Beraubung der Freiheit, das ewige Erinnern der Schuld aber ist
zugleich eine Biirde, die in der Zeit mit fortgeschleppt werden soll von Ort zu Orr,
und daher nenne licber das ewige Erinnern dieser Schuld eine Siele, und sage von dem
Gefangenen: er kommt niemals aus den Sielen.”

Mit anderen Worten: Justine ist in der Schuld gefangen. Sie wollte zwar die
Hochzeit und ihren Ehemann, kriegt es aber wegen ihrer Melancholie nicht
hin. Sie hat sogar wihrend ihrer Hochzeitsparty spontan Sex mit einem ande-
ren Mann. Aber Anzahl und Grad ihrer schuldhaften Vergehen spielen eigent-
lich keine Rolle, da nach Kierkegaard bereits eine kleine Schuld auf die umfas-
sende Schuld als Grundbedingung menschlichen Lebensbedingung verweist.
Justine kommt nicht mehr aus den Sielen, wird die Biirde nicht los, sicht auch
die Belastetheit ihrer Familie und Freunde ganz deutlich. Die Mutter stimmt der
totalen Schuld zu: «Vergiss es nur, Schatz», als wollte sie «dem ewigen Erinnern»
Vergessenheit vorschieben, damit es ercriglich wird.

Nach Kierkegaard bringt die Schuldvorstellung das existenzielle Pathos in
einem Menschen zum Ausdruck, wie hier Justine gegeniiber ihrer Mutter.
Das Schuld-Bewusstsein ist eine (negative) Freiheitsvorstellung, die durch die
Vorstellung einer einzigen Schuld gegeniiber der Vorstellung der ewigen Seligkeit

21 Siele: Teile des Geschirrs von Zugtieren; vgl. die Redewendung «in den Sielen sterbens.
22 Kierkegaard 1958: 243f.



Die Abgriindigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 77

(als das absolut Gute verstanden) hervorgerufen werden kann.” Kierkegaard
nennt es ein (existenzielles) «Zusammensetzen». In Melancholia braucht es aber
bald kein eigenes zusammensetzen, da eine kommende grosse Katastrophe (die
Planetenkollision) nach Kierkegaard das Schuld-Bewusstsein entwickelt:

Wenn die Erde bebt beim Ausbruch des Vulkans, oder wenn die Pest {iber das Land
dahinfihrt: wie schnell und wie griindlich versteht da nicht selbst der Ungelehrigste,
selbst der Désigste die Ungewissheit von all und jedem! Aber wenn es dann iiberstan-
den ist, ja dann vermag er nicht zusammenzusetzen, und doch war es ja gerade da, dass
er sich selbst dazu gebrauchen sollte [...].*

In Melancholia bietet die bevorstehende Katastrophe zunichst die Verzweiflung,
besonders bei Claire und dann abgriindig bei John. Wie in An#i-Christ ist wie-
derum der Mann (hier John) der desillusionierte Wissenschaftler, wihrend die
Frauen, besonders Justine, eine nahe Verbindung zu den «unsichtbaren» Dingen
und Sachen wie auch zu Tieren und der Natur haben. Das zeigt sich auch als
Justine eines Nachts kult-artig und nackt im Licht Melancholias «sonnenbadet»,
sich damit dem Planeten gleichsam als Braut anbietet.

4.2.2. Zweite Filmsequenz: «Die Erde ist bose» (ab Minute o1:30:53)

Die Rolle der Natur ist in allen drei Filmen interessant. Dabei ist von Anti-Christ
bis Melancholia eine antagonistische Steigerung sowohl der Qualitit der dusseren
Natur als auch derjenigen der inneren Menschennatur zu beobachten. In Anzi-
Christ erklirt der Fuchs das herrschende Chaos, wihrend in dieser Szene aus
Melancholia die Exrde von Justine als «bose» beschrieben wird. Niemand wird die
Erde, den nach unserer Kenntnis einzigen bewohnten Planeten, vermissen, ver-
kiindet sie Claire (die sich sofort um das Leben ihres jungen Sohn sorgt). Sie legi-
timiert ihr besonderes Wissen durch eine seherische Gabe, indem sie korrekt die
Anzahl der 678 Bohnen in einem Glas angibt, das als Lotterie zu ihrer Hochzeit
aufgestellt wurde.

Wihrend sich in Anti-Christ die Zuschreibung der Schuld langsam von nur
angedeuteten gesellschaftlichen und psychologischen Normen zu einer wirkli-
chen bosen Materialitit (die Hexennatur der Frau) entwickelt, ist demnach in
Melancholia die Schuld sofort zur blossen Materialitit (die bose Erde) gesteigert.

23 Vgl. Kierkegaard 1958: 241f.
24  Kierkegaard 1958: 245.



78 Anne Louise Nielsen

Oderwenigstenserscheint dies einer Melancholikerin so, dieihre Schuld mitetwas
Externem identifiziert, womit die Schuld als Problem eher in den Hintergrund
tritt. Es liessen sich etliche Laster der Menschen im Film aufzihlen, z.B. die
hasserfiillee Ehe der Eltern der Schwestern, Justines arroganter und geldgieriger
Chef oder Claires und Johns kleinbiirgerliche Forderung auf Justines Gliick als
<Lohn» fiir die sehr teure Hochzeitsparty. Nicht zuletzt liegt auf den Menschen
die grosse <Klimaschuld> — was den Film heute noch aktueller macht als bei sei-
ner Veroffentlichung im Jahr 2011. Zusammen erleben die Schwestern mehrmals
wechselndes «Extremwetter, z.B. Schnee beim sommerlichen Beerenpfliicken,
was beide mit einem leisen Lachen quitticrén. Doch die Melancholie braucht
keine Aufzihlung bzw. Veranschaulichung menschlicher Laster oder moralische
Zuschreibung der (Klima)Schuld, da das narrative Begehren nach dem Plot im
Film davon von Anfang an befreit ist: die Zuschauer:in weiss schon, dass das
Ende der ultimative Untergang sein wird.”

4.2.3. Dritte Filmsequenz: Der kosmische Weltuntergang (ab Minute 2:01:25)

Wihrend bei Ausbruch der Katastrophe die Melancholikerin cher stoisch re-
agiert, haben im Unterschied dazu ihre Schwester und ihr Schwager fiir die-
sen Moment ein Pillenglas in ihrem grossen Haus versteckt (was zunichst wie
eine Anspielung an Hitlers Fithrerbunker> wirkt). Verzweifelt fordert Claire
John das personliche Versprechen ab, dass seine wissenschaftlichen Expertisen
keine Kollision prognostizieren, wihrend sie gleichzeitig zu einer Art religio-
sen Beschworung zurtickkehrt, wenn sie etwa Melancholia als «reundlichs be-
zeichnet. Von Trier deutet somit an, dass in Bezug auf die Schuldanalyse weder
Wissenschaft noch Religion tief genug greifen, oder dass alle hoheren Michte
und Normen gescheitert seien. Nach Johns Tod ist der kleine Leo mit seiner im-
mer verzweifelteren Mutter und seiner «Tante Baumstark», die ja jetzt durch et-
was Externes von der Schuld befreit ist (doch leider nicht zur Freiheit sondern
zum Weltuntergang!) und endlich ihrem Ubernamen «Baumstark» vollig ent-
spricht. Der Vater hatte Leo gesagt, dass es kein Versteck gibe, falls die bei-
den Planeten kollidieren. Doch hat er gemiss Tante Baumstark die «magische
Hohle» vergessen, womit sie dem Kind Hoffnung und Maglichkeiten gibt. Die
ironische Referenz zu Anti-Christ und den heilenden Totemtieren zeigt sich

25 Vgl. Boggild 2018: 47.



Die Abgriindigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 79

deutlich. Leo schnitzt mit Hilfe von Justine lange Baumstibe; am Ende steht
eine primitive, wigwamartige «Ho6hle» mit Platz fiir drei Personen, die hinde-
haltend den Weltuntergang erleben. Die Frage der Schuld materialisiert sich in
der Planetenkollision, und die Zuschauer:in, die ja nicht untergeht, wird vor die
existenzielle Wahl gestellt, ob sie den Film einfach als ein (weiteres) Prachtbild
im Aufstellungsfenster belassen, oder ob sie selbst mit einem «Zusammensetzen»
(von der Vorstellung einer Schuld und der Vorstellung der ewigen Seligkeit ge-
miss Kierkegaard) anfangen will.

4.3. Die Asthetik

Die kosmischen Landschaften in Melancholia bieten eine isthetisch noch
dankbarere Kulisse als die Waldszenen in Anti-Christ. Wagners Oper Tristan
und Isolde (1859) begleitet den ungewéhnlich iiber-dsthetisierten Film. Der
Prolog des Filmes — und natiirlich gibt es aufgrund des Weltuntergangs keinen
Epilog - ist mit etwa 15 prachtvollen Bildern iibersattigt, die den kommenden
Handlungsgang verraten. Zunichst ist da das Bild vom Zusammenstoss zwi-
schen dem eisblauen, unwirklich hiibschen Planeten Melancholia, und dem klei-
nen griin-blauen Erdball. Dann gibt es etliche romantisch-mythologische Motive
wie den Herrensitz, das Turmzimmer, das Reitpferd oder den Sternenhimmel
in mehreren Varianten (vgl. ab Minute 0:49:10). Die Bilder wirken wie Film-
Standbilder, zeigen sich aber bald als in Slowmotion gedreht, oft mit Objekten
wie Vogeln, Blattern oder Schmetterlingen, die dieselbe fallende Bewegung wie
in Anti-Christ illustrieren. Der Film bedient sich nicht nur aus dem Arsenal
des Katastrophen- und Science Fiction-Genres,* sondern bildet eine Art «apo-
kalyptische Oper,” in welcher der Tristan-Akkord/das Tritonus-Intervall, der
in der Wagner-Romantik ein formbildendes und tonangebendes Prinzip ist, die
Melancholie signalisiert. Die fehlende Spannungskurve ist fiir einen klassischen
Katastrophenfilm héchst ungewéhnlich.*®

26 «Disaster» heisst auf Englisch ein béser Stern, der eine Katastrophe verursacht.

27 Jon Pahl (2013: 229) nennt den Film eine «tragic sacrificial apocalypse», wo die einzige <Ka-
tharsis> die Erfahrung der Schonheit, des Lichts und des Augenblicks des Untergangs ist.

28 Vgl. Boggilds (2018: 45) Hinweise auf den metafiktiven Aspekt des Filmes in Relation zu sei-
ner beachtlichen Abwesenheit von eigentlicher Handlung und Plot.



8o Anne Louise Nielsen

5. Nymphomaniac (2013)
Persinliche Schuld und Siindenbewusstsein

s5.1. Die Handlung

Eine Frau mittleren Alters, Joe (Charlotte Gainsbourg), die sich selbst als eine
Nymphomanin diagnostiziert hat — ein fast ironisches Gegenbild zur sich selbst
kastrierenden Frau in Anti-Christ —, wird an einem kalten Winterabend von einem
Passanten namens Seligman (Stellan Skarsgird), einem ilteren Junggesellen mit
judischen Wurzeln, in einer Gasse gefunden. Kurz zuvor ist sie nach einem miss-
lungenen Attentat auf ihrem Ex-Mann von ihm verpriigelt geworden, wihrend
seine neue Liebhaberin sie angepinkelt hat. Seligman nimmt sie auf, pflegt sie in
seinem Haus, und sie erzahlt ihm ihre Lebensgeschichte als Nymphomanin. Der
Film ist so aufgebaut, dass Joe Seligman stindig neue Kapitel ihres Lebens(buches)
eroffnet, deren Titel von Gegenstinden in Seligmans spartanischer Wohnung
oder aus zahlreichen intellektuellen und kiinstlerischen Hinweisen, die er ih-
ren Beschreibungen zufiigt, beeinflusst sind. Wie Joe hat Seligman eine Passion,
namlich Biicher, die er so intensiv wie Joe ihre Nymphomanie kultiviert, wobei
er im grossen Gegensatz zu ihr noch sexuell unerfahren ist.

s.2. Drei Filmsequenzen
s.2.1. Erste Filmsequenz: «Siinder» (DVD 1, ab Minute o:11:50)

Obwohlsie nicht religios ist, nennt Joe sich selbst «Siinder» — fiir Seligman ein sehr
unsympathischer Begriff, der nicht zu einem modernen, sikularen Leben passt.
Nach Kierkegaard ist das Siindenbewusstsein eine «paradoxe» Verwandlung der
Existenz.* Siinde als neues «Existenzmediumy», weil <existieren> nicht nur wer-
den, sondern ein Siinder werden, heisst:

In der Totalitit der Schuldbewusstseins macht sich die Existenz so stark geltend wie
moglich innerhalb der Immanenz, aber das Siindenbewusstsein ist der Bruch; dadurch
dass es wird, wird das Individuum ein Anderes [...] das Schuldbewusstsein ist eine
Verinderung des Subjekts selber; das Stindenbewusstsein dagegen ist die Verinderung
des Subjekes selber, was zeigt, dass die Macht ausserhalb des Individuums sein muss, die
es dariiber aufklirt [...]*°

29 Vgl Kierkegaard 1958: 296f.
30  Vgl. Kierkegaard 1958: 297.



Die Abgriindigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 81

Mit anderen Worten ist das Schuldbewusstsein wenig radikaler als das
Siindenbewusstsein. Im Gegensatz zum eigenen «Zusammensetzen» (von
der Vorstellung einer Schuld und der Vorstellung der ewigen Seligkeit gemass
Kierkegaard) ist das Siindenbewusstsein nimlich ein transzendenter Bruch in
der Identitat des siindenbewussten Individuums, womit es zu «einem Anderen»
transformiert wird. Joe steht eben in diesem Bruch, als sie ihre Lebenserzihlung
fur Seligman einleitet; sie versucht ihr, obwohl das fast unméglich ist, eine chro-
nologische Form zu geben. Sie warnt Seligman, dass ihre Geschichte «lang und
moralisch» sei und betrachtet sich selbst durch die Augen der Schuld zuschrei-
benden Gesellschaft. In der Gesellschaft ist ja Sinnlichkeit — nach Auffassung
des Films — als solche Siinde (vgl. die dritte Filmsequenz in der Analyse von A#nti-
Christ). Joe wiederholt im Medium Schuld diese gesellschaftlichen Normen:
sic hat, um ihr eigenes Begehren zu befriedigen, andere Menschen ausgeniitzt
ohne die mindeste Riicksichtnahme darauf, ob ihre Sexpartner etwa verheiratete
Viter, jung oder alt waren. Seligman, sich als vorurteilsfreier Zuhorer und Freund
gebend, versucht Joes harter Selbstverurteilung zu widersprechen: «Es sind doch
alles nur frohliche Geschichten und jugendliche Hybris.» Joe erwidert, dass er die
Sache mit der Siinde einfach nicht verstehe.

s.2.2. Zweite Filmsequenz: Der Seelenbaum (DVD II, ab Minute 01:38:20)

Als Joe ein Kind war, hatte sie der von ihr sehr geliebte Vater hiufig in den Wald
mitgenommen, um ihr interessante Baume zu zeigen, an die er pidagogische
Gespriche ankniipfte. So dusserte er etwa die Idee, dass jeder Mensch einen ei-
genen «Seelen-Baum» habe, der die Seele dieses Menschen widerspiegele; einige
seien gerade, andere krumm oder gebeugt, noch andere geteilt. Joe sucht jahre-
lang erfolglos nach ihrem Baum. Ihr Leben als Nymphomanin bietet nicht nur
tragisch-gewaltsame Szenen, z.B. wenn sie ihren Mann und Kind verlisst, um
ihrer Lust in einer S/M-Klinik zu fronen (mit einer Referenz zur Anti-Christ),
sondern auch komische Szenen. Beispielsweise wird sie von ihrer Chefin in eine
Therapie gezwungen (weil sie die Minner ihrer Kolleginnen nicht in Ruhe lassen
kann), wo sie in der Therapiegruppe sagen soll: «Liebe alle, glauben Sie nicht, dass
es leicht war, aber ich weiss jetzt, dass wir alle gleich sind». Sie wechselt aber spon-
tan zum eigenen <Nymphomanin-Bekenntnis:: «Liebe alle, glauben Sie nicht,
dass es leicht war, aber ich weiss jetzt, dass wir zicht gleich sind und es nie sein
werden». Das diirfte nochmals von Triers Metakommentar sein zu Therapie und

Ausgleichung, bzw. die Verdringung von Schuld/Stinde und Angst und worauf



82 Anne Louise Nielsen

sie eigentlich hindeuten, nimlich auf ein individuelles Selbst in Freiheit. In ei-
nem anderen komischen Beispiel baut Joe langsam Aggression gegen die grosse
Schuldzuschreibung der Gesellschaft auf, und beginnt tatsichlich kriminell zu
handeln, indem sie unter anderem Autos anziindet. Nur die Natur, besonders
die Biaume, bringt Joe zeitweise Erholung und Frieden — ein starker Gegensatz
zu den zwei anderen Filmen, wo die Natur dem Menschen immer feindlicher
gegeniibertritt. Im Kontrast zur Frau in Anti- Christ steigert sich Joes Angst nicht
vor ihrer eigenen inneren Natur, sondern sucht umgekehrt, sie moglichst zu
akzeptieren. '

In dieser Filmsequenz, die mit Joes Entdeckung beginnt, dass ihre neue
Liebhaberin wie auch «Schiilerin», nimlich das unattraktive Méddchen P, weg-
gelaufen ist, um mit Joes Ex-Mann Jeréme zusammen zu sein, will Joe deswegen
aus der Stadt abreisen; doch etwas ruft sie den Berg am Rande der Stadt hinauf.
Oben findet Joe endlich ihren Seelenbaum; ein (seltsam) aus der Art geschlagener
Baum, ein Gegensatz zur schonen Fiche ihres Vaters. Doch steht dieser Baum
frei und alleine da und ist somit frei von der Verurteilung der anderen schonen
Biume im Wald (vgl. die anthropomorphen Geschichten von Joes Vater), und
er bezaubert sie. Sie erblickt an diesem Baum wie in einem Spiegel ihre ganze
fehl gelaufene Entwicklung, ihre Biographie als <Siinderins, ob nun «schuldig
oder nicht-schuldig», ob von der (eigenen) Natur oder eher von den Normen der
Gesellschaft beurteilt. Sie bekennt, in Worten Kierkegaards, in der «<Unwahrheit»
sich selbst zu haben, was als doppelter Widerstand des Selbstbewusstseins gegen
die eigene Selbsterkenntnis bzw. gegen die Wahrheit zu verstehen ist. Anders als
andere Stichtige ist sie nicht aus irgendeiner Not Nymphomanin, sondern rein
aus eigenem Begehren, und sie scheut jede Sentimentalitit und Klischees. Das
heisst, sie steht fiir sich selbst ein. Zugleich liegt in Joes Identifikation mit die-
sem geschlagenen oder «schiefen> Baum — was als Siindenbewusstsein oder er-
weitertes Selbstbewusstsein ausgelegt werden kann — die Moglichkeit, ein neues
Leben zu beginnen. Hier wird ein (gottliches) Verzeihen angedeutet, aber nicht
ihrer Schuld als Nymphomanin, sondern (auf universalere Weise) ihrer Stinde
als einem Menschen! Mit Kierkegaard gesagt hat eine transzendente Macht,
die ausserhalb ihr selbst ist, symbolisiert durch den Baum, zu einer (echten)
Verinderung ihres Subjekts geftihrt. Das steht wiederum in starkem Kontrast zu
den zwei vorhergehenden Filmen, wo die Protagonisten in einem immanenten

31 Gron (1997: 331) nennt diesen doppelten Widerstand «die anthropologische Grundthese».



Die Abgriindigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 83

<«Garten> gefangen sind, ihr Pathos bzw. ihre Verzweiflung so stark wie maoglich
innerhalb der Immanenz ausdriicken, sich aber eben nicht zur Unwahrheit be-
kennen und somit nicht zu einer echten Transformation in Freiheit gelangen.

5.2.3. Dritte Filmsequenz: Seligman wird schuldig (Epilog)
(DVD II, ab Minute or:52:34)

Gleich vor der letzten Filmsequenz fiigt Seligman Joes Bekenntnis mit grossem
Verstindnis an, dass, wenn sie ein Mann wire, ihr Begehren fast banal und ihre
spitere Aggression gegen das (mannliche) Geschlecht absolut verstindlich wire.
Als starke Frau sei sie jedoch gezwungen, ihr Begehren mit Selbstbezichtigungen
als Siinderin zu unterdriicken — gleich wie tausende anderer Frauen (mit einer
Referenz zum Genozid-Thema in Anti-Christ). Die gewissensgequilte Joe ant-
wortet, dass Seligmans Rede wie «die Klischees unserer Zeit klingen», und dass
sie jadoch einen anderen Menschen (ihrem Mann Jer6me) umzubringen versucht
hatte. Diese Aussage konnte als von Triers ironischen Metakommentar zum
neuen Feminismus gesehen werden, nimlich dass keine ddentititskategorie» die
personliche Schuld wegnimmt. Endlich erklirt Joe dankbar Seligman, der sich
als ihr erster, wahrer Freund zu erweisen scheint, und ihre Erzahlung ohne sie zu
verurteilen aufgenommen hat, dass sie zu der schweren Entscheidung gekommen
ist, jetzt ein neues Leben ohne Nymphomanie anzufangen — fest wie der geschla-
gene Baum auf dem Berg. Danach lasst Seligman sie schlafen.

In der Filmsequenz hat Joe endlich Ruhe gefunden, als die Tiir plotzlich wie-
der aufgeht. Selbstverstindlich kann die schone neue Freundschaft bei von Trier
keinen Bestand haben. «Aber Joe, du hast doch tausende von Minnern geficke!?»
sagt Seligman, als Joe sich im Bett wehrt und ihn schliesslich mit ihrer Pistole
erschiesst. Er hat die nicht zu tiberschreitende Grenze zwischen Nymphomanin
und Jungfrau, zwischen Schuldigen und Unschuldigen, zwischen Schweigen und
Reden, zwischen schmerzhafter individueller Existenz und der Neugierde sowie
Kiihle des Wissenschaftlers todlich tiberschritten. Oder mit anderen Worten:
obwohl Seligman sich als ein «Unschuldiger» selbst zu Joes bestem Zuhérer
ernannte, zeigt seine letzte Handlung doch, dass er Joe hirter als alle ande-
ren Menschen verurteilt, da seine rationale Analyse ihr zwar Verstindnis und
Toleranz entgegenbringt, nicht aber Verzeihung. Joe muss existenzielle Freiheit
tiber rechtliche Freiheit stellen, um ihrem neuen Selbst treu zu bleiben.

Umgekehrt hat die Zuschauer:in Seligman doch fiir ein tibermenschliches
Wesen gehalten, wenn sie ihm, trotz seiner Offenheit oder Toleranz, kein eigenes



84 Anne Louise Nielsen

Begehren, bzw. keine Schuld und Siinde zuschreibt! Von Triers spitzfindige
Ironie fithrt einmal mehr in hochste Komik und zugleich vollige Verzweiflung,
und die Zuschauer:in ist in die sentimentale Falle gegangen. Damit sollte aber
auch Joes Rolle ambivalenter betrachtet werden. Ihre Lebensgeschichte macht sie
zu einer Art Mirtyrerin des Begehrens: «Fiille alle meine Locher», sagt sie immer
wieder zu ihren Liebhabern. Sie versteht nicht, warum ihre frivolen Geschichten
Seligman nicht zu erregen scheinen, und wer weiss, ob sie diese Geschichten auf
dem Krankenbett nicht absichtlich noch schlipfriger ausgestaltet und ihr als
Erzahlerin also gar nicht zu glauben wire. Anders gesagt versucht sie Seligman
eine Beurteilung zu entlocken, so wie von Trier das (unbewusste) Urteil der
Zuschauer:in — in kierkegaardianischer Selbstwirksamkeit — zu entlocken und
umkehren sucht. Er stellt in Nymphomaniac den eher ungezihmten und mache-
vollen Sexualtrieb dar, der von der Gesellschaft einerseits auf die Monogamie
beschrinkt, andererseits als rein Natiirliches behauptet wird. Er experimen-
tiert mit den Grenzen zwischen Mann und Frau, zwischen Rationalitit und
Emotionalitit, zwischen Religion und Naturwissenschaft etc., um die automati-
schen Zuschreibungen von Normen und Heuchelei auszuklammern. Joe ist somit
weder Madonna noch Hure, aber sie ist sowohl verzweifelt als auch freigesetzt,
zwischen Pflicht und Lust gefangen, und kimpft dafiir, nur durch ihre Sexualitat
(aber nicht als eine Not!) definiert zu sein. Von Triers Film will weder belehren,
noch beurteilen oder moralisieren, beschreibt eher in einer philosophisch-kiinst-
lerischen Weise. Wie Kierkegaard weiss von Trier, dass es Wahrheiten tiber das
Leben der Menschen gib, die nicht dargestellt werden konnen.

5.3. Die Asthetik

Im Gegensatz zu den klassischen Ouvertiiren in den beiden anderen Filmen un-
termalt in Nymphomaniac die deutsche Metalband Rammstein mit Fuhre mich
(2009) den Prolog. Seine dunkle Kulisse ist ein erbirmlicher brauner Hinterhof
sowie natiirlich erzeugte Laute von Regentropfen auf Miilleimern und unter
Dachiiberhingen. Der Film, von von Trier als ein Drama eingestuft, wurde je-
doch als ein Pornofilm wahrgenommen und entsprechend zensiert. Er ist als
ein Bildungsroman in acht Kapiteln aufgebaut. Der Epilog (oben als dritte
Filmsequenz beschrieben) endet mit einem total schwarzen Bild zur Musik von
Jimi Hendrix' Hey Joe (1967), hier von Charlotte Gainsbourg gesungen. Der Film
nutzt vor allem eine metonymische Technik von Bruchstiicken, Digressionen und



Die Abgriindigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 85

Assoziationen,” wenn Joes Erzahlung von irgend etwas in Seligmans Wohnung
in Gang gesetzt wird. Mit solchen <Leerstellens in der Filmkomposition fordert
von Trier die Selbstwirksamkeit seiner Zuschauer:in heraus. Seligman folgt (und
vermittelt) Joes Erzihlung mit sogenannten wissenschaftlichen <Diagrammens,”
die aufihre eigene Weise die Handlung des Filmes invadieren, unterbrechen und
die Rolle der Mythologie in den beiden anderen Filmen tibernehmen. So gibt z.B.
Seligman eine ausfithrliche mathematische Darstellung des Tritonus-Intervalls
(vgl. ab Minute oo:41:11), das — mit Referenz zu Melancholia — die «dimonische>
Natur der Nymphomanin in Joes Erzahlung andeutet. Generell ist es fast un-
moglich, die Menge von Symbolen und Referenzen, nicht zuletzt zwischen den
drei Filmen, aufzuzihlen.

6. Fazit und Schlussgedanken

Die starken visuellen Narrative in von Triers Opus Magnum, der
Depressionstrilogie, durchleuchten die moralische Schuldzuschreibung wie
sie im sonst «freien» Westen in aktuellen Debatten iiber Klima, Sexualitit,
Geschlecht und Feminismus thematisiert werden. Karikaturen wie «die Hexe»,
«die Melancholikerin, «die Nymphomanins oder «die Wissenschaftler> driicken
institutionelle und existenzielle Defizite aus, denen durch die Entstehung von pri-
vilegierten Therapeutenkorps erfolglos gegenzusteuern versucht wird. Von Triers
Trilogie ist wiederholt als Kritik dieser Institution gedeutet worden; ein Mann
agiert als Therapeut seiner Frau, wogegen Justine cher ihre eigene Therapeutin
und Joe iiberdeutlich in den Therapeutenhinden von Seligman ist.** Der gegen-
wirtige Artikel ist in diesem Zusammenhang der Bedeutung von Schuld und
Siinde tiefer nachgegangen.

Mit Kierkegaard als Interpretationsschliissel betrachtet handelt das Werk vom
menschlichen Selbst in Freiheit, was durch den psychologischen Begriff Angst
belegt werden kann. Der angstvolle Schuldaugenblick, der laut Kierkegaard
fir alle Menschen universell ist, ist hochst ambivalent und driickt sich sowohl
aktiv als auch passiv aus, wie es im Prolog von Anti-Christ besonders deutlich
wurde als auch in Joes Selbstbeurteilung als Nymphomanin. Die vielfiltigen
Angst- und Dimonie-Formen, die Kierkegaard in seinen Werken darstellt, treten

32 Vgl. Boggild 2018: 77£.
33 Vgl. Thomsen 2018: 284.
34 Beggild 2018: 8of.



86 Anne Louise Nielsen

hervor, wenn Schuld und Siinde nicht als ein Siindenbewusstsein> in Glauben
bzw. Freiheit angeeignet werden. Von Triers Trilogie diirfte als eine filmische
Veranschaulichung dieser Unfreiheit bzw. Schuldverstrickung zu verstehen sein
— allerdings ohne die positive Gegenfolie des Glaubens.

Anti-Christ handelt von der Frau als einer Mutter, die ihr Kind vernachlis-
sigt; eine der grossten moralischen Verschuldungen in unserer Gesellschaft. Die
Verdringung der Schuld in der Therapie, sogar von ihrem Ehemann ausgefiihrt,
hatihre eigene Strafe, die sich sowohlin der dusseren als auch in der inneren Natur
als Chaos und reines Bose materialisiert. Durch kreative Wiederinterpretationen
urwestlicher kultureller Codes und biblischer Referenzen spielt von Trier
die Schuldvorstellungen ironisch an und fragt besonders kritisch nach, wie
eine Schuld zugeschrieben wird, wenn das unendliche Begehren sich als ihre
Grundlage einer logischen Analyse entzieht, wie es mit der Frauennatur in Anti-
Christ der Fall ist.

In Melancholia hebt das Existenzpathos der Protagonisten sich innerhalb ei-
ner (immanenten) Welt besonders stark hervor, weil diese Welt bald ihr Ende
schen wird. Justine, die Melancholikerin, versteht sich schon «n den Sielen ge-
fangen>, und sie erkennt ausserdem deutlich die Schuld ihrer Eltern, ihres Chef
u.a. Im Vergleich mit Anti-Christ materialisiert die Schuld sich in einer ge-
steigerten Form, da Justine als Melancholikerin Melancholia (und somit den
Weltuntergang) schon herbeigerufen hat, um die Schuld bzw. die Frage ihrer
eigenen Freiheit in etwas Externem zu verorten.

In Nymphomaniac wird das unendliche Begehren der Frau, wie auch die gesell-
schaftliche Schuldzuschreibungen, durch eine Nymphomanin pornographisch
intensiviert. Jedoch ist Joes Sexualitit eher Ausdruck fiir ein sich konstituieren-
des Selbstverhiltnis in Freiheit. Im Gegensatz zu den beiden anderen Filmen,
wo die weiblichen Protagonisten in immanenten <«Girten> gefangen sind und
die Schuld in sich selbst zu bekimpfen suchen, bricht hier endlich ein transzen-
dentes Stindenbewusstsein durch. Joe bekennt sich selbst zur «<Unwahrheit», und
sie empfangt in der Spiegelung eines geschlagenen Baumes die Verzeihung als
Siinderin und zugleich ein neues Leben.

Schliesslich sollte gezeigt werden, dass und inwiefern von Triers avantgar-
distische Filmtechnik einen qualitativen Beitrag zur klassisch philosophischen
Schulddarstellung leistet. Dazu gehéren die haptische Bildqualitit, die Slow
Motion-Szenen, die Uber-Asthetisierung, die Entwicklung von Hybridgenres
bzw. der Handlungsgang in Melancholia, die nur natiirlich erzeugren Klinge



Die Abgriindigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 87

in Anti-Christ, die erweiterte Verwendung von Intertextualitit, Symbolen

und Mythologie sowie die Eintragung von Diagrammen und Leerstellen in

Nymphomaniac. Auf diese Weise hat von Trier einen markanten Beitrag dazu

geleistet, dass iiber die Schuld bzw. das Bose wieder auf eine substanzielle und

fruchtbare Weise geredet werden kann.

Bibliographie

Badley, L., 2010. Lars von von Trier. Urbana/
Chicago/Springfield.

Boggild, J., 2018. En sddan konstellation findes
ikke. Hellerup.

Denny, D., 2017. A postmodern family roman-
ce: Antichrist. R. Butler/D. Denny (Hg.),
Lars von Trier's Woman. New York/Lon-
don, 159-179.

Elbeshlawy, A., 2016, Woman in Lars von
Trier's Cinema 1996-2014. Berlin.

Gron, A. 1997. Subjekrtiviter og Negativitet.
Kobenhavn.

Kicrkcgaard, S., 1958. Gesammelte Wer-
ke. Abschliessende unwissenschaftliche
Nachschrift zu den Philosophischen Bro-
cken, 16. Abt., 2. Teil, iibers. von E. Hirsch.
Diisseldorf/Kéln.

- 1965. Gesammelte Werke. Der Begriff
Angst. 11. und 12. Abt., iibers. von E. Hirsch.
Diisseldorf/Koln.

Pahl, J., 2013. Apocalypse and Sacrifice in Mo-
dern Film: American Exceptionalism and
a Scandinavian Alternative. J. Meszaros/
J. Zachhuber (Hg.), Sacrifice and Modern
Thought. Oxford, 214-230.

Stavning Thomsen, B.-M., 2009. Antichrist -
Chaos Reigns: The Event of Violence and the
Haptic Image in Lars von Trier's Film. Jour-
nal of Aesthetics and Culture 1, 1-10.

— 2018. Lars von Trier's Renewal of Film 198 4-
2014. Signal Pixel Diagram. Aarhus.

Stevenson. J., 2002. Lars von Trier. London.

Weiteres Material

Antichrist (DVD). Zentropa Entertainment
2009.

Melancholia (DVD). Nordisk Film A/S 2011

Nymphomaniac (DVD I und II). Nordisk
Film A/S 2013.



88 Anne Louise Nielsen

Abstracts

Neue Interpretationen der sogenannten «Depressionstrilogie», die der zeitgendssischen
avantgardistische Regisseur Lars von Trier zwischen 2009 und 2013 drehte, fassen sein
dunkel-mythologische Universum als einen kritischen Kommentar an einer wachsenden
westlichen Therapie-Kultur auf. Auf derselben Linie fokussiert dieser Artikel durch Ana-
lysen der drei Filme und deren dsthetische Konstruktionen auf die philosophische Fra-
ge von Schuld und Siinde, zunichst mit Inspiration vom Philosophen des 19. Jh., Seren
Kierkegaard, und seiner tiefgehenden Analyse von menschlicher Freiheit und Unfreiheit.
Der Artikel untersucht wie von Trier sowohl aktuelle Schulden in den westlichen Gesell-
schaften als auch individuelle Schulden benennt und visualisiert. Er diskutiert ferner, wie
das komplexe Verhiltnis zwischen Schuld und Stinde niher beschrieben werden kann.

New interpretations of the so called «Depression trilogy», directed and produced be-
tween 2009 and 2013 by the contemporary avantgarde film director Lars von Trier, tend
to view his dark-mythological universe as a critical commentary to a growing Western
therapy culture. Following this, the present article analyses the three films and their specif-
ic aesthetic constructions, concentrating on the philosophical question of guilt and sin,
first and foremost with an inspiration from the 19. c. philosopher Soren Kierkegaard, and
his deep analysis of human freedom and unfreedom. The article explores how von Trier
points out contemporary «guilts> in the Western societies as well as individual guilts and
puts these into visual narratives. It moreover discusses the complex relationship between
guilt and sin.

Anne Louise Nielsen, Kopenhagen



	Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier

