
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 1

Artikel: Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von
Trier

Autor: Nielsen, Anne Louise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1042236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1042236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Abgründigkeit der Schuld

in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier

Anne Louise Nielsen

i. Einleitung

Was macht Schuld aus? Wie gehen Individuen mit Schuld um? Wie beeinträchtigt

und versehrt sie soziale Beziehungen? Wie ist sie in die Strukturen sozialer

Institutionen eingelassen? Wie sind Schuld und Schuldverdrängung in aktuellen

sozialen Bewegungen wie der Klima- oder Feminismus-Debatte präsent? Und
wie kann die Gesellschaft für diese Problematiken sensibilisiert werden?

Diesen Fragen soll im Folgenden nachgegangen werden und zwar anhand

einer hermeneutisch-ästhetischen Interpretation der «Depressionstrilogie» des

dänischen Filmemachers Lars von Trier. Es wird argumentiert, dass von Trier
durch eine avantgardistische Filmtechnik einen qualitativ bedeutsamen Beitrag

zur klassischen philosophischen Darstellung von Schuld leistet. Diese Deutung
lässt sich ihrerseits von Soren Kierkegaards (1813-1855) existenzphilosophischen

Analysen der Schuld inspirieren.'

2.Die Depressions-Trilogie

Die Depressionstrilogie besteht aus den Filmen Anti-Christ (2009), Melancholia

(2011) und Nymphomaniac (2013). In ihnen ist «Depression» ein durchgehendes

Thema. Dieses hat auch eine autobiographische Referenz zu von Trier selbst,

der mehrmals unter klinischer Depression litt. Als Teil seiner Therapie begann

er 2007 an Anti-Christ zu arbeiten.1 Die Filme haben sonst weder einen

zusammenhängenden Handlungsablauf noch die gleiche Stimmung. Aber mehrere

i Während der Filmaufnahme von seinem Film Antichrist in 2009 hat von Trier mit der Theo¬

logischen Fakultät in Kopenhagen Kontakt aufgenommen und sich eine mögliche Konsultation

über Kierkegaards Werke erbeten. Diese der Autorin mündlich zugetragene Information

mag plausibel machen, dass die im vorliegenden Artikel hergestellte Beziehung der Trilogie
auf Kierkegaard Intentionen ihres Autors entsprechen könnte,

z Vgl. Badley 1010:146.

ThZ 1/79 (2023) S. 67-88



68 Anne Louise Nielsen

Schauspieler spielen in mehr als einem der Filme, so Charlotte Gainsbourg,
Willem Dafoe und Stellan Skarsgârd.

Wie schon die Filmtitel andeuten, bewegt sich von Trier in einem dunklen und

mythologischen Universum. Er bezieht sich auf «hohe» sowie «niedrige» Genres,

auf Drama, Horror/Science Fiction bis hin zu Pornographie und Propaganda.
Zudem ist jeder Film wie ein Buch aufgebaut, mit Prolog, Kapiteln und Epilog.
Die Ästhetik aus ungewöhnlich hoher Bildqualität und einem besonderen

haptischen real-time-Effekt'/Realismus steht seit dem Manifest «Dogma 95»

(Mitte 90er Jahre) im Zentrum.4 Schliesslich inszenierte von Trier über digitale
Plattformen einen internationalen Hype um den neuen Film und seine eigene

Person.

Wie erwähnt ist der gegenwärtige Artikel von Kierkegaard (und seiner

Schuldanalyse) inspiriert, mit dem von Trier mehrere Ähnlichkeiten hat. Beide

ringen mit existenziellen Themen und grossen metaphysischen Fragen, beide

verwenden Ironie, Humor und Komik als besondere Kommunikationsstrategie,
als Aufforderung zur Selbsttätigkeit der Zuschauerinnen bzw. Leserinnen. Im
Gegensatz zu Kierkegaards philosophischen Werken bleibt aber die Bedeutung

von von Triers Filmen, als ein künstlerisches Projekt, offen.

Bisherige Interpreten und Rezensenten weisen nur indirekt auf das Thema

Schuld in von Triers Filmen hin. So sieht z.B. der Literaturtheoretiker Jacob

Boggild durch den jeweils ersten Buchstaben der drei Filmtitel - A, M, N -
die das Anagramm «MAN» also der «Mensch/Mann» oder die «Menschheit»

(mankind) bilden, das Rätsel des Menschen betrachtet.5 Gemeinsamer Nenner
der Depressionstrilogie, die als von Triers Magnum Opus gesehen wird, ist

Boggild zufolge die Inszenierungen von Therapieverläufen, die aber fatal enden.

Mit anderen Worten sind sie von Triers Metakommentar zu der derzeitigen

Symptombehandlung oder «quick fixes» von selbstverursachten Krankheiten.

Das heisst, jede Abweichung oder Schiefheit transformiert sich zum Objekt einer

Therapie, anstatt einfach toleriert zu werden.6 Diese Schiefheit kann aber auch

direkt als Schuld thematisiert werden.

3 Vgl. Thomson 2.018: 39fr, 75fr. Badley 2010: 7.

4 Vgl. Badley 2010: 2.

5 Vgl. Boggild 2018: 92h

6 Vgl. Boggild 2018: 89h



Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 69

Im Folgenden sind also von Triers drei Filme mit Fokus auf die in ihnen
präsentierte Schuldthematik zu analysieren. Dies geschieht jeweils in drei Schritten:

1. durch eine Zusammenfassung der Handlung; z. durch drei ausgewählte

Filmsequenzen, die anhand von Kierkegaards Begriffen analysiert werden;

3. durch Bemerkungen zur Ästhetik des Filmes. Am Ende des Artikels folgen

übergeordnete Schlussgedanken.

3. Antichrist (.200g)

Die Schuld des Bösen und die Erbsünde

3.1. Handlung

Ein namenloses Ehepaar verliert seinen kleinen Sohn. Er springt aus dem

Fenster, während die Eltern, statt ihn zu hüten, in einem anderen Raum
miteinander Sex haben. Die Frau (Charlotte Gainsbourgh) leidet danach unter
Angstzuständen. Ihr Mann (William Dafoe) findet es selbstverständlich, dass er
als Fachtherapeut seiner Frau zu helfen versucht. Das Paar fährt zu seiner kleinen

Waldhütte namens «Eden», was auch dadurch motiviert ist, dass sich die Frau

gerade vom Gedanken an die Hütte und den Wald am meisten gepeinigt fühlt.
Was zunächst ein Weg zur Heilung zu sein scheint, endet mit einer gewaltsamen
und bösen Transformation, sowohl der Natur im Garten, als auch der menschlichen

<Natur>. Der Grund dieser dramatischen Entwicklung ist in der folgenden

Analyse mit Kierkegaard existenztheologisch bzw. schuldtheoretisch auszulegen.

Schliesslich erdrosselt der Therapeut seine Frau und verbrennt ihren Leichnam

in schauerlicher Aktualisierung mittelalterlicher Hexenverbrennungen, worüber

die Getötete vor dem Tod des gemeinsamen Sohnes gerade eine Abhandlung
verfasst hatte. Am Ende steigt der Mann auf einen hohen Berg, von dem aus er

hunderte von Frauen oder «Schwestern» vorbeiwandern sieht. Ein paradiesischer
Urzustand der Natur - sowohl der des Gartens als auch der des Menschen -
scheint wieder hergestellt.

3.2. Drei Filmsequenzen

3.2.1. Erste Filmsequenz: Der visualisierte Sündenfall (ab Minute 00:03:12)

Kierkegaard versteht die Entstehung von Schuld in einer längeren Beschreibung
der Konstituierung des menschlichen Selbstverhältnisses oder der «Synthesis
des Geistes», als den eigentlichen Inhalt des biblischen Sündenfallberichtes in



7° Anne Louise Nielsen

Genesis 3. Er deckt dieses komplexe existenzielle Verhältnis durch den

(psychologischen) Begriff «Angst» ab:

Angst kann man vergleichen mit Schwindel. Der, dessen Auge es widerfährt in eine

gähnende Tiefe niederzuschauen, er wird schwindlig. [...] Solchermassen ist die Angst
der Schwindel der Freiheit, der aufsteigt, wenn der Geist die Synthesis setzen will, und
die Freiheit nun niederschaut in ihre eigne Möglichkeit, und sodann die Endlichkeit

packt sich daran zu halten. [...] Den gleichen Augenblick ist alles verändert, und indem
die Freiheit sich wieder aufrichtet, sieht sie, dass sie schuldig ist.7

Der Prolog von Anti-Christ zeigt den Mann und die Frau in einen Liebesakt
versunken und zugleich im Nebenzimmer den Sturz ihres Kindes, das vom draussen

fallenden Schnee verzaubert mit einem Sprung aus dem Fenster ihm nachspringt.8

Dieser Sprung, der einen fatalen Ausgang hat, bekommt im Licht des Liebesaktes

und eines besonderen Fokus auf den Geschlechtsorganen, den Charakter eines

visualisierten Sündenfalls. Gemäss Kierkegaard erzeugt die Freiheit eine schwindelnde

Angst davor, sich selbst zu verlieren und projiziert auf diese Weise

bereits Schuld, obwohl sie noch gar nicht da ist. Im gleichen Moment, in dem die

Freiheit sich ihrer selbst bewusst wird, ist sie plötzlich verloren und die Schuld

entstanden. Schuld entsteht also sprunghaft, und das Individuum sieht sich selbst

zugleich als schuldig und nicht-schuldig, wie es die Frau im Film verkörpert. Mit
Schuld ist deshalb, Kierkegaard zufolge, sehr behutsam umzugehen. Es braucht

nicht nur die Reue, die ja nur über die Schuld trauert, sie aber nicht ordentlich
auslöschen kann, sondern es braucht darüber hinaus den Glauben. Das heisst die

Schuld (und tiefgreifender <die Sünde>, die eher in Nymphomaniac gestreift wird)
muss in Glauben angeeignet werden, um die Freiheit richtig zu konstituieren.

Doch in Anti-Christ gibt es keinen Glauben. Anstatt in Richtung der

Wahrheit zu gehen (mit Kierkegaard gesprochen), d.h. die Schuld in einer neuen

Orientierung nach aussen zu bearbeiten, versucht das Paar das Problem zunächst

innerhalb ihres Lebenskreises zu lösen: Der Therapeut behandelt seine eigene

Frau, und das Paar bleibt isoliert am quälenden Ort (das Gartenhaus Eden), wo
ihr Sohn ja seinen letzten Sommer verbracht hatte. Doch die Natur zeigt sich

nicht als ein für Menschen verfügbares <Resort>, sondern als eine Antagonistin,
die das Paar mitfallenden Bäumen oder Eicheln ständig an seine Schuld erinnert.

7 Kierkegaard 1965: 6of.
8 Nach Kierkegaard (1965: 68) hat ein Kind eine eigene Angst: «Eine Unwissenheit, die aber

zugleich eine Unwissenheit über das ist, was nicht ist, ist dem Kinde eigen.»



Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 71

Freud wird mehrmals ins Spiel gebracht (das erste Mal mit dem unheimlichen
Blick ihres Kindes während des Liebesakts der Eltern), obwohl er gemäss des

Mannes schon lange zugunsten der kognitiven Therapieform «gestorben» sei.9

Die Frau eignet sich - während ihr Mann mit der Wissenschaft voll beschäftigt
ist - im Medium Angst die Trauer immer potenzierter an, nämlich als «Schmerz»

(z. Kapitel) und schliesslich als «Verzweiflung» (3. Kapitel).10 Mit Kierkegaard

gesprochen wird die Reue «wahnsinnig», d.h. sie beginnt, die Konsequenz der

Sünde als Strafe oder Verdammnis zu verstehen." Das fällt in von Triers Film
auch mit einem sexuellen (Sado)Masochismus zusammen. Die gesetzte Schuld

wird nicht in Glauben aufgehoben, sondern langsam zu immer tieferer Unfreiheit
transformiert.

3.2.2. Zweite Filmsequenz: «Das Chaos herrscht» (ah Minute 00:37:30)

Unmittelbar vor dieser Filmsequenz scheinen die vielen therapeutischen

Übungen endlich erfolgreich zu sein; die Frau wacht eines Morgens <gesund> auf
und hält sich angstfrei wieder in der Natur auf. Der Mann zweifelt jedoch an

ihrer Heilung, was sich in wiederholten nächtlichen Albträumen bekundet (vgl.

Freud). Die Frau wirft ihm vor, sich nicht einfach über ihre Genesung freuen

zu können, und geht gekränkt von der <Bühne>, die in diesem Fall aus mannshohen

Farnblättern besteht. Etwas bewegt sich hinter einem Farnblatt, und

der Mann schaut nach. Ein rötliches Pelzbündel kommt zum Vorschein, das

sich als ein Fuchs aufrichtet, «das Chaos herrscht» verkündet, sich selbst einen

Fleischklumpen aus dem Körper reisst und auffrisst. Diese verstörende surreale

Szene verbildlicht, dass die Frau in der Tat nicht geheilt ist, vielmehr ist ihre

Angst grösser denn je. Kurz danach verschmelzen die bedrohliche äussere Natur
und die innere (Menschen-)Natur. Die Frau hat sich nämlich ihr wissenschaftliches

Abhandlungsmaterial über den Hexenverbrennungen «unwissenschaftlich»

angeeignet und deutet ihrem Mann an, dass Hexen bzw. die weibliche Natur
in der Tat böse seien und deshalb verbrannt wurden. Über diese Deutung
empört sich ihr Mann, was ihn jedoch wiederum nicht davon abhält, angeregt von

9 Vgl. Badley 2010: 144.
10 Vgl. Boggild 2018: 2of.

11 Hier könnte auf die Busspraxis des Mittelalters hingewiesen werden. Kierkegaard (1958: 258)

schreibt: «Sobald dagegen das Individuum sich mit der absoluten Forderung an sich selbst

wendet, werden auch Analogien zu der selbstgemachten Pönitenz auftreten [...].»



72- Anne Louise Nielsen

der Masturbation seiner Frau mit dieser auf den Wurzeln eines grossen Baumes

orgiastisch Sex zu haben. Während ihrer Kopulation verkörpern sich Tod und

Schuld materiell, da plötzlich Hände und halbe Körper zwischen den Wurzeln
des Baumes erscheinen.

Am nächsten Tag will der Mann die Frau endlich darüber belehren, dass

«Gutes und Böses nichts mit der Therapie zu tun haben», und dass «die Frauen

[im Mittelalter] Opfer eines Genozids wurden, nicht weil sie böse waren!» Seine

Frau hat offenbar einen Zwangsgedanken entwickelt, aber «solche materialisieren

sich nie, wie die Wissenschaft schon lange festgestellt hat». Im Lichte der

materialisierten Tatsachen, dass nach Aussage eines redenden Fuchses Chaos herrscht'1

und dass die Frau anscheinend bewusst die Füsse ihres kleinen Sohnes deformiert

hatte, wirkt die Aussage des Mannes vollkommen ironisch. Die Natur ist böse

und die abgründige Schuld wurde zugunsten des Absurden ausgesetzt. Die
ironisierende Darstellung der Behauptung des Mannes, dass Gut und Böse nichts

mit der Therapie zu tun hätten, dürfte von Triers Metakommentar zum öffentlichen

Therapie-Diskurs sein, der Fragen von Schuld und Ethik auszuklammern

tendiert. Das wird besonders deutlich mit Bezug auf die «Angst-Pyramide»,
die der Mann als ein Therapiewerkzeug benutzt, um die Angst seiner Frau zu

lokalisieren. Nach mehreren Versuchen schreibt der Mann endlich «mich»

zuoberst in der Pyramide was natürlich auf die selbst-diagnostizierte <böse> Natur
seiner Frau, aber zugleich ironisch auf ihn selbst verweist. Wer ist hier eigentlich

gut und wer ist böse? Die Pointe ist, dass beide Figuren doch stark von Fragen
nach Schuld und Ethik getroffen sind, aber der Mann die Problematik immer
noch mit kognitiver Therapie lösen will. Ein ausgeprägter Selbstfokus («mich»)

dürfte übrigens von Triers Metakommentar zu den wachsenden Angst- und

Schuldzuschreibungen, bzw. der Konkurrenz- und Leistungsskultur, besonders

unter jungen Menschen, sein. In diesem immanenten Weltverständnis gibt es,

mit Kierkegaard, keinen archimedischen Punkt um das Selbst und die Welt zu

bewegen und somit keine eigentliche Freiheit.

Ii Vgl. Badley 1010:140.



Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 73

3.2.3. Dritte Filmsequenz: «Sie machten sich Schurze»

oder «das Dämonische» (ah Minute 01:27:48)

Auch die dritte Filmsequenz arbeitet mit surrealen und stark symbolischen
Bildern. Darin bugsiert die Frau ihren <gekreuzigten> Mann, dem sie kurz zuvor
wie einem leidenden Christus einen Schleifstein durchs linke Bein gebohrt hatte,

zunächst wieder ins Haus, nachdem er sich in einer Höhle mit einem Stein vor
dem Eingang versteckte Im Unterschied zu Christus ist dieser Mann jedoch
nicht ganz unschuldig, will dies aber nicht einsehen. Seine Frau wartet «die drei

Bettler» ab: Im Verlauf des Filmes treten immer wieder drei Tiere auf, nämlich

ein Hirsch, ein Fuchs und eine Krähe; zusammen bilden sie eine Art Totemtiere.1'

Die Frau weiss durch ihr Studium von Hexenritualen, dass eine grosse Strafe folgt,

wenn die Tiere zu dritt erscheinen; dann muss jemand sterben! In Kierkegaards
Worten braucht die Angst (vor der Schuld) ein Opfer.'4 Die Frau legt sich auf
dem Boden neben ihren Mann; dann folgt eine Art pervertierte Umkehrung der

biblischen Szene, in der Adam und Eva ihre Schuld mit Feigenblättern verstecken

wollten: Die Frau hält die Hand ihres Mannes auf ihrem Geschlecht, weint und
hat einen Flashback des Liebesakts, während dessen ihr Sohn starb. Aber jetzt
hat sie (die Frau) plötzlich offene Augen, sieht also die Untat und macht sich

somit durch und durch schuldig. Daraufhin versucht sie sich mit einer Schere selbst

zu kastrieren.

Nach Kierkegaard wird der Mensch gleichzeitig «Geist und Tier», d.h. im
Sündenfall erwacht seine sexuelle Begierde.'5 In der Kulturgeschichte kam es

schnell zur Abwertung der Sinnlichkeit; man nahm an, dass Sinnlichkeit an

sich sündig sei und dass diese als «Erbsünde» sexuell vererbt würde. Kierkegaard

korrigiert: «Im Quantitieren'6 des Geschlechts (mithin unwesentlich) ist die

13 Vgl. Thomsen 1018:2.43k

14 Kierkegaard ordnet besonders die Angst vor der Schuld dem Judentum zu (vgl. Kierkegaard
1965:105k) Ausserdem redet er von einem sogenannten religiösen Genie, die sich nach innen
kehrt und damit die Freiheit bzw. die Schuld entdeckt (vgl. Kierkegaard 1965: nok). In beiden
Fällen wird der potenziell Schuldige von «dem Schicksal» eingefangen.

15 Kierkegaard (1965: 47) schreibt: «In dem Augenblick, da der Geist sich selbst setzt, setzt er die

Synthesis, um aber die Synthesis zu setzen, muss er sie zuerst unterscheidend durchdringend,
und das Äusserste am Sinnlichen ist eben das Geschlechtliche.». D.h. Adam und Eva waren

vor dem Sprung/Fall in einem «Unschuldszustand» von Ruhe und Frieden, aber wenn der

Geist sich setzt, wird die Synthese (im Sexuellen) in einen «Widerspruch» gesetzt und damit
als eine «Aufgabe», die jeder Mensch als «seine Geschichte» vollziehen sollte.

16 Etwas nach seiner Quantität/Menge und nicht nach seiner ihre Qualität messen.



74 Anne Louise Nielsen

Sinnlichkeit Sündigkeit; in Beziehung auf das Individuum ist sie es nicht,
bevor es selbst, indem es die Sünde setzt, abermals Sinnlichkeit zu Sündigkeit
macht.»'7 Nach Kierkegaard ermöglicht also Geschlechtlichkeit (positiv) eine

Geschichte des Menschen, womit aber zugleich, auf ganz natürliche Weise,

Sinnlichkeit zu Sündigkeit wird, oder eben eine «Erbsünde» in der Geschichte

quantitativ zunimmt.'8 Nur darf man die Freiheit bzw. den qualitativen Sprung
als Voraussetzung dieser Erbsünde nicht in Abrede stellen. Doch genau das

passiert bei der Frau in Anti-Christ am Ende des Filmes. Sie ist in der Angst des

Geschlechts gefangen, ihre Sinnlichkeit ist zu Sündigkeit geworden, und sie

versucht aufprimitivste Weise ihre Erbsünde loszuwerden.

Mit Kierkegaard könnte man auch sagen, dass es am Ende des Filmes keine

Angst vor Strafe oder Verdammnis mehr gibt, sondern das Paar hat eine <dämo-

nische> Angst vor jedem guten Wort, das zur Freiheit verhelfen will, weil diese

Art Angst ihre eigene Unfreiheit eben nicht beenden kann und will. Die Freiheit

ist hier <geistlich> verloren, weil die Wahrheit der eigentliche Inhalt der Freiheit

ist. Kurz bevor der Mann seine Frau erdrosselt, blendet er aufdämonischer Weise

ihren plötzlich versöhnenden Blick aus. Danach sammeln sich die drei Bettler

und bestätigen zusammen mit dem tötenden Mann auf tragisch-komische Weise

die Realität des Bösen. Die Erdrosselung - das (fehlende) Atmen (griechisch
<Pneuma>) - verweist nicht zuletzt aufein falsch konstituiertes Geistesverhältnis.

Die Ästhetik

Von Trier untermalt den in digital modulierten schwarz-weissen Prachtbildern

und Slow-Motion gedrehten Pro- und Epilog des Filmes mit klassischer Musik,
nämlich mit der Ouvertüre Lascia ch'iopianga (Lass mich weinen) aus Händeis

Rinaldo (1711). Die übrigen Töne des Filmes sind mit Ausnahme der Dialoge
natürlich erzeugte Klänge wie raschelnde Blätter, knackende Baumstämme,

Herzschlag und gequälte Schreie, die zusammen mit fallenden Naturobjekten
die vier Kapitel «Trauer», «Schmerz», «Verzweiflung» und «die drei Bettler» akustisch

illustrieren. Das Genre umfasst das tiefenpsychologische Drama, Horror/
Theater des Bösen und Pornographie." In mehreren Filmsequenzen (z.B. ab

Minute 00:58:13), wird die Zuschauenin als Zeugin der Ungeheuerlichkeiten

17 Vgl. Kierkegaard 1965: 58.

18 Vgl. Kierkegaard 1965: 47.

19 Der Film wurde in etlichen Ländern zensiert, vgl. Badley 2010: i4of.



Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 75

miteinbezogen, da der Mann zum haptischen Real-Time-Effekt beiträgt, in dem

er direkt in die Kamera schaut.

4. Melancholia (2011)

Der Weltuntergang und die implizite Frage der Schuld

4.1. Die Handlung

Der Film beginnt mit der luxuriösen Hochzeit von Justine (Kirsten Dunst),

arrangiert von ihrer Schwester Ciaire (Charlotte Gainsbourg) und deren

reichem Mann John in deren Haus (einem Herrensitz). Doch ein roter Stern am

Himmel ist Vorzeichen der kommenden Katastrophe. Innerhalb weniger Tage

wird nämlich der Planet «Melancholia» an der Erde vorbeiziehen. An der Party
bricht die schöne Fassade zusammen, da die Mutter den beiden Schwestern an

der Hochzeitstafel ihren - durch das Scheitern ihrer eigenen Ehe genährten -
grundsätzlichen Argwohn gegenüber der Ehe verkündet. Im Laufe des Abends

wird ausserdem klar, dass die Braut unter einer Art Melancholie, Depression
oder Angst leidet und das Ganze eigentlich nicht will. In den Tagen nach ihrer
Hochzeit versucht sie sich bei Claire, John und deren jungem Sohn Leo zu
erholen. Justine weiss schon, dass das Leben auf der Erde durch die bevorstehende

Kollision mit dem Planeten bald aufhören wird. Als Melancholikerin mit
extraordinären Kräften «ruft» Justine dieses Ereignis sogar herbei, wie mehrmals im Film

angedeutet wird.10 Der Astrologe John versucht seiner Frau Ciaire zu versichern,

dass alles gut ausgehen werde, verliert aber schliesslich selbst den Glauben daran

und nimmt sich das Leben. Damit überlässt er es den drei Familienmitgliedern
Ciaire, Justine und Leo, den Weltuntergang zu bezeugen.

4.2. Drei Filmsequenzen

4.2.1. Erste Filmsequenz: «In den Sielen gefangen» (ah Minute 0:42:42)

Bei der Hochzeitsparty fragt Ciaire Justine in der Bibliothek, warum sie eigentlich

überhaupt eine Hochzeit wolle, wenn sie doch nicht heiraten wolle und sich

somit als Lügnerin verhalte. Danach sitzt die zerbrechliche Justine zwischen den

Bücherregalen eine Weile alleine. Dann hat sie plötzlich einen Impuls. Rasch

vertauscht sie die in den Ausstellungsfenstern der Regale präsentierten Bücher mit
(merkwürdig neutralen) modernistischen Bildern und geometrischen Figuren

10 Vgl. Boggild 1018: 61.



Anne Louise Nielsen

durch (naturalistische) Bilder von rauen Winterlandschaften, Jägerkulturen,
Schlachtfeldern und dem abgeschnittenem KopfJohannes, des Täufers. Justines

Geist ist deutlich verdunkelt. Sie sucht ihre Mutter, erklärt, dass sie Angst hat,

und dass sie Schwierigkeiten habe zu gehen. Ein Flashback zum Prolog zeigt sie

in einer Art Traumbild als Braut, die zu gehen versucht - ihre Füsse in graues

Wollgarn gefesselt, das in das Wurzelwerk der umstehenden Bäume verflochten

ist. Die Mutter quittiert zynisch, dass die Tochter, die immerhin noch trippeln
könne, zu träumen aufhören und verstehen solle, dass alle Menschen Angst
haben. Justines Beschreibung hat einen sehr interessanten Bezug zu Kierkegaards
Bild in Abschliessende Unwissenschaftliche Nachschrift (1846) vom Schuldigen als

einem in einer Siele11 Gefangenen:

Bloss eine Schuld, wie gesagt, und der Existierende, der sich mit ihr zu einer ewigen

Seligkeit verhält, ist für ewig gefangen [...] Nenne dieses Erinnern an die Schuld eine

Kette und sage, dass sie dem Gefangenen nie abgenommen wird, und du bezeichnest

doch nur die eine Seite der Sache; denn an die Kette knüpft sich engstens nur die

Vorstellung von der Beraubung der Freiheit, das ewige Erinnern der Schuld aber ist

zugleich eine Bürde, die in der Zeit mit fortgeschleppt werden soll von Ort zu Ort,
und daher nenne lieber das ewige Erinnern dieser Schuld eine Siele, und sage von dem

Gefangenen: er kommt niemals aus den Sielen.11

Mit anderen Worten: Justine ist in der Schuld gefangen. Sie wollte zwar die

Hochzeit und ihren Ehemann, kriegt es aber wegen ihrer Melancholie nicht
hin. Sie hat sogar während ihrer Hochzeitsparty spontan Sex mit einem anderen

Mann. Aber Anzahl und Grad ihrer schuldhaften Vergehen spielen eigentlich

keine Rolle, da nach Kierkegaard bereits eine kleine Schuld auf die umfassende

Schuld als Grundbedingung menschlichen Lebensbedingung verweist.

Justine kommt nicht mehr aus den Sielen, wird die Bürde nicht los, sieht auch

die Belastetheit ihrer Familie und Freunde ganz deutlich. Die Mutter stimmt der

totalen Schuld zu: «Vergiss es nur, Schatz», als wollte sie «dem ewigen Erinnern»

Vergessenheit vorschieben, damit es erträglich wird.
Nach Kierkegaard bringt die Schuldvorstellung das existenzielle Pathos in

einem Menschen zum Ausdruck, wie hier Justine gegenüber ihrer Mutter.
Das Schuld-Bewusstsein ist eine (negative) Freiheitsvorstellung, die durch die

Vorstellung einer einzigen Schuld gegenüber der Vorstellung der ewigen Seligkeit

11 Siele: Teile des Geschirrs von Zugtieren; vgl. die Redewendung «in den Sielen sterben».

11 Kierkegaard 1958: 143F.



Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 77

(als das absolut Gute verstanden) hervorgerufen werden kann.13 Kierkegaard

nennt es ein (existenzielles) «Zusammensetzen». In Melancholia braucht es aber

bald kein eigenes zusammensetzen, da eine kommende grosse Katastrophe (die

Planetenkollision) nach Kierkegaard das Schuld-Bewusstsein entwickelt:

Wenn die Erde bebt beim Ausbruch des Vulkans, oder wenn die Pest über das Land
dahinfährt: wie schnell und wie gründlich versteht da nicht selbst der Ungelehrigste,
selbst der Dösigste die Ungewissheit von all und jedem! Aber wenn es dann überstanden

ist, ja dann vermag er nicht zusammenzusetzen, und doch war es ja gerade da, dass

er sich selbst dazu gebrauchen sollte [...].14

In Melancholia bietet die bevorstehende Katastrophe zunächst die Verzweiflung,
besonders bei Ciaire und dann abgründig bei John. Wie in Anti-Christ ist
wiederum der Mann (hier John) der desillusionierte Wissenschaftler, während die

Frauen, besonders Justine, eine nahe Verbindung zu den «unsichtbaren» Dingen
und Sachen wie auch zu Tieren und der Natur haben. Das zeigt sich auch als

Justine eines Nachts kult-artig und nackt im Licht Melancholias «sonnenbadet»,

sich damit dem Planeten gleichsam als Braut anbietet.

4.2.2. Zweite Filmsequenz: «Die Erde ist böse» (ab Minute 01:30:53)

Die Rolle der Natur ist in allen drei Filmen interessant. Dabei ist von Anti-Christ
bis Melancholia eine antagonistische Steigerung sowohl der Qualität der äusseren

Natur als auch derjenigen der inneren Menschennatur zu beobachten. In Anti-
Christ erklärt der Fuchs das herrschende Chaos, während in dieser Szene aus

Melancholia die Erde von Justine als «böse» beschrieben wird. Niemand wird die

Erde, den nach unserer Kenntnis einzigen bewohnten Planeten, vermissen,
verkündet sie Ciaire (die sich sofort um das Leben ihres jungen Sohn sorgt). Sie

legitimiert ihr besonderes Wissen durch eine seherische Gabe, indem sie korrekt die

Anzahl der 678 Bohnen in einem Glas angibt, das als Lotterie zu ihrer Hochzeit

aufgestellt wurde.

Während sich in Anti-Christ die Zuschreibung der Schuld langsam von nur
angedeuteten gesellschaftlichen und psychologischen Normen zu einer wirklichen

bösen Materialität (die Hexennatur der Frau) entwickelt, ist demnach in
Melancholia die Schuld sofort zur blossen Materialität (die böse Erde) gesteigert.

2.3 Vgl. Kierkegaard 1958: 2.41IT.

14 Kierkegaard 1958:145.



7» Anne Louise Nielsen

Oder wenigstens erscheint dies einer Melancholikerin so, die ihre Schuld mit etwas

Externem identifiziert, womit die Schuld als Problem eher in den Hintergrund
tritt. Es Hessen sich etliche Laster der Menschen im Film aufzählen, z.B. die

hasserfüllte Ehe der Eltern der Schwestern, Justines arroganter und geldgieriger
Chef oder Claires und Johns kleinbürgerliche Forderung aufJustines Glück als

<Lohn> für die sehr teure Hochzeitsparty. Nicht zuletzt liegt auf den Menschen

die grosse <Klimaschuld> - was den Film heute noch aktueller macht als bei

seiner Veröffentlichung im Jahr 2011. Zusammen erleben die Schwestern mehrmals

wechselndes <Extremwetter>, z.B. Schnee beim sommerlichen Beerenpflücken,

was beide mit einem leisen Lachen quittieren. Doch die Melancholie braucht

keine Aufzählung bzw. Veranschaulichung menschlicher Laster oder moralische

Zuschreibung der (Klima)Schuld, da das narrative Begehren nach dem Plot im
Film davon von Anfang an befreit ist: die Zuschauerin weiss schon, dass das

Ende der ultimative Untergang sein wird.15

4.2.3. Dritte Filmsequenz: Der kosmische Weltuntergang (ab Minute 2:01:25)

Während bei Ausbruch der Katastrophe die Melancholikerin eher stoisch

reagiert, haben im Unterschied dazu ihre Schwester und ihr Schwager für diesen

Moment ein Pillenglas in ihrem grossen Haus versteckt (was zunächst wie
eine Anspielung an Hitlers <Führerbunker> wirkt). Verzweifelt fordert Ciaire

John das persönliche Versprechen ab, dass seine wissenschaftlichen Expertisen
keine Kollision prognostizieren, während sie gleichzeitig zu einer Art religiösen

Beschwörung zurückkehrt, wenn sie etwa Melancholia als <freundlich>

bezeichnet. Von Trier deutet somit an, dass in Bezug auf die Schuldanalyse weder

Wissenschaft noch Religion tief genug greifen, oder dass alle höheren Mächte

und Normen gescheitert seien. Nach Johns Tod ist der kleine Leo mit seiner

immer verzweifelteren Mutter und seiner «Tante Baumstark», die ja jetzt durch

etwas Externes von der Schuld befreit ist (doch leider nicht zur Freiheit sondern

zum Weltuntergang!) und endlich ihrem Übernamen «Baumstark» völlig
entspricht. Der Vater hatte Leo gesagt, dass es kein Versteck gäbe, falls die beiden

Planeten kollidieren. Doch hat er gemäss Tante Baumstark die «magische

Höhle» vergessen, womit sie dem Kind Hoffnung und Möglichkeiten gibt. Die
ironische Referenz zu Anti-Christ und den heilenden Totemtieren zeigt sich

25 Vgl. Boggild 2018: 47.



Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 79

deutlich. Leo schnitzt mit Hilfe von Justine lange Baumstäbe; am Ende steht

eine primitive, wigwamartige «Höhle» mit Platz für drei Personen, die
händehaltend den Weltuntergang erleben. Die Frage der Schuld materialisiert sich in
der Planetenkollision, und die Zuschauerün, die ja nicht untergeht, wird vor die

existenzielle Wahl gestellt, ob sie den Film einfach als ein (weiteres) Prachtbild

im Aufstellungsfenster belassen, oder ob sie selbst mit einem «Zusammensetzen»

(von der Vorstellung einer Schuld und der Vorstellung der ewigen Seligkeit
gemäss Kierkegaard) anfangen will.

4.3. Die Ästhetik

Die kosmischen Landschaften in Melancholia bieten eine ästhetisch noch

dankbarere Kulisse als die Waldszenen in Anti-Christ. Wagners Oper Tristan

und Isolde (1859) begleitet den ungewöhnlich über-ästhetisierten Film. Der

Prolog des Filmes - und natürlich gibt es aufgrund des Weltuntergangs keinen

Epilog - ist mit etwa 15 prachtvollen Bildern übersättigt, die den kommenden

Handlungsgang verraten. Zunächst ist da das Bild vom Zusammenstoss
zwischen dem eisblauen, unwirklich hübschen Planeten Melancholia, und dem kleinen

grün-blauen Erdball. Dann gibt es etliche romantisch-mythologische Motive
wie den Herrensitz, das Turmzimmer, das Reitpferd oder den Sternenhimmel

in mehreren Varianten (vgl. ab Minute 0:49:10). Die Bilder wirken wie Film-

Standbilder, zeigen sich aber bald als in Slowmotion gedreht, oft mit Objekten
wie Vögeln, Blättern oder Schmetterlingen, die dieselbe fallende Bewegung wie

in Anti-Christ illustrieren. Der Film bedient sich nicht nur aus dem Arsenal
des Katastrophen- und Science Fiction-Genres,16 sondern bildet eine Art
apokalyptische Oper>,17 in welcher der Tristan-Akkord/das Tritonus-Intervall, der

in der Wagner-Romantik ein formbildendes und tonangebendes Prinzip ist, die

Melancholie signalisiert. Die fehlende Spannungskurve ist für einen klassischen

Katastrophenfilm höchst ungewöhnlich.18

26 «Disaster» heisst auf Englisch ein böser Stern, der eine Katastrophe verursacht.

17 Jon Pähl (1013: 219) nennt den Film eine «tragic sacrificial apocalypse», wo die einzige <Ka-

tharsis> die Erfahrung der Schönheit, des Lichts und des Augenblicks des Untergangs ist.

28 Vgl. Boggilds (2018: 45) Hinweise auf den metafiktiven Aspekt des Filmes in Relation zu sei¬

ner beachtlichen Abwesenheit von eigentlicher Handlung und Plot.



8o Anne Louise Nielsen

3. Nymphomaniac (2013)

Persönliche Schuld und Sündenbeuiusstsein

3.1. Die Handlung

Eine Frau mittleren Alters, Joe (Charlotte Gainsbourg), die sich selbst als eine

Nymphomanin diagnostiziert hat - ein fast ironisches Gegenbild zur sich selbst

kastrierenden Frau inAnti-Christ-, wird an einem kalten Winterabend von einem

Passanten namens Seligman (Stellan Skarsgârd), einem älteren Junggesellen mit
jüdischen Wurzeln, in einer Gasse gefunden. Kurz zuvor ist sie nach einem miss-

lungenen Attentat auf ihrem Ex-Mann von ihm verprügelt geworden, während

seine neue Liebhaberin sie angepinkelt hat. Seligman nimmt sie auf, pflegt sie in
seinem Haus, und sie erzählt ihm ihre Lebensgeschichte als Nymphomanin. Der
Film ist so aufgebaut, dassJoe Seligman ständig neue Kapitel ihres Lebens(buches)

eröffnet, deren Titel von Gegenständen in Seligmans spartanischer Wohnung
oder aus zahlreichen intellektuellen und künstlerischen Hinweisen, die er

ihren Beschreibungen zufügt, beeinflusst sind. Wie Joe hat Seligman eine Passion,

nämlich Bücher, die er so intensiv wie Joe ihre Nymphomanie kultiviert, wobei

er im grossen Gegensatz zu ihr noch sexuell unerfahren ist.

3.2. Drei Filmsequenzen

3.2.1. Erste Filmsequenz: «Sünder» (DVD I, ab Minute 0:11:30)

Obwohl sie nicht religiös ist, nenntJoe sich selbst «Sünder» - für Seligman ein sehr

unsympathischer Begriff der nicht zu einem modernen, säkularen Leben passt.
Nach Kierkegaard ist das Sündenbewusstsein eine «paradoxe» Verwandlung der

Existenz.29 Sünde als neues «Existenzmedium», weil <existieren> nicht nur werden,

sondern ein Sünder werden, heisst:

In der Totalität der Schuldbewusstseins macht sich die Existenz so stark geltend wie

möglich innerhalb der Immanenz, aber das Sündenbewusstsein ist der Bruch; dadurch
dass es wird, wird das Individuum ein Anderes [...] das Schuldbewusstsein ist eine

Veränderung des Subjekts selber; das Sündenbewusstsein dagegen ist die Veränderung
des Subjekts selber, was zeigt, dass die Macht ausserhalb des Individuums sein muss, die

es darüber aufklärt [...]'°

19 Vgl. Kierkegaard 1958:

30 Vgl. Kierkegaard 1958:197.



Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 81

Mit anderen Worten ist das Schuldbewusstsein wenig radikaler als das

Sündenbewusstsein. Im Gegensatz zum eigenen «Zusammensetzen» (von

der Vorstellung einer Schuld und der Vorstellung der ewigen Seligkeit gemäss

Kierkegaard) ist das Sündenbewusstsein nämlich ein transzendenter Bruch in
der Identität des sündenbewussten Individuums, womit es zu «einem Anderen»

transformiert wird. Joe steht eben in diesem Bruch, als sie ihre Lebenserzählung
für Seligman einleitet; sie versucht ihr, obwohl das fast unmöglich ist, eine

chronologische Form zu geben. Sie warnt Seligman, dass ihre Geschichte «lang und

moralisch» sei und betrachtet sich selbst durch die Augen der Schuld zuschreibenden

Gesellschaft. In der Gesellschaft ist ja Sinnlichkeit - nach Auffassung
des Films - als solche Sünde (vgl. die dritte Filmsequenz in der Analyse von. Anti-
Christ). Joe wiederholt im Medium Schuld diese gesellschaftlichen Normen:
sie hat, um ihr eigenes Begehren zu befriedigen, andere Menschen ausgenützt
ohne die mindeste Rücksichtnahme darauf, ob ihre Sexpartner etwa verheiratete

Väter, jung oder alt waren. Seligman, sich als vorurteilsfreier Zuhörer und Freund

gebend, versucht Joes harter Selbstverurteilung zu widersprechen: «Es sind doch

alles nur fröhliche Geschichten und jugendliche Hybris.» Joe erwidert, dass er die

Sache mit der Sünde einfach nicht verstehe.

5.2.2. Zweite Filmsequenz: Der Seelenbaum (DVD II, ab Minute 01:38:20)

Als Joe ein Kind war, hatte sie der von ihr sehr geliebte Vater häufig in den Wald

mitgenommen, um ihr interessante Bäume zu zeigen, an die er pädagogische

Gespräche anknüpfte. So äusserte er etwa die Idee, dass jeder Mensch einen

eigenen «Seelen-Baum» habe, der die Seele dieses Menschen widerspiegele; einige
seien gerade, andere krumm oder gebeugt, noch andere geteilt. Joe sucht jahrelang

erfolglos nach ihrem Baum. Ihr Leben als Nymphomanin bietet nicht nur
tragisch-gewaltsame Szenen, z.B. wenn sie ihren Mann und Kind verlässt, um
ihrer Lust in einer S/M-Klinik zu frönen (mit einer Referenz zur Anti-Christ),
sondern auch komische Szenen. Beispielsweise wird sie von ihrer Chefin in eine

Therapie gezwungen (weil sie die Männer ihrer Kolleginnen nicht in Ruhe lassen

kann), wo sie in der Therapiegruppe sagen soll: «Liebe alle, glauben Sie nicht, dass

es leicht war, aber ich weiss jetzt, dass wir alle gleich sind». Sie wechselt aber spontan

zum eigenen <Nymphomanin-Bekenntnis>: «Liebe alle, glauben Sie nicht,
dass es leicht war, aber ich weiss jetzt, dass wir nicht gleich sind und es nie sein

werden». Das dürfte nochmals von Triers Metakommentar sein zu Therapie und

Ausgleichung, bzw. die Verdrängung von Schuld/Sünde und Angst und worauf



8z Anne Louise Nielsen

sie eigentlich hindeuten, nämlich auf ein individuelles Selbst in Freiheit. In
einem anderen komischen Beispiel baut Joe langsam Aggression gegen die grosse

Schuldzuschreibung der Gesellschaft auf, und beginnt tatsächlich kriminell zu

handeln, indem sie unter anderem Autos anzündet. Nur die Natur, besonders

die Bäume, bringt Joe zeitweise Erholung und Frieden - ein starker Gegensatz

zu den zwei anderen Filmen, wo die Natur dem Menschen immer feindlicher

gegenübertritt. Im Kontrast zur Frau in Anti-Christ steigert sich Joes Angst nicht

vor ihrer eigenen inneren Natur, sondern sucht umgekehrt, sie möglichst zu

akzeptieren.

In dieser Filmsequenz, die mit Joes Entdeckung beginnt, dass ihre neue

Liebhaberin wie auch «Schülerin», nämlich das unattraktive Mädchen P,

weggelaufen ist, um mit Joes Ex-Mann Jerôme zusammen zu sein, will Joe deswegen

aus der Stadt abreisen; doch etwas ruft sie den Berg am Rande der Stadt hinauf.

Oben findetJoe endlich ihren Seelenbaum; ein (seltsam) aus der Art geschlagener

Baum, ein Gegensatz zur schönen Eiche ihres Vaters. Doch steht dieser Baum

frei und alleine da und ist somit frei von der Verurteilung der anderen schönen

Bäume im Wald (vgl. die anthropomorphen Geschichten von Joes Vater), und

er bezaubert sie. Sie erblickt an diesem Baum wie in einem Spiegel ihre ganze
fehl gelaufene Entwicklung, ihre Biographie als <Sünderin>, ob nun «schuldig
oder nicht-schuldig», ob von der (eigenen) Natur oder eher von den Normen der

Gesellschaft beurteilt. Sie bekennt, in Worten Kierkegaards, in der «Unwahrheit»

sich selbst zu haben, was als doppelter Widerstand des Selbstbewusstseins gegen
die eigene Selbsterkenntnis bzw. gegen die Wahrheit zu verstehen ist.51 Anders als

andere Süchtige ist sie nicht aus irgendeiner Not Nymphomanin, sondern rein

aus eigenem Begehren, und sie scheut jede Sentimentalität und Klischees. Das

heisst, sie steht für sich selbst ein. Zugleich liegt in Joes Identifikation mit
diesem geschlagenen oder <schiefen> Baum - was als Sündenbewusstsein oder

erweitertes Selbstbewusstsein ausgelegt werden kann - die Möglichkeit, ein neues

Leben zu beginnen. Hier wird ein (göttliches) Verzeihen angedeutet, aber nicht

ihrer Schuld als Nymphomanin, sondern (auf universalere Weise) ihrer Sünde

als einem Menschen! Mit Kierkegaard gesagt hat eine transzendente Macht,
die ausserhalb ihr selbst ist, symbolisiert durch den Baum, zu einer (echten)

Veränderung ihres Subjekts geführt. Das steht wiederum in starkem Kontrast zu

den zwei vorhergehenden Filmen, wo die Protagonisten in einem immanenten

31 Gran (1997: 331) nennt diesen doppelten Widerstand «die anthropologische Grundthese».



Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 83

<Garten> gefangen sind, ihr Pathos bzw. ihre Verzweiflung so stark wie möglich
innerhalb der Immanenz ausdrücken, sich aber eben nicht zur Unwahrheit
bekennen und somit nicht zu einer echten Transformation in Freiheit gelangen.

5.2.3. Dritte Filmsequenz: Seligman wird schuldig (Epilog)

(DVD II, ab Minute 01:52:34)

Gleich vor der letzten Filmsequenz fügt Seligman Joes Bekenntnis mit grossem
Verständnis an, dass, wenn sie ein Mann wäre, ihr Begehren fast banal und ihre

spätere Aggression gegen das (männliche) Geschlecht absolut verständlich wäre.

Als starke Frau sei sie jedoch gezwungen, ihr Begehren mit Selbstbezichtigungen
als Sünderin zu unterdrücken - gleich wie tausende anderer Frauen (mit einer
Referenz zum Genozid-Thema in Anti-Christ). Die gewissensgequälte Joe

antwortet, dass Seligmans Rede wie «die Klischees unserer Zeit klingen», und dass

sie ja doch einen anderen Menschen (ihrem MannJerôme) umzubringen versucht

hatte. Diese Aussage könnte als von Triers ironischen Metakommentar zum

neuen Feminismus gesehen werden, nämlich dass keine <Identitätskategorie» die

persönliche Schuld wegnimmt. Endlich erklärt Joe dankbar Seligman, der sich

als ihr erster, wahrer Freund zu erweisen scheint, und ihre Erzählung ohne sie zu
verurteilen aufgenommen hat, dass sie zu der schweren Entscheidung gekommen

ist, jetzt ein neues Leben ohne Nymphomanie anzufangen - fest wie der geschlagene

Baum auf dem Berg. Danach lässt Seligman sie schlafen.

In der Filmsequenz hat Joe endlich Ruhe gefunden, als die Tür plötzlich wieder

aufgeht. Selbstverständlich kann die schöne neue Freundschaft bei von Trier
keinen Bestand haben. «AberJoe, du hast doch tausende von Männern gefickt!?»

sagt Seligman, als Joe sich im Bett wehrt und ihn schliesslich mit ihrer Pistole

erschiesst. Er hat die nicht zu überschreitende Grenze zwischen Nymphomanin
undjungfrau, zwischen Schuldigen und Unschuldigen, zwischen Schweigen und

Reden, zwischen schmerzhafter individueller Existenz und der Neugierde sowie

Kühle des Wissenschaftlers tödlich überschritten. Oder mit anderen Worten:
obwohl Seligman sich als ein «Unschuldiger» selbst zu Joes bestem Zuhörer

ernannte, zeigt seine letzte Handlung doch, dass er Joe härter als alle anderen

Menschen verurteilt, da seine rationale Analyse ihr zwar Verständnis und
Toleranz entgegenbringt, nicht aber Verzeihung. Joe muss existenzielle Freiheit

über rechtliche Freiheit stellen, um ihrem neuen Selbst treu zu bleiben.

Umgekehrt hat die Zuschauer:in Seligman doch für ein übermenschliches

Wesen gehalten, wenn sie ihm, trotz seiner Offenheit oder Toleranz, kein eigenes



S4 Anne Louise Nielsen

Begehren, bzw. keine Schuld und Sünde zuschreibt! Von Triers spitzfindige
Ironie führt einmal mehr in höchste Komik und zugleich völlige Verzweiflung,
und die Zuschauerin ist in die sentimentale Falle gegangen. Damit sollte aber

auch Joes Rolle ambivalenter betrachtet werden. Ihre Lebensgeschichte macht sie

zu einer Art Märtyrerin des Begehrens: «Fülle alle meine Löcher», sagt sie immer
wieder zu ihren Liebhabern. Sie versteht nicht, warum ihre frivolen Geschichten

Seligman nicht zu erregen scheinen, und wer weiss, ob sie diese Geschichten auf
dem Krankenbett nicht absichtlich noch schlüpfriger ausgestaltet und ihr als

Erzählerin also gar nicht zu glauben wäre. Anders gesagt versucht sie Seligman

eine Beurteilung zu entlocken, so wie von Trier das (unbewusste) Urteil der

Zuschauer:in - in kierkegaardianischer Selbstwirksamkeit - zu entlocken und

umkehren sucht. Er stellt in Nymphomaniac den eher ungezähmten und machtvollen

Sexualtrieb dar, der von der Gesellschaft einerseits auf die Monogamie
beschränkt, andererseits als rein Natürliches behauptet wird. Er experimentiert

mit den Grenzen zwischen Mann und Frau, zwischen Rationalität und

Emotionalität, zwischen Religion und Naturwissenschaft etc., um die automatischen

Zuschreibungen von Normen und Heuchelei auszuklammern.Joe ist somit
weder Madonna noch Hure, aber sie ist sowohl verzweifelt als auch freigesetzt,
zwischen Pflicht und Lust gefangen, und kämpft dafür, nur durch ihre Sexualität

(aber nicht als eine Not!) definiert zu sein. Von Triers Film will weder belehren,

noch beurteilen oder moralisieren, beschreibt eher in einer philosophisch-künstlerischen

Weise. Wie Kierkegaard weiss von Trier, dass es Wahrheiten über das

Leben der Menschen gibt, die nicht dargestellt werden können.

5.3. Die Ästhetik

Im Gegensatz zu den klassischen Ouvertüren in den beiden anderen Filmen
untermalt in Nymphomaniac die deutsche Metalband Rammstein mit Führe mich

(2009) den Prolog. Seine dunkle Kulisse ist ein erbärmlicher brauner Hinterhof
sowie natürlich erzeugte Laute von Regentropfen auf Mülleimern und unter

Dachüberhängen. Der Film, von von Trier als ein Drama eingestuft, wurde
jedoch als ein Pornofilm wahrgenommen und entsprechend zensiert. Er ist als

ein Bildungsroman in acht Kapiteln aufgebaut. Der Epilog (oben als dritte

Filmsequenz beschrieben) endet mit einem total schwarzen Bild zur Musik von

Jimi Hendrix' HeyJoe (1967), hier von Charlotte Gainsbourg gesungen. Der Film

nutzt vor allem eine metonymische Technik von Bruchstücken, Digressionen und



Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 85

Assoziationen,'1 wenn Joes Erzählung von irgend etwas in Seligmans Wohnung
in Gang gesetzt wird. Mit solchen <Leerstellen> in der Filmkomposition fordert

von Trier die Selbstwirksamkeit seiner Zuschauenin heraus. Seligman folgt (und

vermittelt) Joes Erzählung mit sogenannten wissenschaftlichen (Diagrammen*,"
die auf ihre eigene Weise die Handlung des Filmes invadieren, unterbrechen und

die Rolle der Mythologie in den beiden anderen Filmen übernehmen. So gibt z.B.

Seligman eine ausführliche mathematische Darstellung des Tritonus-Intervalls

(vgl. ab Minute 00:41:11), das - mit Referenz zu Melancholia - die <dämonische>

Natur der Nymphomanin in Joes Erzählung andeutet. Generell ist es fast

unmöglich, die Menge von Symbolen und Referenzen, nicht zuletzt zwischen den

drei Filmen, aufzuzählen.

6. Fazit und Schlussgedanken

Die starken visuellen Narrative in von Triers Opus Magnum, der

Depressionstrilogie, durchleuchten die moralische Schuldzuschreibung wie

sie im sonst «freien» Westen in aktuellen Debatten über Klima, Sexualität,

Geschlecht und Feminismus thematisiert werden. Karikaturen wie <die Hexe>,

<die Melancholikerim, <die Nymphomanin> oder (die Wissenschaftler* drücken

institutionelle und existenzielle Defizite aus, denen durch die Entstehung von
privilegierten Therapeutenkorps erfolglos gegenzusteuern versucht wird. Von Triers

Trilogie ist wiederholt als Kritik dieser Institution gedeutet worden; ein Mann

agiert als Therapeut seiner Frau, wogegen Justine eher ihre eigene Therapeutin
und Joe überdeutlich in den Therapeutenhänden von Seligman ist.'4 Der

gegenwärtige Artikel ist in diesem Zusammenhang der Bedeutung von Schuld und

Sünde tiefer nachgegangen.

Mit Kierkegaard als Interpretationsschlüssel betrachtet handelt das Werk vom
menschlichen Selbst in Freiheit, was durch den psychologischen Begriff Angst
belegt werden kann. Der angstvolle Schuldaugenblick, der laut Kierkegaard
für alle Menschen universell ist, ist höchst ambivalent und drückt sich sowohl

aktiv als auch passiv aus, wie es im Prolog von Anti-Christ besonders deutlich
wurde als auch in Joes Selbstbeurteilung als Nymphomanin. Die vielfältigen

Angst- und Dämonie-Formen, die Kierkegaard in seinen Werken darstellt, treten

32 Vgl. Boggild 2.018: 77f.

33 Vgl. Thomsen 2018: 284.

34 Boggild 2018: 89k



86 Anne Louise Nielsen

hervor, wenn Schuld und Sünde nicht als ein <Sündenbewusstsein> in Glauben

bzw. Freiheit angeeignet werden. Von Triers Trilogie dürfte als eine filmische

Veranschaulichung dieser Unfreiheit bzw. Schuldverstrickung zu verstehen sein

- allerdings ohne die positive Gegenfolie des Glaubens.

Anti-Christ handelt von der Frau als einer Mutter, die ihr Kind vernachlässigt;

eine der grössten moralischen Verschuldungen in unserer Gesellschaft. Die

Verdrängung der Schuld in der Therapie, sogar von ihrem Ehemann ausgeführt,
hat ihre eigene Strafe, die sich sowohl in der äusseren als auch in der inneren Natur
als Chaos und reines Böse materialisiert. Durch kreative Wiederinterpretationen
urwestlicher kultureller Codes und biblischer Referenzen spielt von Trier
die Schuldvorstellungen ironisch an und fragt besonders kritisch nach, wie

eine Schuld zugeschrieben wird, wenn das unendliche Begehren sich als ihre

Grundlage einer logischen Analyse entzieht, wie es mit der Frauennatur in Anti-
Christ der Fall ist.

In Melancholia hebt das Existenzpathos der Protagonisten sich innerhalb

einer (immanenten) Welt besonders stark hervor, weil diese Welt bald ihr Ende

sehen wird. Justine, die Melancholikerin, versteht sich schon <in den Sielen

gefangen), und sie erkennt ausserdem deutlich die Schuld ihrer Eltern, ihres Chef

u.a. Im Vergleich mit Anti-Christ materialisiert die Schuld sich in einer

gesteigerten Form, da Justine als Melancholikerin Melancholia (und somit den

Weltuntergang) schon herbeigerufen hat, um die Schuld bzw. die Frage ihrer

eigenen Freiheit in etwas Externem zu verorten.
In Nymphomaniac wird das unendliche Begehren der Frau, wie auch die

gesellschaftliche Schuldzuschreibungen, durch eine Nymphomanin pornographisch
intensiviert. Jedoch ist Joes Sexualität eher Ausdruck für ein sich konstituierendes

Selbstverhältnis in Freiheit. Im Gegensatz zu den beiden anderen Filmen,

wo die weiblichen Protagonisten in immanenten <Gärten> gefangen sind und
die Schuld in sich selbst zu bekämpfen suchen, bricht hier endlich ein transzendentes

Sündenbewusstsein durch. Joe bekennt sich selbst zur «Unwahrheit», und
sie empfängt in der Spiegelung eines geschlagenen Baumes die Verzeihung als

Sünderin und zugleich ein neues Leben.

Schliesslich sollte gezeigt werden, dass und inwiefern von Triers avantgardistische

Filmtechnik einen qualitativen Beitrag zur klassisch philosophischen

Schulddarstellung leistet. Dazu gehören die haptische Bildqualität, die Slow

Motion-Szenen, die Über-Ästhetisierung, die Entwicklung von Hybridgenres
bzw. der Handlungsgang in Melancholia, die nur natürlich erzeugten Klänge



Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier 87

in Anti-Christ, die erweiterte Verwendung von Intertextualität, Symbolen
und Mythologie sowie die Eintragung von Diagrammen und Leerstellen in

Nymphomaniac. Auf diese Weise hat von Trier einen markanten Beitrag dazu

geleistet, dass über die Schuld bzw. das Böse wieder auf eine substanzielle und
fruchtbare Weise geredet werden kann.

Bibliographie

Badley, L., 2.010. Lars von von Trier. Urbana/

Chicago/Springfield.
Boggild, J„ 2018. En sâdan konstellation findes

ikke. Hellerup.
Denny, D„ 2017. A postmodern family romance:

Antichrist. R. Butler/D. Denny (Hg.),
Lars von Triers Woman. New York/London,

159-179.
Elbeshlawy, A., 2016. Woman in Lars von

Triers Cinema 1996-2014. Berlin.
Gron, A. 1997. Subjektivitet og Negativitet.

Kobenhavn.

Kierkegaard, S., 1958. Gesammelte Werke.

Abschliessende unwissenschaftliche

Nachschrift zu den Philosophischen
Brocken, 16. Abt., 2. Teil, übers, von E. Hirsch.
Düsseldorf/Köln.

- 1965. Gesammelte Werke. Der Begriff
Angst. Ii. und 12. Abt., übers, von E. Hirsch.
Düsseldorf/Köln.

Pähl, J., 2013. Apocalypse and Sacrifice in
Modern Film: American Exceptionalism and

a Scandinavian Alternative. J. Meszaros/

J. Zachhuber (Hg.), Sacrifice and Modern

Thought. Oxford, 214-230.
Stavning Thomsen, B.-M., 2009. Antichrist -

Chaos Reigns: The Event ofViolence and the

Haptic Image in Lars von Trier's Film. Journal

ofAesthetics and Culture 1,1-10.

- 2018. Lars von Trier's Renewal ofFilm 1984-

2014. Signal Pixel Diagram. Aarhus.
Stevenson. J., 2002. Lars von Trier. London.

Weiteres Material
Antichrist (DVD). Zentropa Entertainment

2009.
Melancholia (DVD). Nordisk Film A/S 2011.

Nymphomaniac (DVD I und II). Nordisk
Film A/S 2013.



88 Anne Louise Nielsen

Abstracts

Neue Interpretationen der sogenannten «Depressionstrilogie», die der zeitgenössischen

avantgardistische Regisseur Lars von Trier zwischen 2009 und 2013 drehte, fassen sein

dunkel-mythologische Universum als einen kritischen Kommentar an einer wachsenden

westlichen Therapie-Kultur auf. Auf derselben Linie fokussiert dieser Artikel durch Analysen

der drei Filme und deren ästhetische Konstruktionen auf die philosophische Frage

von Schuld und Sünde, zunächst mit Inspiration vom Philosophen des 19. Jh., Soren

Kierkegaard, und seiner tiefgehenden Analyse von menschlicher Freiheit und Unfreiheit.
Der Artikel untersucht wie von Trier sowohl aktuelle Schulden in den westlichen
Gesellschaften als auch individuelle Schulden benennt und visualisiert. Er diskutiert ferner, wie
das komplexe Verhältnis zwischen Schuld und Sünde näher beschrieben werden kann.

New interpretations of the so called «Depression trilogy», directed and produced
between 2009 and 2013 by the contemporary avantgarde film director Lars von Trier, tend

to view his dark-mythological universe as a critical commentary to a growing Western

therapy culture. Following this, the present article analyses the three films and their specific

aesthetic constructions, concentrating on the philosophical question of guilt and sin,

first and foremost with an inspiration from the 19. c. philosopher Soren Kierkegaard, and

his deep analysis of human freedom and unfreedom. The article explores how von Trier

points out contemporary <guilts> in the Western societies as well as individual guilts and

puts these into visual narratives. It moreover discusses the complex relationship between

guilt and sin.

Anne Louise Nielsen, Kopenhagen


	Die Abgründigkeit der Schuld in der Depressions-Trilogie von Lars von Trier

