
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 1

Artikel: Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung : Ingo Schulzes Adam
und Evelyn (2008)

Autor: Mauz, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1042235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1042235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung

Ingo Schulzes Adam undEvelyn (zoo8)

Andreas Mauz

«Alles Weltvertrauen fängt an mit den Namen, zu denen sich Geschichten
erzählen lassen.» Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos (1979)

«Auf Lesungen wurde ich immer wieder gefragt, wo denn im Buch das Paradies liege.

Könnte ich das eindeutig beantworten, wäre der Roman überflüssig.»

Ingo Schulze, Tausend Geschichten sind nichtgenug (2008)

1. Mauer- und Sündenfall

Ingo Schulzes Roman Adam und Evelyn (1008) platziert bereits in seinem

Titel einen offenen Verweis auf die Schöpfungsgeschichten der Genesis, auf die

Schaffung des Menschen in zweifacher Ausführung, als Mann und Frau. Wie
noch im Einzelnen zu zeigen ist, sind es tatsächlich die Namen, die das intertextu-
elle Bezugsfeld, das im Folgenden zur Debatte steht, nicht nur eröffnen, sondern

in entscheidender Weise bestimmen.' Um das spezifischere Erkenntnisinteresse

genauer zu benennen, muss zunächst in gebotener Kürze die Romanhandlung
referiert werden.1

Die kalauernde Formulierung «Mauer- und Sündenfall» gibt so etwas wie eine

minimale Paraphrase der Handlung. Wir bekommen es mit einer Adam und Eva-

Geschichte in einem historisch brisanten, weil für die Figuren - Bürgerinnen
der Deutschen Demokratischen Republik - gänzlich verlaufsoffenen Moment zu

tun: dem Sommer/Herbst 1989. Die Handlung ist, genauer gesagt, in den vier

Monaten zwischen der Öffnung der ungarischen Grenze nach Österreich und
dem Fall der Mauer in Berlin angesiedelt, in der Zeit, die - retrospektiv betrachtet

i Die Namengebung ist, wie die literarische Onomastik immer wieder gezeigt hat, ein einschlä¬

giges Medium markierter Intertextualität. Vgl. exemplarisch: Müller 1991.

z Ich danke Alfred Bodenheimer und Georg Pfleiderer für die Möglichkeit, am anregenden

Studientag im Juni zozz teilnehmen zu können. Georg Pfleiderer ist zudem fur seine genaue
Lektüre der Erstfassung des vorliegenden Aufsatzes zu danken.

ThZ 1/79 (2023) S. 39-66



4° Andreas Mauz

- in der Abfolge von «Flüchtlingskrise», «Regimekrise» und «Staatskrise», jene
«friedliche Revolution» ausmachten.'

Ingo Schulze, 196z in der DDR geboren, zentriert die Handlung um die
titelgebenden Figuren.4 Adam, 33, ist ein talentierter und erfolgreicher Damenschneider,

erfolgreich auch in dem Sinn, dass er mit einigen seiner Kundinnen erotische

Beziehungen unterhält. Evelyn, zi, kellnert eher lustlos, denn eigentlich möchte

sie Kunstgeschichte studieren, was ihr aber staatlicherseits verwehrt wird und

zu West-Neigungen beiträgt. Beide bewohnen gemeinsam in der Provinz ein

Haus mit Garten, das Adam von seinen Eltern geerbt hat. Als Evelyn nun Adam

mit Lilli in flagranti erwischt, hat sie genug. Sie realisiert den Ferienplan, den

sie gemeinsam gefasst hatten, den Adam aber immer wieder aufschiebt, ohne

ihn. Gemeinsam mit Freunden, unter anderem dem aus Hamburg stammenden

Michael, bricht sie aufan den ungarischen Plattensee. Adam, der an Evelyn hängt
und seine Affären nicht als Infragestellung der Beziehung zu ihr empfindet, folgt
also Michaels rotem Passat in seinem alten blauen Wartburg und versucht, die

in die Krise geratene Beziehung wieder zu heilen. Das Buch ist auch eine road

novel, in deren Verlauf Adam auch Katja, eine weitere junge DDR-Bürgerin mit
dem Wunsch nach mehr Freiheit, im Kofferraum nach Ungarn schmuggelt. Am
Balaton treffen alle Figuren aufeinander, es kommt zu weiteren Liebeswirren, und
alle stellen sich Frage: Wie weiter? Was wird geschehen? Mache ich Ferien, bin
ich auf der Flucht? Ist die/der Andere vielleicht ein Spitzel? Wo winkt das neue

Leben? Schließlich geschieht mindestens zur Hälfte, was Adam sich wünscht:

Evelyn und er überwinden ihre Krise. Sie reisen gemeinsam über Osterreich nach

Bayern aus und leben schließlich, nach einem Abstecher nach Zürich (wo sie die

Neuigkeit des Mauerfalls erfahren), gemeinsam und in Erwartung eines Kindes

in München.

Das ist, in aller Kürze, die Geschichte, die in 55 Kapiteln und in chronologischer

Ordnung erzählt wird. Die geschilderten Ereignisse unterlegt der Autor

nun aber mit dem biblischen Prätext von Gen z und 3. Und wie dieser Bezug auf
die Paradieserzählung bzw. die des sogenannten «Sündenfalls» genau organisiert
ist, soll im Folgenden herausarbeitet werden, vor allem an zwei entscheidenden

3 So die Stichworte in Rödder 1010:14-41.
4 Zur Einführung ins Schulzes Werk vgl. man etwa den ihm gewidmeten Text und Afrz'rf£-Band :

Arnold zou. Ferner (mit Fokus auf die Erzählungen in Handy, 2007): Lehmann 2009: 390-
410. Zum weiteren literaturhistorischen Kontext, i. e. des «Wenderomans»: Thomas 2009: v.a.

56-77 (zu Schulzes Briefroman Neue Leben, 2005).



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 41

Kapiteln. Damit wird ein Erzählstrang unter anderen akzentuiert. Der Beitrag
möchte jedoch zeigen, dass und inwiefern dieser intertextuelle Bezug für die

erzählte Welt des Romans insgesamt konstitutiv ist und - so die Schlussthese -
unter dem Stichwort der «mythischen Wiederholung» gebündelt werden kann.5

Die Durchführung dieses im Ganzen erzählanalytisch grundierten Programms
erfordert zunächst einige Hinweise zur Intertextualitätstheorie, die zugleich
weiteres Material zum Roman bereitstellen.6

2. Intertextualitätstheorie: Schlaglichter

Die Intertextualitätstheorie ist ein heterogener und derzeit etwas aus der Mode

gekommener Zweig der neueren Literaturtheorie.7 Sie gilt, kurz gesagt, dem

alten und omnipräsenten Phänomen, dass literarische Texte in ebenso vielfältiger
wie komplexer Weise auf andere literarische Texte bezogen sind und ihre poetische

Eigenart und ihren ästhetischen Reiz aus eben diesen Bezügen gewinnen.
Innerhalb eines textanalytischen Rahmens (der diese ästhetische Dimension in
normativer Hinsicht einklammert) lässt sich also sagen: «<Intertextualität> ist die

spezifische Eigenschaft eines Textes, der auf einen oder mehrere andere frühere

Texte bezogen ist, wobei die früheren (<Prätexte>) zusammen den Intertext des

späteren (<Posttext>) bilden.»8

5 Die Fragestellung liegt nahe, so hat denn auch bereits Martina Trombikovâ (2.015) in ihrer

Prager Dissertation unter diesem Aspekt u.a. zu Schulzes Roman gearbeitet. Worin sich die

hier angestellten Überlegungen von Trombikovas Analyse unterscheiden, wird noch deutlich

werden. Aus der Forschung zum Roman ansonsten: Maier 2018; Weintraut 1016; Bonner

2010. Schulze (2009: 57-64) gibt in seiner erweiterten Leipziger Poetikvorlesung Tausend

Geschichte sind nichtgenug (2008) eine ausführliche Kommentierung der Genese seines

Romans, auch dessen intertextueller Faktur.

6 Für anspruchsvolle Einführungen in die analytisch orientierte Erzähltheorie: Köppe/Kindt
2014; Lahn/Meister 2016. Die Rede von Erzähltexww^fyse ist, kurz gesagt, aus ihrer
Unterscheidung von der ü.tzi)c\\x.cxt.interpretation zu verstehen. In Aufnahme von Leitdifferenzen,
die in der entsprechenden Theoriedebatte begegnen, liegt der Akzent bei der Analyse primär
auf dem «Objektbezug» und nicht auf dem «Subjektbezug», stärker auf der «Textimmanenz»

und weniger auf der «Texttranszendenz», eher aufdem «(rekonstruierenden) Lesen» und

weniger auf dem «(kreativen) Verstehen». Vgl. auch zur notwendigen Verschleifung der Differenz

z.B. Jahraus 1994.

7 Massgebliche Beiträge der Intertextualitätsforschung: Isekenmeier et al. 2021; Böhn 2007;
Stocker i998;Broich/Pfister 1985. Für einführende Hinweise zur theologischen bzw.

bibelwissenschaftlichen Aneignung der Intertextualitätstheorie: Schneider 2018. Für intertextuali-

tätsbezogene Überlegungen zum sog. Jesusroman: Mauz i.D.
8 Stocker 1998: 15.



42- Andreas Mauz

Die folgenden Bemerkungen benennen nun einige mehr oder minder einschlägige

Theoriestücke, die primär auf das leitende erzählanalytische Interesse

abgestimmt sind. Intertextualität, wie sie hier zur Sprache kommt, meint demnach

immer das Phänomen im engeren Sinn, der eben auch textanalytisch ausweisbar ist,

nicht aber in jenem weiteren Sinn, der v. a. in den 1980er bis 2000er Jahren unter
poststrukturalistischen Vorzeichen debattiert wurde: Hier - etwa bei Kristeva,
Barthes, Derrida oder Bloom - wird Intertextualität nicht als Eigenschaft
bestimmter Texte oder Texteinheiten, sondern als textontologische Größe verstanden,

die gerade gegen die Vorstellungen von auktorialer Intentionalität und
geschlossener Werkeinheit in Anschlag gebracht wurde: «[T[here are no texts, but

only relationships between texts.»9 Jeder Text sei ein «Mosaik aus Zitaten», die

«Absorption und Transformation eines anderen Textes»10.

Ulrich Broich (1985: 31) hat das hier leitende engere und damit auch intentio-
nalhermeneutische Verständnis in einem einschlägigen Beitrag im Blick auf die

Akteure literarischer Kommunikation folgendermaßen expliziert:

Nach diesem Konzept [i.e. dem engeren Verständnis] liegt Intertextualität dann vor,
wenn ein Autor bei der Abfassung seines Textes sich nicht nur der Verwendung anderer

Texte bewußt ist, sondern auch vom Rezipienten erwartet, daß er diese Beziehung
zwischen seinem Text und anderen Texten als vom Autor intendiert und als wichtig für
das Verständnis seines Textes erkennt.

Bei Broich findet sich zudem die elementare Unterscheidung dreier Ebenen in-
tertextueller Bezugnahmen: der des paratextuellen, der des äußeren und der des

inneren Kommunikationssystems." Diese Unterscheidung erlaubt es, die jeweils
interessierende intertextuelle Relation genauer zu lokalisieren - und das

betrifft im gegebenen Fall insbesondere das Bewusstsein für diese Bezüge auf der

Figurenebene, also im inneren Kommunikationssystem.

2.1. Intertextualität im paratextuellen System

Diese erste und gleichsam äußerlichste Form von Intertextualität kam anhand
des Titels Adam und Evelyn bereits zur Sprache. Teilt man die betreffende

kulturelle Enzyklopädie (und der intertextuelle Modelleser, mit dem man in einem

9 Bloom 2003: 3.

10 Kristeva 1971: 346. Der Begriff ist eine Prägung Kristevas, in Radikalisierung von Bachtins

Theorie der «Dialogizität».
11 Vgl. Broich 1985: v.a. 35-46.



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 43

solchen Fall operiert, tut das), dann hört er bei Adam und Evelyn «Adam und
Eva». In diesem Fall wird auf der Ebene derparatextuellen Rahmung des literarischen

Textes ein Bezug eröffnet; lektürepragmatisch gedacht weist der Text noch

vor dem eigentlichen Text - d. h. vor der Eröffnung der erzählten Welt -, von sich

weg auf einen anderen.11 Dieser Verweis kann nicht nur im Titel bzw. Untertitel
geschehen, sondern auch in vorangestellten Zitaten - ein klassisches Verfahren,

von dem auch Schulze Gebrauch macht. In erzählanalytischer Hinsicht ist
entscheidend, dass wir es mit einer Referenz außerhalb der erzählten Welt zu tun
haben: Sie ist den Figuren des Romans nicht zugänglich; Adam und Evelyn wissen

nicht, dass sie in der erzählten Welt eines Romans namens Adam undEvelyn

agieren, das durch zwei entsprechende Zitate gerahmt wird.
Diese Zitate sind die folgenden. Zunächst notiert Schulze einige Sätze aus Kurt

Flaschs Studie Eva undAdam (1004):

Die Kirchenväter, nicht allein Augustin, erklärten es für Häresie, zu behaupten, Adam
und Eva seien für immer verdammt worden. Sie wurden also Heilige; ihr Ehrentag
fiel auf den 14. Dezember. Sie avancierten schließlich zu Schutzpatronen, zwar nicht,
wie man erwartet haben könnte, der Obstbauern, wohl aber der Schneiderzunft.
Schließlich waren sie die ersten Menschen, die Kleider getragen haben. Und ihre
Kleider hat Gottvater selbst genäht.

Das zweite Zitat ist Czeslaw Miloszs Mein ABC (2002) entnommen:

Im tiefsten Inneren sind wir überzeugt davon, daß wir ewig leben sollten. Wir
empfinden unsere Vergänglichkeit und Sterblichkeit als etwas, das uns mit Gewalt

aufgezwungen wurde. Nur das Paradies ist authentisch, die Welt ist es nicht - und sie

besteht auch nur temporär. Deshalb spricht auch die Erzählung vom Sündenfall unsere
Gefühle so an, als ob sie eine alte Weisheit wieder in unser schlummerndes Gedächtnis
zurückriefe.

11 Der von Gérard Genette eingeführte Begriff des «Paratextes» verweist aufden Umstand, dass

Texte - in seinem Fall in erster Linie literarische - nie <nackt> daherkommen, sondern gerahmt

von einem mitunter üppigen «Beiwerk» aus Umschlag, Klappentexten, Gattungsbezeichnungen,

Vorworten, hierarchisch gestuften Titeln, Reihenbezeichnungen, vorangestellten Motti,
Widmungen etc. Diese Übergangszone wird von Genette mit dem ihm eigenen Willen zur

Systematisierung bzw. Terminologisierung in den Blick genommen - in der Überzeugung,
dass die Lektüre des Haupttextes durch diese mehr oder weniger unscheinbaren Nebentexte
wesentlich gesteuert werde. Vgl. Genette 1001. Für die Relevanz heiligender paratextueller
Strukturen im Umfeld sogenannt <heiliger> Texte vgl. Mauz 1016,74-80 (allgemein), 114-118
(am Beispiel des Buch Mormon).



44 Andreas Mauz

An Schulzes Beispiel lässt sich also zugleich zeigen, dass man im Fall von mehreren

Markierungen immer nach deren Beziehung fragen kann (was natürlich nicht

nur für die paratextuelle, sondern für alle drei Ebenen und deren Zusammenspiel

gilt). In diesem Fall lässt sich eine Intensivierung des Intertextualitätssignals
beobachten: Während der Buchtitel einen offenen Hinweis gibt - offen, weil Eva

durch Evelyn ersetzt wird; wir könnten sozusagen einer <falschen Freundin>

aufsitzen -, nimmt das Flasch-Zitat nun ausdrücklichen Bezug aus die Adam-und-

Eva-Erzählung und deren kirchengeschichtliche Interpretation. Das intensivierte

Signal bestätigt gleich doppelt, was vorher nur These war: Adam und Evelyn
werden also bereits im paratextuellen System ausdrücklich als Adam-und-Eva-

Figuren charakterisiert resp. typologisch identifiziert - mit den entsprechenden

Erwartungen an potenzielle Handlungsverläufe, an Beziehungsmuster, etc. Die
biblische Erzählung und, mittelbar, die an sie anschließende Auslegungstradition
bilden den Prätext des Romans, der insofern zum Posttext wird.

2.2. Intertextualität im äußeren System

Auch hier bewegen wir uns im Bereich der Kommunikation zwischen Leser_in
und Text, «Text» nun aber im Sinn der erzählten Welt, die auf den Paratext

folgt. Hier kann eine intertextuelle Referenz wiederum durch die Wahl von

Figurennamen erfolgen, aber auch durch die Verwendung von Zitaten, seien

diese so oder anders ausdrücklich nachgewiesen - Ulrich Plenzdorf zitiert in
seinen Neuen Leiden des jungen W. (197z) Goethes Leiden des jungen Werther

(1774) etwa konsequent in Kleinschreibung - oder auch nicht. Umberto Eco

hat seinem II Nome della Rosa separat ein Nachwort folgen lassen, das seine

Zitatcollagen offenlegt." Und wenn Gottfried Keller seinen «grünen Heinrich»

mit einem «Toledodegen» an ein Tellspiel ziehen lässt, ist damit nur diskret

anzeigt: Es wird auf eine Donquichotterie herauslaufen (was dann ja auch der Fall

ist, von Heinrich im Sinn dieser intertextuellen Markierung aber nicht realisiert

wird).'4 Zitatrelationen bestehen also weit über manifeste Zitate in Anführungsund

Schlusszeichen hinaus auch in schwächeren Formen, etwa in
Analogieverhältnissen im Bereich der Handlung bzw. mehr oder minder stereotypen
Handlungsmustern. Es kann zu «David und Goliath»-Szenen kommen oder eben

auch zu «Vertreibungen aus dem Paradies», die von der Erzählinstanz fakultativ

13 Vgl. Eco 1985.

14 Vgl. Keller, Dergrüne Heinrich (Kap. 13: Das Fasnachtsspiel).



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 45

auch so benannt werden, aufder Figurenebene jedoch unthematisiert bleiben,
obwohl eine Frau, die etwa «Evelyn» heißt, einem Mann, der etwa «Adam» heißt,

mehrfach Früchte, Apfelkuchen und andere Esswaren anbietet (s.u.).

2.3. Intertextualität im inneren Kommunikationssystem

Die dritte Ebene ist schließlich die des inneren Kommunikationssystems: Die

Intertextualität kann sozusagen bis in die Kommunikation der Figuren der

erzählten Welt durchschlagen. Dies geschieht etwa, wenn Figuren eines literarischen

Textes andere Texte lesen, über diese diskutieren, sich mit deren Personal

identifizieren bzw. sich von ihnen distanzieren oder auch, wenn Bücher nur als

Artefakte in der betreffenden Welt eingeführt werden. Eben dies ist auch in
Plenzdorfs Werther-Adaption der Fall: Sein W. findet Goethes Werther bekanntlich

als Reclam-Ausgabe auf einem Plumpsklo vor, teils zweckentfremdet. Und
Goethes Wilhelm Meister ist nur einer von vielen Texten, deren Figuren sich an

Shakespeares Hamlet abarbeiten.,s

Diese dreifache Differenzierung ließe sich noch weitertreiben. Für die Arbeit

an Schulzes Roman und die vorzutragende These ist die einfache Ebenendifferenz

aber hinreichend. Wie sich zeigen wird, nutzt der Autor tatsächlich auch alle drei
Ebenen für seine Zwecke.

4. Kapitel 1: «Erst war nichts und dann etwas». Adam, der Schöpfer

Schulze eröffnet seinen Roman mit einer starken Szene, die den Protagonisten
Adam von Anfang an in seinen Verstrickungen zeigt. Die Szene muss also auch

hier zur Sprache kommen, damit deutlich wird, was es in Schulzes Fall mit der

Schöpfung und den Geschöpfen in zweierlei Ausführung im Einzelnen auf sich

hat.

Plötzlich waren sie da, die Frauen. Sie erschienen aus dem Nichts, angetan mit
seinen Kleidern, Hosen, Röcken, Blusen und Mänteln. Manchmal war ihm, als träten
sie aus dem Weiß hervor oder als wären sie einfach aufgetaucht, als hätten sie endlich

die Oberfläche durchbrochen und sich gezeigt. Er musste nur die Schale mit der

Entwicklungsflüssigkeit etwas ankippen, mehr brauchte er nicht zu tun. (11)

Diese Eingangsszene zeigt uns Adam demnach als Schöpfer in einem doppelten
Sinn: Wir erfahren, er ist Damenschneider, also ein Modeschöpfer. Diese seine

15 Für das Phänomen des «lesenden Helden» vgl. die ältere Arbeit Wuthenows (1980).



46 Andreas Mauz

Geschöpfe - Kleider, Hosen, Rücke, Blusen und Mäntel - hält er aber auch auf
Photos fest, und zwar, während diese von seinen Kundinnen getragen werden.

Der Modeschöpfer ist auch Hobbyphotograph, auch hier bringt er etwas hervor,

dank analoger Phototechnik «ex nihilo»: «Erst war nichts, und dann etwa, und

auf einmal war es da. Doch den Augenblick zwischen Nichts und dem Etwas

ließ sich nicht fassen, ganz so, als gäbe es ihn nicht» (n). Paradoxerweise wird
also zumindest hier nicht der primäre kreative Akt in den Fokus gerückt, der

Entwurf bzw. die kunstförmige Herstellung eines passenden Kleidungsstücks,
sondern dessen sekundäre Dokumentation: das, was dem Schöpfer von seinen

Geschöpfen bleibt. Entscheidend scheint aber die Verschiebung, die man
aufgrund des paratextuellen Winks des Flasch-Zitats kaum verpassen kann: Dieser

Adam wird als «second maker» nicht von seinem Schöpfer bekleidet, er bekleidet

andere, namentlich eben: Frauen, die jener erste Schöpfer geschaffen hat.'6

Bereits aus diesem kurzen Zitat ging hervor, mit welchem Erzähltypus der

Roman operiert: Wir vernehmen die Ereignisse der erzählten Welt in der

Vermittlung eines klassischen extradiegetischen Erzählers, einer Erzählinstanz,
die selbst außerhalb der erzählten Welt steht, nicht auf der ontologischen
Ebene der Diegese (des Dargestellten), sondern auf derjenigen der Exegese (der

Darstellung).'7 In dieser Außenposition ist der Erzähler jedoch mit einer
maximalen perspektivischen Kompetenz ausgestaltet: Er verfügt, was die Figuren
betrifft, offensichtlich über die Innenschau; er fokalisiert intern. Dieser Erzähler

weiß also und kann uns mitteilen, was während seiner Schöpfungsakte in Adams

Innerem vorgeht. Er weiß aber etwa auch - so geht die anzitierte Szene weiter -,
dass Adam durch «[d]as Quietschen der Gartenpforte» «unruhig» wird (n).

Wenn Adam, analog zur Genesis, auch der erste Mensch dieser erzählten Welt
ist - und der Fokus des Erzählers wird ihn auch weiterhin privilegieren und
näher als die anderen Figuren begleiten (wir sitzen als Leser_innen mehr in
seinem Wartburg als in Michaels Passat) - so erfolgt nun, wie die quietschende

Gartenpforte ankündigt, der Auftritt des zweiten Menschen: Evelyn.

Das Quietschen der Gartenpforte machte ihn unruhig. Er hörte die lauter werdenden

Schritte, drei Stufen hinauf, sogar das dumpfe Geräusch der Einkaufstasche, als sie

beim Aufschließen gegen die Haustür schlug.

16 Schulze (1009: 59) verdankt die Grundidee - «die Schöpfung als Arbeit in der Dunkelkam¬

mer» - nach eigener Auskunft seiner Blumenberg-Lektüre.
17 Genette 1998: iéiff.



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 47

<Adam, bist du da?>

<Ja!>, riefer gerade so laut, dass sie ihn hören musste. <Hier!>

[•••]

<Puah! Das stinkt. Mensch, Adam, musst du hier auch noch rauchen?!>

Adam tauchte das Papier mit der Zange in den Entwickler. Er mochte es nicht, wenn
man ihn bei seinen Bildern störte, (nff.)

Und mit der in diesem Moment störenden Evelyn kommen auch hier sofort

Früchte ins Spiel. Während Adam weiter seine Fotos entwickelt, wird er von
Evelyn mit Trauben gefüttert. Nicht mit Äpfeln. Aber hier mag sich Schulzes

Vertrautheit mit Kurt Flaschs Eva und Adam zeigen; zumindest erfährt man
auch dort, dass die botanische Spezifik der Frucht, die in Gen 1,17 ja offen

bleibt, Gegenstand theologischer Debatten war. In Diskussion waren sowohl die

Feige als auch die Weintraube; erst seit dem 6. Jh. hat sich offenbar der Apfel als

Konkretion der <Sündenfrucht> etabliert.'8 Erheblicher als der vielleicht gezielte

auktoriale Rekurs auf die altkirchliche Tradition scheint allerdings der kurze

Wortwechsel, der dem Füttern mit Trauben vorausgeht:

<Was isst du denn?>, fragte er,

<Augen zu. Nun schiel nicht so.>

<Sind die gewaschen?>

<Ja, ich vergifte dich schon nicht>, sagte Evelyn und steckte ihm eine Weintraube in den

Mund.» (13)

Dieser Adam agiert also, als hätte er die biblische Sündenfall-Erzählung als

Negativfolie vor Augen. Er zögert, die Frucht anzunehmen und will sich ihrer

Harmlosigkeit versichern - was Evelyn ironisch quittiert und an sein Vertrauen

appellieren lässt. Vor dem Hintergrund des biblischen Prätextes erscheint das

Zögern als Entsprechung zum Zögern, das wir (auch unabhängig vom Wortlaut
der Genesis-Erzählung) als wahrscheinliche Begleiterscheinung der Übertretung
einer zumal göttlichen Weisung in Anschlag bringen. Auch wenn Adam die

Trauben dann nicht nur isst, sondern genießt und entsprechend mehr von ihnen

will, ist der Dissens und das vom Verdacht begleitete Vertrauen als Grundmodus
der Beziehung beider Figuren eingeführt. Unmittelbar im Anschluss nimmt
Evelyn denn auch Anstoß an einer der Schöpfungen, die da aus dem Nichts

sichtbar wurden: Eine der Frauen, die Adam photographiert hat, trug bei der

Aufnahme offensichtlich ihre (Evelyns) Schuhe. Was diese verständlicherweise

18 Vgl. Flasch 1004: 33.



48 Andreas Mauz

zu einer Grenzziehung veranlasst: «Ich will aber nicht, dass deine Weiber meine

Schuhe anziehen. Ich will auch nicht, dass du sie im Garten photographierst und

erst recht nicht im Wohnzimmer! [...] Ich will das nicht!» (15) Evelyn ist als Eva

keine willfährige «Gehilfin» ihres Adams (Gen z,i8), sie geht von Anfang an

auf Emanzipationskurs. Und das lässt sich denn auch bereits an Evelyns

allererster Rede ablesen: Ihr «Adam, bist du da?» ist ja nichts anderes als ein leicht
verschobenes Zitat des «Adam, wo bist Du?» aus Gen 3,9. Wir haben es gleichsam

auch mit einer intertextuellen Gottebenbildlichkeit zu tun: Während
die Schöpfungsmacht Gottes transformiert an Adam übergeht, geht seine

Richtermacht transformiert an Evelyn. Mit jener Frage wird klar: Dieser Adam
kennt keine antelapsarische Integrität.

Die Beziehung beider steht damit auch von Anfang an in einer breiteren

Konstellation: da Adam und Evelyn, dort Adam und seine «Weiber», mit denen

er aus beruflichen Gründen zu tun hat. Und die erste Frau, die Evelyn auf den

Photos wahrnimmt, ist eben Lilli. Innerhalb der paratextuell eröffneten und im
äußeren Kommunikationssystem bereits mehrfach bespielten intertextuellen
Referenzraums können wir bei «Lilli» nur «Lilith» mithören: Lilli fungiert als

Wiedergängerin von Adams mythischer erster Frau, freilich mit der Pointe, dass

die Assoziation der mythischen Lilith mit weiblicher Autonomie hier an Eva/

Evelyn übergeht." Allerdings bleibt der Name Lilly/Lilith auf der Figurenebene

unkommentiert, das innere Kommunikationssystem bleibt auch hier - noch -
außen vor.

Der Name «Lilli» gewinnt sein eigentliches intertextuelles Gewicht allerdings

erst durch die Umstände seiner Vergabe. Denn jene Dame heißt nicht wirklich
(i. e. amtlich) Lilli. Vielmehr gehört es zu Adams Praxis der Damenschneiderei,
dass er seine Kundinnen auch mit einem Namen ausstattet. Wer ein Kleid
bestellt, wird nicht nur beliefert und in jenem Kleid photographiert, sondern auch

mit einem eigenen aparten Namen versehen. Anders als im Fall des biblischen

Adams, der die Tiere der göttlichen Weisung gemäß erstmals benennt,

beansprucht dieser Adam die Autorität der Ztm/namensgabe von sich aus. Erneut
wird die Analogie zur biblischen Erzählung nur gesetzt, sie wird aber weder auf
der exegetischen noch aufder diegetischen Ebene ausdrücklich zum Gegenstand.

<Wer ist das?>

<Lilli. >

19 Einführend zur Lilith-Figur: Zingsem 2.005.



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 49

<Und in Wirklichkeit?)
<Renate Horn aus Markkleeberg. Krieg ich noch was?)

<Musst du hochgehen. Und die hier?)

<Kennste doch, Desdemona.)
<Wer?>

<Na die Albrecht aus dem Poliklinikum, die Gynäkologin.) (14)10

Die Kundinnen sind insofern keine Königinnen, als Adam durch die

Vergabe des Namens wie die photographische Dokumentation Formen der

Verfügungsgewalt über sie ausübt. Das geht aus den letzten Sätzen des ersten

Kapitels besonders deutlich hervor, dieser Adam ist auch ein Narziss: Kaum ist

Evelyn aus der Tür, wendet er sich wieder ganz den Photos zu, «[a]ls wollte er

sichergehen, daß die Frau, die dort gerade lachend und mit ausgebreiteten Armen
erschien, tatsächlich ihn ansah» (17). Eine Szene, in der sich die erzählerische

Potenz der Innenschau erneut deutlich zeigt.

Mit jener Renate Horn, alias Lilli, wird Evelyn Adam dann bei einem Sündenfall

erotischer Art erwischen. Die Anprobe ging in den Beischlaf über, der allerdings,
wie in den folgenden Fällen, immer nur trickreich an-, aber nicht auserzählt wird.
Das betreffende Kapitel 2 steht, wie zu erwarten war, unter dem Titel Adam, wo

bist du?. Damit kommt die erste im engeren Sinn zitatförmige Prätextreferenz im
äußeren Kommunikationssystem ins Spiel. Das Zitat der Gottesfrage von Gen

3,9, anzusiedeln auf der exegetische Ebene, wird aber nicht als solches ausgewiesen.

Die Antwort erfolgt jedoch sofort: Adam steht im Adamskostüm schamhaft

versteckt hinter einem Schränkchen seines eigenen Badezimmers, während die

füllige Lilli in der Badewanne daneben ein Bad nimmt.
An dieser Stelle eine narratologische Zwischenbemerkung: Der zitierte

Wortwechsel kann exemplarisch stehen für ein Markenzeichen von Ingo
Schulzes Prosa, nämlich seine Neigung zu einem dramatischen Erzählmodus.

Der Erzähler kann sich, obwohl mit hoher Kompetenz ausgestattet, seitenlang

vollständig zurückziehen oder auf minimale Interventionen beschränken (also

20 Der Schöpfungsterminologie begegnet auch in der Objektsprache des Romans. Dies ge¬

schieht besonders deutlich, wenn Evelyn gegenüber einer Freundin, die obige Darstellung
radikalisierend, nicht die Kleider, sondern die Kundinnen als Geschöpfe Adams anspricht:
«Seine Kundinnen, seine Geschöpfe. Es gibt ihnen sogar Namen. [...] Am Anfang hat er noch

gesagt, seine Kreationen heißen so. Aber das ist eher so wie die Spitznamen von leichten
Mädchen.» (177) Der Name «Desdemona» eröffnet seinerseits einen intertextuellen Bezug, nämlich

zu Shakespeares Othello (1622).



So Andreas Mauz

die Einspielung bloßer «verba dicendi»).11 Damit treten die Figuren, der szenische

Dialog und das zeitdeckende Erzählen ganz in den Vordergrund. Diese erzähldis-

kursive Anlage - der intern fokalisierende Erzähler und die Dominanz des

dialogischen Erzählens - ist aber auch zu betonen, weil die Erzählungen der Genesis

offensichtlich ganz anders angelegt sind. Auch dort finden sich direkte Reden,

doch gibt uns der Erzähler keinen Einblick in die Innenwelt der Figuren; der

ebenfalls extradiegetische Erzähler fokalisiert extern.

4. Zwischenbilanz

Der Roman exploriert das Paradies demnach in genau der Weise, die im
vorangestellten Milosz-Zitat eingeführt wurde. Es dreht sich um irdische Paradiese

unter den Bedingungen menschlicher Sterblichkeit. Der Sündenfall ereignet
sich nicht in der theologischen Vertikalen zwischen Schöpfer und Geschöpf,
sondern in der anthropologischen Horizontalen, die jedoch von den Dynamiken
in jener Vertikalen bestimmt bleibt. Das Haus mit dem Garten, in dem Adam
und Evelyn leben, ist ein angeschlagenes Paradies. Wenn man den Sündenfall
als Störung eines Vertrauensverhältnisses auffasst, so erfolgt dieser innerhalb der

Paarbeziehung. Die Störung wird, unabhängig von einer sanktionierenden dritten

Instanz als eine Form von Re-Entry in das Kollektivsubjektiv «Adam und Eva»

der Genesis-Erzählung eingeführt. So ist es nur konsequent, wenn die gemeinsame

geplante Fahrt ins sozialistische Urlaubsparadies des Plattensees zumindest

zunächst keine gemeinsame wird. Es ist ihnen nicht möglich, sich gemeinsam
auf ein dauerhaftes neues Paradies auszurichten - liege es, konservativ, erneut

im Osten, oder, progressiv, im Westen. In Analogie zum biblischen Prätext liegt
die Initiative, wie auch immer man sie bewerten mag, bei der Eva-Figur. Evelyns

Ausbruch aus dem Paradies, das nicht nur hinsichtlich der Besitzverhältnisse

primär Adams ist, ihre Sanktion seines Sündenfalls, setzt auch ihn in Bewegung.
Das alltagsparadiesische Leben im Haus mit Garten (und der Schildkröte Elfi,
die die Schlange entdiabolisierend beerbt)12 kommt aber nicht nur durch diese

zi Zu den verschiedenen Mittelbarkeitsstufen erzählerischer Repräsentation von Figurenrede,

vgl. Lahn/Meister zoi6: 118-134.

zz Für eine genauere Untersuchung der deutlichen Assoziation des Gartens mit dem Paradies¬

garten vgl. Maier zoi8: 34-40. Zum Paradies als Sehnsuchtstopographie: Benthien/Gerlof
zoio.



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 51

internen Bedingungen an ein Ende; die zeitgeschichtlichen Verschiebungen, die

«friedliche Revolution», bringen es auch von außen an ein Ende.15

S. Lutz, genannt «Adam»

Die road «rwcZ-Kapitel und der spannungsreiche Aufenthalt der Figuren am
Plattensee bleiben hier außen vor. Nur eine Szene ist zu erwähnen, da hier die

Namensthematik mit einer überraschenden Wendung noch einmal aufgenommen

wird. Erst in Kapitel 33 («Damenwahl») erfahren wir in einem Gespräch
zwischen Evelyn und Katja, dass Adam in einem amtlichen Sinn gar nicht «Adam»

heißt. Auch ihm, der seinen Kundinnen heimlich Namen gibt, wurde von anderer

Seite ein Name gegeben:

<Weil der hier so vorsteht ?> Katja tippte sich an den Kehlkopf.
< Als Junge muss er sich dafür geschämt haben, dürrer Hals und so einen Adamsapfel.

Irgendwie war er immer schon Adam.> (175)

Es ist also eine körperliche Eigenschaft, die aus «Lutz» (so, wiederum Kapitel später,

seine Selbstvorstellung im Westen, in einem Telephongespräch mit Tante

Gisela; 238) Adam macht. Diese Anbindung der Adams-Identität am Körper
des «Erdlings» wird allerdings früher wie später noch in anderer Weise genutzt.
Adam - der Einfachheit halber bleiben wir bei diesem Namen - zeigt unmittelbar

nach dem Streit mit Evelyn eine andere adamsmäßige Eigenschaft, die sich

ebenfalls nicht willentlich wählen lässt, nämlich einen Schmerz in der Brust, der

ihn diese regelmäßig massieren lässt (vgl. 30, 32 u.ö.). Unabhängig davon, ob man
diese Aneignung des Schöpfungsmythos - der Schaffung Evas aus einer Rippe des

schlafenden Adam (Gen 1,21-23) - ah gelungene oder eher bemühte intertextuelle
Referenz innerhalb des äußeren Kommunikationssystems wahrnimmt: Schulze

setzt die leibliche Schwäche seines Helden ganz genau ein. Die Schmerzen hören

auf, als er Evelyn aufDistanz im Auto nachjagt; sie sind wieder da, wenn es zu
direkten Begegnungen und unglücklichen Wortwechseln kommt.14

2} Wobei die DDR für Adam allerdings nur als vertrauter und geschätzter Lebensraum eine Rol¬

le spielt, nicht aber als affirmiertes staatssozialistisches Paradies. Wie an anderer Stelle deutlich

wird, entzieht er sich sogar seiner Wahlverpflichtung (vgl. 167).

24 Das wäre durch eine Analyse der Platzierung der Brustmassier-Szenen im Einzelnen zu zeigen

(vgl. u.a. 116,173).



S* Andreas Mauz

6. Kapitel 42: Erkenntnisse

6.1. «Ne Bibel, istja komisch.»

Das Kapitel 4z ist innerhalb des gewählten Fragehorizonts entscheidend, weil

man es hier mit intertextuellen Beziehungen im inneren Kommunikationssystem

zu tun bekommt. Hier steht also auch für die Figuren ein Textbezug im Raum,

und das ganz prominent.
In Bayern angekommen, hat der alte Wartburg einen Defekt; Adam und Evelyn

kommen daher in einem billigen Hotel unter. Dort findet Adam im Nachttisch

eine Bibel, die er - in der DDR sozialisiert - für versehentlich vergessen hält und

nicht als die meist durch den Gideonbund verbreitete Hotelbibel identifizieren

kann: «Da hat jemand was vergessen. Ne Bibel, ist ja komisch.» (114)

Trotz dieser Annahme wird die Bibel als Objekt der erzählten (West-)Welt
sofort zum Bezugspunkt, vor allem für Adam. Während die Beiden das aus Ungarn

mitgebrachte Essen zu sich nehmen, liest er Evelyn aus der Bibel vor - nicht

irgendeine Passage, nicht von Anfang an, sondern nur fast: Er liest den zweiten

Schöpfungsbericht und die sogenannte Sündenfall-Erzählung. Es folgen rund

vier Seiten, auf denen die Luther-Übersetzung des Genesis-Textes im Wortlaut
zitiert wird (in der Fassung von 1964), unterbrochen von einem sozusagen
interlinearen dialogischen Kommentar. Adams Lesung wird von Evelyn wie von
ihm selbst durch Bemerkungen, Fragen etc. unterbrochen, wobei diese

mehrheitlich, aber nicht ausschließlich nur das gerade Gelesene betreffen, sondern

auch das gerade Gegessene. Was die Eigenarten dieser Lesung und dialogischen

Kommentierungen sind, bleibt noch genauer klären. Vorauszuschicken ist aber:

Was den beiden Figuren an der Erzählung auslegungsbedürftig oder kommen-

tierungswürdig erscheint, ist ebenso aufschlussreich wie das, was unkommentiert

bleibt. Für die hier angezielte Schlussthese ist das Unkommentierte und

Unbefragte noch deutlich wichtiger.

Systematisch betrachtet, hat Kapitel 4z aber auch eine Sonderstellung, weil die

bislang offene intertextuelle Relation nun im Sinn eines Einzeltextbezuges pointiert

wird: Als Mythos hat sich der Adam-und-Eva-Stoff natürlich auch von
seinem Bindung an den Genesis-Wortlaut gelöst; er bildet einen offenen Themen-,

Erzähl- wie Bildpool, der auch über das Medium der Sprache hinaus geht.^Inso¬
fern gehören also auch «Adam und Eva» oder «der Sündenfall» deutlich zu dem,

15 Man denke an die Kunstgeschichte, an die Darstellung eines nackten Paares mit Apfel (wobei



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 53

was gelegentlich als «Bibelwissen» bezeichnet und von einer näheren Kenntnis
dessen, <was geschrieben steht>, gerade abgehoben wird.16 Bis Kapitel 41 hätte

man auch bei Adam und Evelyn nicht von einem Einzeltextbezug, sondern von
einem Textklassen- oder auch Stoffbezug sprechen können.17 Der Auftritt der

Lilli-Figur ist der deutlichste Beleg für den Anschluss an die breitere Adam-und-

Eva-Überlieferung. Nun aber wird der Prätext in einer bestimmten Fassung

seiner Übersetzung im inneren Kommunikationssystem des Posttextes ausdrücklich

zitiert und ausgelegt.

6.2. Voraussetzungen undAuslegungspraktiken

Zunächst zu den Voraussetzungen der Lese- und Auslegungsszene im engeren
Sinn: Adam und Evelyn wenden sich zwar gemeinsam dem Text zu. Sie tun
das aber in mehrfacher Hinsicht mit unterschiedlichen Voraussetzungen. Die

Beschäftigung mit den Genesis-Erzählungen erfolgt spontan; sie wird allererst

möglich durch den zufälligen Bibelfund bzw. Adams Entscheidung, das vermeintlich

vergessene Buch nicht an der Lobby abzugeben, sondern tatsächlich in ihm

zu lesen. (Dass er, wie sein Kontrahent Michael, ein Leser ist, wissen wir auch aus

anderen Szenen.)18 Adam eröffnet aber nicht nur die Lese- und Auslegungsszene,

er bestimmt auch den zu lesenden Text, eben: den zweiten Schöpfungsbericht.
Die Wahl, an der Evelyn nicht beteiligt ist, bleibt als solche unkommentiert.

Wir können uns leicht Motive ausdenken; benannt werden sie aber weder auf
der Ebene der Figuren, noch auf der des Erzählers. Adams Interesse an genau
diesen Genesis-Passsagen korrespondiert aber der Umstand, dass Evelyn die

Schöpfungserzählungen bereits kennt: «<Das hab ich alles mal gelesen, weil ich

dachte, danach fragen sie mich in Leipzigs <Bei der Kunstgeschichte?) <Ja, beim

Eignungsgespräch.») (125) Evelyns vergangene Lektüre war somit deutlich
anders motiviert als die aktuelle Adams. Sie erfolgte auch nicht spontan, sondern

geplant: Evelyn lag an der Kenntnis eines kanonischen kulturellen Textes zur

der Apfel eben keine textliche Grundlage für sich in Anspruch nehmen kann). Vgl. einführend

Schade 1968: 41-70.
26 Vgl. insb. die Arbeiten Polascheggs (2.007,2009).

27 Für die Differenz von Einzel- und Textklassenbezug und daraus ableitbare weitere typologi-
sche Unterscheidungen vgl. Stocker 1998: 48-72.

28 Vgl. u.a. Kap. 40 («Bettlektüre»), 287.



54 Andreas Mauz

Erfüllung institutioneller Erwartungen; Adams Disposition ist insofern
unmittelbarer, ja existenzieller.

Die Auslegungs- bzw. Kommentierungspraxis der beiden Spontanexegeten
kennt kein einheitliches Verfahren, wohl aber einige markante Eigenarten, die

teils beide, teils nur eine der Figuren betreffen. Sei es wegen dieser wilden Exegese

oder auch nicht: Was im Auslegungsgespräch von Adam und Evelyn verhandelt

wird, verdichtet sich nicht annähernd zu etwas, das man «Gesamtdeutung des

Textes» nennen könnte. Die beiden landen also nicht bei einer der einschlägigen

Interpretationsoptionen, die Tun und Lassen der einzelnen Figuren in ein

möglichst kohärentes Ganzes einzeichnen - schematisch gesprochen etwa in eine

entwicklungspsychologische, eine sexuelle, ethische oder auch emanzipatorische
Lesart.19

Betrachtet man nun Evelyns Engagement, so scheint es ganz auf der Linie ihres

erwähnten äußerlichen Interesses zu liegen, wenn sie im Ganzen deutlich weniger

bei der Sache ist, zumal da, wo die Sache theologisch gewichtig, weil schwierig
wird. Zur Illustration dieser klaren Differenz zum Engagement Adams seien zwei

Auszüge aus dem Gespräch zitiert, wobei man die jeweiligen Primärtextbezüge
selbst eintragen können wird:

<Willst du wirklich nichts mehr? Die Birnen sind gut.»
<Da machte Gott der Herr den Menschen aus Erde vom Acker und blies ihm Odem des

Lebens in seine Nase. Und so ward der Mensch ein lebendiges Wesen.»

<In die Nase?»

<Du dachtest wohl, in den Mund, wie beim Erste-Hilfe-Kurs? Und Gott der Herr
pflanzte einen Garten in Eden gegen Osten hin und setzte den Menschen hinein,
[...]>.» (115)

<[...] Der dritte Strom heiß Tigris, der fließt östlich von Assyrien. Der vierte Strom ist
der Euphrat...»
<Wie aus dem Kossuth-Wappen», sagte Evelyn. »Entschuldige, lies weiter.» (126)

Evelyns Neigung, die theologisch gewichtigeren Aspekte zu meiden, zeigt sich in
ihrer Reaktion auf nachgeordnete Details. Nicht die Schaffung des Menschen an

sich und seine Belebung durch den «Odem des Lebens» ist für sie von Interesse,

sondern die technische Seite des Beatmungsvorgangs (Mund oder Nase). Oder
sie verweist aufAnalogien, die vom Genesis-Text und seinen Herausforderungen

wegführen: In Reaktion aufdie Benennung der vier Wasserarme, die vom Strom

29 Vgl. den entsprechenden Katalog in Willmes 2008.



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 55

aus Eden ausgehen, sagt Evelyn: «Wie aufdem Kossuth-Wappen.» Sie identifiziert
also eine Analogie zum Wappen, das als Unabhängigkeitszeichen Ungarns von
Osterreich gilt (1848/49); dort symbolisieren vier Streifen ebenfalls vier Flüsse.'0

Diese Tendenz setzt sich fort, wenn die Lesung zu Gen z,zz kommt, der

Erschaffung Evas aus der Rippe. Hier beschränkt sich Evelyns Kommentar auf
einen einzigen gut rationalistischen Satz: «Männer und Frauen habe doch gleich
viele Rippen!?» (2Z7), was nicht gerade von einem Sinn für Mythenhermeneutik

zeugt. Entsprechend reagiert sie auf eine Frage des ernsthaft exegesierenden, ja

allegorisierenden Adams zu Gen 2,24 mit einem Witz, der auf das Geschlecht

Gottes geht, dessen Weiblichkeit:

<Ist ganz schön unlogisch), sagte Adam und schnäuzte sich. <Vielleicht meint er ja mit
Vater und Mutter Gott?>

<Aber wieso Mutter?)
<Kennst du den? Sagt der liebe Gott zu Eva ...> (217)

Evelyns Interesse am Text schwindet zunehmend. Da sie jenen Witz von Katja
kennt - einer Balaton-Bekanntschaft -, stellt sie sich die Frage, ob sie Katja wohl

im Westen wiedersehen werden. Die gesamte Sündenfallerzählung - als die

kardinale Stelle hinsichtlich der Geschlechterordnung - lässt sie dagegen
unkommentiert und konzentriert sich vor allem aufdas mitgebrachte Essen. Dieses wird

unerwartet um West-Anteile erweitert: Lesung und Auslegung müssen bei der

Verlautbarung der göttlichen Strafsprüche kurz unterbrochen werden, weil die

Wirtin ein Tablett mit Leberkäse und Senf bringt.
Allerdings, auch das muss erwähnt sein, zeigt sich dann auch noch einmal, dass

sich Evelyn im Hinblick auf ihr Studium offensichtlich religionswissenschaftliche

Kompetenzen angeeignet hat. Sie verweist unvermittelt - der Schöpfungsakt

ist, textlich gesehen, längst passé - auf den Zimzum-Mythos der lurianischen

Kabbala: «Kennst du den Mythos, in dem Gott sich zurückzieht, indem er Platz

macht, damit etwas entstehen kann? Den müssen wir mal lesen» (230)." Aber
Adam weist auch dies als Digression ab, er ist ganz mit dem Genesis-Text beschäftigt

und fragt denn auch ausdrücklich «Willst du noch zuhören?» (230)

Das unterschiedlich ausgeprägte Interesse an Text wie Auslegung gipfelt
schließlich in denkbar verschiedenen Reaktionen auf das Finale der Erzählung,

30 Zum weiteren Kontext: Bonner 1010.

31 Grözinger 2004: 811-815.



5é Andreas Mauz

die Verbannung des Paares aus Eden, dessen Abschottung angesichts potentieller
Rückkehrabsichten:

Adam schlug das Buch mit einem solchen Knall zu, dass Evelyn zusammenfuhr.
<Das ist doch unglaublich, oder!?. Wir dürfen nicht ins Paradies zurück, weil wir wissen,

was gut und ist und uns zur Vollkommenheit nur noch das ewige Leben fehlt.
Gott will aber nicht seinesgleichen. Das ist doch ungeheuerlich, warum sagt einem das

niemand. Und von einem Apfel ist auch nicht die Rede, oder hab ich das überlesen?)

<Willst du was?>, fragte Evelyn. <Das ist köstlich, probier mal, süßer Senfb Sie schnitt
ein Stück von der Kruste des Leberkäses ab, strich Senf darauf und setze sich neben

Adam aufdie Bettkante.
<Das ist doch wirklich hundsföttisch>, sagte Adam. Was regst du dich denn so auf.

Koste mal.> Evelyn verharrte mit dem aufgespießten Leberkäse vor seinem Mund.»(231)

Während sich Adam durch den Text herausfordern lässt, die Vertreibung und
ihre Begründung als skandalös empfindet, ist Evelyn gänzlich ausgestiegen und

von einer anderen Form der Einverleibung in Anspruch genommen: dem
westdeutschen Leberkäse. Sieht man auch in dieser Szene eine Reminiszenz an die

Sündenfall-Szene, so haben wir hier, anders als im Eröffnungskapitel, einen Adam

vor uns, der, aktual beschäftigt mit eben jenem Prätext, den <Apfel> nicht isst.

Evelyn registriert immerhin, dass Adam im Gott von Gen 3,11 einen Kollegen hat,

«[a]uch Gott war Schneider!» (230) (was die eingangs genannte starke Differenz

von einem «first» und einem «second maker» ja tatsächlich relativiert).
Diese textnahen Hinweise ließen sich um stärke interpretative Thesen erweitern:

Man könnte im Fall der zuletzt genannten Szenen etwa ergänzen, dass diese

jeweiligen Reaktionen leicht verständlich zu machen seien. Adam ist empört über

die unmögliche Rückkehr ins Paradies, weil er seines nach wie vor in den

vergangenen Lebensumständen in der DDR sieht und noch immer eine Rückkehr

in Erwägung zieht. Der Text wird durch eine identifikatorische Lektüre zum
Skandal. Evelyns scheinbar argloses Abwinken - «Was regst du dich denn so auf»

-, ihre umso intensivere Hinwendung zum Essen, hat insofern einen guten Sinn,
als es sich um Westessen handelt und der Westen ihr Paradies darstellt, auf das

sie sich längst nicht nur kulinarisch und, in Gestalt von Michael, auch amourös

bereits im Osten ausgerichtet hat. Aber diese Spur soll hier zugunsten einer anderen

nicht weiter verfolgt werden.



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 57

6.3. Was nicht kommentiert wird

Das Gewicht von Kapitel 42 scheint ebenso sehr in dem zu liegen, was von
Adam und Evelyn im Zuge des Auslegungsgesprächs angesprochen wie nicht

angesprochen und kommentiert wird. So sehr vor allem Evelyn ausdrücklich

Bezüge zwischen der biblischen Erzählwelt und ihrer Lebenswelt herstellt, die

Kommentierung beider Figuren lässt nahezu alles aus, was <ans Eingemachte>

geht. Dass sich Adam am Ende echauffiert, aus Gründen, die wir erschlossen

können, ist eine Ausnahme. So seien denn einige Aspekte benannt, die im

Auslegungsgespräch aus guten Gründen vorkommen könnten, jedoch nicht
vorkommen:

1. Oben wurde daraufverwiesen, dass das Brustleiden Adams aufder Ebene des

äußeren Kommunikationssystems deutlich bis überdeutlich akzentuiert werde.

Hier, beim Zitat des relevanten Prätextes im inneren Kommunikationssystem,
unterbleibt jedoch der erwartbare Kommentar: Adam erkennt die Ursache seines

Leidens im Genesis-Text nicht wieder. Und auch Evelyn ist nicht empfänglich
dafür, dass von ihr die Rede ist, dass sie die Rippe ist, die ihrem Adam fehlt und

damit Schmerzen bereitet. Es bleibt bei ihrer Glossierung des Verses durch die

insofern unangemessen rationalistische Frage nach den korrekten anatomischen

Sachverhalten bei Frau und Mann.

2. Adam registriert beiläufig, dass die Frucht des Baumes der Erkenntnis
botanisch nicht spezifiziert werde; es sei gar nicht von Äpfeln die Rede. Er nimmt
jedoch nicht wahr, dass er kurz zuvor von seiner Eva zum Verzehr - östlicher -
Birnen animiert wurde und dann zum Probieren von - westlichem - Leberkäse.

3. Evelyn hat an der biblischen Eva ein ausgesprochenes Desinteresse, sie erkennt
sich nicht in ihr wieder; sie verliert kein Wort zur «Sündenfall»-Episode. Dabei

könnte sie gerade vor dem Hintergrund ihrer eigenen Option für das Paradies des

Westens Evas Akt positiv werten: Beide Evas werden aktiv und holen ihre Adams

aus fragwürdigen Paradiesen. Es würde ja nicht wundern, wenn die initiative
Evelyn für eine positive Interpretation des «Sündenfalls» argumentierte, also

gegen die Vorstellung eines Falls, sondern für den - bestenfalls auch gottgefälligen



58 Andreas Mauz

- Schritt in Richtung einer positiv besetzten menschlichen Autonomie, die mit
dem Zuspruch menschlicher Gottebenbildlichkeit ernst macht.51

4. Wenn Evelyn sich selbst nicht in Eva erkennt, so erkennt sie doch, was Gott
mit ihrem Adam verbindet: Sie sind Berufskollegen. Aber bei dieser Bemerkung
bleibt es. Die Kommentierung mit Blick aufdie Lebenswelt der Exegeten hat eine

starke Asymmetrie: Was benannt wird, ist ausschließlich das Ähnliche; beide,

Adam und Gott, schneidern. Das Unähnliche im Ähnlichen bleibt außen vor,
nämlich dass mit der Schöpfer-Geschöpf-Differenz eine fundamentale Kluft im

Spiel ist. Und nicht thematisiert werden auch die damit gegebenen ganz anderen

Umstände der jeweiligen Schneiderei: hier der richtende Gott, der aber selbst den

Gerichteten fürsorglich zugewandt bleibt und deren provisorische Bekleidung
durch eine höherwertige ersetzt; dort der Gigolo-Damenschneider, der seinen

Kundinnen nicht nur zu Kleidern verhilft.

5. Diese Differenzen könnten zur Sprache kommen, da sie mit einer weiteren

erstaunlichen Absenz gekoppelt sind. Obwohl Nacktheit und Scham als

offensichtliches Bindeglied zwischen beiden Ereignissen fungiert, bleiben diese un-
thematisiert. Dass Adam kein Interesse hat, diesen Punkt zu vertiefen, ist
nachvollziehbar. Dass aber Evelyn, die bei anderen Gelegenheiten gern auf Adams

Anblick nach seinem Seitensprung zurückkommt (vgl. 177), die Gelegenheit

ungenutzt lässt, muss auffallen. Umso mehr, da mit der Formulierung, «der Mann
wird seinem Weib anhangen» (Gen z,z4), das Modell monogamer Liebe im
Raum steht und mit ihm ein perfektes Sprungbrett für eine weitere Bearbeitung
ihrer Verletzung.
Bilanzierend und mit dem dreigliedrigen Modell der intertextuellen Bezugsebenen

gesprochen: Die Erzählung scheint im äußeren Kommunikationssystem mit
einem intertextuellen Überhang zu arbeiten. Dieser erzeugt Erwartungen an das

innere Kommunikationssystem, die dann aber nicht erfüllt werden. Wir - die

Lesenden - haben gegenüber den Figuren einen Wissensvorsprung, der das

Innerste der Figuren selbst betrifft, deren Identität. Wir sehen etwa, was Adam

wie Evelyn selbst übersehen: Adam wird von seiner Eva wiederholt mit <Früchten>

gefüttert, deren Konsum er sich selbst wahlweise erlaubt oder verbietet.

31 Zur Spannung zwischen Gen 1,17 und 3,5 siehe Albrecht Koschorkes Überlegungen zur spezi¬

fisch religiösen «Koexistenz konfligierender Normenpaare» (1011: 371-376).



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 59

7. Adam, der Bibelleser

Wenn die gemeinsame Lektüre und Auslegung der Adam und Eva-Erzählung

zu keiner gemeinsamen Interpretation führt, sondern primär auf Seiten Adams

von Interesse und, punktuell, starken Affekten begleitet ist, so setzt sich diese

Asymmetrie bis ans Romanende fort. Wollte Adam die vermeintlich vergessene
Bibel zunächst dem Hotel aushändigen (vgl. 133), so behält er sie schließlich nicht

nur bei sich, sondern vertieft sich von Zeit zu Zeit in deren Lektüre. Dies wird
einerseits durch beiläufige Hinweise auf das bloße «dass» der Lektüre seitens des

Erzählers deutlich, andererseits - und aussagekräftiger - durch Figurenreden
Adams, die bestimmte Texte betreffen und damit den Stand seiner Lektüre wie
deren Applikation dokumentieren: «<Außerdem habe ich gelesen, wenn's dich

beruhigt - schon fast die Hälfte. Adam nahm die Bibel, die neben ihm lag, und

hielt sie hoch. [...] <So weit musst du erst mal kommen!») (2.56) Beim Hinweis

einer Freundin, dass es hier, im Westen, möglich sei, jederzeit in der Konditorei
Brötchen zu holen «oder Apfelstrudel mit Vanillesoße» entgegnet Adam

analogiebildend: «Täglich frisches Manna» (304). Und bei Gesprächen über die

hoffnungsvolle Zukunft, die ihnen und ihrem Kind bevorsteht, zitiert er wörtlich
aus Jes n,6: «Und die Wölfe werden bei den Lämmern liegen.» Dabei scheint

entscheidend, dass diese Einwürfe nie weiter thematisiert werden, weder als

biblische Referenzen noch in anderer Weise (die Analogiebildungen etwa wiederum

im Blick aufdas Unähnliche problematisierend), ja es wird nicht einmal deutlich,
ob die Anwesenden - namentlich Evelyn - realisieren, dass es sich um Reflexe

aufAdams Bibellektüren handelt. Was ihr freilich nicht entgehen kann, und
damit kommt eine weitere Funktion der Bibel ins Spiel: Adam macht ihr seinem

Heiratsantrag bewusst, während er sich die Bibel an die Brust drückt (vgl. Z37),

die Verbindlichkeit seines Antrags beglaubigend.
Diese und weitere Szenen werden in gewisser Weise übertroffen von Adams

Einlassung auf theologische Denkfiguren, die sein Bibelstudium begleiten oder

zu diesem führen. Rückblickend auf den gemeinsamen Zürich-Aufenthalt
berichtet Evelyn einer Freundin von Adams ambivalenter Haltung zur westlichen

Welt, selbst in ihrer Schweizer Variante: Einerseits gilt «die Schweiz, das war sein

Westen» (191), andererseits zeichnet er die Dominanz der Warenwelt eben in
einen sündentheologischen Deutungshorizont ein:

Von allem zu viel, sagt er, zu viele Worte. Zu viele Kleider, zu viele Hosen, zu viele

Schokolade, zu viele Autos, statt froh zu sein, dass es endlich alles gibt, sagte er: zu viel,

zu viel, eine Inflation, die alles begräbt, die eigentlichen Dinge, die richtigen Dinge.



6 o Andreas Mauz

So redet er. Einmal hat er sogar von Erbsünde gesprochen. Tatsächlich, Erbsünde! Er

meinte, Erbsünde sei der Trieb, immer mehr und mehr Geld zu wollen, das würde alles

kaputt machen. (291ft)

Adams theologisierende Kapitalismuskritik, die auch ganz unmittelbar das

prospektive Handeln des Paares betrifft - «Dabei wünscht er sich doch selbst

ein Auto» -, wird in diesem Moment zur massiven Belastung der Beziehung:
«Vielleicht hat er auch zu viel in der Bibel gelesen. Mir reicht's mit ihm! Ich kann
seine Reden nicht mehr hören!» (2.92.)"

Sei es, innerfiktional bewertet, zuviel Bibellektüre oder, textanalytisch
beschrieben, eine Bibellektüre, die sich seitens beider Figuren durch markante

Auslassungen auszeichnet: Innerhalb des großen Erzählbogens wird Adams

anfängliche schöpferische Potenz gleich doppelt eingeschränkt. War er im Osten

effektiv ein Modeschöpfer, der neue Modelle kreierte, beschränkt sich seine Arbeit
im Westen auf die Reparatur von Kleidern, die von anderer Hand gestaltet und

maschinell gefertigt wurden. Darüber hinaus geht aber auch die Medientechnik
der Photographie, die zuvor ganz mit Adam und seiner Schöpfungsarbeit assoziiert

war, an Evelyn über. Sie plant, für ihr Kind (das möglicherweise von Michael

gezeugt wurde) Photoalben anzulegen, während Adam - dies das Schlussbild

des Romans - seine Photos, die er zerrissen im alten Haus vorgefunden und
zunächst mit Evelyns Hilfe rekonstruiert hat, rituell dem Feuer übergibt. Adams

33 Vor diesem Hintergrund scheint Martina Trombikoväs (1015:175) Darstellung der bibelinter-
textuellen Implikationen des Romans deutlich zu kurz zu greifen. Ihre Bilanz: «Im Gegensatz

zu den genannten Texten, die eine religiöse Dimension eröffnen, gibt es in meinem Korpus
einen Roman, über den behauptet werden kann, dass er durch die Verwendung biblischer
Intertextualität im Zusammenspiel mit seinen weiteren Komponenten keine religiöse Dimension

eröffnet. Es ist Adam und Evelyn von Ingo Schulze. [...] Der Roman bezieht sich zum
biblischen Prätext als zu einer Vergleichsgröße, um zu zeigen, dass die zentrale Problematik
des Romans bereits uralt und immer noch aktuell ist. Durch die Versetzung der Handlung in
die DDR-Zeit wird die Religion für die Figuren nichts Selbstverständliches, aber gleichzeitig
auch kein Thema, mit dem sie sich (sowie der ganze Roman) auseinandersetzen würden».

Das wird weder der Zentralstellung des Kapitels 42 noch der durch die Genesis-Lektüre

ausgelösten kontinuierlichen Beschäftigung Adams mit der Bibel gerecht. Es übersieht aber vor
allem die auferzählanalytischem Weg ausweisbare Wirksamkeit des Modells mythischer
Wiederholung, das abschließend zu explizieren ist.



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 61

limitierteren künstlerischen wie beruflichen Möglichkeiten korrespondiert
gegenläufig Evelyns Möglichkeit einer freien Studienwahl in München.'4

8. Schluss: mythische Wiederholung

Noch einmal anders und mit einer weiteren Differenz der Intertextualitätstheorie

gesagt: Mit der relativ späten Einspielung des biblischen Prätextes durch die

Protagonisten selbst steht der Roman am Ubergangzwischen einer Intertextualität
der Systemaktualisierung- eines wie auch immer gearteten Gebrauchs des Adam-

und-Eva-Mythos - zu einer Intertextualität der Systemreferenz, in der der bloße

Gebrauch des Stoffs in Richtung seiner ausdrücklichen Reflexion überschritten

wird, also einer Adam-und-Eva-Erzählung, in der die Erzählung selbst als

Erzählung thematisch wird."
Schulzes Roman scheint aber tatsächlich nur am Ubergang von System-

aktualisierung und Systemreferenz zu stehen. Gerade weil es die Figuren selbst

sind, die sich gemeinsam in den Genesis-Text vertiefen, und nicht ein Erzähler, der

die Ereignisse distanziert glossiert, lässt sich hier nicht von klarer Systemreferenz

sprechen. Diese wäre etwa gegeben, wenn Adam an dem genannten unkommentierten

Punkt auf seine Adam-Identität reflektierte: auf das, was ihn mit dem

Adam der Genesis verbindet, und das, was ihn von ihm trennt.
Doch gerade in dieser Stellung am Übergang von Systemaktualisierung und

Systemreferenz lässt sich auch der Reiz Schulzes Roman lokalisieren. In theti-
scher Zuspitzung ließe sich hier von einer mythischen Wiederholung sprechen.

Schulze lässt den Mythos in dem Sinn <gewinnen>, dass er sich selbst aktualisiert.

Die Figuren agieren ihn insofern nur aus, als sie für ihre Rolle im Rahmen

dieser mythischen Wiederholung nur ein sehr begrenztes Bewusstsein haben.

34 Mit der Konzentration auf die Kapitel i und 4z wurde zumindest ein sachlich ganz naher

Erzählstrang vernachlässigt. Mit dem Westler Michael kommt auch eine weitere wissenschaftliche

Disziplin ins Spiel, die üblicherweise als harte Alternative zum Erklärungsanspruch und

-potential des biblischen Mythos gesehen wird: Michael ist Zellbiologe und sein Forschungsprojekt

besteht, mit dem betreffenden Kapiteltitel gesprochen, in «Arbeit für die Ewigkeit»
(Kap. 3z). Er möchte den paradiesischen Zustand eines Lebens ohne Befristung mit
naturwissenschaftlichen Mitteln erreichen. Dies geht aus einem ausführlichen Gespräch mit Adam
hervor, der seinerseits zurückhaltend reagiert und sich mit dem gefallenen Zustand der
Endlichkeit allen Lebens arrangiert hat - was, wie gesehen, die klare Vorstellung eines individuellen

Paradieses aufErden nicht ausschließt. Dass Michael möglicherweise auch ein Spitzel sein

könnte, ist wiederum ein anderer Erzählstrang (vgl. 253F.).

35 Für diese Unterscheidung: Fendler 2004: iiiff.



62. Andreas Mauz

Diese These lässt sich also u. a. durch genau die auffallenden Absenzen im

Auslegungsgespräch belegen: Adam will in der Bibel lesen, und zwar genau diese

Erzählung. Trotz seiner aufmerksamen Lektüre hat er aber keine Aha-Erlebnisse:

Er hat keine Einsicht in die Ursache seines Brustleidens, er erkennt nicht, dass

seine Eva/Evelyn ihn dauernd mit Früchten füttert. Aber auch Evelyn agiert den

Mythos aus, ohne davon ein Bewusstsein zu haben: Sie zitiert das «Adam, wo bist
du?» ohne es zu merken. Die beiden erkennen den Mythos nicht als Mythos, und
weil sie ihn damit nicht auch als ihren Mythos erkennen, führen sie ihn einfach

auf.

Entscheidend scheint schließlich die Dimension der Benennung, wobei es in
diesem Fall nicht nur das Nichtwissen der Figuren ist, das den Ausschlag gibt,
sondern auch das der Leser_innen: Wir erfahren, wie aus Lutz durch eine körperliche

Eigenschaft ein zu Evelyn passender Adam wurde; wir bekommen aber keine

Antwort aufdie Frage, weshalb «Renate Horn aus Markkleeberg» für Adam

ausgerechnet «Lilli» heißt. Durch diesen Erklärungs- und Thematisierungslücken
wird Platz geschaffen für den Mythos, der sich selbst durchsetzt: für die

mythische Wiederholung. Nicht das einzige, aber ein entscheidendes literarisches

Mittel dafür liegt in der starken Annäherung an den dramatischen Erzählmodus,

im weitgehenden Verzicht aufdie Präsenz eines Erzählers, der die Perspektive der

Figuren aus seiner eigenen überlegenen Warte noch einmal anders situiert.

Nun wird mit der These der mythischen Wiederholung qua Mythos-Begriff
ein verzweigter Kontext eröffnet, der an dieser Stelle nicht mehr befriedigend
einzuholen ist. Auch wenn man die textnahe Herleitung der Wirksamkeit einer

mythischen Wiederholung akzeptiert, ist damit ja sicher nicht das letzte Wort
gesprochen. Vielmehr stellen sich gerade dann gewichtige Anschlussfragen:
Welches Mythosverständnis ist hier leitend? Wie soll die beschriebene

Selbsttätigkeit ihrerseits verstanden werden? Wie hoch will man sie hängen? Nimmt
man die machtvolle mythische Wiederholung - vereinfacht gesagt - sehr ernst
und erläutert sie im Horizont umfassender (auch theologisch-)anthropologi-
scher Positionen? Oder nimmt man sie bedingt ernst und verortet sie primär in
ästhetischer Perspektive, etwa als geistreiches poetologisches Surplus? An der

Entscheidung für eine tendenziell starke oder schwache Lesart hängt dann auch

die Intensität des Versuches, verfestigte Beschreibungs- und Interpretationsmuster

des biblischen Mythos auch auf Schulzes Roman abzubilden und -
anders als hier geschehen - ausgearbeitete Thesen zur Pluralität und variablen



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 63

Lokalisierung von <Paradiesen>, <Sündenfällen>, selbstgewählten oder auch

verfügten <Vertreibungen> zu formulieren.

Wendet man die Stark-Schwach-Differenz nun auf die Selbstdarstellung
Schulzes (1009: 61) an, so scheint er sich auf der Seite der schwachen Lesart

zu positionieren: «Der biblische Mythos erwies sich als ein Muster, das

jedem Kapitel unterlegt werden konnte und scheinbar nebensächlichen Details

Aufmerksamkeit sicherte. Ohne die biblischen Anregungen wären die Figuren
andere geworden.» Hier spricht der souverän gestaltende Autor, dem «biblische

Anregungen» primär aus wirkungsästhetischen Gründen willkommen sind, der

in Adam aber auch eine Spiegelfigur seiner selbst hat. In Bezug aufdie befremdenden

Entdeckungen im Verlaufder Schriftauslegung - die Existenz zweier Bäume

- notiert Schulze: «Meine eigene Überraschung wird zu Adams Überraschung.»

Allerdings findet sich in seinem Werkstattbericht wiederum mit der Namensgabe

ein Aspekt, der die textinterne Wirksamkeit der mythischen Wiederholung
andeutungsweise auch auf die textexterne Ebene des Schreibprozesses holt. Denn

«merkwürdigerweise» war der männliche Protagonist schon vor der gezielten
intertextuellen Anreicherung des Textes durch den Adam und Eva-Mythos ein

Schneider namens Adam: «Merkwürdigerweise trug der Schneider in meinen

Skizzen bereits den Namen Adam.»

Wie auch immer man die mythische Wiederholung in fälligen weiteren

Interpretationsgängen bewertet: Schulze bestätigt nicht nur die These Czeslaw

Miloszs, die er seinem Roman vorangestellt hat - «Deshalb spricht auch die

Erzählung vom Sündenfall unsere Gefühle so an, als ob sie eine alte Weisheit

wieder in unser schlummerndes Gedächtnis zurückriefe» -, aufgrund seines

Erzählverfahrens gehört er auch jenseits von Eden in die lange und illustre Reihe

der Apologet_innen einer nachhaltigen, nämlich nicht ablösbaren Wahrheit des

Mythos.



É4 Andreas Mauz

Arnold, H.-L. (Hg.), 2.012.. Ingo Schulze.

München.
Benthien, C./Gerlof, M. (Hg.), 2010. Paradies.

Topografien der Sehnsucht. Wien.
Bloom, H., 2003. A Map of Misreading. 2. ed.

With a new Preface. Oxford.
Böhn, A., 2007. Art. Intertextualitätsanalyse.

Th. Anz (Hg.), Handbuch Literaturwissenschaft.

Gegenstände - Konzepte -
Institutionen, Bd. 2 (Methoden und Theorien).

Stuttgart, 204-216.
Bonner, W., 2010. Und es ging von Eden ein

Strom, den Garten zu bewässern, und teilte

sich von da in vier Hauptarme. Gekerbte,

glatte und heterotype Räume in Ingo Schul-

zes Roman Adam und Evelyn. E. W. B. Hess-

Lüttich (Hg.), Deutsch im interkulturellen

Begegnungsraum Ostmitteleuropa. Frankfurt

a.M., 345-361.

Broich, U., 1985. Formen der Markierung von
Intertextualität. Broich/Pfister 1985: 31-47

Broich, U./Pfister, M. (Hg.), 1985. Intertextualität:

Formen, Funktionen, anglistische
Fallstudien. Tübingen.

Eco, U., 1985. Nachschrift zum <Namen der
Rose>. München.

Fendler, U., 2004. Intermedialität. H.-J. Lüse-

brink (Hg.), Französische Kultur- und
Medienwissenschaft. Eine Einführung. Tübingen,

213-231.
Flasch, K„ 2004. Eva und Adam. Wandlungen

eines Mythos. München.

Genette, G., 1998. Die Erzählung. Aus dem

Französischen v. A. Knop, mit einem Nachwort

hg. v.J. Vogt. 2. Aufl., München.

- 2001. Paratexte. Das Buch zum Beiwerk des

Buches. Mit einem Vorwort v. H. Weinrich,
aus dem Franz. v. D. Hornig. Frankfurt a.M.

'aphie

Grözinger, K. E„ 2004. Jüdisches Denken.

Theologie - Philosophie - Mystik, Bd. 2

(Von der mittelalterlichen Kabbala zum Ha-
sidismus). Frankfurt a.M.

Isekenmeier et al., G. (Hg.), 2021. Intertextualität

und Intermedialität. Theoretische

Grundlagen - exemplarische Analysen.

Stuttgart.
Jahraus, O., 1994. Analyse und Interpretation.

Zu Grenzen und Grenzüberschreitungen im
struktural-literaturwissenschaftlichen
Theoriekonzept. Internationales Archiv für
Sozialgeschichte der deutschen Literatur 19.2,

1-51.
Keller, G., 1985. Der grüne Heinrich. Erste

Fassung: Hg. v. Th. Böning/G. Kaiser. Frankfurt

a.M.

Köppe, T./Kindt, T., 2014. Erzähltheorie. Eine

Einführung. Stuttgart.
Koschorke, A„ 2012. Wahrheit und Erfindung.

Grundzüge einer Allgemeinen Erzähltheorie.

Frankfurt a. M.
Kristeva, J., 1972. Bachtin, das Wort, der

Dialog und der Roman. J. Ihwe (Hg.),
Literaturwissenschaft und Linguistik. Ergebnisse
und Perspektiven, Bd. 3 (Zur linguistischen
Basis der Literaturwissenschaft II). Frankfurt

a.M., 345-375.
Lahn, S./Meister, J. Chr., 2016. Einführung in

die Erzähltextanalyse. 3. Aufl., Stuttgart.
Lehmann, H., 2009. Geschichten aus dem

blinden Fleck. Zur Erzählphilosophie von

Ingo Schulze. Sinn und Form 61 3, 390-410.
Maier, S„ 2018. In den Gärten von Adam und

Eva. Heterotopien, Idyllen und Paradiese

in Adam und Evelyn von Ingo Schulze.

MA-Arbeit, Universität Tampere, https://
core.ac.uk/download/pdf/250152059.pdf
(28 .I2.202l)



Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung 65

Mauz, A„ 2.016. Machtworte. Studien zur Poetik

des <heiligen Textes>. Tübingen.

- i.D. Nach der Schrift. Der Jesusroman im
Horizont bibelhermeneutischer

Interpretationspraxis (Philip Pullman: The Good Man
Jesus and the Scoundrel Christ, 2010). M.
Kutzer et al. (Hg.), Heilige Schriften.

Verständigungen zwischen Theologie und
Kulturwissenschaft. Stuttgart 2023.

Müller, W. G., 1991. Namen als intertextuelle
Elemente. Poetica 23.1-2,139-165.

Polaschegg, A., 2007. Literarisches Bibelwissen

als Herausforderung für die Intertextua-
litätstheorie. Zum Beispiel: Maria Magdalena.

Scientia Poetica 11, 209-240.
- 2009. Denn es stehet (nicht) geschrieben.

Das Bibelwissen der Literatur. Renovatio.

Zeitschrift für das interdisziplinäre
Gespräch 65.3-4, 41_52-

Rödder, A„ 2020. Geschichte der deutschen

Wiedervereinigung. 3. Aufl. München.
Schade, H., 1968. Art. Adam und Eva. LCI 1,

41-70.
Schneider, M., 2018. Art. Intertextualität.

WiBiLex (28.12.2022).

Schulze, I., 2008. Adam und Evelyn. Berlin.

- 2009. Was wollen wir? Essays, Reden, Skizzen.

Berlin.

Stocker, P., 1998. Theorie der intertextuel-
len Lektüre. Modelle und Fallstudien.
Paderborn.

Thomas, F., 2009. Neue Leben, neues Schreiben?

Die «Wende» 1989/90 bei Jana Hen-
sel, Ingo Schulze und Christoph Hein.
München.

Trombikova, M., 2015. Biblische Intertextualität

in deutschen Romanen seit 1990. Prag;

https://is.muni.ez/th/svclp/Diss_M._
Trombikova (28.12.2022).

Weintraut, E. J„ 2016. Ingo Schulze's Adam
und Evelyn-. «Zwischen dem Nicht- mehr
und dem Noch-nicht-dort». The German

Quartely 89.4, 463-479.
Willmes, B., 2008. Art. Sündenfall. WibiLex

(28.12.2022).

Wuthenow, R.-R., 1980. Im Buch die Bücher

oder der Held als Leser. Frankfurt a.M.

Zingsem, V., 2005. Lilith. Adams erste Frau, 3.

Aufl. Leipzig.



66 Andreas Mauz

Abstracts

Ingo Schulzes «Wenderoman» Adam und Evelyn verweist bereits in seinem Titel auf
einen biblischen Prätext. Der Beitrag möchte zeigen, dass und inwiefern der intertextuelle

Bezug zu Gen 2/3 für die erzählte Welt des Romans konstitutiv ist und - so die Schlussthese

- unter dem Stichwort der «mythischen Wiederholung» gebündelt werden kann.
Im Rekurs auf einschlägige literaturtheoretische Positionen wird deutlich: Schulze lässt

den Adam und Eva-Mythos in dem Sinn <gewinnen>, dass er sich selbst aktualisiert. Die

Figuren agieren ihn insofern nur aus, als sie für ihre Rolle im Rahmen der mythischen
Wiederholung kaum ein Bewusstsein haben. Diese These lässt sich durch das subtile
Namenskalkül ebenso belegen wie durch eine der zentralen Episoden: Selbst bei der gemeinsamen

Lektüre des Genesis-Textes erkennen sich Adam und Evelyn im Text nicht wieder.

Ihre Auslegung wird gerade durch das Nichthematisierte auch zur Selbstauslegung. Die
textnahe Rekonstruktion dieser Zusammenhänge gibt zur gewichtigen Folgefragen An-
lass, namentlich zur Alternative einer starken anthropologischen oder einer schwachen

ästhetischen Lesart dieser mythischen Selbsttätigkeit.

Ingo Schulzes «Wenderoman» Adam andEvelyn already refers to a biblical pre-text in its
title. The article aims to show that and to what extent the intertextual reference to Gen

2/3 is constitutive for the narrated world of the novel and - according to the final thesis

-can be bundled under the keyword of «mythical repetition». In recourse to relevant

literary theoretical positions, it becomes clear that Schulze allows the Adam and Eve myth
to <win> in the sense that it updates itself. The characters only act it out insofar as they
have little awareness of their role within the framework ofmythical repetition. This thesis

can be substantiated by the subtle calculation of names as well as by one of the central
episodes: even when reading the Genesis text together, Adam and Evelyn do not recognise
themselves in the text. Their interpretation becomes a self-interpretation precisely because

it is not thematised. The reconstruction of these connections close to the text gives rise to
weighty follow-up questions, namely the alternative ofa strong anthropological or a weak

aesthetic reading of this mythical self-activity.

Andreas Mauz, Basel


	Mauer- und Sündenfall, mythische Wiederholung : Ingo Schulzes Adam und Evelyn (2008)

