
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 1

Artikel: Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt

Autor: Gellner, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1042234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1042234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt

Christoph Gellner

i. Unterschiedliche Temperamente, oder:

An der Religion scheiden sich die Geister

«Wenn ich nicht religiös bin, so verdanke ich das dem Christentum, wie es uns

gelehrt worden ist: die Idee von der Erbsünde, die Verpönung des Fleisches, das

doch der Schöpfer uns gegeben hat, und der Schöpfer als Richter, die Hölle als

Drohung, das Paradies als Gutschein für die Armen und Unterdrückten.»1 Die

im Jahr zoio publizierten Entwürfe zu einem dritten Tagebuch von Max Frisch

(1911-1991), die seit 198z entstanden waren, scheinen das Bild zu bestätigen, das

Frisch hinsichtlich der spannungsreichen «Arbeitskameradschaft» mit Friedrich

Dürrenmatt (19ZI-1990) vorgegeben hat. Machte er ihre Verschiedenheit doch

an der je anderen Bedeutung der Religion fest: «Wir haben auch sehr bald

festgestellt, dass wir völlig unterschiedliche Temperamente sind, von einem ganz
anderen Hintergrund herkommend: er zweifellos vom Theologischen her, und ich,

wenn man es so mit einer Etikette sagen will, vom Aufklärerischen her,

rationalistischer, humanistisch usw.».1 Peter von Matt unterstreicht, dass sich Frisch

und Dürrenmatt «im Bereich der politisch-geschichtlichen Grundhaltungen
so grundsätzlich voneinander unterscheiden wie Naphta und Settembrini im

Zauberberg von Thomas Mann».5 Der Kern von Frischs Ästhetik, der Wille,

Fragen so zu stellen, dass die Leser «ohne eine Antwort nicht mehr leben können

- ohne ihre Antwort, ihre eigene, die sie nur mit dem Leben selber geben

können»4, ziele auf die Dynamisierung, die Vervollkommnung der Gesellschaft im
Sinne einer schrittweisen Emanzipation aus allen Formen der Unterdrückung.
Vom freien, vernünftigen Einzelnen aus werde die perfektible Welt ihrem Ziel

entgegengeführt, und dieser «Aufbruch aus der Starre» besitze «eine metaphysische

1 Frisch 2010: 124. Hierzu und zum Folgenden Gellner 2013: 37-65.
2 «Ich schreibe, um zu bestehen». Arnold 1990: 227.

3 Matt 2012: 193.

4 Frisch GW II: 467.

ThZ 1/79 (2023) S. 19-38



zo Christoph Gellner

Dimension, weil die göttliche Vorsehung in säkularisierter Form darin eingegangen

ist. Es geht hier wirklich um etwas Heiliges im weltlichen Sinn».5

2. Wider die Versündigung am Lebendigen - Max Frisch

Für mich wird dies nirgendwo deutlicher als in Frischs Fortschreibung des

biblischen Bilderverbots (Ex 10,4; Dtn 5,8): «Du sollst Dir kein Bildnis machen,

heißt es, von Gott. Es dürfte auch in diesem Sinne gelten: Gott als das Lebendige

in jedem Menschen, das, was nicht erfassbar ist», schreibt Frisch im Tagebuch

1946-1Ç4Ç. «Es ist eine Versündigung, die wir, so wie sie an uns begangen wird,
fast ohne Unterlass wieder begehen - Ausgenommen wenn wir lieben.»6 Die mit
diesem Merkspruch endende Parabel «Der andorranische Jude» bildet mit dem

Essay «Du sollst dir kein Bildnis machen» und den Notizen «Zur Schriftstellerei»

das Herzstück dieses Tagebuchs: «So wie das All, wie Gottes unerschöpfliche

Geräumigkeit, schrankenlos, alles Möglichen voll, aller Geheimnisse voll, un-
fassbar ist der Mensch, den man liebt», schlussfolgert Frisch. «Eben darin
besteht ja die Liebe, das Wunderbare an der Liebe, dass sie uns in der Schwebe des

Lebendigen hält, in der Bereitschaft, einem Menschen zu folgen in allen seinen

möglichen Entfaltungen.» Seit Anfang seines Schreibens auf der Suche nach

dem wirklichen Leben, betätigt der reformiert geprägte Bilderkritiker7 «das

theologische Pedal»8, um mittels einer säkular adaptierten biblisch-religiösen

Denkfigur wider die Versündigung am Lebendigen die Weite des Möglichen
offenzuhalten: «Die Liebe befreit [...] aus jeglichem Bildnis. Das ist das Erregende,
das Abenteuerliche, das eigentlich Spannende, dass wir mit den Menschen, die

wir lieben, nicht fertig werden». Wo anstelle der Offenheit für die lebendige

Bewegtheit des Anderen jedoch das fertige Bildnis tritt, verweigern wir ihm «den

Anspruch alles Lebendigen, das unfassbar bleibt».9

Für Stiller (1954) ist die Bildnisthematik ebenso zentral wie für Homo faber
(1957). Macht sich dort die Mitwelt ein Bild von einem Mann, aus dem sie ihn
nicht mehr entlässt, so macht sich hier ein Machbarkeitsmensch ein Bild von

5 Matt 1011:199.
6 Frisch GW II: 374 («Der andorranische Jude»), Zur Bildnisthematik bei Frisch vgl. Lüthi

1997: Soennecken 2,011; Elsaghe 2014.

7 Bauke zooi: 6f. Zur Wiederentdeckung des zweiten Gebots im Raum reformierter Theologie
und Kirchenpraxis vgl. Krieg/Zangger-Derron 2002:51 ff.

8 Riedel 2007: 295.

9 Frisch GW II: 369F. («Du sollst dir kein Bildnis machen»).



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt ZI

der Welt, an dem er starrsinnig so lange festhält, bis ihm sein Glaube an die

Berechenbarkeit alles Lebens abhandenkommt. Auf dem zeitgeschichtlichen

Hintergrund des Antisemitismus stellt Andorra (1961) ein parabelhaftes Modell
dafür auf, «wie soziale Zuschreibung und Ausgrenzung erzeugt werden»'0: Der
«Jude» Andri, der gar kein Jude ist, wird - zunächst von seinem Vater, dann von
der Gesellschaft - zum Juden gemacht, bis er schließlich von dem Bild, in das

ihn die Menschen in seinem Land hineinpressen, getötet wird: «plötzlich bist

du so, wie sie sagen. Das ist das Böse»." Frischs späte Erzählung Blaubart (198z)

thematisiert das Problem der Schuld angesichts des immer wieder scheiternden

Versuchs des Helden, mit Frauen eine dauerhafte Beziehung zu leben. Auf
die Frage, ob diese Erzählung autobiographische Züge aufweise, gab Frisch zur
Antwort: «Das Autobiographische daran ist, dass ich - christlich erzogen, nicht

gläubig - Schuldgefühle habe, aber nicht weiß, worin die Schuld besteht».11

Vor allem Stillers stete Angst, «in irgend einem Sinn nicht zu genügen»",

spiegelt Frischs Auseinandersetzung mit dem Erbe reformiert-calvinisti-
schen Christentums'4, das in Gestalt (selbst-) überfordernder Leistungs-,
rigider Perfektionsideale und entfremdender Lebensaufträge gerade in der

Deutschschweiz mentalitätsgeschichtlich tiefe Spuren hinterlassen hat." «In der

Forderung, man solle seinen Nächsten lieben wie sich selbst», darin stimmt der

Bibelleser Stiller dem Staatsanwalt durchaus zu, «ist es als Selbstverständlichkeit

enthalten, dass einer sich selbst liebe, sich selbst annimmt, so wie er erschaffen

worden ist».'6 Für ihn liegt die Versündigung des Bildnis-Machens in der

«lebenslänglichen Bemühung, anders zu sein, als man erschaffen ist», in der

«Absurdität unserer Sehnsucht, anders sein zu wollen, als man ist!».'7 «Die weitaus

meisten Menschenleben werden durch Selbstüberforderung vernichtet»,

stellt der Staatsanwalt im letzten großen Gespräch nach Stillers Entlassung

aus dem Gefängnis heraus. «Es ist merkwürdig, was sich uns, sobald wir in der

Selbstüberforderung und damit in der Selbstentfremdung sind, nicht alles als

10 Kilcher 1011: 59.

11 Frisch GW IV: 480.
11 Zit. n. Hage 1997:115.

13 Frisch GW III: 440.
14 Zur gesellschaftspolitischen Dimension der Schuldthematik im Stiller Schößler 1005:

160-164.
15 Eingehend Ellerbrock 1985; Schmid 1016:365-481.
16 Frisch GW III: 670.

17 Frisch GW III: 541.



21 Christoph Gellner

Gewissen anbietet. Die innere Stimme, die berühmte, ist oft genug nur die
kokette Stimme eines Pseudo-Ich, das nicht duldet, dass ich es endlich aufgebe,
dass ich mich selbst erkenne, und es mit allen Listen der Eitelkeit, nötigenfalls

sogar mit Falschmeldungen aus dem Himmel versucht, mich an meine tödliche

Selbstüberforderung zu fesseln. Wir sehen wohl unsere Niederlage, aber

begreifen sie nicht als Signale, als Konsequenzen eines verkehrten Strebens, eines

Strebens weg von unserem Selbst.»'8

2.1. Leben unter Rechtfertigungsdruck

Wenn es so etwas wie ein indirektes religiös-theologisches Urthema bei Frisch

gibt, dann dies: Leben steht für ihn von Anfang an unter Rechtfertigungsdruck,
unter der existenziellen Angst, das Lebensganze zu verfehlen. «Wer sich

einmal so entworfen hat, dass er sich durch Leistungen legitimieren muss», heißt

es in Mein Name sei Gantenbein (1964), «wirkt im Grunde nie vertrauenswürdig».'9

Dieser Rechtfertigungszwang liegt bei Frisch bereits in säkularer

Verwandlung vor, wird Leben bei ihm doch nicht mehr vor dem christlichen

Gott gerechtfertigt, noch als vom christlichen Gott als gnadenhaft gerechtfertigt

akzeptiert. Auch Walter Faber, der alternde Held von Frischs Roman Homo

faber (1957), steht unter Rechtfertigungsdruck10: Während er in einem Athener
Krankenhaus auf eine Magenkrebsoperation wartet, die über Leben oder Tod
entscheiden wird, gibt er sich Rechenschaft über sein Leben. Frisch lässt ihn
eine Rechtfertigungsgeschichte schreiben, obwohl Faber ständig behauptet,

unschuldig zu sein. In seinem scheinbar sachlichen «Bericht» (so der Untertitel
des Romans) sucht er das <zufällige> Zusammentreffen mit einer 30 Jahre jüngeren

Frau zu erklären, die seine Geliebte wird, von der er zu spät erfährt, dass sie

seine Tochter ist. Immer wieder streicht Faber heraus, ihn treffe keine Schuld am
Scheitern der Beziehung zu seiner Jugendliebe Hanna Landsberg, die just, als er

seine erste Berufschance als Ingenieur in Bagdad bekam, ein Kind von ihm

erwartete, von dem er freilich glaubt, sie habe es vereinbarungsgemäß abgetrieben.

Vor die Wahl zwischen Vaterschaft und beruflicher Karriere gestellt, entschied er

18

19

20

Frisch GW III: 668f.

Frisch GW V: 118.

Hierzu und zum Folgenden Kuschel/ Baumann 1990: 20-19.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt

sich für die letztere entsprechend seiner Lebensmaxime: «Ich lebe, wie jeder wirkliche

Mann, in meiner Arbeit».11

Homofaber ist die Geschichte eines Menschen, der sich für ein durch und durch

technisch-mathematisch denkendes rationales Wesen hält, an die Berechenbarkeit

des Lebens und der Welt glaubt, jedoch schicksalhafte Fügungen erfährt, die ihm

erst bewusst werden, als sein Leben schon unwiderruflich gescheitert ist: «Ich

glaube nicht an Fügung und Schicksal, als Techniker bin ich gewohnt mit den

Formeln der Wahrscheinlichkeit zu rechnen [...] Ich bestreite nicht: Es war mehr

ein Zufall, dass alles so gekommen ist, es war eine ganze Kette von Zufällen. Aber

wieso Fügung? Ich brauche, um das Unwahrscheinliche als Erfahrungstatsache

gelten zu lassen, keinerlei Mystik; Mathematik genügt mir».11 Während sich

Stiller verzweifelt bemüht, sich vom Bild, das sich andere von ihm gemacht
haben, zu lösen, muss Faber erkennen, dass er an seinem Bild von der Welt scheitert,

an dem er starrsinnig so lange festhält, bis das Unwahrscheinlichste seinen so

fest gefügten Lebensbau zusammenbrechen lässt. Zugleich melden sich in seinem

«Bericht» laufend verdrängte, unbewusste Regungen, die die von ihm selbst so

betonte Rationalität durchbrechen.

Dass Faber sich auf einer Schiffsreise von New York nach Europa in seine

zwanzigjährige Tochter verliebt und ihr sogar, im Widerspruch zu seinen

<Grundsätzen>, einen Heiratsantrag macht, erklärt sich aus der von ihm lange

geleugneten Ähnlichkeit der jungen Frau mit ihrer Mutter. In Griechenland

wird Sabeth in der Nähe von Korinth am Strand von einer Schlange gebissen. Sie

weicht vor dem zu Hilfe eilenden Faber zurück, fällt rücklings über eine Böschung
und schlägt mit dem Hinterkopf auf. In Panik bringt Faber sie in ein Athener

Krankenhaus - dass er die Umstände von Sabeths Unfall nur unvollständig
mitteilt, verhindert die rettende Behandlung auch des Schädelbasisbruchs. Im

Spital von Athen trifft Faber nach 20 Jahren auf seine ehemalige Jugendfreundin
Hanna, die ihm eröffnet, dass er seine eigene Tochter zur Geliebten gemacht
hat. Nach einer Montagetour nach Südamerika fliegt Faber über Kuba zurück

nach Athen, wo er sich wegen einer Magenkrankheit ins Krankenhaus begibt,
dort verfasst er den zweiten Teil seines Berichts. Der erste wurde in Caracas vor
der Rückreise nach Europa geschrieben («Erste Station») und entfaltet Fabers

Lebensrückblick vom Standpunkt des Technikers aus. Schon der gereizte Ton,

11 Frisch GW IV: 90.
22 Frisch GW IV: 22.



2-4 Christoph Gellner

in dem dieser Rechtfertigungsbericht geschrieben ist, macht deutlich: Sein

Verfasser befindet sich in der Defensive, in der Falle der Schuld, der er ständig
abwiegelnd zu entkommen sucht. Er wähnt sich unschuldig am Tod seiner Tochter,
hatte er doch keine Ahnung, dass eine Tochter überhaupt existierte. Zudem war
ihr Tod Mitschuld der Ärzte, die die Schädelfraktur nicht erkannten. Obwohl er
sich angeblich nichts vorzuwerfen hat, fühlt er sich als Angeklagter.

Frisch verzichtet aufjeden Lösungsansatz, ist allein am Dilemma seines Helden

interessiert, am Auseinanderklaffen von subjektiv-rationaler Einsicht und
objektiv-irrationalem Verlauf, an der offenen Schere der Schuld. Seine Schuld bleibt
Faber bis zum Schluss uneinsehbar, die Schere schließt sich nicht. Worin besteht

die Schuld des <unschuldigen> Walter Faber? Sie dürfte darin bestehen, dass er

glaubt, er könnte sein Leben kontrollieren, könne Herr des eigenen Schicksals sein

- gerade dadurch zeigt er sich blind gegenüber den Bruchstellen des Eingeplanten
und Zufälligen, die sich menschlicher Mach- und Beherrschbarkeit entziehen.

Auch er verfällt also einem Bildnis, das er von sich und der Welt gemacht hat.

Mehrfach betont Faber, er sei nicht blind - in Wahrheit sieht er nur, was er
sehen will, macht sich mehr oder minder bewusst blind, vor allem bezüglich seiner

Empfindungen zu Sabeth und seiner Krankheit. Die zahlreichen Anspielungen
auf antike Verschuldungsgeschichten, insbesondere auf die Odipus-Tragödie,
vermitteln zumindest uns Lesende die Einsicht, «dass der an die technische

Beherrschbarkeit der Natur glaubende und in diesem Glauben handelnde

Mensch einer Selbstverblendung anheimfällt, die sich von der Verblendung der

mythischen Helden nicht unterscheidet».15 Dabei interessiert Frisch gerade die

Diskrepanz zwischen der Sprache seiner Romanfigur und dem, was sie wirklich
erlebt: «Dieser Mann lebt an sich vorbei, weil er einem allgemein angebotenen

Image nachläuft, das von <Technik>. Im Grunde ist der <Homo faber> [...] ein
verhinderter Mensch, der von sich selbst ein Bildnis gemacht hat, der sich ein Bildnis
hat machen lassen, das ihn hindert, zu sich selbst zu kommen. Er misst sich an

seiner Tüchtigkeit, und die Quittung ist ein versäumtes Leben».14

i3 Günther 1007: 74.

2.4 Zit. n. Schmitz 1977:16. Vgl. Gühne-Engelmann 1994.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt 2-5

j. Der Katastrophengeschichte des 20. Jahrhunderts einen Spiegel vorhalten -
Friedrich Dürrenmatt

«Der Mensch erschien mir als kosmischer Mißgriff, als Fehlkonstruktion
eines offenbar gleichgültigen, wenn nicht stumpfsinnigen Gottes, für den

bestenfalls Hitler als Symbol dienen konnte, als Weltfratze, von der allgemeinen
Unvernunft heraufbeschworen», beschreibt der späte Dürrenmatt der Stoffe das

«Zusammenkrachen Europas» im Zweiten Weltkrieg als «Ausgangspunkt einer

innerlichen Rebellion gegen eine falsche Welt».15 Katastrophen und Unglücksfälle
verdichten sich in Dürrenmatts Oeuvre immer wieder zu bösen Grotesken, die

der möglichst scharfen Analyse der eigenen Gegenwart dienen. Daniel Cuonz

spricht von einem «Welttheater des Weltbankrotts»16, Peter von Matt von
Dürrenmatts «Anarchokonservatismus»17, der sich gegen jede Institution richtet,

die sich als heilbringende Ordnung inszeniert. Die Kirchen, den liberalen

Staat mit seiner Justiz suchte er ebenso wie den real existierenden Sozialismus

mit aristophanisch-wüstem Humor zu entlarven. Wenn es eine Perspektive

gibt, die Dürrenmatts Auseinandersetzung mit Religion grundiert, dann ist es

die der Religionskritik als Teil umfassender Ideologie- und Institutionskritik:
«Sie müssen bei mir immer bedenken, dass ich ein bernischer Pfarrerssohn bin,
und dass ich trotz aller Anstrengungen zuletzt die Religion meines Vaters nicht
überwinden konnte»18, antwortete der metaphysische Denker aus Konolfingen,
der «ein Theologe jenseits der Theologien»19 war, auf Frischs ersten Brief, in
dem der Zürcher Stadtbürgersohn im Januar 1947 Dürrenmatts Wiedertäufer-

Erstlingsstück Es stehtgeschrieben applaudierte.

2.5 Dürrenmatt WA 2.8: 197. Religiös-theologische Zugänge Gellner 2019: 67-85; Bühler 2015;

Meier 2012. Unentbehrlich zu Leben und Werk; Weber et al. 2020 (darin bes. A. Mauz, Art.
Religion 295-298).

26 Cuonz 2018: 303-323.

27 Matt 2012; 200-204. In einem Gespräch mit Fritz J. Raddatz 1985 präzisierte Dürrenmatt
seine Position; «Was mich von Brecht trennt: Er glaubt an eine Welt, die veränderbar ist, nach

dem Motto; richtige Wissenschaft - richtige Politik - richtige Menschen. Nun ist weder der

Mensch < richtig) noch die Wissenschaft, noch die Politik. Die Welt verändert sich durch den

Menschen, aber der Mensch verändert sich nicht und fallt der durch ihn veränderten Welt
zum Opfer.» (Arnold 1996: III 215)

28 Frisch/Dürrenmatt 1998: 98. Dazu eingehend Wittekind 2003.

29 Mayer 1998; 168.



Christoph Gellner

Bis hin zu seinem 1985 fertig gestellten Kriminalroman Justiz bilden Schuld,

Strafe, Recht und Gerechtigkeit einen zentralen Themenkomplex seines von
schwarzem Humor geprägten Welttheaters, das eine «Welt der Pannen»50

vorführt, in der sich nur noch Zufälle, Unfälle und kontingente Fehlleistungen

ereignen, wie es in der Erzählung Die Panne (1956) heißt, die am Fall Alfredo

Traps (engl, trap Falle) die gedankenlose Schuldverstrickung eines modernen

Jedermann bis zur Erkenntnis eines unbewusst und indirekt begangenen
Mordes offenlegt. Im grotesken Setting eines Gerichtsspiels, bei dem vier
pensionierte Rollenträger des Justizsystems in ihre früheren Berufsrollen als Richter,
Staatsanwalt, Strafverteidiger und Henker schlüpfen. Ein Motorschaden bringt
den Textilreisenden Traps mit diesen vier älteren Herren zusammen, völlig
betrunken bekennt sich Traps mit Begeisterung schuldig, weil er sich durch
das ihm vom Staatsanwalt unterstellte genial geplante Verbrechen aus seiner

Durchschnittsexistenz in den Adelsstand des Außergewöhnlichen erhoben

sieht. Dieses Gerichtsspiel ist ein typisch Dürrenmattsches Weltgleichnis, das

zeigen soll, wie prekär Sinnstrukturen in der Moderne geworden sind: sie sind

so zufällig, kontingent, wie alles andere in der «Welt der Pannen». So kommt

es nur darum zur Gerichtsverhandlung, weil Trap eine Autopanne hatte, auch

macht er sich als Angeklagter die Perspektive des Staatsanwalts nicht aus innerer

Notwendigkeit zu eigen, sondern weil er, wie sein Verteidiger bemerkt, eine «geistige

Panne»5' erlitten hat. «Das Schicksal hat die Bühne verlassen, aufder gespielt

wird, um hinter den Kulissen zu lauern, ausserhalb der gültigen Dramaturgie,
im Vordergrund wird alles zum Unfall, die Krankheiten, die Krisen», beschrieb

Dürrenmatt das Prinzip Panne in der gleichnamigen Erzählung. «So droht kein

Gott mehr, keine Gerechtigkeit, kein Fatum wie in der fünften Symphonie,
sondern Verkehrsunfälle, Deichbrüche infolge Fehlkonstruktion, Explosion einer

Atombombenfabrik, hervorgerufen durch einen zerstreuten Laboranten, falsch

eingestellte Brutmaschinen».51

Ein kaum weniger humoristisch-abgründiges Gerichtsspiel bringt Dürrenmatt
in Der Besuch der alten Dame (1956) auf die Bühne. Die «tragische Komödie»

(so die programmatische Gattungsangabe im Untertitel) verklammert Realismus

und Groteske, Gesellschaftsanalyse und komödiantische Typisierung, Komisches

30 Dürrenmatt WA 2.1: 39.

31 Dürrenmatt WA 21: 88.

32 Dürrenmatt WA 21:39.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt 2-7

und Tragisches: Nie zuvor und nie mehr danach hat Dürrenmatt «die beiden

Grundformen der dramatischen Kunst derart restlos miteinander verschmolzen

wie in diesem Stück»." In der alten Damen Ciaire Zachanassian, die, durch eine

Ölheirat unermesslich reich geworden, nach Güllen [in der Schweiz synonym für
Jauche] zurückkehrt, um das Unrecht zu rächen, das ihr als Kläri Wäscher in
der Jugend angetan wurde, hat Dürrenmatt das Motiv der Gerechtigkeit zum
verbrecherischen Vollzug einer totalen Rache überdreht. Die Milliardärin
fordert, dass die Einwohner von Güllen ihren einstigen Liebhaber, Alfred 111,

umbringen, der die von ihm schwanger Gewordene sitzen ließ und den Prozess um
die Vaterschaftsklage auf plumpe Weise manipulierte - dafür werde sie die

bankrotte Stadt zu einer Boomtown machen. Ihr Versuch, das gebeugte Recht zu

restituieren, macht das Unrecht allgemein.

3.1. Tragikomisches Spiel um Schuld und Schulden

Was um die Zachanassian herum geschieht - als eine Art Rachegöttin à la Medea

spielt sie Schicksal, eine Parodie der verweigerten Vergangenheitsbewältigung
nach dem Zweiten Weltkrieg und des Jüngsten Gerichts -, ihr böses Spiel ist

schrill und grotesk, ja, von einer Slapstick-Komik, die keinen Effekt scheut.

Dagegen wird die Handlung um ihren einstigen Geliebten III immer ernster und
schließlich im antiken Sinne tragisch. Anfangs ist III ein egoistischer Spießer

wie alle anderen, noch immer ein fieser Kerl, der einst das Mädchen Klara
verraten und zwei Kumpane zum Meineid angestiftet hat. In seiner wachsenden

Einsamkeit aber, als er sich von allen im Stich gelassen und dem Tod ausgeliefert

sieht, macht er eine Wandlung durch: «Klara. Sag doch, daß du Komödie spielst,

daß dies alles nicht wahr ist, was du verlangst. Sag es doch!»34, sucht er verzweifelt

an den Ernst der Zachanassian zu rühren, an keiner anderen Stelle kommt die

persönliche Tragik Ills (engl, krank) eindringlicher zum Ausdruck. Schließlich

erkennt er im folgenden Akt seine Schuld und stimmt seiner Ermordung zu. Nur
ein einziges Mal, gegenüber dem Bürgermeister, spricht er darüber und nennt,
was er jetzt erfährt und was ihm bevorsteht, «Gerechtigkeit»35.

Dieses ernste Geschehen steht in schroffem Gegensatz zum
Bereicherungsopportunismus der Güllener - angesichts der baldigen Liquidierung ihres

33 Cuonz toi8: 311.

34 Dürrenmact WA 5: 78.

35 Dürrenmatt WA 5: 109.



28 Christoph Gellner

Mitbürgers decken sie sich auf Pump mit allem Schönen und Kostbaren ein,

kaufen beim Krämer 111 Luxusartikel aufKredit. «Und dieser Kredit ist, wie alle

wissen, aber keiner zugibt, gedeckt durch die Spekulation auf die Milliarde der

alten Dame - und damit auf den Tod des Kreditgebers.»'6 Auf die Äußerung
seiner wachsenden Sorge über die Konsumfreude und Schuldenwirtschaft
seiner Mitbürger, auch in seinem eigenen Laden, erhält 111 von einem Kunden die

Antwort: «Wir stehen eben zu Ihnen. Zu unserem 111. Felsenfest.»37

Das ist eine zynische Komödie wie das verlogene Gemeindegericht über 111, das,

euphemistisch kaschiert als Wiederherstellung der Gerechtigkeit, faktisch nur

wegen des von der alten Dame in Aussicht gestellten Reichtums einen Justizmord
nach den bewährten Regeln der direkten Demokratie vollzieht: «In dem Maß, wie
111 sich als Einzelner zu tragischer Größe aufschwingt und damit untergeht,
versinkt das Güllener Kollektiv in seiner pseudohumanistischen Schmierenkomödie,

an deren Ende das nur allzu vordergründige <Welt-Happy-End> des ökonomischen

Aufschwungs steht».'8 Was die alte Dame mit ihrer «Milliarde für Güllen»

will, ist «Gerechtigkeit».'9 Was sie darunter versteht, begreift das Publikum erst

am Ende: «Ciaire Zachanassian erkauft sich mit ihrer Milliarde nicht nur und
vielleicht nicht einmal in erster Linie den Tod jenes Einzelnen, der sie vor vielen

Jahren verraten und verkauft hatte, sondern sie finanziert damit in schuldanalytischer

Absicht eine kollektive Re-Inszenierung jenes Unrechts, das ihr seinerzeit

widerfahren ist: das nur gespielte Festhalten an Werten zu Gunsten eines zu
erzielenden Preises, die possenhafte Schein-Heiligung schuldhafter Mittel durch

den ökonomischen Zweck».40 Die Zachanassian offenbart die wahre Verfasstheit

der im Stück gezeigten Welt: «Die Welt machte mich zu einer Hure, nun mache

ich sie zu einem Bordell. Wer nicht blechen kann, muß hinhalten, will er

mittanzen. Ihr wollt mittanzen.»+I Saskia Fischer zieht folgendes Fazit: «Der Besuch

der alten Dame bringt geradezu lehrstückhaft die schleichende Aushöhlung
des humanistischen Wertesystems durch hemmungslose ökonomische Gier zur
Darstellung».4'

36 Cuonz 2018: 312.

37 Dürrenmatt WA 5:56.
38 Cuonz 2018: 313.

39 Dürrenmatt WA 5: 49.

40 Cuonz 2018: 315F

41 Dürrenmatt WA 5: 91.

42 Fischer 2020: 96.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt 2-9

Zur Deutung wurde zu Recht immer wieder auf Dürrenmatts Essay

Theaterproblème (1955) verwiesen, der als «Schlüsselschrift zum Verständnis des

Theaters Dürrenmatts»4' mit der programmatischen These aufwartet: «Die heutige

Welt, wie sie uns erscheint, läßt sich schwerlich in der Form des geschichtlichen

Dramas Schillers bewältigen, allein aus dem Grunde, weil wir keine

tragischen Helden, sondern nur Tragödien vorfinden, die von Weltmetzgern inszeniert

und von Hackmaschinen ausgeführt werden. Aus Hitler und Stalin lassen

sich keine Wallensteine mehr machen. Ihre Macht ist so riesenhaft, daß sie selber

nur noch zufällige, äußere Ausdrucksformen dieser Macht sind, beliebig zu

ersetzen». Ausgehend von der gesichtslos gewordenen zeitgenössisch politisch-sozialen

Wirklichkeit gelangt Dürrenmatt zu einer beispiellosen «Radikalisierung
seiner Komödienkonzeption», die mit der traditionellen Komödie im Sinne

eines Bühnenlustspiels «außer dem Namen kaum mehr etwas gemein hat»44:

«Die Macht Wallensteins ist eine noch sichtbare Macht, die heutige Macht ist

nur zum kleinsten Teil sichtbar, wie bei einem Eisberg ist der grösste Teil im
Gesichtslosen, Abstrakten versunken. Das Drama Schillers setzt eine sichtbare

Welt voraus, die echte Staatsaktion, wie ja auch die griechische Tragödie [...] Der

heutige Staat ist jedoch unüberschaubar, anonym, bürokratisch geworden, und
dies nicht etwa nur in Moskau oder Washington, sondern auch schon in Bern [...]

Die echten Repräsentanten fehlen, und die tragischen Helden sind ohne Namen

[...] Die Kunst dringt nur noch bis zu den Opfern vor, dringt sie überhaupt zu

Menschen, die Mächtigen erreicht sie nicht mehr. Kreons Sekretäre erledigen den

Fall Antigone. Der Staat hat seine Gestalt verloren, und wie die Physik die Welt

nur noch in mathematischen Formeln wiederzugeben vermag, so ist er nur noch

statistisch darzustellen. Sichtbar, Gestalt wird die heutige Macht nur etwa da, wo
sie explodiert, in der Atombombe, in diesem wundervollen Pilz, der da aufsteigt
und sich ausbreitet, makellos wie die Sonne, bei dem Massenmord und Schönheit

eins werden. Die Atombombe kann man nicht mehr darstellen, seit man sie

herstellen kann. Vor ihr versagt jede Kunst als eine Schöpfung des Menschen, weil
sie selbst eine Schöpfung des Menschen ist».45

43 Greiner 202.0a: 186.

44 Kraft 2011: 400.
45 Dürrenmatt WA 30: 59ft



3° Christoph Gellner

3.2. Das Satirisch-Groteske als Gesicht einergesichtslosen Welt

Die Unzeitgemässheit der Tragödie gründet in der Tatsache, dass sich

gesellschaftlich relevantes Handeln angesichts der vielen Formen von kollektiver (Mit-)
Schuld bzw. kollektiver Unschuld - Täterschaft, Mitläufertum, Kollaboration,

Verdrängung - nicht mehr in der repräsentativen Tat eines Einzelnen darstellen

lässt: Das Böse verlagert sich wie die Macht vom Bösewicht (wie Richard III)
in die Anonymität, die Apparate. Das unübersichtliche Durcheinander der Welt

von heute macht für Dürrenmatt die grotesk-paradoxe Komödie zur privilegierten

Möglichkeit, «der Katastrophengeschichte des 10. Jahrhunderts einen Spiegel

entgegenzuhalten»46: «Die Tragödie, als die gestrengste Kunstgattung, setzt eine

gestaltete Welt voraus. Die Komödie - sofern sie nicht Gesellschaftskomödie ist

wie bei Molière - eine ungestaltete, im Werden, im Umsturz begriffene, eine Welt,
die am Zusammenpacken ist wie die unsere [...] Die Tragödie setzt Schuld, Not,
Maß, Übersicht, Verantwortung voraus. In der Wurstelei unseres Jahrhunderts,
in diesem Kehraus der weißen Rasse, gibt es keine Schuldigen und auch keine

Verantwortlichen mehr. Alle können nichts dafür und haben es nicht gewollt
[...] Wir sind zu kollektiv schuldig, zu kollektiv gebettet in die Sünden unserer

Väter und Vorväter. Wir sind nur noch Kindeskinder. Das ist unser Pech, nicht

unsere Schuld: Schuld gibt es nur noch als persönliche Leistung, als religiöse Tat.

Uns kommt nur noch die Komödie bei. Unsere Welt hat ebenso zur Groteske

geführt wie zur Atombombe, wie ja die apokalyptischen Bilder des Hieronymus
Bosch auch grotesk sind. Doch das Groteske ist nur ein sinnlicher Ausdruck, ein

sinnliches Paradox, die Gestalt nämlich einer Ungestalt, das Gesicht einer
gesichtslosen Welt, und genau so wie unser Denken ohne den Begriffdes Paradoxen

nicht mehr auszukommen scheint, so auch die Kunst, unsere Welt, die nur noch

ist, weil die Atombombe existiert: aus Furcht vor ihr. Doch ist das Tragische

immer noch möglich, auch wenn die reine Tragödie nicht mehr möglich ist. Wir
können das Tragische aus der Komödie heraus erzielen, hervorbringen als einen

schrecklichen Moment, als einen sich öffnenden Abgrund, so sind ja schon viele

Tragödien Shakespeares Komödien, aus denen heraus das Tragische aufsteigt»,

räumt Dürrenmatt im Verweis auf den <mutigen Menschen) ein, der Schuld «als

persönliche Leistung, als religiöse Tat» aufsich nehme. Dafür stehen Der Blinde,
Romulus (Romulus der Große), Übelohe in Die Ehe des Herrn Mississippi, Akki

46 Kraft 2011: 401.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt 31

in Ein Engel kommt nach Babylon oder Alfred III: «Es ist immer noch möglich,
den mutigen Menschen zu zeigen. [...] Die verlorene Weltordnung wird in ihrer

Brust wieder hergestellt».47

Dabei gelingt Dürrenmatt mit der Figur der Ciaire Zachanassian ein
entscheidender Kunstgriff: Sie trägt geradezu übermenschliche Züge durch

ihren immensen Reichtum, der es ihr erlaubt, bereits vor Beginn der Handlung
von langer Hand alles aufzukaufen und die Güllener in den Ruin zu
treiben. Dadurch ist der moralischen Korrumpierbarkeit der Güllener der Weg
geebnet, entsprechend der von Dürrenmatt diagnostizierten anonymen
Gesichtslosigkeit moderner Gesellschaften entsteht ein in sich geschlossenes

Gemeinwesen mit Bürgermeister, Lehrer, Pfarrer und Polizist als Vertreter der

geistigen und politischen Ordnung. Außer den beiden Hauptfiguren, Alfred 111

und Ciaire Zachanassian, die mit Namen genannt werden, werden alle anderen

nur mit Funktionen bezeichnet oder treten als vervielfachte Figuren ohne

Persönlichkeit auf. An die Stelle des antiken Schicksals oder des Gottes des

barocken Welttheaters tritt bei Dürrenmatt das Geld als unerbittliche Kraft,
verkörpert in Ciaire Zachanassian - die Güllener versagen vor der ökonomischen

Versuchung. Ills Ermordung «bedeutet nicht Gerechtigkeit, sondern ein mühsam

legalisiertes Verbrechen. Eine käufliche Gerechtigkeit ist keine. Das ist die Lehre

in diesem komödienhaften Lehrstück, das keine andere anzubieten hat».48 Das

Unrealistisch-Künstliche dieser Versuchsanlage unterstreicht Dürrenmatt,
indem er einerseits die Zachanassian als prothesenhafte Figur konzipiert, andererseits

durch die Konstruktion eines Spiels im Spiel: Die Gemeindeversammlung,
in der die Hinrichtung Ills beschlossen wird, ist Theater im Theater, wie das

verkürzte Motto aus Schillers Wallenstein-Prolog betont, das über Dürrenmatts pa-
rodistischer Satire prangt: «Ernst ist das Leben, heiter die Kunst».

Während bei den Güllenern das Verschwinden im Kollektiv auch die Schuld

verschwinden lässt - «alle können nichts dafür und haben es nicht gewollt», in
den Randnotizen für das Programmheft der Uraufführung hielt Dürrenmatt
jedoch ausdrücklich fest: «Autor - schrieb als Mitschuldiger»49 -, öffnet sich in der

inneren Entwicklung des Sündenbocks Alfred III die Komödie hin zur Tragödie,
durch die Anerkennung seiner Schuld und seiner Bereitschaft zum Tod stellt

47 Dürrenmatt WA 30: 60-63.
48 Mayer 1989:135.

49 Dürrenmatt WA 5: 137.



Christoph Gellner

er zumindest in seiner Brust die verlorene Weltordnung wieder her: «Er, der in
seiner Jugend durch den Meineid die Vertreibung der Kläri Wäscher veranlasst

hatte und sich aus egoistischen Motiven vor der Verantwortung drückte, er, der

diese Schuld bei der Rückkehr der Zachanassian verdrängte und leugnete, er, der

fliehen und sich der Rache der Zachanassian entziehen wollte, anerkennt nach

und nach seine Schuld», verdeutlicht Ulrich Weber. «Indem III [...] das Urteil
auf sich nimmt, erlangt er eine gewisse tragische Größe. Er opfert sich freiwillig

- allerdings ist dieses Opfer sowohl Parodie des tragischen Selbstopfers zum
Wohl der Allgemeinheit und zur Widerherstellung der moralischen Ordnung
als auch Parodie der christlichen Passion. Es ist rein finanzielles Wohlergehen
der Allgemeinheit, und die Passion Ills führt nur zur materiellen Erlösung der

Güllener, während sie zugleich deren seelische Korruption besiegelt».50

3.3. Welttheater der Verrücktheit

Wie die als Komödie angezeigten Physiker (196z) zeigen, entstand Dürrenmatts

Endspiel-Dramaturgie in direkter Auseinandersetzung mit dem apokalyptischen

Schreckenspanorama einer sich atomar selbstvernichtenden Zivilisation.
Wie Brechts Leben des Galileo Galilei (1943) geht es um die Verantwortung der

Wissenschaft gegenüber der Verwertung ihrer Erkenntnisse zu weltzerstörerischen

Zwecken. In nochmaliger Radikalisierung setzt Dürrenmatts «Welttheater

der Verrücktheit»5' bewusst auf die groteske Zuspitzung, indem es die verkehrte

Welt als Irrenhaus zeigt und seinem verfinsterten Bühnenstück «das versöhnende

<Tragische>» des mutigen Einzelnen «endgültig austreibt».51 Der geniale Physiker
Möbius hat sich freiwillig in eine Nervenklinik begeben, um zu verhindern,
dass seine wissenschaftliche Forschung politisch-kriegerischen Zwecken dienlich

gemacht wird: «Es gibt Risiken, die man nie eingehen darf: der Untergang
der Menschheit ist ein solches».5' Dabei beruft er sich auf den biblischen König
Salomo, der ihm erscheine und ihm Befehle gebe. In der apokalyptisch-paro-
distischen Bibelkontrafaktur «Psalm Salomos, den Weltraumfahrern zu

singen» evoziert Möbius das Schreckensszenario eines radioaktiv verseuchten und

zerstörten Universums: «Unsere Wissenschaft ist schrecklich geworden, unsere

50 Weber 2.02,0: 189E

51 Bloch 1017: 299.

51 Kraft 2.011: 399.

53 Dürrenmatt WA 7: 73.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt 33

Forschung gefährlich, unsere Erkenntnis tödlich [...] Wir müssen unser Wissen

zurücknehmen».54

Nur im Irrenhaus glaubt sich Möbius vor dem Zugriff auf die Ergebnisse

seiner Forschung sicher zu sein: «Entweder bleiben wir im Irrenhaus, oder die Welt
wird eines», sagt er zu seinen beiden Mitpatienten in der Psychiatrie, ebenfalls

Physiker bzw. Schizophrene, die sich für Newton und Einstein halten, tatsächlich

stehen beide im Dienst der gegnerischen Großmächte. «Entweder löschen

wir uns im Gedächtnis der Menschen aus, oder die Menschheit erlischt.»55 Ohne

es zu wissen hat sich Möbius mit seinem vorgeschützten Wahnsinn in die Arme
der skrupellosen Mathilde von Zahnd begeben: die Irrenärztin hat seine

wissenschaftlichen Manuskripte kopiert, um die Weltherrschaft zu übernehmen. Die
Irrenanstaltschefin entpuppt sich als die eigentliche Verrückte, die in einer irrwitzigen

Verkehrung das Geschehen auf die nächsthöhere Spielebene einer totalen

Komödie bringt, die kein Außen mehr zur Komödie aufder Bühne kennt: «Mein

Trust wird herrschen, die Länder, die Kontinente erobern, das Sonnensystem

ausbeuten, nach dem Adromedanebel fahren». Diesen Größenwahnsinn der

Sanatoriumsleiterin hatte Möbius nicht einkalkuliert, nun bleibt ihm sogar das

tragische Opfer versagt, muss er doch sehen: «Die Welt ist in die Hände einer

verrückten Ärztin gefallen».56

Unüberhörbar klingt in Möbius' Namen sein antiker Vorfahr Ödipus an, der

ebenfalls keine Möglichkeit hatte, sein Verhängnis abzuwenden: «Je planmäßiger
die Menschen vorgehen, desto wirksamer vermag sie der Zufall zu treffen»,
formuliert der «Meister des absurden Welttheaters»57 in Punkt 8 der berühmten «21

Punkte zu den <Physikern>» im Programmheft der Uraufführung. «Planmäßig

vorgehende Menschen [...]» trifft der Zufall «[...] dann am schlimmsten, wenn sie

durch ihn das Gegenteil ihres Ziels erreichen: das, was sie befürchteten, was sie

zu vermeiden suchten (z.B. Odipus)».58 Durch den Zufall wird jedes noch so

sorgfältige planvolle Handeln konterkariert und ins Gegenteil verkehrt. Damit führt
die verrückte Psychiaterin, die die Visionen des Königs Salomo tatsächlich
erlebt, die Möbius bloß fingiert, die schlimmstmögliche Wendung der Geschichte

herauf, in Dürrenmatts Grotesk-Theater ist dies die Wendung in die Komödie:

54 Dürrenmatt WA 7: 74.

55 Dürrenmatt WA 7: 76.

56 Dürrenmatt WA 7: 85; Greiner 1010b: 347.

57 Kestingion.
58 Dürrenmatt WA 7: 91.



34 Christoph Gellner

«Die Tragödie rennt gegen die Welt an und zerschellt, die Komödie wird
zurückgeworfen, fällt auf den Hintern und lacht».S9

Als Ödipus-Parodie sind die Physiker nicht nur eine Zurücknahme des

Brechtschen Galilei, sondern auch eine Zurücknahme des «Weisen Salomo»:

das Handeln mutiger Einzelner wird durch die Verbindung des Bösen mit
Irrationalität und Zufall ad absurdum geführt und daher «als Illusion»60 gezeigt.

In der Rolle des armen König Salomon beklagt Möbius am Schluss ein menschenleeres

Universum: «Nun sind die Städte tot, über die ich regierte, mein Reich leer,

das mir anvertraut worden war, eine blauschimmernde Wüste, und irgendwo um
einen kleinen, gelben, namenlosen Stern kreist, sinnlos, immerzu, die radioaktive

Erde.»6' Am Ende dieses «apokalyptischen Narrenspiels»61 müssen sich alle drei

Physiker, die glaubten, tragische Helden zu sein und der Welt etwas vorzuspielen,

als Narren sehen, mit denen die amoklaufende Welt spielt - zum Totlachen,

wenn uns das Lachen nicht im Hals stecken bleibt.

«Der Mensch ist das Tier mit der schlimmstmöglichen Wendung»6', lautet

Dürrenmatts hellsichtig-pessimistische Pointe in einem Werkstattgespräch

1980, in der das im Besuch der alten Dame parodierte Chorlied aus Sophokles'

Antigone nachklingt: «Ungeheuer ist viel, doch nichts ungeheurer als der

Mensch». So wie sich Frisch und Dürrenmatt von christlich-kirchlichem (Erb-)

Sündenpessimismus und Moralismus absetzen, leisten sie kritische Aufklärung
gegenüber säkularer Schuldabschiebung und Verleugnungsmentalität, indem sie

die Unabweisbarkeit menschlicher Schuldverstrickung aufzeigen. Frisch fokus-

siert dabei aufdie beengende Macht der Bilder, die wir von uns selbst und anderen

entwerfen, Dürrenmatt auf die Aushöhlung des humanistischen Wertesystems
durch ungehemmte ökonomische Gier, mit der kollektiven Schuldabwehr der

Güllener werden die «Abgründe unserer kapitalistischen Kultur durchschaubar».64

Dürrenmatts «schlimmstmögliche Wendung», betont Ulrich Weber, «ist

eine wirkungsorientierte Kategorie dramatischer Ökonomie und kein pessimistisches

Glaubensbekenntnis6': «Wer die schlimmstmögliche Wendung wählt,

59 Dürrenmatt WA 18: 541.

60 Greiner 2.02.0a: 185.

61 Dürrenmatt WA 7: 86f.

62. Knopf 1996.

63 Bloch 1017: 185.

64 Fischer 2.02.0: 107.

65 Centre Dürrenmatt Neuchâtel 2.003: 2.1.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt 35

warnt, wer die bestmögliche Wendung bevorzugt, hofft. Wer sich aber nicht

warnen lässt, sollte auch nicht hoffen. Das Prinzip Hoffnung ist allzu oft eine

denkfaule Schlamperei».66 Das aber heisst: Auch Dürrenmatts Physiker sind, so

Karl-Josef Kuschel zu Recht, «trotz allem ein Warnstück vor einer monströsen

Schuldgeschichte im Namen der Wissenschaft. Es leistet keiner Resignation
Vorschub, sondern verweist über sich hinaus an die Leser [bzw. Zuschauer], die

[...] die <schlimmstmögliche Verwendung), die Dürrenmatt im Stück nur andeutet

(Weltherrschaft einer geisteskranken Person), gerade zu verhindern hätten».67

4. Anthropologische Diskurse als theologische Herausforderung

Ein Resümee? Als eine Art von «Kommentar» zur jeweiligen Kultur68 erschafft,

hinterfragt, transformiert und kritisiert Literatur anthropologisches Wissen und

lebensweltlich-praktische Menschenbilder, bildet sie eine eigensinnige Form der

Welt- und Menschenbilderzeugung. Anthropologisch reflektierende Theologie

tut gut daran, Literatur als zeitdiagnostische Erfahrungsquelle, unerlässliches

Ferment und kritisches Korrektiv religiös-theologischer Wirklichkeitsdeutung
in ihre Arbeit einzubeziehen.6' Gerade als gestaltete und gedeutete Erfahrung

ergänzt Literatur die empirisch-wissenschaftliche Dimension der Erfahrung -
darin liegt die Chance zur «wechselseitigen Förderung und Korrektur»70 gerade

dort, wo man sich vielfach überschneidet: in der Reflexion der Wirklichkeit des

Menschen und seiner Welt.

66 Dürrenmatt WA 37: 12.

67 Kuschel/Baumann 1990: 48.

68 Riedel Z014: 369. Dazu eingehend Gellner Z023.

69 Gellner i.D.

70 Mieth 1983: 94.



Christoph Gellner

Bibliographie

Arnold, H. L., 1996. Friedrich Dürrenmatt.
Gespräche 1961-1990. 4 Bde. Zürich.

Bauke, J., 2001. Max Frisch: Liebe statt Bilder.
Reformierte Presse vom 25. Mai 2001, 6f.

Bloch, P. A., 2017. Friedrich Dürrenmatt -
Visionen und Experimente. Werkstattgespräche

- Bilder - Analysen - Interpretationen.
Göttingen.

Bühler, P., 2015. «[D]ieser zähschreibende

Protestant und verlorene Phantast». Der junge
Dürrenmatt im Kampfmit seinem Glauben.

A. Mauz/U. Weber, «Wunderliche Theologie».

Konstellationen von Literatur und

Religion im 20. Jahrhundert. Göttingen/Zürich,

199-219.
Centre Dürrenmatt Neuchâtel, 2005. Dürrenmatts

Endspiele. Mit Texten und Bildern

von Friedrich Dürrenmatt und Beiträgen

von P. Bühler und U. Weber.

Cuonz, D., 2018. Die Sprache des verschuldeten

Menschen. Literarische Umgangsformen

mit Schulden, Schuld und Schuldigkeit.

Paderborn.

Dürrenmatt, F., 1998. Werkausgabe in 30 Bänden.

Zürich.
Ellerbrock, J., 1985. Identität und Rechtfertigung.

Max Frischs Romane unter besonderer

Berücksichtigung des theologischen
Aspektes. Frankfurt.

Elsaghe, Y„ 2014. Max Frisch und das zweite
Gebot. Rclektiiren von Andorra und Homo
faber. Bielefeld.

Fischer, S., 2020. «Denn sie wissen nicht, was
sie tun»? Schuldverdrängung und Schuld-

bewusstsein in Friedrich Dürrenmatts Der
Besuch der alten Dame. KulturPoetik 20,

91-107.
Frisch, M„ 1998. Gesammelte Werke.

Frankfurt/M.

- 2010. Entwürfe zu einem dritten Tagebuch.
Berlin.

Frisch, M./Dürrenmatt, F., 1998. Briefwechsel.

Zürich.
Gellner, C„ 2013. «nach oben offen». Literatur

und Spiritualität - zeitgenössische Profile.
Ostfildern.

- 2019. Die Bibel ins Heute schreiben.

Erkundungen in der Gegenwartsliteratur.
Stuttgart.

- 2023. Menschenbilder in der Literatur. M.
Zichy, Handbuch Menschenbilder. Wiesbaden

(im Erscheinen).

- i.D. Theologie und Literatur. Eine
Zwischenbilanz angesichts neuerer Verschiebungen

im religiösen Feld. A. Mauz/
D. Weidner, Arbeit am Paradigma. Eine
Bestandsaufnahme der Forschung zu Literatur
und Religion (im Druck).

Greiner, B., 2020a. Art. Theaterprobleme.
Dürrenmatt Handbuch, i84ff.

- 2020b. Art. Komödie (tragische). Dürrenmatt

Handbuch, 345-349.
Gühne-Engelmann, K„ 1994. Die Thematik

des versäumten Lebens im Prosawerk Max
Frischs. Diss. Universität Freiburg i. Br.

Günther, K., 2007. «Was ist denn meine
Schuld?» Poetische Gerechtigkeit in Max
Frischs «Homo Faber». G. Gamm u.a.,
Philosophie im Spiegel der Literatur. Hamburg,
61-78.

Hage, V., 1997. Max Frisch. Reinbek.

Resting, H„ 2021. Meister des absurden
Welttheaters. Zum 100. Geburtstag von Friedrich

Dürrenmatt. Frankfurter Hefte, H. 1/2,

75-78.
Kilcher, A. B., 2011. Max Frisch. Leben Werk

Wirkung. Berlin.

Knopf, J„ 1996. Friedrich Dürrenmatt: Die

Physiker. Apokalyptisches Narrenspiel. Dramen

des 20. Jahrhunderts. Bd. 2. Stuttgart,
109-125.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt 37

Kraft, S., ion. Zum Ende der Komödie.
Eine Theoriegeschichte des Happyends.

Göttingen.
Krieg, M./Zangger-Derron, G., 2.00z. Die

Reformierten. Suchbilder einer Identität. Zürich.
Kuschel, K.-J./Baumann, U., 1990. Wie kann

denn ein Mensch schuldig werden? Literarische

und theologische Perspektiven von
Schuld. München/Zürich.

Lüthi, H. J., 1997. Max Frisch: «Du sollst dir
kein Bildnis machen». Tübingen/Basel.

Matt, P. von, zoiz. Das Kalb von der Gotthardpost.

Zur Literatur und Politik der Schweiz.

München.

Mauz, A., zozo. Art. Religion. Dürrenmatt
Handbuch, 195-198.

Mayer, H., 1989. Die unerwünschte Literatur.
Deutsche Schriftsteller und Bücher 1968-

1985. Berlin.

- 1998. Zeitgenossen. Erinnerung und

Deutung. Frankfurt/M.
Meier, T. M., 101z. Dürrenmatt und der

Zufall. Ostfildern.
Mieth, D., 1983. Dichtung, Glaube und Moral.

Studien zu Begründung einer narrativen
Ethik. Mainz.

Riedel, W., 1007. Ich bin nicht der ich bin.

Anthropologisches Bildnisverbot bei Max
Frisch («Stiller») mit einem Nachsatz zu
Brechts «Über das Anfertigen von Bildnissen».

E. Garhammer, BilderStreit. Theologie
auf Augenhöhe. Würzburg, 171-195.

- 1014. Nach der Achsendrehung. Literarische

Anthropologie im 10. Jahrhundert.
Würzburg.

Schmid, B., 1016. Erlösung in der Literatur.
Untersuchungen zu Werken von Hartmann
von Aue, Bertolt Brecht und Max Frisch und
ihren biblischen Prätexten. Marburg.

Schmitz, W., 1977. Max Frisch «Homo Faber».

Materialien, Kommentar. München.
Schößler, F., 1005. «Mit dem reinen Strahl

der Gerechtigkeit». Wertekritik und Poetik
bei Frisch und Dürrenmatt. M. Braun/B.
Lermen, Begegnung mit dem Nachbarn:
Schweizer Gegenwartsliteratur. St. Augustin,

149-169.
Soennecken, S., ion. Die Bildnisthematik bei

Max Frisch. Das Bildnisverständnis in den

Werken «Andorra» und «Homo Faber».

München.
Weber, U./Mauz, A./Stingelin, M., 1010.

Dürrenmatt Handbuch. Leben - Werk -
Wirkung. Berlin.

Weber, U., 1010. Friedrich Dürrenmatt. Eine

Biographie. Zürich.
Wittekind, F., 1003. Friedrich Dürrenmatt:

Der entwurzelte Protestant. G.
Brakelmann/N. Friedrich/T. Jähnichen, Protestanten

in öffentlicher Verantwortung.
Biographische Skizzen aus der Anfangszeit der

Bundesrepublik. Waltrop, 189-115.



38 Christoph Gellner

Abstracts

Im Interesse aufklärerischer Zeitkritik sind Erfahrungen der Verstrickung in Schuld zentrale

Themen des literarischen Oeuvres von Max Frisch und Friedrich Dürrenmatt. So wie
sich die beiden Deutschschweizer Autoren von christlich-kirchlichem (Erb-)Sündenpes-
simismus und Moralismus absetzen, leisten sie Widerstand gegenüber säkularer

Schuldabschiebung und -Verleugnung. Während Frisch die beengende Macht der Bilder fokus-

siert, die wir von uns selbst und anderen entwerfen, prangert Dürrenmatt die Aushöhlung
humanistischer Werte durch ungehemmte Geldgier an. Für Stiller ist die Bildnisthematik
ebenso zentral wie für Homofaber. Macht sich dort die Mitwelt ein Bild von einem Mann,
aus dem sie ihn nicht mehr entlässt, so macht sich hier ein Machbarkeitsmensch ein Bild
von der Welt, an dem er starrsinnig so lange festhält, bis ihm sein Glaube an die Berechenbarkeit

alles Lebens abhandenkommt. Stellt Frisch in Bezug auf den Antisemitismus mit
Andorra ein Modell dafür auf, wie durch soziale Zuschreibung Ausgrenzung erzeugt wird,
macht Dürrenmatt im Besuch der alten Dame die Abgründe der kapitalistischen Kultur
durchschaubar. Angesichts der monströsen-atomaren Zerstörungskraft warnen die Physiker,

die «schlimmstmögliche Verwendung» der Wissenschaft für eine grössenwahnsinnige
Weltherrschaft zu verhindern.

In the interest of enlightened contemporary criticism, experiences of entanglement in
guilt are central themes of the literary oeuvre of Max Frisch and Friedrich Dürrenmatt.
Just as the two Swiss-German authors set themselves apart from Christian ecclesiastical

(hereditary) pessimism about sin and moralism, they offer resistance to secular deportation

and denial ofguilt. While Frisch focuses on the constricting power of the images we
create of ourselves and others, Dürrenmatt denounces the erosion of humanistic values

through unrestrained greed for money. The theme of the image is just as central to Stiller
as it is to Homofaber. Whereas in Homo faber the world forms an image of a man from
which it no longer releases him, here a man of feasibility forms an image of the world to
which he stubbornly clings until he loses his belief in the predictability ofall life. IfFrisch's

Andorra is a model of how exclusion is created through social attribution in relation to
anti-Semitism, Dürrenmatt makes the abysses of capitalist culture transparent in Besuch

der alten Dame. In the face of monstrous atomic destructive power, the physicists warn to

prevent the «worst possible use» of science for megalomaniac world domination.

Christoph Gellner, Zürich


	Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt

