Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 1

Artikel: Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dirrenmatt
Autor: Gellner, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1042234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1042234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Diirrenmatt

Christoph Gellner

1. Unterschiedliche Temperamente, oder:
An der Religion scheiden sich die Geister

«Wenn ich nicht religios bin, so verdanke ich das dem Christentum, wie es uns
gelehrt worden ist: die Idee von der Erbsiinde, die Verponung des Fleisches, das
doch der Schépfer uns gegeben hat, und der Schopfer als Richter, die Hélle als
Drohung, das Paradies als Gutschein fiir die Armen und Unterdriickten.»' Die
im Jahr 2010 publizierten Entwiirfe zu einem dritten Tagebuch von Max Frisch
(1911-1991), die seit 1982 entstanden waren, scheinen das Bild zu bestitigen, das
Frisch hinsichtlich der spannungsreichen «Arbeitskameradschaft» mit Friedrich
Diirrenmatt (1921-1990) vorgegeben hat. Machte er ihre Verschiedenheit doch
an der je anderen Bedeutung der Religion fest: «Wir haben auch sehr bald fest-
gestellt, dass wir vollig unterschiedliche Temperamente sind, von einem ganz an-
deren Hintergrund herkommend: er zweifellos vom Theologischen her, und ich,
wenn man es so mit einer Etikette sagen will, vom Aufklarerischen her, ratio-
nalistischer, humanistisch usw.».* Peter von Matt unterstreicht, dass sich Frisch
und Diirrenmatt «im Bereich der politisch-geschichtlichen Grundhaltungen
so grundsatzlich voneinander unterscheiden wie Naphta und Settembrini im
Zauberberg von Thomas Mann».) Der Kern von Frischs Asthetik, der Wille,
Fragen so zu stellen, dass die Leser «ohne eine Antwort nicht mehr leben konnen
— ohne ihre Antwort, ihre cigene, die sie nur mit dem Leben selber geben kon-
nen»*, ziele auf die Dynamisierung, die Vervollkommnung der Gesellschaft im
Sinne einer schrittweisen Emanzipation aus allen Formen der Unterdriickung.
Vom freien, verniinftigen Einzelnen aus werde die perfektible Welt ihrem Ziel ent-
gegengefiihrt, und dieser «Aufbruch aus der Starre» besitze «eine metaphysische

Frisch 2010: 124. Hierzu und zum Folgenden Gellner 2013: 37-65.
«Ich schreibe, um zu bestehen». Arnold 1990: 227.

Matt 2012: 193.

Frisch GW II: 467.

£ W B~

ThZ 1/79 (2023) S. 19-38



20 Christoph Gellner

Dimension, weil die géttliche Vorsehung in sikularisierter Form darin eingegan-
g g geg
gen ist. Es geht hier wirklich um etwas Heiliges im weltlichen Sinn.*

2. Wider die Versiindigung am Lebendigen — Max Frisch

Fiir mich wird dies nirgendwo deutlicher als in Frischs Fortschreibung des bi-
blischen Bilderverbots (Ex 20,4; Dtn s,8): «Du sollst Dir kein Bildnis machen,
heifSt es, von Gott. Es diirfte auch in diesem Sinne gelten: Gott als das Lebendige
in jedem Menschen, das, was nicht erfassbar ist», schreibt Frisch im Tagebuch
1946-1949. «Es ist eine Versiindigung, die wir, so wie sie an uns begangen wird,
fast ohne Unterlass wieder begehen — Ausgenommen wenn wir lieben.»* Die mit
diesem Merkspruch endende Parabel «Der andorranische Jude» bildet mit dem
Essay «Du sollst dir kein Bildnis machen» und den Notizen «Zur Schriftstellerei»
das Herzstiick dieses Tagebuchs: «So wie das All, wie Gottes unerschépfliche
Geraumigkeit, schrankenlos, alles Méglichen voll, aller Geheimnisse voll, un-
fassbar ist der Mensch, den man liebt», schlussfolgert Frisch. «Eben darin be-
steht ja die Liebe, das Wunderbare an der Liebe, dass sie uns in der Schwebe des
Lebendigen hilt, in der Bereitschaft, einem Menschen zu folgen in allen seinen
moglichen Entfaltungen.» Seit Anfang seines Schreibens auf der Suche nach
dem wirklichen Leben, betitigt der reformiert geprigte Bilderkritiker” «das
theologische Pedal»®, um mittels einer sikular adaptierten biblisch-religiosen
Denkfigur wider die Versiindigung am Lebendigen die Weite des Moglichen of-
fenzuhalten: «Die Liebe befreit [...] aus jeglichem Bildnis. Das ist das Erregende,
das Abenteuerliche, das eigentlich Spannende, dass wir mit den Menschen, die
wir lieben, nicht fertig werden». Wo anstelle der Offenheit fir die lebendige
Bewegtheit des Anderen jedoch das fertige Bildnis tritt, verweigern wir ihm «den
Anspruch alles Lebendigen, das unfassbar bleibt».”

Fir Stziller (1954) ist die Bildnisthematik ebenso zentral wie fiir Homo faber
(1957). Macht sich dort die Mitwelt ein Bild von einem Mann, aus dem sie ihn
nicht mehr entlisst, so macht sich hier ein Machbarkeitsmensch ein Bild von

Matt 2012: 199.

6  Frisch GW II: 374 («Der andorranische Jude»). Zur Bildnisthemartik bei Frisch vgl. Liithi
1997; Soennecken 2011; Elsaghe 2014.

7 Bauke 2001: 6f. Zur Wiederentdeckung des zweiten Gebots im Raum reformierter Theologie

und Kirchenpraxis vgl. Krieg/Zangger-Derron 2002: siff.

Riedel 2007: 295.

Frisch GW 1I1: 369f. («Du sollst dir kein Bildnis machen»).

wn



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Diirrenmatt 21

der Welt, an dem er starrsinnig so lange festhilt, bis ihm sein Glaube an die
Berechenbarkeit alles Lebens abhandenkommt. Auf dem zeitgeschichtlichen
Hintergrund des Antisemitismus stelle Andorra (1961) ein parabelhaftes Modell
dafiir auf, «wie soziale Zuschreibung und Ausgrenzung erzeugt werden»'*: Der
«Jude» Andri, der gar kein Jude ist, wird — zunichst von seinem Vater, dann von
der Gesellschaft — zum Juden gemacht, bis er schliefllich von dem Bild, in das
ihn die Menschen in seinem Land hineinpressen, getotet wird: «plotzlich bist
du so, wie sie sagen. Das ist das Bose»." Frischs spite Erzahlung Blaubart (1982)
thematisiert das Problem der Schuld angesichts des immer wieder scheitern-
den Versuchs des Helden, mit Frauen eine dauerhafte Bezichung zu leben. Auf
die Frage, ob diese Erzihlung autobiographische Ziige aufweise, gab Frisch zur
Antwort: «Das Autobiographische daran ist, dass ich - christlich erzogen, nicht
gliubig — Schuldgefiihle habe, aber nicht weif}, worin die Schuld besteht».”

Vor allem Stillers stete Angst, «in irgend einem Sinn nicht zu genugen»”,
spiegelt Frischs Auseinandersetzung mit dem Erbe reformiert-calvinisti-
schen Christentums', das in Gestalt (selbst-) tberfordernder Leistungs-, ri-
gider Perfektionsideale und entfremdender Lebensauftrige gerade in der
Deutschschweiz mentalititsgeschichtlich tiefe Spuren hinterlassen hat.s «In der
Forderung, man solle seinen Nachsten lieben wie sich selbst», darin stimmt der
Bibelleser Stiller dem Staatsanwalt durchaus zu, «ist es als Selbstverstindlichkeit
enthalten, dass einer sich selbst liebe, sich selbst annimmt, so wie er erschaf-
fen worden ist».'® Fir ihn liegt die Versiindigung des Bildnis-Machens in der
«lebenslinglichen Bemithung, anders zu sein, als man erschaffen ist», in der
«Absurditit unserer Sehnsucht, anders sein zu wollen, als man ist!».”” «Die wei-
taus meisten Menschenleben werden durch Selbstiiberforderung vernichtet,
stellt der Staatsanwalt im letzten groffen Gesprich nach Stillers Entlassung
aus dem Gefingnis heraus. «Es ist merkwiirdig, was sich uns, sobald wir in der
Selbstiiberforderung und damit in der Selbstentfremdung sind, nicht alles als

10 Kilcher 2011: 59.

11 Frisch GW IV: 480.

12 Zit.n. Hage 1997: 125.

13 Frisch GW III: 440.

14  Zur gesellschaftspolitischen Dimension der Schuldthematik im Stiller Schofler 200s:
160-164.

15 Eingehend Ellerbrock 198s; Schmid 2016: 365-482.

16 Frisch GW III: 670.

17 Frisch GW III: s42.



22 Christoph Gellner

Gewissen anbietet. Die innere Stimme, die berithmte, ist oft genug nur die ko-
kette Stimme eines Pseudo-Ich, das nicht duldet, dass ich es endlich aufgebe,
dass ich mich selbst erkenne, und es mit allen Listen der Eitelkeit, notigenfalls
sogar mit Falschmeldungen aus dem Himmel versucht, mich an meine todliche
Selbstiiberforderung zu fesseln. Wir sechen wohl unsere Niederlage, aber be-
greifen sie nicht als Signale, als Konsequenzen eines verkehrten Strebens, eines
Strebens weg von unserem Selbst.»™*

2.1. Leben unter Rechtfertigungsdruck

Wenn es so etwas wie ein indirektes religios-theologisches Urthema bei Frisch
gibt, dann dies: Leben steht fiir ihn von Anfang an unter Rechtfertigungsdruck,
unter der existenziellen Angst, das Lebensganze zu verfehlen. «Wer sich ein-
mal so entworfen hat, dass er sich durch Leistungen legitimieren muss», heifdt
es in Mein Name sei Gantenbein (1964), «wirkt im Grunde nie vertrauens-
wiirdig».” Dieser Rechtfertigungszwang liegt bei Frisch bereits in sikularer
Verwandlung vor, wird Leben bei ihm doch nicht mehr vor dem christlichen
Gott gerechtfertigt, noch als vom christlichen Gott als gnadenhaft gerechtfer-
tigt akzeptiert. Auch Walter Faber, der alternde Held von Frischs Roman Homo
Jfaber (1957), steht unter Rechtfertigungsdruck?°: Wihrend er in einem Athener
Krankenhaus auf eine Magenkrebsoperation wartet, die iiber Leben oder Tod
entscheiden wird, gibt er sich Rechenschaft iiber sein Leben. Frisch lasst ihn
eine Rechtfertigungsgeschichte schreiben, obwohl Faber stindig behauptet, un-
schuldig zu sein. In seinem scheinbar sachlichen «Bericht» (so der Untertitel
des Romans) sucht er das «zufilliges Zusammentreffen mit einer 30 Jahre jiinge-
ren Frau zu erkliren, die seine Geliebte wird, von der er zu spit erfihrt, dass sie
seine Tochter ist. Immer wieder streicht Faber heraus, ihn treffe keine Schuld am
Scheitern der Beziechung zu seiner Jugendliebe Hanna Landsberg, die just, als er
seine erste Berufschance als Ingenieur in Bagdad bekam, ein Kind von ihm er-
wartete, von dem er freilich glaubt, sie habe es vereinbarungsgemif abgetrieben.
Vor die Wahl zwischen Vaterschaft und beruflicher Karriere gestellt, entschied er

18 Frisch GW III: 668f.
19 Frisch GW V: 118.
20  Hierzu und zum Folgenden Kuschel/ Baumann 1990: 20-29.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Diirrenmatt 23

sich fur die letztere entsprechend seiner Lebensmaxime: «Ich lebe, wie jeder wirk-
liche Mann, in meiner Arbeit».>*

Homeo faber ist die Geschichte eines Menschen, der sich fiir ein durch und durch
technisch-mathematisch denkendes rationales Wesen hilt, an die Berechenbarkeit
des Lebens und der Welt glaubt, jedoch schicksalhafte Fiigungen erfahrt, die ihm
erst bewusst werden, als sein Leben schon unwiderruflich gescheitert ist: «Ich
glaube nicht an Fiigung und Schicksal, als Techniker bin ich gewohnt mit den
Formeln der Wahrscheinlichkeit zu rechnen [...] Ich bestreite nicht: Es war mehr
ein Zufall, dass alles so gegkommen ist, es war eine ganze Kette von Zufillen. Aber
wieso Fugung? Ich brauche, um das Unwahrscheinliche als Erfahrungstatsache
gelten zu lassen, keinerlei Mystik; Mathematik geniigt mir»** Wahrend sich
Stiller verzweifelt bemiiht, sich vom Bild, das sich andere von ihm gemacht ha-
ben, zu losen, muss Faber erkennen, dass er an seinem Bild von der Welt scheitert,
an dem er starrsinnig so lange festhilt, bis das Unwahrscheinlichste seinen so
fest gefiigten Lebensbau zusammenbrechen lasst. Zugleich melden sich in seinem
«Bericht» laufend verdringte, unbewusste Regungen, die die von ihm selbst so
betonte Rationalitit durchbrechen.

Dass Faber sich auf einer Schiffsreise von New York nach Europa in seine
zwanzigjihrige Tochter verliebt und ihr sogar, im Widerspruch zu seinen
«Grundsitzens, einen Heiratsantrag macht, erklire sich aus der von ihm lange
geleugneten Ahnlichkeit der jungen Frau mit ihrer Mutter. In Griechenland
wird Sabeth in der Nihe von Korinth am Strand von einer Schlange gebissen. Sie
weicht vor dem zu Hilfe eilenden Faber zurtck, fallt riicklings iber eine Béschung
und schlagt mit dem Hinterkopf auf. In Panik bringt Faber sie in ein Athener
Krankenhaus - dass er die Umstinde von Sabeths Unfall nur unvollstindig
mitteilt, verhindert die rettende Behandlung auch des Schidelbasisbruchs. Im
Spital von Athen trifft Faber nach 20 Jahren auf seine ehemalige Jugendfreundin
Hanna, die ihm eroffnet, dass er seine eigene Tochter zur Geliebten gemacht
hat. Nach einer Montagetour nach Siidamerika fliegt Faber tiber Kuba zuriick
nach Athen, wo er sich wegen einer Magenkrankheit ins Krankenhaus begibt,
dort verfasst er den zweiten Teil seines Berichts. Der erste wurde in Caracas vor
der Riickreise nach Europa geschrieben («<Erste Station») und entfaltet Fabers
Lebensriickblick vom Standpunkt des Technikers aus. Schon der gereizte Ton,

21 Frisch GW IV: 90.
22 Frisch GW IV: 22.



24 Christoph Gellner

in dem dieser Rechtfertigungsbericht geschrieben ist, macht deutlich: Sein
Verfasser befindet sich in der Defensive, in der Falle der Schuld, der er stindig ab-
wiegelnd zu entkommen sucht. Er wihnt sich unschuldig am Tod seiner Tochter,
hatte er doch keine Ahnung, dass eine Tochter tiberhaupt existierte. Zudem war
ihr Tod Mitschuld der Arzte, die die Schadelfrakeur nicht erkannten. Obwohl er
sich angeblich nichts vorzuwerfen hat, fithlt er sich als Angeklagter.

Frisch verzichtet aufjeden Losungsansatz, ist allein am Dilemma seines Helden
interessiert, am Auseinanderklaffen von subjektiv-rationaler Einsicht und objek-
tiv-irrationalem Verlauf, an der offenen Schere der Schuld. Seine Schuld bleibt
Faber bis zum Schluss uneinsehbar, die Schere schliefSt sich nicht. Worin besteht
die Schuld des «unschuldigens Walter Faber? Sie diirfte darin bestehen, dass er
glaubt, er kdnnte sein Leben kontrollieren, konne Herr des eigenen Schicksals sein
— gerade dadurch zeigt er sich blind gegeniiber den Bruchstellen des Ungeplanten
und Zufilligen, die sich menschlicher Mach- und Beherrschbarkeit entzichen.
Auch er verfillt also einem Bildnis, das er von sich und der Welt gemacht hat.
Mehrfach betont Faber, er sei nicht blind — in Wahrheit sieht er nur, was er se-
hen will, macht sich mehr oder minder bewusst blind, vor allem beziiglich seiner
Empfindungen zu Sabeth und seiner Krankheit. Die zahlreichen Anspielungen
auf antike Verschuldungsgeschichten, insbesondere auf die Odipus-Tragddie,
vermitteln zumindest uns Lesende die Einsicht, «dass der an die technische
Beherrschbarkeit der Natur glaubende und in diesem Glauben handelnde
Mensch einer Selbstverblendung anheimfille, die sich von der Verblendung der
mythischen Helden nicht unterscheidet».* Dabei interessiert Frisch gerade die
Diskrepanz zwischen der Sprache seiner Romanfigur und dem, was sie wirklich
erlebt: «Dieser Mann lebt an sich vorbei, weil er einem allgemein angebotenen
Image nachlduft, das von (Technik>. Im Grunde ist der <Homo faber [...] ein ver-
hinderter Mensch, der von sich selbst ein Bildnis gemacht hat, der sich ein Bildnis
hat machen lassen, das ihn hindert, zu sich selbst zu kommen. Er misst sich an
seiner Tuchtigkeit, und die Quittung ist ein versiumtes Leben».*

23 Giinther 2007: 74.
24 Zit. n. Schmitz 1977: 16. Vgl. Githne-Engelmann 1994.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Diirrenmatt 25

3. Der Katastrophengeschichte des 20. Jahrbunderts einen Spiegel vorbalten —
Friedrich Digrrenmatt

«Der Mensch erschien mir als kosmischer Mifgriff, als Fehlkonstruktion ei-
nes offenbar gleichgiiltigen, wenn nicht stumpfsinnigen Gottes, fiir den bes-
tenfalls Hitler als Symbol dienen konnte, als Weltfratze, von der allgemeinen
Unvernunft heraufbeschworen», beschreibt der spate Diirrenmatt der Szoffe das
«Zusammenkrachen Europas» im Zweiten Weltkrieg als «Ausgangspunkt einer
innerlichen Rebellion gegen eine falsche Welt».» Katastrophen und Ungliicksfille
verdichten sich in Diirrenmatts OQeuvre immer wieder zu bosen Grotesken, die
der moglichst scharfen Analyse der eigenen Gegenwart dienen. Daniel Cuonz
spricht von einem «Welttheater des Weltbankrotts»*, Peter von Matt von
Diirrenmatts «Anarchokonservatismus»*, der sich gegen jede Institution rich-
tet, die sich als heilbringende Ordnung inszeniert. Die Kirchen, den liberalen
Staat mit seiner Justiz suchte er ebenso wie den real existierenden Sozialismus
mit aristophanisch-wiistem Humor zu entlarven. Wenn es eine Perspektive
gibt, die Diirrenmatts Auseinandersetzung mit Religion grundiert, dann ist es
die der Religionskritik als Teil umfassender Ideologie- und Institutionskritik:
«Sie miissen bei mir immer bedenken, dass ich ein bernischer Pfarrerssohn bin,
und dass ich trotz aller Anstrengungen zuletzt die Religion meines Vaters nicht
tiberwinden konnte»**, antwortete der metaphysische Denker aus Konolfingen,
der «cin Theologe jenseits der Theologien»* war, auf Frischs ersten Brief, in
dem der Ziircher Stadtbiirgersohn im Januar 1947 Diirrenmatts Wiedertaufer-
Erstlingsstiick Es stebt geschrieben applaudierte.

25 Diirrenmart WA 28: 197. Religios-theologische Zuginge Gellner 2019: 67-8s; Biihler 2015;
Meier 2012. Unentbehrlich zu Leben und Werk: Weber et al. 2020 (darin bes. A. Mauz, Art.
Religion 295-298).

26  Cuonz 2018: 303-323.

27 Matt 2012: 200-204. In einem Gesprich mit Fritz J. Raddatz 1985 prizisierte Diirrenmatt
seine Position: «Was mich von Brecht trennt: Er glaubt an eine Welt, die veranderbar ist, nach
dem Motto: richtige Wissenschaft — richtige Politik — richtige Menschen. Nun ist weder der
Mensch «richtigy noch die Wissenschaft, noch die Politik. Die Welt verandert sich durch den
Menschen, aber der Mensch verindert sich nicht und fille der durch ihn verinderten Welt
zum Opfer.» (Arnold 1996: III 215)

28  Frisch/Diirrenmatt 1998: 98. Dazu cingehend Wittekind 2003.

29 Mayer 1998: 168.



26 Christoph Gellner

Bis hin zu seinem 1985 fertig gestellten Kriminalroman Justiz bilden Schuld,
Strafe, Recht und Gerechtigkeit einen zentralen Themenkomplex seines von
schwarzem Humor gepragten Welttheaters, das eine «Welt der Pannen»*° vor-
fihre, in der sich nur noch Zufille, Unfille und kontingente Fehlleistungen
ereignen, wie es in der Erzihlung Die Panne (1956) heiflt, die am Fall Alfredo
Traps (engl. trap = Falle) die gedankenlose Schuldverstrickung eines moder-
nen Jedermann bis zur Erkenntnis eines unbewusst und indirekt begangenen
Mordes offenlegt. Im grotesken Setting eines Gerichtsspiels, bei dem vier pen-
sionierte Rollentriger des Justizsystems in ihre fritheren Berufsrollen als Richter,
Staatsanwalt, Strafverteidiger und Henker schliipfen. Ein Motorschaden bringt
den Textilreisenden Traps mit diesen vier dlteren Herren zusammen, véllig
betrunken bekennt sich Traps mit Begeisterung schuldig, weil er sich durch
das ihm vom Staatsanwalt unterstellte genial geplante Verbrechen aus seiner
Durchschnittsexistenz in den Adelsstand des Auflergewohnlichen erhoben
sicht. Dieses Gerichtsspiel ist ein typisch Dirrenmattsches Weltgleichnis, das
zeigen soll, wie prekir Sinnstrukturen in der Moderne geworden sind: sie sind
so zufillig, kontingent, wie alles andere in der «Welt der Pannen». So kommt
es nur darum zur Gerichtsverhandlung, weil Trap eine Autopanne hatte, auch
macht er sich als Angeklagter die Perspektive des Staatsanwalts nicht aus innerer
Notwendigkeit zu eigen, sondern weil er, wie sein Verteidiger bemerke, eine «geis-
tige Panne»* erlitten hat. «Das Schicksal hat die Bithne verlassen, auf der gespielt
wird, um hinter den Kulissen zu lauern, ausserhalb der giiltigen Dramaturgie,
im Vordergrund wird alles zum Unfall, die Krankheiten, die Krisen», beschrieb
Diirrenmatt das Prinzip Panne in der gleichnamigen Erzihlung. «So droht kein
Gott mehr, keine Gerechtigkeit, kein Fatum wie in der fiinften Symphonie, son-
dern Verkehrsunfille, Deichbriiche infolge Fehlkonstruktion, Explosion einer
Atombombenfabrik, hervorgerufen durch einen zerstreuten Laboranten, falsch
eingestellte Brutmaschinen».”

Ein kaum weniger humoristisch-abgriindiges Gerichtsspiel bringt Diirrenmatt
in Der Besuch der alten Dame (1956) auf die Biihne. Die «tragische Komédie»
(so die programmatische Gattungsangabe im Untertitel) verklammert Realismus
und Groteske, Gesellschaftsanalyse und komédiantische Typisierung, Komisches

30  Diirrenmatt WA 21: 39.
31 Diirrenmatt WA 21: 88.
32 Diirrenmatt WA 21: 39.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Diirrenmatt 27

und Tragisches: Nie zuvor und nie mehr danach hat Diirrenmatt «die beiden
Grundformen der dramatischen Kunst derart restlos miteinander verschmolzen
wie in diesem Stiick».” In der alten Damen Claire Zachanassian, die, durch eine
Olheirat unermesslich reich geworden, nach Giillen [in der Schweiz synonym fiir
Jauche] zuriickkehrt, um das Unrecht zu richen, das ihr als Kliri Wascher in
der Jugend angetan wurde, hat Diirrenmatt das Motiv der Gerechtigkeit zum
verbrecherischen Vollzug einer totalen Rache iiberdreht. Die Milliardirin for-
dert, dass die Einwohner von Giillen ihren einstigen Liebhaber, Alfred Ill, um-
bringen, der die von ihm schwanger Gewordene sitzen lief} und den Prozess um
die Vaterschaftsklage auf plumpe Weise manipulierte — dafiir werde sie die ban-
krotte Stadt zu einer Boomtown machen. Ihr Versuch, das gebeugte Recht zu
restituieren, macht das Unrecht allgemein.

3.1. Tragikomisches Spiel um Schuld und Schulden

Was um die Zachanassian herum geschicht — als eine Art Rachegottin 4 la Medea
spielt sie Schicksal, eine Parodie der verweigerten Vergangenheitsbewiltigung
nach dem Zweiten Weltkrieg und des Jingsten Gerichts —, ihr boses Spiel ist
schrill und grotesk, ja, von einer Slapstick-Komik, die keinen Effekt scheut.
Dagegen wird die Handlung um ihren einstigen Geliebten Ill immer ernster und
schlieflich im antiken Sinne tragisch. Anfangs ist 1ll ein egoistischer Spiefler
wie alle anderen, noch immer ein fieser Kerl, der einst das Midchen Klara ver-
raten und zwei Kumpane zum Meineid angestiftet hat. In seiner wachsenden
Einsamkeit aber, als er sich von allen im Stich gelassen und dem Tod ausgeliefert
sicht, macht er eine Wandlung durch: «Klara. Sag doch, daf} du Komédie spielst,
daf dies alles nicht wahr ist, was du verlangst. Sag es doch!»*#, sucht er verzweifelt
an den Ernst der Zachanassian zu rithren, an keiner anderen Stelle kommt die
personliche Tragik Ills (engl. krank) eindringlicher zum Ausdruck. Schliefilich
erkennt er im folgenden Akt seine Schuld und stimmt seiner Ermordung zu. Nur
ein einziges Mal, gegeniiber dem Biirgermeister, spricht er dariiber und nennt,
was er jetzt erfihrt und was ihm bevorsteht, «Gerechtigkeit»®.

Dieses ernste Geschehen steht in schroffem Gegensatz zum Bereicherungs-
opportunismus der Giillener - angesichts der baldigen Liquidierung ihres

33  Cuonz 2018: 311.
34  Diirrenmact WA 5: 78.
35 Dirrenmatt WA s: 109.



28 Christoph Gellner

Mitbiirgers decken sie sich auf Pump mit allem Schoénen und Kostbaren ein,
kaufen beim Krimer Il Luxusartikel auf Kredit. «Und dieser Kredit ist, wie alle
wissen, aber keiner zugibt, gedeckt durch die Spekulation auf die Milliarde der
alten Dame — und damit auf den Tod des Kreditgebers.»** Auf die AuBerung
seiner wachsenden Sorge tiber die Konsumfreude und Schuldenwirtschaft sei-
ner Mitbiirger, auch in seinem eigenen Laden, erhilt Ill von einem Kunden die
Antwort: «Wir stehen eben zu Ihnen. Zu unserem Ill. Felsenfest.»*

Das ist eine zynische Komaodie wie das verlogene Gemeindegericht iiber I11, das,
euphemistisch kaschiert als Wiederherstellung der Gerechtigkeit, faktisch nur
wegen des von der alten Dame in Aussicht gestellten Reichtums einen Justizmord
nach den bewihrten Regeln der direkten Demokratie vollzieht: «In dem Maf3, wie
Il sich als Einzelner zu tragischer Grofle aufschwingt und damit untergeht, ver-
sinkt das Giillener Kollektiv in seiner pseudohumanistischen Schmierenkomadie,
an deren Ende das nur allzu vordergriindige <Welt-Happy-End> des 6konomi-
schen Aufschwungs steht».*® Was die alte Dame mit ihrer «Milliarde fiir Giillen»
will, ist «Gerechtigkeit».* Was sie darunter versteht, begreift das Publikum erst
am Ende: «Claire Zachanassian erkauft sich mit ihrer Milliarde nicht nur und
vielleicht nicht einmal in erster Linie den Tod jenes Einzelnen, der sie vor vielen
Jahren verraten und verkauft hatte, sondern sie finanziert damit in schuldana-
lytischer Absicht eine kollektive Re-Inszenierung jenes Unrechts, das ihr seiner-
zeit widerfahren ist: das nur gespielte Festhalten an Werten zu Gunsten eines zu
erzielenden Preises, die possenhafte Schein-Heiligung schuldhafter Mittel durch
den 6konomischen Zweck».*° Die Zachanassian offenbart die wahre Verfasstheit
der im Stiick gezeigten Welt: «Die Welt machte mich zu einer Hure, nun mache
ich sie zu einem Bordell. Wer nicht blechen kann, mufl hinhalten, will er mit-
tanzen. Thr wollt mittanzen.»*' Saskia Fischer zieht folgendes Fazit: «Der Besuch
der alten Dame bringt geradezu lehrstiickhaft die schleichende Aushohlung
des humanistischen Wertesystems durch hemmungslose 6konomische Gier zur
Darstellung».+*

36  Cuonz2018: 312.
37 Dirrenmact WA s: 56.
38  Cuonz 2018: 313.
39  Diirrenmatt WA s: 49.
40 Cuonz 2018: 315f.
41 Diirrenmatt WA s: 91.
42 Fischer 2020: 96.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Diirrenmatt 29

Zur Deutung wurde zu Recht immer wieder auf Dirrenmatts Essay
Theaterprobleme (1955) verwiesen, der als «Schliisselschrift zum Verstindnis des
Theaters Diirrenmatts»* mit der programmatischen These aufwartet: «Die heu-
tige Welt, wie sie uns erscheint, lafdt sich schwerlich in der Form des geschicht-
lichen Dramas Schillers bewiltigen, allein aus dem Grunde, weil wir keine tra-
gischen Helden, sondern nur Tragédien vorfinden, die von Weltmetzgern insze-
niert und von Hackmaschinen ausgefiihrt werden. Aus Hitler und Stalin lassen
sich keine Wallensteine mehr machen. Ihre Macht ist so riesenhaft, daf sie selber
nur noch zufillige, duflere Ausdrucksformen dieser Macht sind, beliebig zu er-
setzen». Ausgehend von der gesichtslos gewordenen zeitgendssisch politisch-so-
zialen Wirklichkeit gelangt Diirrenmatt zu einer beispiellosen «Radikalisierung
seiner Komodienkonzeption», die mit der traditionellen Komodie im Sinne
eines Bithnenlustspiels «aufler dem Namen kaum mehr etwas gemein hat»*+:
«Die Macht Wallensteins ist eine noch sichtbare Macht, die heutige Macht ist
nur zum kleinsten Teil sichtbar, wie bei einem Eisberg ist der grosste Teil im
Gesichtslosen, Abstrakten versunken. Das Drama Schillers setzt eine sichtbare
Welt voraus, die echte Staatsaktion, wie ja auch die griechische Tragédie [...] Der
heutige Staat ist jedoch uniiberschaubar, anonym, biirokratisch geworden, und
dies nicht etwa nur in Moskau oder Washington, sondern auch schon in Bern [...]
Die echten Reprisentanten fehlen, und die tragischen Helden sind ohne Namen
[...] Die Kunst dringt nur noch bis zu den Opfern vor, dringt sie iberhaupt zu
Menschen, die Michtigen erreicht sie nicht mehr. Kreons Sekretire erledigen den
Fall Antigone. Der Staat hat seine Gestalt verloren, und wie die Physik die Welt
nur noch in mathematischen Formeln wiederzugeben vermag, so ist er nur noch
statistisch darzustellen. Sichtbar, Gestalt wird die heutige Macht nur etwa da, wo
sie explodiert, in der Atombombe, in diesem wundervollen Pilz, der da aufsteigt
und sich ausbreitet, makellos wie die Sonne, bei dem Massenmord und Schonheit
eins werden. Die Atombombe kann man nicht mehr darstellen, seit man sie her-
stellen kann. Vor ihr versagt jede Kunst als eine Schopfung des Menschen, weil
sie selbst eine Schopfung des Menschen ist».*

43 Greiner 2020a: 186.
44 Kraft 2011: 400.
4s  Diirrenmatt WA 30: 59f.



30 Christoph Gellner

3.2. Das Satirisch-Groteske als Gesicht einer gesichtslosen Welt

Die Unzeitgemassheit der Tragodie griindet in der Tatsache, dass sich gesell-
schaftlich relevantes Handeln angesichts der vielen Formen von kollektiver (Mit-)
Schuld bzw. kollektiver Unschuld — Titerschaft, Mitliufertum, Kollaboration,
Verdringung — nicht mehr in der reprisentativen Tat eines Einzelnen darstellen
lisst: Das Bose verlagert sich wie die Macht vom Bésewicht (wie Richard III)
in die Anonymitit, die Apparate. Das uniibersichtliche Durcheinander der Welt
von heute macht fir Diirrenmatt die grotesk-paradoxe Komaédie zur privilegier-
ten Moglichkeit, «der Katastrophengeschichte des 20. Jahrhunderts einen Spiegel
entgegenzuhalten»*: «Die Tragodie, als die gestrengste Kunstgattung, setzt eine
gestaltete Welt voraus. Die Komdédie — sofern sie nicht Gesellschaftskomédie ist
wie bei Moliére — eine ungestaltete, im Werden, im Umsturz begriffene, eine Welt,
die am Zusammenpacken ist wie die unsere [...] Die Tragodie setzt Schuld, Not,
MaR, Ubersicht, Verantwortung voraus. In der Wurstelei unseres Jahrhunderts,
in diesem Kehraus der weiflen Rasse, gibt es keine Schuldigen und auch keine
Verantwortlichen mehr. Alle konnen nichts dafiir und haben es nicht gewollt
[...] Wir sind zu kollektiv schuldig, zu kollektiv gebettet in die Siinden unserer
Viter und Vorviter. Wir sind nur noch Kindeskinder. Das ist unser Pech, nicht
unsere Schuld: Schuld gibt es nur noch als personliche Leistung, als religiose Tat.
Uns kommt nur noch die Komodie bei. Unsere Welt hat ebenso zur Groteske
gefithrt wie zur Atombombe, wie ja die apokalyptischen Bilder des Hieronymus
Bosch auch grotesk sind. Doch das Groteske ist nur ein sinnlicher Ausdruck, ein
sinnliches Paradox, die Gestalt nimlich einer Ungestalt, das Gesicht einer ge-
sichtslosen Welt, und genau so wie unser Denken ohne den Begriff des Paradoxen
nicht mehr auszukommen scheint, so auch die Kunst, unsere Welt, die nur noch
ist, weil die Atombombe existiert: aus Furcht vor ihr. Doch ist das Tragische im-
mer noch méglich, auch wenn die reine Tragodie nicht mehr moglich ist. Wir
konnen das Tragische aus der Komodie heraus erzielen, hervorbringen als einen
schrecklichen Moment, als einen sich 6ffnenden Abgrund, so sind ja schon viele
Tragodien Shakespeares Komédien, aus denen heraus das Tragische aufsteigt»,
riumt Diirrenmatt im Verweis auf den <mutigen Menschens ein, der Schuld «als
personliche Leistung, als religiése Tat» auf sich nehme. Dafiir stchen Der Blinde,

Romulus (Romulus der Grofe), Ubelohe in Die Ebe des Herrn Mississippi, Akki

46 Kraft 2011: 401.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Diirrenmatt 31

in Ein Engel kommt nach Babylon oder Alfred Ill: «Es ist immer noch méglich,
den mutigen Menschen zu zeigen. [...] Die verlorene Weltordnung wird in ihrer
Brust wieder hergestelle».+

Dabei gelingt Diirrenmatt mit der Figur der Claire Zachanassian ein ent-
scheidender Kunstgriff: Sie trige geradezu tibermenschliche Ziige durch ih-
ren immensen Reichtum, der es ihr erlaubt, bereits vor Beginn der Handlung
von langer Hand alles aufzukaufen und die Giillener in den Ruin zu trei-
ben. Dadurch ist der moralischen Korrumpierbarkeit der Giillener der Weg
geebnet, entsprechend der von Diirrenmatt diagnostizierten anonymen
Gesichtslosigkeit moderner Gesellschaften entsteht ein in sich geschlossenes
Gemeinwesen mit Biirgermeister, Lehrer, Pfarrer und Polizist als Vertreter der
geistigen und politischen Ordnung. Aufier den beiden Hauptfiguren, Alfred Ill
und Claire Zachanassian, die mit Namen genannt werden, werden alle ande-
ren nur mit Funktionen bezeichnet oder treten als vervielfachte Figuren ohne
Personlichkeit auf. An die Stelle des antiken Schicksals oder des Gottes des ba-
rocken Welttheaters tritt bei Diirrenmatt das Geld als unerbittliche Kraft, ver-
korpert in Claire Zachanassian — die Giillener versagen vor der 6konomischen
Versuchung. Ills Ermordung «bedeutet nicht Gerechtigkeit, sondern ein mithsam
legalisiertes Verbrechen. Eine kiufliche Gerechtigkeit ist keine. Das ist die Lehre
in diesem komodienhaften Lehrstiick, das keine andere anzubieten hat».*® Das
Unrealistisch-Kiinstliche dieser Versuchsanlage unterstreicht Diirrenmatt, in-
dem er einerseits die Zachanassian als prothesenhafte Figur konzipiert, anderer-
seits durch die Konstruktion eines Spiels im Spiel: Die Gemeindeversammlung,
in der die Hinrichtung Ills beschlossen wird, ist Theater im Theater, wie das ver-
kiirzte Motto aus Schillers Wallenstein-Prolog betont, das iiber Diirrenmatts pa-
rodistischer Satire prangt: «Ernst ist das Leben, heiter die Kunst.

Wihrend bei den Giillenern das Verschwinden im Kollektiv auch die Schuld
verschwinden lisst — «alle konnen nichts dafiir und haben es nicht gewollt», in
den Randnotizen fiir das Programmbheft der Urauffihrung hielt Diirrenmatt je-
doch ausdriicklich fest: «Autor - schrieb als Mitschuldiger»*® —, 6ffnet sich in der
inneren Entwicklung des Siindenbocks Alfred Il die Komédie hin zur Tragodie,

durch die Anerkennung seiner Schuld und seiner Bereitschaft zum Tod stellt

47  Dirrenmatt WA 30: 60-63.
48  Mayer 1989: 235.
49  Diirrenmatt WA s: 137.



32 Christoph Gellner

er zumindest in seiner Brust die verlorene Weltordnung wieder her: «Er, der in
seiner Jugend durch den Meineid die Vertreibung der Klari Wischer veranlasst
hatte und sich aus egoistischen Motiven vor der Verantwortung driickee, er, der
diese Schuld bei der Riickkehr der Zachanassian verdrangte und leugnete, er, der
flichen und sich der Rache der Zachanassian entziehen wollte, anerkennt nach
und nach seine Schuld», verdeutlicht Ulrich Weber. «Indem Il [...] das Urteil
auf sich nimmt, erlangt er eine gewisse tragische Grofle. Er opfert sich freiwil-
lig - allerdings ist dieses Opfer sowohl Parodie des tragischen Selbstopfers zum
Wohl der Allgemeinheit und zur Widerherstellung der moralischen Ordnung
als auch Parodie der christlichen Passion. Es ist rein finanzielles Wohlergehen
der Allgemeinheit, und die Passion Ills fuhrt nur zur materiellen Erlosung der
Giillener, wihrend sie zugleich deren seelische Korruption besiegelt».*®

3.3. Welttheater der Verriicktheit

Wie die als Komddie angezeigten Physiker (1962) zeigen, entstand Diirrenmatts
Endspiel-Dramaturgie in direkter Auseinandersetzung mit dem apokalypti-
schen Schreckenspanorama einer sich atomar selbstvernichtenden Zivilisation.
Wie Brechts Leben des Galileo Galilei (1943) geht es um die Verantwortung der
Wissenschaft gegeniiber der Verwertung ihrer Erkenntnisse zu weltzerstoreri-
schen Zwecken. In nochmaliger Radikalisierung setzt Diirrenmatts «Welttheater
der Verriicktheit»* bewusst auf die groteske Zuspitzung, indem es die verkehrte
Welt als Irrenhaus zeigt und seinem verfinsterten Bithnenstiick «das versohnende
{Tragische>» des mutigen Einzelnen «endgiiltig austreibt».s* Der geniale Physiker
Mébius hat sich freiwillig in eine Nervenklinik begeben, um zu verhindern,
dass seine wissenschaftliche Forschung politisch-kriegerischen Zwecken dien-
lich gemacht wird: «Es gibt Risiken, die man nie eingehen darf: der Untergang
der Menschheit ist ein solches».# Dabei beruft er sich auf den biblischen Kénig
Salomo, der ihm erscheine und ihm Befehle gebe. In der apokalyptisch-paro-
distischen Bibelkontrafaktur «Psalm Salomos, den Weltraumfahrern zu sin-
gen» evoziert Mobius das Schreckensszenario eines radioaktiv verseuchten und
zerstorten Universums: «Unsere Wissenschaft ist schrecklich geworden, unsere

so  Weber 2020: 189f.

s1  Bloch 2017: 299.

52 Kraft 2011: 399.

53  Diirrenmatt WA 7: 73.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Diirrenmatt 33

Forschung gefihrlich, unsere Erkenntnis tédlich [...] Wir miissen unser Wissen
zuriicknehmeny.s+

Nur im Irrenhaus glaubt sich Mébius vor dem Zugriff auf die Ergebnisse sei-
ner Forschung sicher zu sein: «<Entweder bleiben wir im Irrenhaus, oder die Welt
wird eines», sagt er zu seinen beiden Mitpatienten in der Psychiatrie, ebenfalls
Physiker bzw. Schizophrene, die sich fiir Newton und Einstein halten, tatsich-
lich stehen beide im Dienst der gegnerischen Grofimichte. «Entweder loschen
wir uns im Gedichtnis der Menschen aus, oder die Menschheit erlischt.» Ohne
es zu wissen hat sich Mobius mit seinem vorgeschiitzcen Wahnsinn in die Arme
der skrupellosen Mathilde von Zahnd begeben: die Irrendrztin hat seine wissen-
schaftlichen Manuskripte kopiert, um die Weltherrschaft zu ibernehmen. Die
Irrenanstaltschefin entpuppt sich als die eigentliche Verriickte, die in einer irrwit-
zigen Verkehrung das Geschehen auf die niachsthohere Spielebene einer totalen
Komédie bringt, die kein Auflen mehr zur Komédie auf der Bithne kennt: «<Mein
Trust wird herrschen, die Linder, die Kontinente erobern, das Sonnensystem
ausbeuten, nach dem Adromedanebel fahren». Diesen Groflenwahnsinn der
Sanatoriumsleiterin hatte Mébius niche einkalkuliert, nun bleibt ihm sogar das
tragische Opfer versagt, muss er doch sehen: «Die Welt ist in die Hinde einer
verriickten Arztin gefallen».s¢

Uniiberhdrbar klingt in Mébius' Namen sein antiker Vorfahr Odipus an, der
ebenfalls keine Moglichkeit hatte, sein Verhingnis abzuwenden: «Je planmifiger
die Menschen vorgehen, desto wirksamer vermag sie der Zufall zu treffen», for-
muliert der «<Meister des absurden Welttheaters»*” in Punkt 8 der berithmten «21
Punkte zu den <Physikern»» im Programmheft der Urauffihrung, «Planmafig
vorgehende Menschen [...]» trifft der Zufall «[...] dann am schlimmsten, wenn sie
durch ihn das Gegenteil ihres Ziels erreichen: das, was sie befurchteten, was sie
zu vermeiden suchten (z.B. Odipus)».** Durch den Zufall wird jedes noch so sorg-
filtige planvolle Handeln konterkariert und ins Gegenteil verkehrt. Damit fithrt
die verriickte Psychiaterin, die die Visionen des Konigs Salomo tatsichlich er-
lebt, die M6bius blof3 fingiert, die schlimmstmégliche Wendung der Geschichte
herauf, in Diirrenmatts Grotesk-Theater ist dies die Wendung in die Komadie:

s4  Diirrenmatt WA 7: 74.

ss  Dirrenmatt WA 7: 76.

s6  Diirrenmatt WA 7: 8s; Greiner 2020b: 347.
57  Kesting 2021.

s8  Diirrenmatt WA 7: 92.



34 Christoph Gellner

«Die Tragédie rennt gegen die Welt an und zerschellt, die Komédie wird zuriick-
geworfen, fillt auf den Hintern und lacht».»

Als Odipus-Parodie sind die Physiker nicht nur eine Zuriicknahme des
Brechtschen Galilei, sondern auch eine Zuriicknahme des «Weisen Salomon:
das Handeln mutiger Einzelner wird durch die Verbindung des Bosen mit
Irrationalitit und Zufall ad absurdum gefithrt und daher «als Illusion»° gezeigt.
In der Rolle des armen Konig Salomon beklagt Mobius am Schluss ein menschen-
leeres Universum: «Nun sind die Stidte tot, iiber die ich regierte, mein Reich leer,
das mir anvertraut worden war, eine blauschimmernde Wiiste, und irgendwo um
einen kleinen, gelben, namenlosen Stern kreist, sinnlos, immerzu, die radioaktive
Erde»* Am Ende dieses «apokalyptischen Narrenspiels»** miissen sich alle drei
Physiker, die glaubten, tragische Helden zu sein und der Welt etwas vorzuspie-
len, als Narren sehen, mit denen die amoklaufende Welt spielt — zum Totlachen,
wenn uns das Lachen nicht im Hals stecken bleibt.

«Der Mensch ist das Tier mit der schlimmstméglichen Wendung»®, lautet
Diirrenmatts hellsichtig-pessimistische Pointe in einem Werkstattgesprich
1980, in der das im Besuch der alten Dame parodierte Chorlied aus Sophokles’
Antigone nachklingt: «Ungeheuer ist viel, doch nichts ungeheurer als der
Mensch». So wie sich Frisch und Diirrenmatt von christlich-kirchlichem (Erb-)
Stindenpessimismus und Moralismus absetzen, leisten sie kritische Aufklirung
gegeniiber sikularer Schuldabschiebung und Verleugnungsmentalitit, indem sie
die Unabweisbarkeit menschlicher Schuldverstrickung aufzeigen. Frisch fokus-
siert dabei auf die beengende Macht der Bilder, die wir von uns selbst und anderen
entwerfen, Diirrenmatt auf die Aushohlung des humanistischen Wertesystems
durch ungechemmte dkonomische Gier, mit der kollektiven Schuldabwehr der
Giillener werden die «Abgriinde unserer kapitalistischen Kultur durchschau-
bar».** Diirrenmatts «schlimmstmégliche Wendungy, betont Ulrich Weber, «ist
eine wirkungsorientierte Kategorie dramatischer Okonomie und kein pessimis-
tisches Glaubensbekenntnis®: «Wer die schlimmstmdgliche Wendung wihle,

so  Diirrenmact WA 18: 541.

6o Greiner 2020a: 18s.

61 Diirrenmatc WA 7: 86f.

62 Knopf1996.

63  Bloch 2017: 18s.

64 Fischer 2020: 107.

65  Centre Diirrenmatt Neuchitel 2003: 21.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Diirrenmatt 35

warnt, wer die bestmdgliche Wendung bevorzugt, hofft. Wer sich aber nicht
warnen lisst, sollte auch nicht hoffen. Das Prinzip Hoffnung ist allzu oft eine
denkfaule Schlamperei».®® Das aber heisst: Auch Diirrenmatts Physiker sind, so
Karl-Josef Kuschel zu Recht, «trotz allem ein Warnstiick vor einer monstrosen
Schuldgeschichte im Namen der Wissenschaft. Es leistet keiner Resignation
Vorschub, sondern verweist iiber sich hinaus an die Leser [bzw. Zuschauer], die
[...] die <schlimmstmagliche Verwendungy, die Diirrenmatt im Stiick nur andeu-
tet (Weltherrschaft einer geisteskranken Person), gerade zu verhindern hitten».*

4. Anthropologische Diskurse als theologische Herausforderung

Ein Resiimee? Als eine Art von «Kommentar» zur jeweiligen Kultur®® erschafft,
hinterfragt, transformiert und kritisiert Literatur anthropologisches Wissen und
lebensweltlich-praktische Menschenbilder, bildet sie eine eigensinnige Form der
Welt- und Menschenbilderzeugung. Anthropologisch reflektierende Theologie
tut gut daran, Literatur als zeitdiagnostische Erfahrungsquelle, unerlissliches
Ferment und kritisches Korrektiv religios-theologischer Wirklichkeitsdeutung
in ihre Arbeit einzubezichen.® Gerade als gestaltete und gedeutete Erfahrung
erganzt Literatur die empirisch-wissenschaftliche Dimension der Erfahrung -
darin liegt die Chance zur «wechselseitigen Forderung und Korrektur»7 gerade
dort, wo man sich vielfach iiberschneidet: in der Reflexion der Wirklichkeit des
Menschen und seiner Welt.

66  Diirrenmatt WA 37: 12.

67  Kuschel/Baumann 1990: 48.

68  Riedel 2014: 369. Dazu cingehend Gellner 2023.
69  Gellneri.D.

70 Mieth 1983: 94.



36 Christoph Gellner

Bibliographie

Arnold, H. L., 1996. Friedrich Diirrenmatt.
Gespriche 1961-1990. 4 Bde. Ziirich.

Bauke, J., 2001. Max Frisch: Liebe statt Bilder.
Reformierte Presse vom 25. Mai 2001, 6f.

Bloch, P. A., 2017. Friedrich Diirrenmatt — Vi-
sionen und Experimente. Werkstattgespri-
che - Bilder — Analysen - Interpretationen.
Gottingen.

Biihler, P., 2015. «[D]ieser zihschreibende Pro-
testant und verlorene Phantast». Der junge
Diirrenmatt im Kampf mit seinem Glauben.
A. Mauz/U. Weber, «Wunderliche Theolo-
gie». Konstellationen von Literatur und Re-
ligion im 20. Jahrhundert. Géttingen/Zii-
rich, 199-219.

Centre Diirrenmatt Neuchitel, 2003. Diirren-
matts Endspiele. Mit Texten und Bildern
von Friedrich Diirrenmatr und Beitrigen
von P. Biihler und U. Weber.

Cuonz, D., 2018. Die Sprache des verschulde-
ten Menschen. Literarische Umgangsfor-
men mit Schulden, Schuld und Schuldig-
keit. Paderborn.

Diirrenmatt, F., 1998. Werkausgabe in 30 Bin-
den. Ziirich.

Ellerbrock, J., 198s. Identitit und Rechtferti-
gung. Max Frischs Romane unter besonde-
rer Beriicksichtigung des theologischen As-
pektes. Frankfurt.

Elsaghe, Y., 2014. Max Frisch und das zweite
Gebot. Relektiiren von Andorra und Homo
faber. Bielefeld.

Fischer, S., 2020. «Denn sie wissen nicht, was
sie tun»? Schuldverdringung und Schuld-
bewusstsein in Friedrich Diirrenmatts Der
Besuch der alten Dame. KulturPoetik 20,
91-107.

Frisch, M., 1998.
Frankfurt/M.

- 2010. Entwiirfe zu einem dritten Tagebuch.
Berlin.

Gesammelte  Werke.

Frisch, M./Diirrenmatt, F., 1998. Briefwechsel.
Ziirich.

Gellner, C., 2013. «<nach oben offen». Literatur
und Spiritualitit — zeitgendssische Profile.
Ostfildern.

— 2019. Die Bibel ins Heute schreiben. Er-
kundungen in der Gegenwartsliteratur.
Stutrgart.

— 2023. Menschenbilder in der Literatur. M.
Zichy, Handbuch Menschenbilder. Wiesba-
den (im Erscheinen).

- i.D. Theologie und Literatur. Eine Zwi-
schenbilanz angesichts neuerer Verschie-
bungen im religiosen Feld. A. Mauz/
D. Weidner, Arbeit am Paradigma. Eine Be-
standsaufnahme der Forschung zu Literatur
und Religion (im Druck).

Greiner, B., 2020a. Art. Theaterprobleme.
Diirrenmatt Handbuch, 184fF.

- 2020b. Art. Komddie (tragische). Diirren-
matt Handbuch, 345-349.

Githne-Engelmann, K., 1994. Die Thematik
des versiumten Lebens im Prosawerk Max
Frischs. Diss. Universitit Freiburgi. Br.

Giinther, K., 2007. «Was ist denn meine
Schuld?» Poetische Gerechtigkeit in Max
Frischs «Homo Faber». G. Gamm u.a., Phi-
losophie im Spiegel der Literatur. Hamburg,
61-78.

Hage, V., 1997. Max Frisch. Reinbek.

Kesting, H., 2021. Meister des absurden Welt-
theaters. Zum 100. Geburtstag von Fried-
rich Diirrenmatt. Frankfurter Hefte, H. 1/2,
75—78.

Kilcher, A. B., 2011. Max Frisch. Leben Werk
Wirkung. Berlin.

Knopf, J., 1996. Friedrich Diirrenmatt: Die
Physiker. Apokalyptisches Narrenspiel. Dra-
men des 20. Jahrhunderts. Bd. 2. Stuttgart,
109—-125.



Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Diirrenmatt 37

Kraft, S., 2011. Zum Ende der Komddie.
Eine Theoriegeschichte des Happyends.
Gottingen.

Krieg, M./Zangger-Derron, G., 2002. Die Refor-
mierten. Suchbilder einer Identitir. Ziirich.
Kuschel, K.-J./Baumann, U., 1990. Wie kann
denn ein Mensch schuldig werden? Litera-
rische und theologische Perspektiven von

Schuld. Miinchen/Ziirich.

Liithi, H. J., 1997. Max Frisch: «Du sollst dir
kein Bildnis machen». Tibingen/Basel.

Matt, P. von, 2012. Das Kalb von der Gotthard-
post. Zur Literatur und Politik der Schweiz.
Miinchen.

Mauz, A., 2020. Art. Religion. Diirrenmartt
Handbuch, 295-298.

Mayer, H., 1989. Die unerwiinschee Literatur.
Deutsche Schriftsteller und Biicher 1968-
1985. Berlin.

- 1998. Zeitgenossen. Erinnerung und Deu-
tung. Frankfurt/M.

Meier, T. M., 2012. Diirrenmatt und der Zu-
fall. Ostfildern.

Mieth, D., 1983. Dichtung, Glaube und Mo-
ral. Studien zu Begriindung einer narrativen
Ethik. Mainz.

Riedel, W., 2007. Ich bin nicht der ich bin.
Anthropologisches Bildnisverbot bei Max
Frisch («Stiller») mit einem Nachsatz zu
Brechts «Uber das Anfertigen von Bildnis-
sen». E. Garhammer, BilderStreit. Theologie
auf Augenhohe. Wiirzburg, 271-295.

- 2014. Nach der Achsendrehung. Literari-
sche Anthropologie im 20. Jahrhundert.
Wiirzburg.

Schmid, B., 2016. Erl6sung in der Literatur.
Untersuchungen zu Werken von Hartmann
von Aue, Bertolt Brecht und Max Frisch und
ihren biblischen Pritexten. Marburg.

Schmitz, W., 1977. Max Frisch «<Homo Faber».
Materialien, Kommentar. Miinchen.

Schofller, F., 2005. «Mit dem reinen Strahl
der Gerechtigkeit». Wertekritik und Poetik
bei Frisch und Diirrenmatt. M. Braun/B.
Lermen, Begegnung mit dem Nachbarn:
Schweizer Gegenwartsliteratur. St. Augus-
tin, 149—-169.

Soennecken, S., 2011. Die Bildnisthematik bei
Max Frisch. Das Bildnisverstindnis in den
Werken «Andorra» und «Homo Faber».
Miinchen.

Weber, U./Mauz, A./Stingelin, M., 2020.
Diirrenmatt Handbuch. Leben — Werk -
Wirkung. Berlin.

Weber, U., 2020. Friedrich Diirrenmatt. Eine
Biographie. Ziirich.

Wittekind, F., 2003. Friedrich Diirrenmatt:
Der entwurzelte Protestant. G. Brakel-
mann/N. Friedrich/T. Jahnichen, Protes-
tanten in offentlicher Verantwortung. Bio-
graphische Skizzen aus der Anfangszeit der
Bundesrepublik. Waltrop, 189-22s.



38 Christoph Gellner

Abstracts

Im Interesse aufklirerischer Zeitkritik sind Erfahrungen der Verstrickung in Schuld zent-
rale Themen des literarischen Oeuvres von Max Frisch und Friedrich Diirrenmatt. So wie
sich die beiden Deutschschweizer Autoren von christlich-kirchlichem (Erb-)Siindenpes-
simismus und Moralismus absetzen, leisten sie Widerstand gegeniiber sikularer Schuld-
abschiebung und -verleugnung. Wihrend Frisch die beengende Macht der Bilder fokus-
siert, die wir von uns selbst und anderen entwerfen, prangert Diirrenmatt die Aushohlung
humanistischer Werte durch ungehemmte Geldgier an. Fiir St/ler ist die Bildnisthematik
ebenso zentral wie fiir Homo faber. Macht sich dort die Mitwelt ein Bild von einem Mann,
aus dem sie ihn nicht mehr entlisst, so macht sich hier ein Machbarkeitsmensch ein Bild
von der Welt, an dem er starrsinnig so lange festhilt, bis ihm sein Glaube an die Berechen-
barkeit alles Lebens abhandenkommt. Stellt Frisch in Bezug auf den Antisemitismus mit
Andorra ein Modell dafiir auf, wie durch soziale Zuschreibung Ausgrenzung erzeugt wird,
macht Diirrenmatt im Besuch der alten Dame die Abgriinde der kapitalistischen Kultur
durchschaubar. Angesichts der monstrosen-atomaren Zerstorungskraft warnen die Physi-
ker, die «schlimmstmaégliche Verwendungy der Wissenschaft fiir eine grossenwahnsinnige
Weltherrschaft zu verhindern.

In the interest of enlightened contemporary criticism, experiences of entanglement in
guilt are central themes of the literary oeuvre of Max Frisch and Friedrich Diirrenmatt.
Just as the two Swiss-German authors set themselves apart from Christian ecclesiastical
(hereditary) pessimism about sin and moralism, they offer resistance to secular deporta-
tion and denial of guilt. While Frisch focuses on the constricting power of the images we
create of ourselves and others, Diirrenmatt denounces the erosion of humanistic values
through unrestrained greed for money. The theme of the image is just as central to Stiller
as it is to Homo faber. Whereas in Homo faber the world forms an image of a man from
which it no longer releases him, here a man of feasibility forms an image of the world to
which he stubbornly clings until he loses his belief in the predictability of all life. If Frisch's
Andorra is a model of how exclusion is created through social attribution in relation to
anti-Semitism, Diirrenmatt makes the abysses of capitalist culture transparent in Besuch
der alten Dame. In the face of monstrous atomic destructive power, the physicists warn to
prevent the «worst possible use» of science for megalomaniac world domination.

Christoph Gellner, Ziirich



	Schuld(verstrickungen) bei Frisch und Dürrenmatt

