Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 1

Artikel: Die Achillesferse der Aufklarung : Uberlegungen zur
Korrespondenzproblematik

Autor: Kemper, Dirk

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1042233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1042233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Achillesferse der Aufklarung

chrlcgungen zur Korrespondenzproblematik

Dirk Kemper

Sobald unsere westeuropaische Kultur, die historisch in der griechisch-romi-
schen Antike wurzelt, ihre eigene Identitit beschreibt, riickt als Leitkategorie
die Vernunft in den Mittelpunkt. Doch nicht nur die Mitglieder unserer ei-
genen kulturellen Formation, sondern alle Menschen, «den> Menschen als
Gattungswesen schlechthin, definieren wir tiber seine Teilhabe an der «ratio, an
der Vernunft. Aristoteles nennt den Menschen das <animal rationales (gr. <zoon
logikony), das Tier, das deshalb eben nicht mehr Tier ist, weil es sich der Vernunft
bedienen, das heisst «<denken> kann. Alles andere, was das Menschsein ferner aus-
machen konnte, erscheint als sekundir. Zweitausend Jahre spater bezeichnet
Descartes den Menschen als «res cogitans, als denkende Substanz, bei dem man
von allem absehen konne, nur nicht von seiner Teilhabe an der Vernunft. Der
Mensch hat nur noch eine punktférmige Identitit, die in seinem <cogitos/<ich
denke> besteht, das ihn aber versichert: «ergo sums/<also bin icho.

Auf diesen Punkt brachte auch Immanuel Kant 1784 das gesamte Projekt der
Aufklirung: «Aufklirung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst ver-
schuldeten Unmiindigkeit». Ihr Schlachtruf laute: «Sapere aude! Habe Mut, dich
deines eigenen Verstandes zu bedienen!»’

Als zu Beginn des Jahrtausends am Entwurf einer europiischen Verfassung ge-
arbeitet wurde, musste in der Praambel die kollektive europaische Identitit mog-
lichst plakativ bestimmt werden. In Konkurrenz standen der griechisch-romische
Ratiozentrismus und das Christentum als kulturbildende Kraft. Konsensfihig
war der Rekurs auf die Vernunft:

In dem Bewusstsein, dass der Kontinent Europa ein Trager der Zivilisation ist und dass
seine Bewohner, die ihn seit Urzeiten in immer neuen Schiiben besiedelt haben, im
Laufe der Jahrhunderte die Werte entwickelt haben, die den Humanismus begriinden:
Gleichheit der Menschen, Freiheit, Geltung der Vernunft [...].*

I Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?, in Kant, Werke 11, 53.
2 Amtsblatt der Europiischen Union C169/3 vom 18.07.2003, «Entwurf. Vertrag iiber eine Ver-
fassung fiir Europa».

ThZ 1/79 (2023) S. 4-18



Die Achillesferse der Aufklirung 5

Aus der Binnenperspektive des Mainstreams unserer Kultur erscheint die-
ser Ratiozentrismus vollig alternativlos. Deshalb wenden wir ihn meist unbe-
dacht auch nach aussen an, fordern von anderen Kulturen die bedingungslose
Anerkennung unserer Standards der Vernunft. Der Islam miisse sich endlich
der Aufklirung 6ffnen, hiess es entsprechend nach dem 11. September 2001. Wir
meinen, zu solchen, letztlich kulturimperialistisch zu nennenden Forderungen
ein gutes Recht zu haben, weil uns die Aufklarungsphilosophie immer wieder
gelehre hat, dass die Forderungen der Vernunft fiir alle Zeiten (diachron) und fiir
alle Volker (synchron) ein und dieselben seien.

Friedrich Nietzsche nannte diesen Tanz um das goldene Kalb der Vernunft
in der westeuropiischen Kultur <Sokratismus, legte Widerspruch ein und
Alternativen vor. Die Kritik am Ratiozentrismus ist seither nicht mehr ab-
gerissen und prisentiert sich in héchst unterschiedlichem Design (Biozentrik,
Physiozentrik; postcolonial studies etc.).

Entscheidend erscheint fiir uns vielmehr die Uberlegung, dass hinter dieser
Hochschitzung der Vernunft auch eine besondere Wertsetzung stehen muss,
die die Vernunft zum <summum bonumy, zum héchsten Wert iiberhaupt macht.
Ohne dass wir es wirklich begriinden konnten — denn das ging ja nur mit den
Mitteln und in Anwendung der Vernunft —, messen wir der Vernunft einen Wert
an sich bei, einen Wert von Anfangan, rein axiomatisch. Doch was ist es, das den
ausserordentlichen Wert der Vernunft begriindet? Was rechtfertigt unseren Kult
um die Vernunft?

Doch wie auch immer die Selbstbegriindung des Ratiozentrismus ausfallt, wird
sie irritiert durch das biblische Siindenfallnarrativ, das einen Teil der menschli-
chen Erkenntnisvermogen, genauer den ethischen Gebrauch der Vernunft, unter
das Verdikt von Stinde, Hybris und Auflehnung gegen Gottes Gebot stellt. Diese
Provokation versteht sich vor allem im Jahrhundert der Autklirung leicht und
wirke banal. Im Kern geht es jedoch um die heikle Frage, ob <Aufklirung und
Teilhabe an der <Wahrheit tatsiachlich die seinerzeit viel diskutierte <Bestimmung
des Menschen> ausmachen. War der «paradiesische> Zustand und die Harmonie
mit Gott nicht daran gebunden, dass der Mensch auf einen Teil des Gebrauchs
der Vernunft Verzicht tat? Und - fundamentaler noch - korrespondiert die
Struktur unserer Erkenntnisorgane, die geschaffen wurden vor dem Siindenfall
fiir ein Leben im Paradies, tatsichlich mit der Struktur der Welt, in der sich der
Mensch, nach dem Siindenfall belegt mit Strafen, bewihren muss? Gerade in die-
sem letzten Punkt, in Korrespondenz zwischen der Ordnung des Denkens und



6 Dirk Kemper

der Ordnung des Seins, liegt die Achillesferse fiir das Projekt der Aufklarung,
Sie erklart zum Beispiel, warum Kant, der biblische Erzihlungen als Kommentar
zu Natur und Wesen des Menschen reformulierte, die Siindenfallerzahlung voll-
kommen mied und sich an einer Reformulierung gar nicht versuchte.

Die philosophisch-theologische Begriindung fiir den prasupponierten, ausser-
ordentlichen Wert der Vernunft lag lange im Begriff dumen/Licht,, genauer
in dem des dumen rationis», des <Lichts der Vernunft>. Bereits Aristoteles nutzt
diese Metapher, um die axiomatische, apriorische Wertsetzung und Geltung der
Vernunft zu kennzeichnen.? Dieses Licht ist Aktivitat, gleichsam die erkenntnis-
fordernde oder -ermoglichende Kraft. Sie setzt das zu Erkennende ins Licht und
wohnt dem Erkannten noch inne. Genauer, der Umstand, dass das <lumen ratio-
nis> die Erkenntnis erst ermdglicht, ist der Grund dafiir, dass wir das Erkannte
tiberhaupt erkennen kénnen. Erkennbar — mit Hilfe der Vernunft — ist das, was
— mit Hilfe der Vernunft - erst erschaffen oder konstituiert wurde (kultursemio-
tisch nach Giambattista Vico: verum quia factum).

Die entscheidende Frage lautet natiirlich, woher dieses <umen rationis), das
auch als dumen naturale> bezeichnet wird, stammt. Das Attribut <naturale
macht es zum Teil der Natur, zum Teil von Gottes Schépfung und verweist so in
der Gedankenwelt des spiten 18. Jahrhunderts auf seinen numinosen Ursprung.
Auf dhnliche Weise bezeugen auch Bruderschaft und Analogie zwischen dem
dumen naturale> und dem dumen supernaturale> den gottlichen Ursprung bei-
der. Letztere erméglicht das Erkennen der iibernatiirlichen Mitteilung Gottes in
Form der Offenbarung, des Wirken Jesu auf der Erde oder von Wundern.*

Worauf es uns ankommt: So sehr wir auch im Kontext einer sikularen
Weltauffassung das Licht der Vernunft, die Sonne der Vernunft, die Aufklirung
oder schlicht das Einleuchtende verehren, die Wertschitzung der Vernunft kann
die Vernunft nicht selbst begriinden, sie geht vielmehr — so unsere These — auf
einen vormodernen Briickenschlag vom Numinosen zum Menschlichen zuriick,
der nach heutigen Diskursregeln nicht mehr zu iibersetzen ist. Wie in vielen
Konstruktionen der Moderne liegt auch im Ratiozentrismus ein vormodernes
metaphysischen Erbe, das wir im modernen philosophischen Diskurs zwar nicht
mehr sinnvoll (re-)formulieren kénnen oder wollen, das dadurch aber nicht ob-
solet wird. In unserer sikularen Gegenwart geben wir uns damit zufrieden, das

3 Vgl Art. «Lumen naturale», HWPh s: 548f (W. Beierwaltes); Eisler 1904: I 621fF.
4 Vgl Art. «Lumen fidei», HWPh s: 545fF (B. Justus).



Die Achillesferse der Aufklarung 7

<lumen rationis» oder dumen naturale> als <angeboren> zu definieren und zum Teil
der anthropologischen Grundausstattung des Menschen zu machen. Dass solche
Ausblendungsversuche, mit denen wir das Metaphysische oder Theologische ver-
meiden wollen, Probleme allenfalls verschleiern, aber nicht lsen, soll die nach-
folgende Argumentation zeigen.

Ausblendungsversuche unternimmt auch Immanuel Kant, in dessen moderner
Transzendentalphilosophie die Vernunft noch weiter aufgewertet wird - auch
wenn ihr zugleich kritisch Grenzen gezogen werden. Als veraltet gilt ihm die
Frage nach dem Ding an sich im Rahmen einer Theorie des Seienden, denn die
Erkenntnistheorie seiner Zeit hatte lingst gezeigt, dass die Dinge, wie sie uns er-
scheinen, nicht einfach so sind, sondern im Prozess der Erkenntnis erst entstehen
bezichungsweise konstituiert werden. So definiert sich ein neuer Gegenstand der
modernen Philosophie, die nicht mehr das Sein des Seienden untersucht, sondern
den Erkenntnisprozess — oder die Tiatigkeit der Vernunft. Entsprechend verindert
sich das Evkenntnisziel: Nicht mehr Eigenschaften des Dings oder Objekts stehen
im Fokus, sondern die Bedingungen der Moglichkeit von Erfahrung, wie sie vor
jeder Erfahrung/a priori oder in der Erfahrung im Subjekt liegen. Erkenntnisziel
der Philosophie ist also eine Theorie des Wissens und Erkennens. Methodologisch
gewendet untersucht sie mit den Mitteln von Verstand und Vernunft die Arbeit
von Verstand und Vernunft.

Etwas Zirkulires deutet sich hier an und finder sich tatsichlich in Kants
eigenen Versuchen wieder, <Philosophie> oder «philosophierens zu definieren.
<Philosophieren heisse, «das Talent der Vernunft in der Befolgung ihrer allge-
meinen Prinzipien an gewissen vorhandenen Versuchen tiben, doch immer mit
Vorbehalt des Rechts der Vernunft, jene selbst in ihren Quellen zu untersuchen
und zu bestitigen, oder zu verwerfen.»® Philosophie stellt sich demnach wesent-
lich als Selbstbeschreibung und Selbstanalyse der Vernunft dar; sie ist zugleich
Objekt des Erkenntnisprozesses und methodisches Riistzeug des erkennenden
Subjekts. Der (dabei vollzogene oder untersuchte) Gebrauch der Vernunft kann
aber unterschiedlich sein und bewertet werden, je nachdem, ob «die wesentlichen
Zwecke der menschlichen Vernunft (teleologia rationis humanae)» verfolgt wer-
den oder nicht. Der Philosoph soll demnach den Gebrauch der Vernunft ordnen,
beherrschen und auf ein Ziel hin fokussieren; er «ist nichrt ein Vernunftkiinstler,

5 KrV B; Kant, Werke 4, 700.



8 Dirk Kemper

sondern der Gesetzgeber der menschlichen Vernunft».® Er betreibt eine
«Wissenschaft von der hochsten Maxime des Gebrauches der Vernunft».”

Es gilt, dass die Philosophie je nach Gegenstandsbereich «entweder Erkenntnis
aus reiner Vernunft oder Vernunfterkenntnis aus empirischen Prinzipien»® sei,
und deshalb darf sie nicht aus den beiden Bereichen schopfen, die der Vernunft
nicht zuginglich und daher philosophisch nicht beschreibbar sind: dem
Superrationalen (Numinosen) und dem an sich Seienden (Ding an sich). Doch
ohne diese Beziige kommt Kants Philosophieren nicht aus, wenn es Wahrheit und
Relevanz beanspruchen will. Dafiir reicht es nicht, dass philosophische Aussagen
untereinander widerspruchsfrei und kompatibel sind, dass sie also Kohirenz auf-
weisen, vielmehr bedarf es einer Korrespondenz zwischen der philosophischen
Aussage und der Sphire des Seienden. Das gilt insbesondere fiir Aussagen tiber
die Welt ausser uns, die durch Erfahrung in Form von Anschauungen vermit-
telt ist. Hier liegt die verborgene Achillesferse der modernen Philosophie nach
der Kopernikanischen Wende, gleichsam der seidene Faden, an dem das ganze
Projekt der ratiozentristischen, sich selbst begriindenden Aufkliarung hingt.

1. Korrespondenzproblem erster Ordnung

Kant selbst war es zu wenig, philosophische Aussagen zu formulieren, die for-
malen Kriterien geniigen, widerspruchsfrei und in diesem Sinne <kohirent> sind,
denn die blieben irgendwo im Wolkenkuckucksheim. Damit ein philosophisches
Urteil fiir die Weltdeutung relevant wird, verlangen wir, dass sie in irgendeiner
Weise als «wahr> gelten kann. «Wahrheit> aber setzt, so der Diskussionsstand
noch Ende des 18. Jahrhunderts, eine Korrespondenz zwischen dem behaupteten
Sachverhalt und dem beurteilten Sachverhalt selbst voraus, zwischen unserem
Urteil und dem Objektbereich.?

Um sich von der alten Metaphysik und Ontologie zu unterscheiden, muss Kant
stets das Dogma von der erkenntnistheoretischen Unzuginglichkeit des Dings
an sich wahren und bestitigen. In der Konsequenz dieser Uberlegung liegt, dass
er ein Kohirenztheoretiker der Wahrheit sein miisste. Wahrheit lage demnach
in bestimmten Qualititen der philosophischen Aussage gegeniiber anderen

KrV B; Kant, Werke, 4, 700.
Zit. nach Eisler 1930: 420.
KrV B; Kant, Werke, 7o1.

Vgl. zu diesem Komplex Zanetti 2002.

o 0N &N



Die Achillesferse der Aufklirung 9

philosophischen Aussagen, so wie Descartes verlangt hatte, dass philosophische
Sitze nur mit Ideen arbeiten diirften, die die Eigenschaften der Klarheit («clarus)
und Unterscheidbarkeit («distinctus) aufwiesen. Solche Sitze wiren dann unter-
einander kohirent und in diesem Sinne «wahm.

Tatsichlich verhilt es sich bei Kant jedoch anders; so «idealistisch» wollte er
gar nicht gelesen und verstanden werden. Daraus entsteht eine schwer aufzuhe-
bende Aporie, die Kant klar formuliert:

Wenn Wahrheit in der chrcinstimmung einer Erkentnifs mit ihrem Gegenstande
besteht, so muff dadurch dieser Gegenstand von andern unterschieden werden; denn
eine Erkentnifs ist falsch, wenn sie mit dem Gegenstande, worauf sie bezogen wird,
nicht iibereinstimmt, ob sie gleich etwas enthilt, was wol von andern Gegenstinden
gelten konte. Nun wiirde ein allgemeines Criterium der Wahrheit dasjenige {eyn, wel-
ches von allen Erkentnissen, ohne Unterschied ihrer Gegenstinde, giiltig wire. Es ist
aber klar, daf, da man bey demselben von allem Inhalt der Erkentnif8 (Beziehung auf
ihr Obiect) abstrahirt, und Wahrheit gerade diesen Inhalt angeht, es ganz unméglich
und ungereimt sey, nach einem Merkmale der Wahrheit dieses Inhalts der Erkentnisse
zu fragen, und daf also ein hinreichendes, und doch zugleich allgemeines Kennzeichen
der Wahrheit unméglich angegeben werden kénne. Da wir oben schon den Inhalt ei-
ner Erkentnif} die Materie derselben genant haben, so wird man sagen miissen: von der
Wahrheit der Erkentnis der Materie nach i3t sich kein allgemeines Kennzeichen ver-
langen, weil es in sich selbst widersprechend ist.*

Die «Wahrheit> einer philosophischen Aussage kann keine Eigenschaft ihrer
Form sein, vielmehr betrifft Wahrheit den Inhalt. Der Inhalt des behaupteten
Sachverhalts muss mit dem Sachverhalt des Objektsbereichs iibereinstimmen
beziehungsweise korrespondieren. Doch der objektive Sachverhalt ist eben nur
als Inhalt der Wahrnehmung, als Anschauung, gegeben und analysierbar. Die
Aporie scheint nicht authebbar.

Die vormoderne Antwort auf die Frage nach einem Wahrheitskriterium
stammt von Thomas von Aquin: «veritas est adaequatio intellectus et rei»."" Mit
der Formel «Ubereinstimmung einer Erkentniff mit ihrem Gegenstande» iiber-
setzt Kant diese vielfach vermittelte Definition und macht damirt deutlich, dass
es sich um ein vormodernes Problem handelt, das er auch nur vormodern refor-
mulieren kann:

10 KrV A, s8. Zit. wird die Erstausgabe Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1871.
1 Vgl Schulz 1993; Poltner 1983.



10 Dirk Kemper

Wahrheit, sagt man, besteht in der Ubereinstimmung der Erkenntniss mit dem
Gegenstande. Dieser blossen Worterklarung zufolge, soll als mein Erkenntniss, um
als wahr zu gelten, mit dem Object iibereinstimmen. Nun kann ich aber das Object
nur mit meinem Erkenntnisse vergleichen, dadurch dass ich es erkenne. Meine
Erkenntniss soll sich also selbst bestitigen, welches aber zur Wahrheit noch lange niche
hinreichend ist. Denn da das Object ausser mir und die Erkenntniss in mir ist: so
kann ich immer doch nur beurtheilen: ob meine Erkenntniss vom Objekt mit meiner
Erkenntniss vom Object iibereinstimme. Einen solchen Cirkel im Erkliren nannten

die Alten Diabelle.”

Die Suche nach einem inhaltlichen Kriterium fiir (Wahrheit> (Korrespondenz)
als <Fehlschluss> oder Zirkelschluss zu bezeichnen, 16st das Problem keineswegs.
Die Forderung, philosophische Urteile miissten den behaupteten Sachverhalten
entsprechen, bleibt unabweisbar. Auch die Dihairesis von <materieller Wahrheit
(Korrespondenz) und «formaler Wahrheit> (Kohirenz) hilft nicht weiter.

2. Korrespondenzproblem erster Ordnung

Wenn wir die Frage stellen, ob eine philosophische Aussage «wahr oder «un-
wahr ist, arbeiten wir mit einer Primisse, die wir uns selten bewusst machen.
Grundlegender namlich als die Frage nach der Wahrheit erscheint diejenige, ob
das (philosophische) Denken iiberhaupt ein geeignetes Instrument zur Erfassung
der Welt sei. Die moderne Philosophie beschreibt nicht mehr die Ordnung
des Seins, sondern die Ordnung des Denkens. Vorausgesetzt wird dabei, dass
die Struktur oder Ordnung unseres Denkens mit der Struktur oder Ordnung
des Seins korrespondiert, dass sie einander entsprechen, miteinander kompati-
bel seien. Doch warum sollte das so sein? Und wie konnte man sich einer sol-
chen Korrespondenz vergewissern, obgleich man doch keine Aussagen tiber das
Seiende an sich treffen kann?

Ist philosophisches Denken iiberhaupt relevant fir die Erfassung der
Welt? Oder behauptet die Philosophie ein Erkenntnispotential, das reine
Anmassung ist? Basiert unser ganzer Ratiozentrimus auf einer Fiktion, mit der
wir zwar technisch ausserordentlich erfolgreich sind, die wir aber letztlich nie

12 Prolegomena, Logik VII; Rosenkranz/Schubert, Bd. 3, 218.



Die Achillesferse der Aufklarung 11

werden beweisen konnen? Bekanntlich hat die moderne Gehirnforschung um
die Jahrtausendwende diese bedringende Frage mit voller Schirfe neu gestellt.
Die Neurobiologie verneint nicht nur die beschriebene korrespondenztheo-
retische Primisse, sie legt sogar evolutionstheoretisch nahe, dass die Struktur
unseres Gehirns eine komplexe Welterfassung oder besser einen hochkomplexen
Weltentwurf zu leisten gar nicht in der Lage sei. Dazu Wolf Singer:

Unsere kognitiven Funktionen beruhen auf neuronalen Mechanismen, und diese
sind ein Produke der Evolution. Nun deutet wenig darauf hin, dass die evolution-
ren Prozesse darauf ausgelegt sind, kognitive Systeme hervorzubringen, welche die
Wirklichkeit so vollstindig und objektiv wie nur irgend moglich zu erfassen oder
— falls die Welt eine entsprechende Schichtenstruktur aufweisen sollte — gar die
Tiefenstrukturen hinter den Phinomenen zu erkennen vermégen.”

Daraus ergibt sich die provozierende Konsequenz, «dass der Raum der
Rationalitit, den Philosophie bewusst durchmessen kann, moglicherweise sehr
viel kleiner und unbedeutender ist»,"* als von der Philosophie zum Zwecke ihrer
Selbstbegriindung vorausgesetzt.

Wenn es eine Korrespondenz zwischen dem Ordo des Seins und dem Ordo
des Denkens nicht gibt, wire der seidene Faden, am dem unser Ratiozentrismus,
das Projekt der Aufklirung und letztlich jedes wissenschaftliche Denken hingt,
zerrissen.

Dieser Problematik war man sich immer bewusst. Die vormoderne Antwort
gab die Theologie: Da Gott der Urheber beider Sphiren sei, der Ordnung des
Seins im Schopfungsake der Natur sowie der Ordnung des Denkens, indem der
den Geist des Menschen erhellt habe, verbiirgt er auch die Korrespondenz beider
Bereiche. Der allgemeine Grundsatz, dass jedes Geschaffene Anteil an seinem
Schépfer hat, gilt fiir den Menschen umso mehr als es heisst: «Gott schuf den
Menschen zu seinem Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn» (Gen 1,27). Zudem
will Gott, dass der Mensch erkennt und der Wahrheit teilhaftig wird: er «will,
dass alle Menschen selig werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen» (1
Tim 2,4).

Kant darf diesen vormodernen, theologischen Briickenschlag vom Numinosen
zum Anthropologischen eigentlich nicht verwenden. Vielmehr gilt bei ihm, dass
nicht Gott die Vernunft schafft, sondern umgekehrt die Vernunft die Idee von

13 Singer 2004: 235.
14  Griin 2006: 33.



12 Dirk Kemper

Gott hervorbringt: In formaler Hinsicht gehorten alle Religionen in das Feld der
philosophischen Moral, in dem dann «die Bezichung der Vernunft auf die Idee
von Gott, welche sie sich selber macht»,s analysiert wird.

Doch der Versuch einer Selbstbegriindung der Vernunft aus vollkommener
Autonomie heraus scheitert — wie natiirlich auch das Projekt einer «Religion in-
nerhalb der Grenzen der bloffen Vernunft». Kant kommt nicht umhin, aus der
Vormoderne zu importieren, was eigentlich ausserhalb der Grenzen der blossen
Vernunft liegt, namlich den theologischen Gottesbegriff mit allen Implikationen,
nur dass er Gott nicht mehr beim Namen nennt. Zur Begriindung der hohen
Wertsetzung der Vernunft, philosophisch gesprochen ihrer priasupponierten
Vollkommenheit, muss auf die Vollkommenheit eines «Urwesens» zuriick-
gegriffen werden, «auf die Idee einer héchsten und schlechthin notwendigen
Vollkommenheit», die auch der Ursprung der Ordnungdes Seins, «der Ursprung
aller Kausalitir»' ist. Dieses «Urwesen» kann die Vernunft nur adeln, wenn es
selbst das die Vernunft erzeugende Prinzip ist. Doch Kant dreht das Verhaltnis
um: Durch die irgendwie erahnte, aber nicht wirklich erkannte Vollkommenheit
der Natur wiirden wir dazu veranlasst, uns selbst «die Moglichkeit des grossten
[vollkommenen] Gebrauchs der Vernunft» zu schaffen:

Die Idee derselben ist also mit dem Wesen unserer Vernunft unzertrennlich verbun-
den. Eben dieselbe Idee ist also fiir uns gesetzgebend, und so ist es schr natiirlich, eine
ihr korrespondierende gesetzgebende Vernunft (intellectus archetypus) anzunehmen,
von der alle systematische Einheit der Natur, als dem Gegenstande unserer Vernunft,
abzuleiten sei."”

Kant braucht die Korrespondenz zwischen der Ordnung des Seins und der
Ordnung des Denkens, doch will er sie nicht ausserhalb der Grenzen der blos-
sen Vernunft im Numinosen verorten, sondern innerhalb ihrer Grenzen, wo sie
als «natiirlich» nahegelegte <Annahme, als Konstruktion der Vernunft ausge-
wiesen wird. Doch aus einer solchen folgt gar nichts, keine Selbstbegriindung
der Vernunft, keine Nobilitierung des dumen rationis> und sonst auch nichts.
Die Leerstellenbezeichnung <ntellectus archetypus> bleibt ein «uns unbekann-
tes Substratum der systematischen Einheit, Ordnung und Zweckmifigkeit
der Welteinrichtung, welche sich die Vernunft zum regulativen Prinzip ihrer

15 Metaphysik der Sitten; Kant, Werke 8, 628.
16  KrV B, Kant, Werke 4, 599.
17 KrV B, Kant, Werke 4, 600.



Die Achillesferse der Aufklirung 13

Naturforschung machen muf$». Was aber «dieser Ungrund [A: Urgrund] der
Welteinheit an sich selbst sei, hat dadurch nicht gedacht werden sollen».”

3. Die biblische Erbsiindenerziblung

Die biblische Stindenfallgeschichte erzihlt vom irreguliren Zugewinn von
Erkenntnisméglichkeiten des Menschen und von Gottes Strafe dafiir. Insofern
musste sie die Aufklarung provozieren.

In anderer Lesart erzahlt die Stindenfallgeschichte vom Ausgang des Menschen
aus seiner gottverschuldeten Unmiindigkeit im Paradies und vom Beginn seiner
autonomen Selbstbehauptung im Raum der Kulturgeschichte nach der Ver-
treibung, Insofern forderte sie das aufklarerische Denken zur Identifikation auf.

Fiir die erste Richtung steht exemplarisch Kant. Wenn Kant die Bibel liest, liest
er nicht das Wort Gottes. Den Status der gnadenhaften Selbstmitteilung Gottes
an sein Geschopf, den Status der Offenbarung, kann er der Bibel nicht gewih-
ren. Fiir ihn ist die Bibel nicht Zeugnis vom Wesen, Wirken und Wollen Gottes,
sondern Kommentar zur anthropologischen Befindlichkeit des Menschen,” also
Zeugnis vom Wesen, Wirken und Wollen des Menschen. Die Bibel legt aus, il-
lustriert und kommentiert, doch den Kern der religiésen Sittenlehre hitte die
Vernunft auch selbst bilden konnen.

In seiner Schrift Religion innerbalb der Grenzen der bloffen Vernunft liest er
die Siindenfallerzihlung unter diesen Primissen. Ihn interessierten das Bose und
sein Ursprung. Doch das Narrativ von Versuchung, Verfithrung, Siindenfall und
Bestrafung scheint ihm ganz und gar ungeeignet, den tatsichlichen Sachverhalt
zu illustrieren, den Umstand namlich, dass das radikal Bése zur anthropolo-
gischen Grundausstattung des Menschen gehort, dass es ihm urspriinglich im
Inneren einwohnt und nicht von aussen an ihn herantritt. Zur Bestitigung von
Vernunftgrundsitzen taugt es jedenfalls nicht:

Wie nun aber auch der Ursprung des moralischen Bosen im Menschen immer be-
schaffen sein mag, so ist doch unter allen Vorstellungsarten, von der Verbreitung und
Fortsetzung desselben durch alle Glieder unserer Gattung und in allen Zeugungen, die
unschicklichste: es sich, als durch Anerbung von den ersten Eltern auf uns gekommen,
vorzustellen.>

18 KrV B; Kant, Werke 4, 601
19 Vgl. Hoffe 2014: 250f.
20  Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft; Kant, Werke 8, 690.



14 Dirk Kemper

Mit diesen Kahlschlag, mit dem er den ganzen Erzihlkomplex um den Stindenfall
komplett abraume, ohne sich auf die Exegese einzelner Elemente einzulassen, geht
Kant einen interessanten Sonderweg innerhalb der Aufklirungsbewegung, Ob
nun Teller, Semler, Jerusalem, Lessing, Herder, Goethe oder Schiller, sie alle folg-
ten dem Mainstream, der das Narrativ in einen anderen Kontext stellte und neu
bewertete.” Theologisch begriindet das Narrativ die Erlosungsbediirfrigkeit des
Menschen, die ihren Ursprung im Fall des ersten Adam hat und ihren Ausgang
im Erlosungstod des zweiten Adam findet, als der Christus ausgewiesen wird (1.
Kor. 15,45; Rom. 5,19). Universalgeschichtlich aber beginnt mit der Vertreibungaus
dem Paradies tiberhaupt erst Geschichte, und erst im Kontinuum der Geschichte
kann sich die Vernunft selbst entfalten. Diese Selbstentfaltung wiederum wird
fur die Aufklirer zum Telos der Menschheitsgeschichte. Im Stindenfall liege
demnach nicht der Urgrund der Erlésungsbediirftigkeit der armen Kreatur, son-
dern der Beginn von Autonomie und Selbstentfaltung der befreiten Kreatur, so
gesehen der Ausgang des Menschen aus seiner gottverschuldeten Unmiindigkeit
im sogenannten Paradies. Dieser Ansatz ist in unzahligen Varianten ausgestaltet
worden. Interessanter bleibt Kant.

Gemiss seiner Theorie einer prinzipiellen Aquivalenz von Vernunftphilosophie
und biblischem Text muss Kant jedoch alles eliminieren, was sich in der Sprache
der Vernunft nicht reformulieren lasst. Oder anders gesagt, der biblische Text
erscheint ihm nur dann brauchbar, wenn er Sitze der Vernunft illustrieren oder
auslegen kann.

Der Erbsiindenkomplex enthilt vieles, was sich dem widersetzt. Warum verwei-
gert Gott seinem Ebenbild das Wissen um Gut und Bése, also den moralischen
Gebrauch der Vernunft, was den Menschen im Paradies positiv formuliert in
eine kindlich-naive, negativ aufgefasst in eine tierische Existenz zwingt? Warum
wird die doch notwendige und dem Naturzustand zugehérige Fortpflanzung mit
Schmerz und Pein belegt? Warum wird sexuelles Verlangen zur Strafe? Warum
die Verbindung von Sexualitit und Herrschaft? Welche Vernunftgrundsitze soll-
ten diese Aspekte der Erbsiindengeschichte illustrieren?

Noch viel toxischer nehmen sich aber solche Aspekte der Erbsiindengeschichte
aus, die geeignet sein konnen, die so schwierig zu begriindende, aber doch

21 Vgl. Schubert 2002, insbesonders Einleitung.



Die Achillesferse der Aufklirung 15

unbedingt erforderliche Korrespondenz zwischen der Ordnung des Seins und
der Ordnung des Denkens zu erschiittern.

Erstens schrinkt die Erzihlung die biblische Zusage, Gott wolle, «dass alle
Menschen selig werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen» (1 Tim 2,4),
entscheidend ein. Offenbar ist nicht jede Wahrheit gemeint, wenn Gott den
Genuss vom Baum der Erkenntnis verbietet. Der Auftrag, «<machet [die Erde]
euch untertan und herrschet» (Gen 1,28) ergeht fundamental, vor und nach,
also unabhingig vom Siindenfall. Welche Art von Vernunft, welcher Gebrauch
der Vernunft dabei vorausgesetzt ist, wird in gewisser Weise erldutert, wenn der
Auftrag konkretisiert wird: Der Garten Eden soll vor dem Siindenfall bebaut>
und <bewahrt> werden (Gen 2,15) so wie auch nach der Vertreibung die Erde
«bebaut>(Gen 3,23) werden soll. Das vorausgesetzte Vermégen wird also durch
den Siindenfall nicht beriithrt und durch den Akt des Benennens (Gen 2,19f.)
niher gekennzeichnet. Benannt wird durch die Zuordnung von Begriffen, also
von Produkten des Verstandes, mit deren Hilfe wir — so Kant — Anschauungen
verarbeiten konnen. Das im Begrift Erfasste ist dann den Operationen des
Verstandes zuginglich und in diesem Sinne <beherrschbar. Was der Mensch also
immer hatte, hat und haben wird ist die instrumentelle Vernunft, ihr technischer
Gebrauch. Der «bestirnte Himmel tiber mir», das grosse Ganze der Schopfung,
vermittelt wenigstens die Anmutungeiner Ordnungdes Seins, die mit der begriff-
lichen Beherrschung der Erscheinungen korrespondiert.

Bekanntlich preist die beriihmte Sentenz aus dem «Beschlufd» der Kritik der
praktischen Vernunft als zweites Element «das moralische Gesetz in mir».** Die
Anmutung dieses Elements wirkt noch viel tiefgreifender und ermaglich erst die
cigentliche Selbstbestimmung des Menschen: «Der zweite [Teil] erhebt dagegen
meinen Wert, als einer Intelligenz, unendlich, durch meine Personlichkeit, in
welcher das moralische Gesetz mir ein von der Tierheit und selbst von der ganzen
Sinnenwelt unabhingiges Leben offenbart».** Erst dieser moralische Gebrauch
der Vernunft adelt den Menschen, und die Bedingung der Moglichkeit dazu muss
in der Natur des Menschen selbst liegen, keinesfalls aber in einem zweifelhaften
Akt von Aufsissigkeit, Hybris und Siinde. Kant konnte die Erbsiindenerzihlung
demnach nur tilgen.

22 Kritik der praktischen Vernunft; Kant, Werke 7, 300.
23 Kritik der praktischen Vernunft; Kant, Werke 7, 300.



16 Dirk Kemper

Denn sie bote einen Ansatzpunkt dafiir, den Fortschrittsoptimismus der
Aufklirung in einer fiir sie fatalen Weise zu teilen. Ohne grossen Zweifel lisst
sich der instrumentell-technische Gebrauch der Vernunft als Héherentwicklung
beschreiben, auch wenn wir uns zunechmend zu der Einschrinkung genotigt se-
hen, dass er blind gegeniiber den Folgen seiner Anwendung bleibt (Vernichtung
der eigenen Lebensgrundlagen etc.). Die Unterscheidung von Gut und Bése im
moralischen Gebrauch der Vernunft aber — so kénnte man argumentieren — will
dem Menschen als Handlungsregulativ durchaus nicht gelingen, stellt er doch
Jahrhundert fiir Jahrhundert erneut unter Beweis, zu welcher Bestialitit er in
der Lage ist. Allein der Moglichkeit einer solchen Argumentation will Kant ihre
Bedingungen entzichen.



Die Achillesferse der Aufklirung 17

Bibliographie

Amtsblattder Europiischen Union C169/3vom
18.07.2003, «Entwurf. Vertrag iiber eine Ver-
fassung fiir Europa»: https://eur-lex.curopa.
eu/legal-content/DE/TXT/PDF/?uri=CE-
LEX:52003XXo0718(01)&from=IT,
(19.01.2023).

Eisler, R., 1904. Worterbuch der philosophi-
schen Begriffe. Berlin.

- 1930. Kant-Lexikon. Nachschlagewerk zu
Kants Simtlichen Schriften, Briefen und
handschriftlichem Nachlass. Berlin. ND
Hildesheim, 2015.

Griin. K.-J., 2006. Hirnpsychologische Wende
der Transzendentalphilosophie Immanuel
Kants. G. Roth/K.-J. Griin (Hg.), Das Ge-
hirn und seine Freiheit. Beitrige zur neuro-
wissenschaftlichen Grundlegung der Philo-
sophie. Géttingen, 29—66.

HWPh, 1971-2007. J. Ritter/K. Griinder/G.
Gabriel (Hg.), Historisches Worterbuch der
Philosophie (online). Basel.

Hoffe, O., 2014. Immanuel Kant. 8. Aufl.,
Miinchen.

Kant, 1., Werke, 1977. Werke in zwolf Binden.
Hg. von W. Weischedel, Frankfurt a. M.

Péltner, G., 1983. Veritas est adaequatio intel-
lectus et rei. Der Gesprachsbeitrag des Tho-
mas von Aquin zum Problem der Uberein-
stimmung. Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 37.4, 563—576.

Rosenkranz, K./Schubert, F. W. (Hg.), 1838.
Immanuel Kant's Simtliche Werke. Leipzig.

Schubert, A., 2002. Das Ende der Siinde. An-
fhropologic und Erbsiinde zwischen Refor-
mation und Aufklirung. Géttingen.

Schulz, G., 1993. Veritas est adaequatio intel-
lectus et rei. Untersuchungen zur Wahr-
heitslehre des Thomas von Aquin und zur
Kritik Kants an einem iiberlieferten Wahr-
heitsbegriff. Leiden u.a.

Singer, W., 2004. Selbsterfahrung und neuro-
biologische Fremdbeschreibung. Zwei kon-
flikterichtige Erkenntnisquellen. Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 3, 235-255,

Zanetti, V., 2002. Kants Auffassung von
Wahrheit. Athenium. Jahrbuch der Fried-
rich Schlegel-Gesellschaft, H. 12, 91-110.



18 Dirk Kemper

Abstracts

Sofern sich unser ratiozentrisches Weltbild auf die Aufklirung beruft, versteht es sich als
Projekt der Selbsterkundung und Selbstbeschreibung der Vernunft «innerhalb der Gren-
zen der bloflen Vernunft». Fine solche Philosophie beschreibt die Ordnung des Denkens,
nicht aber mehr die Ordnung des Seins; das Ding an sich bleibt erkenntnistheoretisch
unerreichbar. Doch Kant muss die Grenzen dieses Versuchs selbst iiberschreiten, wenn er
fiir philosophische Aussagen nicht nur Stimmigkeit, sondern auch Wahrheit beanspru-
chen will (1.). Auch muss er auf Instanzen «auferhalb» zuriickgreifen, wenn er die grund-
sitzliche Relevanz der Philosophie fiir unsere Welterkenntnis begriinden, das heifSt, eine
Korrespondenz zwischen der Ordnung unseres Denkens und der Ordnung des Seins be-
haupten will (2.). Was er deshalb iiberhaupt nicht zulassen kann, ist das biblische Narrativ
um Siindenfall und Vertreibung, das zumindest den moralischen Gebrauch der Vernunft
als nichtgottgewollt ausweist (3.).

Insofar as our ratio-centric worldview refers to the Enlightenment, it sees itself as a project
of self-exploration and self-description of reason «within the limits of reason alone». Such
a philosophy describes the order of thinking, but no longer the order of being; the thing-
in-itself remains epistemologically unattainable. But Kant must transcend the limits of
this attempt himself if he wants to claim not only coherence but also truth for philosoph-
ical statements (1.). He must also resort to instances «outside» if he wants to justify the
fundamental relevance of philosophy for our knowledge of the world, that is, to assert a
correspondence between the order of our thinking and the order of being (2.). What he
therefore cannot admit at all is the biblical narrative around the Fall and the Expulsion,
which at least identifies the moral use of reason as not willed by God (3.).

Dirk Kemper, Freiburgi. B.



	Die Achillesferse der Aufklärung : Überlegungen zur Korrespondenzproblematik

