
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 1

Artikel: Die Achillesferse der Aufklärung : Überlegungen zur
Korrespondenzproblematik

Autor: Kemper, Dirk

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1042233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1042233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Achillesferse der Aufklärung
Überlegungen zur Korrespondenzproblematik

Dirk Kemper

Sobald unsere westeuropäische Kultur, die historisch in der griechisch-römischen

Antike wurzelt, ihre eigene Identität beschreibt, rückt als Leitkategorie
die <Vernunft> in den Mittelpunkt. Doch nicht nur die Mitglieder unserer

eigenen kulturellen Formation, sondern alle Menschen, <den> Menschen als

Gattungswesen schlechthin, definieren wir über seine Teilhabe an der <ratio>, an

der Vernunft. Aristoteles nennt den Menschen das <animal rationale* (gr. <zoon

logikon>), das Tier, das deshalb eben nicht mehr Tier ist, weil es sich der Vernunft
bedienen, das heisst <denken> kann. Alles andere, was das Menschsein ferner
ausmachen könnte, erscheint als sekundär. Zweitausend Jahre später bezeichnet

Descartes den Menschen als <res cogitans>, als denkende Substanz, bei dem man

von allem absehen könne, nur nicht von seiner Teilhabe an der Vernunft. Der
Mensch hat nur noch eine punktförmige Identität, die in seinem <cogito>/<ich

denke* besteht, das ihn aber versichert: <ergo sum*/<also bin ich*.

Auf diesen Punkt brachte auch Immanuel Kant 1784 das gesamte Projekt der

Aufklärung: «Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst

verschuldeten Unmündigkeit». Ihr Schlachtruf laute: «Sapere aude! Habe Mut, dich

deines eigenen Verstandes zu bedienen!»1

Als zu Beginn des Jahrtausends am Entwurfeiner europäischen Verfassung
gearbeitet wurde, musste in der Präambel die kollektive europäische Identität
möglichst plakativ bestimmt werden. In Konkurrenz standen der griechisch-römische
Ratiozentrismus und das Christentum als kulturbildende Kraft. Konsensfähig

war der Rekurs auf die Vernunft:

In dem Bewusstsein, dass der Kontinent Europa ein Träger der Zivilisation ist und dass

seine Bewohner, die ihn seit Urzeiten in immer neuen Schüben besiedelt haben, im
Laufe der Jahrhunderte die Werte entwickelt haben, die den Humanismus begründen:
Gleichheit der Menschen, Freiheit, Geltung der Vernunft f...].1

1 Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, in Kant, Werke 11, 53.

1 Amtsblatt der Europäischen Union C169/3 vom 18.07.1003, «Entwurf. Vertrag über eine Ver¬

fassung für Europa».

ThZ 1/79 (2023) S. 4-18



Die Achillesferse der Aufklärung 5

Aus der Binnenperspektive des Mainstreams unserer Kultur erscheint dieser

Ratiozentrismus völlig alternativlos. Deshalb wenden wir ihn meist unbedacht

auch nach aussen an, fordern von anderen Kulturen die bedingungslose

Anerkennung unserer Standards der Vernunft. Der Islam müsse sich endlich

der Aufklärung öffnen, hiess es entsprechend nach dem n. September zooi. Wir
meinen, zu solchen, letztlich kulturimperialistisch zu nennenden Forderungen
ein gutes Recht zu haben, weil uns die Aufklärungsphilosophie immer wieder

gelehrt hat, dass die Forderungen der Vernunft für alle Zeiten (diachron) und für
alle Völker (synchron) ein und dieselben seien.

Friedrich Nietzsche nannte diesen Tanz um das goldene Kalb der Vernunft

in der westeuropäischen Kultur <Sokratismus>, legte Widerspruch ein und

Alternativen vor. Die Kritik am Ratiozentrismus ist seither nicht mehr

abgerissen und präsentiert sich in höchst unterschiedlichem Design (Biozentrik,

Physiozentrik; postcolonial studies etc.).

Entscheidend erscheint für uns vielmehr die Überlegung, dass hinter dieser

Hochschätzung der Vernunft auch eine besondere Wertsetzung stehen muss,
die die Vernunft zum (summum bonum>, zum höchsten Wert überhaupt macht.

Ohne dass wir es wirklich begründen könnten - denn das ging ja nur mit den

Mitteln und in Anwendung der Vernunft -, messen wir der Vernunft einen Wert

an sich bei, einen Wert von Anfang an, rein axiomatisch. Doch was ist es, das den

ausserordentlichen Wert der Vernunft begründet? Was rechtfertigt unseren Kult
um die Vernunft?

Doch wie auch immer die Selbstbegründung des Ratiozentrismus ausfällt, wird
sie irritiert durch das biblische Sündenfallnarrativ, das einen Teil der menschlichen

Erkenntnisvermögen, genauer den ethischen Gebrauch der Vernunft, unter
das Verdikt von Sünde, Hybris und Auflehnung gegen Gottes Gebot stellt. Diese

Provokation versteht sich vor allem im Jahrhundert der Aufklärung leicht und

wirkt banal. Im Kern geht es jedoch um die heikle Frage, ob <Aufklärung> und

Teilhabe an der <Wahrheit> tatsächlich die seinerzeit viel diskutierte Bestimmung
des Menschen) ausmachen. War der <paradiesische> Zustand und die Harmonie

mit Gott nicht daran gebunden, dass der Mensch auf einen Teil des Gebrauchs

der Vernunft Verzicht tat? Und - fundamentaler noch - korrespondiert die

Struktur unserer Erkenntnisorgane, die geschaffen wurden vor dem Sündenfall

für ein Leben im Paradies, tatsächlich mit der Struktur der Welt, in der sich der

Mensch, nach dem Sündenfall belegt mit Strafen, bewähren muss? Gerade in
diesem letzten Punkt, in Korrespondenz zwischen der Ordnung des Denkens und



6 Dirk Kemper

der Ordnung des Seins, liegt die Achillesferse für das Projekt der Aufklärung.
Sie erklärt zum Beispiel, warum Kant, der biblische Erzählungen als Kommentar

zu Natur und Wesen des Menschen reformulierte, die Sündenfallerzählung
vollkommen mied und sich an einer Reformulierung gar nicht versuchte.

Die philosophisch-theologische Begründung für den präsupponierten,
ausserordentlichen Wert der Vernunft lag lange im Begriff <lumen>/<Licht>, genauer
in dem des dumen rationis>, des <Lichts der Vernunft). Bereits Aristoteles nutzt
diese Metapher, um die axiomatische, apriorische Wertsetzung und Geltung der

Vernunft zu kennzeichnen.' Dieses Licht ist Aktivität, gleichsam die erkenntnisfördernde

oder -ermöglichende Kraft. Sie setzt das zu Erkennende ins Licht und
wohnt dem Erkannten noch inne. Genauer, der Umstand, dass das dumen ratio-
nis> die Erkenntnis erst ermöglicht, ist der Grund dafür, dass wir das Erkannte

überhaupt erkennen können. Erkennbar - mit Hilfe der Vernunft - ist das, was

- mit Hilfe der Vernunft - erst erschaffen oder konstituiert wurde (kultursemio-
tisch nach Giambattista Vico: verum quia factum).

Die entscheidende Frage lautet natürlich, woher dieses dumen rationis>, das

auch als dumen naturale) bezeichnet wird, stammt. Das Attribut <naturale>

macht es zum Teil der Natur, zum Teil von Gottes Schöpfung und verweist so in
der Gedankenwelt des späten 18. Jahrhunderts auf seinen numinosen Ursprung.
Auf ähnliche Weise bezeugen auch Bruderschaft und Analogie zwischen dem

dumen naturale) und dem dumen supernaturale> den göttlichen Ursprung beider.

Letztere ermöglicht das Erkennen der übernatürlichen Mitteilung Gottes in
Form der Offenbarung, des Wirken Jesu auf der Erde oder von Wundern.4

Worauf es uns ankommt: So sehr wir auch im Kontext einer säkularen

Weltauffassung das Licht der Vernunft, die Sonne der Vernunft, die Aufklärung
oder schlicht das Einleuchtende verehren, die Wertschätzung der Vernunft kann
die Vernunft nicht selbst begründen, sie geht vielmehr - so unsere These - auf
einen vormodernen Brückenschlag vom Numinosen zum Menschlichen zurück,
der nach heutigen Diskursregeln nicht mehr zu übersetzen ist. Wie in vielen

Konstruktionen der Moderne liegt auch im Ratiozentrismus ein vormodernes

metaphysischen Erbe, das wir im modernen philosophischen Diskurs zwar nicht
mehr sinnvoll (re-)formulieren können oder wollen, das dadurch aber nicht
obsolet wird. In unserer säkularen Gegenwart geben wir uns damit zufrieden, das

3 Vgl. Art. «Lumen naturale», HWPh 5: 548f (W. Beierwaltes); Eisler 1904:1 621 ft.

4 Vgl. Art. «Lumen fidei», HWPh 5: 545fr(B.Justus).



Die Achillesferse der Aufklärung 7

dumen rationis> oder dumen naturale) als <angeboren> zu definieren und zum Teil
der anthropologischen Grundausstattung des Menschen zu machen. Dass solche

Ausblendungsversuche, mit denen wir das Metaphysische oder Theologische
vermeiden wollen, Probleme allenfalls verschleiern, aber nicht lösen, soll die

nachfolgende Argumentation zeigen.

Ausblendungsversuche unternimmt auch Immanuel Kant, in dessen moderner

Transzendentalphilosophie die Vernunft noch weiter aufgewertet wird - auch

wenn ihr zugleich kritisch Grenzen gezogen werden. Als veraltet gilt ihm die

Frage nach dem Ding an sich im Rahmen einer Theorie des Seienden, denn die

Erkenntnistheorie seiner Zeit hatte längst gezeigt, dass die Dinge, wie sie uns
erscheinen, nicht einfach so sind, sondern im Prozess der Erkenntnis erst entstehen

beziehungsweise konstituiert werden. So definiert sich ein neuer Gegenstand der

modernen Philosophie, die nicht mehr das Sein des Seienden untersucht, sondern

den Erkenntnisprozess - oder die Tätigkeit der Vernunft. Entsprechend verändert

sich das Erkenntnisziel: Nicht mehr Eigenschaften des Dings oder Objekts stehen

im Fokus, sondern die Bedingungen der Möglichkeit von Erfahrung, wie sie vor
jeder Erfahrung/a priori oder in der Erfahrung im Subjekt liegen. Erkenntnisziel
der Philosophie ist also eine Theorie des Wissens und Erkennens. Methodologisch

gewendet untersucht sie mit den Mitteln von Verstand und Vernunft die Arbeit

von Verstand und Vernunft.

Etwas Zirkuläres deutet sich hier an und findet sich tatsächlich in Kants

eigenen Versuchen wieder, (Philosophie) oder (philosophieren) zu definieren.

(Philosophieren) heisse, «das Talent der Vernunft in der Befolgung ihrer
allgemeinen Prinzipien an gewissen vorhandenen Versuchen üben, doch immer mit
Vorbehalt des Rechts der Vernunft, jene selbst in ihren Quellen zu untersuchen

und zu bestätigen, oder zu verwerfen.»5 Philosophie stellt sich demnach wesentlich

als Selbstbeschreibung und Selbstanalyse der Vernunft dar; sie ist zugleich

Objekt des Erkenntnisprozesses und methodisches Rüstzeug des erkennenden

Subjekts. Der (dabei vollzogene oder untersuchte) Gebrauch der Vernunft kann
aber unterschiedlich sein und bewertet werden, je nachdem, ob «die wesentlichen

Zwecke der menschlichen Vernunft (teleologia rationis humanae)» verfolgt werden

oder nicht. Der Philosoph soll demnach den Gebrauch der Vernunft ordnen,
beherrschen und auf ein Ziel hin fokussieren; er «ist nicht ein Vernunftkünstler,

5 KrVB; Kant, Werke 4, 700.



8 Dirk Kemper

sondern der Gesetzgeber der menschlichen Vernunft».6 Er betreibt eine

«Wissenschaft von der höchsten Maxime des Gebrauches der Vernunft».7

Es gilt, dass die Philosophie je nach Gegenstandsbereich «entweder Erkenntnis

aus reiner Vernunft oder Vernunfterkenntnis aus empirischen Prinzipien»8 sei,

und deshalb darf sie nicht aus den beiden Bereichen schöpfen, die der Vernunft
nicht zugänglich und daher philosophisch nicht beschreibbar sind: dem

Superrationalen (Numinosen) und dem an sich Seienden (Ding an sich). Doch
ohne diese Bezüge kommt Kants Philosophieren nicht aus, wenn es Wahrheit und

Relevanz beanspruchen will. Dafür reicht es nicht, dass philosophische Aussagen

untereinander widerspruchsfrei und kompatibel sind, dass sie also Kohärenz

aufweisen, vielmehr bedarf es einer Korrespondenz zwischen der philosophischen

Aussage und der Sphäre des Seienden. Das gilt insbesondere für Aussagen über

die Welt ausser uns, die durch Erfahrung in Form von Anschauungen vermittelt

ist. Hier liegt die verborgene Achillesferse der modernen Philosophie nach

der Kopernikanischen Wende, gleichsam der seidene Faden, an dem das ganze

Projekt der ratiozentristischen, sich selbst begründenden Aufklärung hängt.

i. Korrespondenzproblem erster Ordnung

Kant selbst war es zu wenig, philosophische Aussagen zu formulieren, die

formalen Kriterien genügen, widerspruchsfrei und in diesem Sinne <kohärent> sind,

denn die blieben irgendwo im Wolkenkuckucksheim. Damit ein philosophisches
Urteil für die Weltdeutung relevant wird, verlangen wir, dass sie in irgendeiner
Weise als <wahr> gelten kann. Wahrheit> aber setzt, so der Diskussionsstand

noch Ende des 18. Jahrhunderts, eine Korrespondenz zwischen dem behaupteten
Sachverhalt und dem beurteilten Sachverhalt selbst voraus, zwischen unserem

Urteil und dem Objektbereich.9
Um sich von der alten Metaphysik und Ontologie zu unterscheiden, muss Kant

stets das Dogma von der erkenntnistheoretischen Unzugänglichkeit des Dings
an sich wahren und bestätigen. In der Konsequenz dieser Überlegung liegt, dass

er ein Kohärenztheoretiker der Wahrheit sein müsste. Wahrheit läge demnach

in bestimmten Qualitäten der philosophischen Aussage gegenüber anderen

6 KrVB; Kant, Werke, 4,700.
7 Zit. nach Eisler 1930: 410.
8 KrV B; Kant, Werke, 701.

9 Vgl. zu diesem Komplex Zanetti 100z.



Die Achillesferse der Aufklärung 9

philosophischen Aussagen, so wie Descartes verlangt hatte, dass philosophische
Sätze nur mit Ideen arbeiten dürften, die die Eigenschaften der Klarheit (<clarus>)

und Unterscheidbarkeit (<distinctus>) aufwiesen. Solche Sätze wären dann
untereinander kohärent und in diesem Sinne <wahr>.

Tatsächlich verhält es sich bei Kant jedoch anders; so «idealistisch» wollte er

gar nicht gelesen und verstanden werden. Daraus entsteht eine schwer aufzuhebende

Aporie, die Kant klar formuliert:

Wenn Wahrheit in der Ubereinstimmung einer Erkentniß mit ihrem Gegenstande
besteht, so muß dadurch dieser Gegenstand von andern unterschieden werden; denn

eine Erkentniß ist falsch, wenn sie mit dem Gegenstande, worauf sie bezogen wird,
nicht übereinstimmt, ob sie gleich etwas enthält, was wol von andern Gegenständen

gelten könte. Nun würde ein allgemeines Critérium der Wahrheit dasjenige feyn,
welches von allen Erkentnissen, ohne Unterschied ihrer Gegenstände, gültig wäre. Es ist
aber klar, daß, da man bey demselben von allem Inhalt der Erkentniß (Beziehung auf
ihr Obiect) abstrahirt, und Wahrheit gerade diesen Inhalt angeht, es ganz unmöglich
und ungereimt sey, nach einem Merkmale der Wahrheit dieses Inhalts der Erkentnisse

zu fragen, und daß also ein hinreichendes, und doch zugleich allgemeines Kennzeichen

der Wahrheit unmöglich angegeben werden könne. Da wir oben schon den Inhalt
einer Erkentniß die Materie derselben genant haben, so wird man sagen müssen: von der

Wahrheit der Erkentnis der Materie nach läßt sich kein allgemeines Kennzeichen

verlangen, weil es in sich selbst widersprechend ist.10

Die <Wahrheit> einer philosophischen Aussage kann keine Eigenschaft ihrer

Form sein, vielmehr betrifft Wahrheit den Inhalt. Der Inhalt des behaupteten
Sachverhalts muss mit dem Sachverhalt des Objektsbereichs übereinstimmen

beziehungsweise korrespondieren. Doch der objektive Sachverhalt ist eben nur
als Inhalt der Wahrnehmung, als Anschauung, gegeben und analysierbar. Die

Aporie scheint nicht aufhebbar.

Die vormoderne Antwort auf die Frage nach einem Wahrheitskriterium

stammt von Thomas von Aquin: «veritas est adaequatio intellectus et rei»." Mit
der Formel «Ubereinstimmung einer Erkentniß mit ihrem Gegenstande» übersetzt

Kant diese vielfach vermittelte Definition und macht damit deutlich, dass

es sich um ein vormodernes Problem handelt, das er auch nur vormodern
reformulieren kann:

10 KrV A, 58. Zit. wird die Erstausgabe Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1871.

11 Vgl. Schulz 1993; Pöltner 1983.



IO Dirk Kemper

Wahrheit, sagt man, besteht in der Übereinstimmung der Erkenntniss mit dem

Gegenstande. Dieser blossen Worterklärung zufolge, soll als mein Erkenntniss, um
als wahr zu gelten, mit dem Object übereinstimmen. Nun kann ich aber das Object
nur mit meinem Erkenntnisse vergleichen, dadurch dass ich es erkenne. Meine
Erkenntniss soll sich also selbst bestätigen, welches aber zur Wahrheit noch lange nicht
hinreichend ist. Denn da das Object ausser mir und die Erkenntniss in mir ist: so

kann ich immer doch nur beurtheilen: ob meine Erkenntniss vom Objekt mit meiner
Erkenntniss vom Object übereinstimme. Einen solchen Cirkel im Erklären nannten
die Alten Diabelle.11

Die Suche nach einem inhaltlichen Kriterium für <Wahrheit> (Korrespondenz)
als <Fehlschluss> oder <Zirkelschluss> zu bezeichnen, löst das Problem keineswegs.

Die Forderung, philosophische Urteile müssten den behaupteten Sachverhalten

entsprechen, bleibt unabweisbar. Auch die Dihairesis von <materieller Wahrheit)

(Korrespondenz) und <formaler Wahrheit) (Kohärenz) hilft nicht weiter.

2. Korrespondenzproblem erster Ordnung

Wenn wir die Frage stellen, ob eine philosophische Aussage <wahr> oder <un-

wahr> ist, arbeiten wir mit einer Prämisse, die wir uns selten bewusst machen.

Grundlegender nämlich als die Frage nach der Wahrheit erscheint diejenige, ob

das (philosophische) Denken überhaupt ein geeignetes Instrument zur Erfassung
der Welt sei. Die moderne Philosophie beschreibt nicht mehr die Ordnung
des Seins, sondern die Ordnung des Denkens. Vorausgesetzt wird dabei, dass

die Struktur oder Ordnung unseres Denkens mit der Struktur oder Ordnung
des Seins korrespondiert, dass sie einander entsprechen, miteinander kompatibel

seien. Doch warum sollte das so sein? Und wie könnte man sich einer
solchen Korrespondenz vergewissern, obgleich man doch keine Aussagen über das

Seiende an sich treffen kann?

Ist philosophisches Denken überhaupt relevant für die Erfassung der

Welt? Oder behauptet die Philosophie ein Erkenntnispotential, das reine

Anmassung ist? Basiert unser ganzer Ratiozentrimus auf einer Fiktion, mit der

wir zwar technisch ausserordentlich erfolgreich sind, die wir aber letztlich nie

u Prolegomena, Logik VII; Rosenkranz/Schubert, Bd. 3, 218.



Die Achillesferse der Aufklärung Ii

werden beweisen können? Bekanntlich hat die moderne Gehirnforschung um
die Jahrtausendwende diese bedrängende Frage mit voller Schärfe neu gestellt.

Die Neurobiologie verneint nicht nur die beschriebene korrespondenztheoretische

Prämisse, sie legt sogar evolutionstheoretisch nahe, dass die Struktur

unseres Gehirns eine komplexe Welterfassung oder besser einen hochkomplexen
Weltentwurfzu leisten gar nicht in der Lage sei. Dazu Wolf Singer:

Unsere kognitiven Funktionen beruhen auf neuronalen Mechanismen, und diese

sind ein Produkt der Evolution. Nun deutet wenig darauf hin, dass die evolutionären

Prozesse darauf ausgelegt sind, kognitive Systeme hervorzubringen, welche die

Wirklichkeit so vollständig und objektiv wie nur irgend möglich zu erfassen oder

- falls die Welt eine entsprechende Schichtenstruktur aufweisen sollte - gar die

Tiefenstrukturen hinter den Phänomenen zu erkennen vermögen.1'

Daraus ergibt sich die provozierende Konsequenz, «dass der Raum der

Rationalität, den Philosophie bewusst durchmessen kann, möglicherweise sehr

viel kleiner und unbedeutender ist»,14 als von der Philosophie zum Zwecke ihrer

Selbstbegründung vorausgesetzt.
Wenn es eine Korrespondenz zwischen dem Ordo des Seins und dem Ordo

des Denkens nicht gibt, wäre der seidene Faden, am dem unser Ratiozentrismus,
das Projekt der Aufklärung und letztlich jedes wissenschaftliche Denken hängt,
zerrissen.

Dieser Problematik war man sich immer bewusst. Die vormoderne Antwort
gab die Theologie: Da Gott der Urheber beider Sphären sei, der Ordnung des

Seins im Schöpfungsakt der Natur sowie der Ordnung des Denkens, indem der

den Geist des Menschen erhellt habe, verbürgt er auch die Korrespondenz beider

Bereiche. Der allgemeine Grundsatz, dass jedes Geschaffene Anteil an seinem

Schöpfer hat, gilt für den Menschen umso mehr als es heisst: «Gott schuf den

Menschen zu seinem Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn» (Gen 1,27). Zudem

will Gott, dass der Mensch erkennt und der Wahrheit teilhaftig wird: er «will,
dass alle Menschen selig werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen» (1

Tim 2,4).

Kant darfdiesen vormodernen, theologischen Brückenschlag vom Numinosen

zum Anthropologischen eigentlich nicht verwenden. Vielmehr gilt bei ihm, dass

nicht Gott die Vernunft schafft, sondern umgekehrt die Vernunft die Idee von

15 Singer 2.004: 135.

14 Grün 2.006: 33.



Il Dirk Kemper

Gott hervorbringt: In formaler Hinsicht gehörten alle Religionen in das Feld der

philosophischen Moral, in dem dann «die Beziehung der Vernunft auf die Idee

von Gott, welche sie sich selber macht»,15 analysiert wird.
Doch der Versuch einer Selbstbegründung der Vernunft aus vollkommener

Autonomie heraus scheitert - wie natürlich auch das Projekt einer «Religion
innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft». Kant kommt nicht umhin, aus der

Vormoderne zu importieren, was eigentlich ausserhalb der Grenzen der blossen

Vernunft liegt, nämlich den theologischen Gottesbegriffmit allen Implikationen,

nur dass er Gott nicht mehr beim Namen nennt. Zur Begründung der hohen

Wertsetzung der Vernunft, philosophisch gesprochen ihrer präsupponierten
Vollkommenheit, muss auf die Vollkommenheit eines «Urwesens»

zurückgegriffen werden, «auf die Idee einer höchsten und schlechthin notwendigen
Vollkommenheit», die auch der Ursprung der Ordnung des Seins, «der Ursprung
aller Kausalität»"5 ist. Dieses «Urwesen» kann die Vernunft nur adeln, wenn es

selbst das die Vernunft erzeugende Prinzip ist. Doch Kant dreht das Verhältnis

um: Durch die irgendwie erahnte, aber nicht wirklich erkannte Vollkommenheit
der Natur würden wir dazu veranlasst, uns selbst «die Möglichkeit des grössten

[vollkommenen] Gebrauchs der Vernunft» zu schaffen:

Die Idee derselben ist also mit dem Wesen unserer Vernunft unzertrennlich verbunden.

Eben dieselbe Idee ist also für uns gesetzgebend, und so ist es sehr natürlich, eine

ihr korrespondierende gesetzgebende Vernunft (intellectus archetypus) anzunehmen,

von der alle systematische Einheit der Natur, als dem Gegenstande unserer Vernunft,
abzuleiten sei.'7

Kant braucht die Korrespondenz zwischen der Ordnung des Seins und der

Ordnung des Denkens, doch will er sie nicht ausserhalb der Grenzen der blossen

Vernunft im Numinosen verorten, sondern innerhalb ihrer Grenzen, wo sie

als «natürlich» nahegelegte <Annahme>, als Konstruktion der Vernunft
ausgewiesen wird. Doch aus einer solchen folgt gar nichts, keine Selbstbegründung
der Vernunft, keine Nobilitierung des dumen rationis> und sonst auch nichts.

Die Leerstellenbezeichnung dntellectus archetypus> bleibt ein «uns unbekanntes

Substratum der systematischen Einheit, Ordnung und Zweckmäßigkeit
der Welteinrichtung, welche sich die Vernunft zum regulativen Prinzip ihrer

15 Metaphysik der Sitten; Kant, Werke 8, 6z8.

16 KrV B, Kant, Werke 4,599.
17 KrV B, Kant, Werke 4, 600.



Die Achillesferse der Aufklärung 13

Naturforschung machen muß». Was aber «dieser Ungrund [A: Urgrund] der

Welteinheit an sich selbst sei, hat dadurch nicht gedacht werden sollen».18

3. Die biblische Erbsündenerzählung

Die biblische Sündenfallgeschichte erzählt vom irregulären Zugewinn von

Erkenntnismöglichkeiten des Menschen und von Gottes Strafe dafür. Insofern

musste sie die Aufklärung provozieren.
In anderer Lesart erzählt die Sündenfallgeschichte vom Ausgang des Menschen

aus seiner gottverschuldeten Unmündigkeit im Paradies und vom Beginn seiner

autonomen Selbstbehauptung im Raum der Kulturgeschichte nach der

Vertreibung. Insofern forderte sie das aufklärerische Denken zur Identifikation auf.

Für die erste Richtung steht exemplarisch Kant. Wenn Kant die Bibel liest, liest

er nicht das Wort Gottes. Den Status der gnadenhaften Selbstmitteilung Gottes

an sein Geschöpf, den Status der Offenbarung, kann er der Bibel nicht gewähren.

Für ihn ist die Bibel nicht Zeugnis vom Wesen, Wirken und Wollen Gottes,
sondern Kommentar zur anthropologischen Befindlichkeit des Menschen,'9 also

Zeugnis vom Wesen, Wirken und Wollen des Menschen. Die Bibel legt aus,

illustriert und kommentiert, doch den Kern der religiösen Sittenlehre hätte die

Vernunft auch selbst bilden können.

In seiner Schrift Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft liest er

die Sündenfallerzählung unter diesen Prämissen. Ihn interessierten das Böse und

sein Ursprung. Doch das Narrativ von Versuchung, Verführung, Sündenfall und

Bestrafung scheint ihm ganz und gar ungeeignet, den tatsächlichen Sachverhalt

zu illustrieren, den Umstand nämlich, dass das radikal Böse zur anthropologischen

Grundausstattung des Menschen gehört, dass es ihm ursprünglich im
Inneren einwohnt und nicht von aussen an ihn herantritt. Zur Bestätigung von

Vernunftgrundsätzen taugt es jedenfalls nicht:

Wie nun aber auch der Ursprung des moralischen Bösen im Menschen immer
beschaffen sein mag, so ist doch unter allen Vorstellungsarten, von der Verbreitung und

Fortsetzung desselben durch alle Glieder unserer Gattung und in allen Zeugungen, die

unschicklichste: es sich, als durch Anerbung von den ersten Eltern auf uns gekommen,
vorzustellen.10

18 KrV B; Kant, Werke 4, 601.

19 Vgl. Höffe 1014: 159h

zo Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft; Kant, Werke 8, 690.



14 Dirk Kemper

Mit diesen Kahlschlag, mit dem er den ganzen Erzählkomplex um den Sündenfall

komplett abräumt, ohne sich aufdie Exegese einzelner Elemente einzulassen, geht

Kant einen interessanten Sonderweg innerhalb der Aufklärungsbewegung. Ob

nun Teller, Semler, Jerusalem, Lessing, Herder, Goethe oder Schiller, sie alle folgten

dem Mainstream, der das Narrativ in einen anderen Kontext stellte und neu
bewertete.11 Theologisch begründet das Narrativ die Erlösungsbedürftigkeit des

Menschen, die ihren Ursprung im Fall des ersten Adam hat und ihren Ausgang

im Erlösungstod des zweiten Adam findet, als der Christus ausgewiesen wird (i.

Kor. 15,45; Rom. 5,19). Universalgeschichtlich aber beginnt mit der Vertreibung aus

dem Paradies überhaupt erst Geschichte, und erst im Kontinuum der Geschichte

kann sich die Vernunft selbst entfalten. Diese Selbstentfaltung wiederum wird
für die Aufklärer zum Telos der Menschheitsgeschichte. Im Sündenfall liege

demnach nicht der Urgrund der Erlösungsbedürftigkeit der armen Kreatur,
sondern der Beginn von Autonomie und Selbstentfaltung der befreiten Kreatur, so

gesehen der Ausgang des Menschen aus seiner gottverschuldeten Unmündigkeit
im sogenannten Paradies. Dieser Ansatz ist in unzähligen Varianten ausgestaltet

worden. Interessanter bleibt Kant.
Gemäss seiner Theorie einer prinzipiellen Äquivalenz von Vernunftphilosophie

und biblischem Text muss Kant jedoch alles eliminieren, was sich in der Sprache

der Vernunft nicht reformulieren lässt. Oder anders gesagt, der biblische Text
erscheint ihm nur dann brauchbar, wenn er Sätze der Vernunft illustrieren oder

auslegen kann.

Der Erbsündenkomplex enthält vieles, was sich dem widersetzt. Warum verweigert

Gott seinem Ebenbild das Wissen um Gut und Böse, also den moralischen

Gebrauch der Vernunft, was den Menschen im Paradies positiv formuliert in
eine kindlich-naive, negativ aufgefasst in eine tierische Existenz zwingt? Warum
wird die doch notwendige und dem Naturzustand zugehörige Fortpflanzung mit
Schmerz und Pein belegt? Warum wird sexuelles Verlangen zur Strafe? Warum
die Verbindung von Sexualität und Herrschaft? Welche Vernunftgrundsätze sollten

diese Aspekte der Erbsündengeschichte illustrieren?

Noch viel toxischer nehmen sich aber solche Aspekte der Erbsündengeschichte

aus, die geeignet sein können, die so schwierig zu begründende, aber doch

zi Vgl. Schubert 100z, insbesonders Einleitung.



Die Achillesferse der Aufklärung 15

unbedingt erforderliche Korrespondenz zwischen der Ordnung des Seins und
der Ordnung des Denkens zu erschüttern.

Erstens schränkt die Erzählung die biblische Zusage, Gott wolle, «dass alle

Menschen selig werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen» (1 Tim 2,4),

entscheidend ein. Offenbar ist nicht jede Wahrheit gemeint, wenn Gott den

Genuss vom Baum der Erkenntnis verbietet. Der Auftrag, «machet [die Erde]

euch Untertan und herrschet» (Gen 1,28) ergeht fundamental, vor und nach,

also unabhängig vom Sündenfall. Welche Art von Vernunft, welcher Gebrauch

der Vernunft dabei vorausgesetzt ist, wird in gewisser Weise erläutert, wenn der

Auftrag konkretisiert wird: Der Garten Eden soll vor dem Sündenfall <bebaut>

und <bewahrt> werden (Gen 2,15) so wie auch nach der Vertreibung die Erde

<bebaut>(Gen 3,23) werden soll. Das vorausgesetzte Vermögen wird also durch

den Sündenfall nicht berührt und durch den Akt des Benennens (Gen 2,19h)

näher gekennzeichnet. Benannt wird durch die Zuordnung von Begriffen, also

von Produkten des Verstandes, mit deren Hilfe wir - so Kant - Anschauungen
verarbeiten können. Das im Begriff Erfasste ist dann den Operationen des

Verstandes zugänglich und in diesem Sinne <beherrschbar>. Was der Mensch also

immer hatte, hat und haben wird ist die instrumentelle Vernunft, ihr technischer

Gebrauch. Der «bestirnte Himmel über mir», das grosse Ganze der Schöpfung,
vermittelt wenigstens die Anmutung einer Ordnung des Seins, die mit der begrifflichen

Beherrschung der Erscheinungen korrespondiert.
Bekanntlich preist die berühmte Sentenz aus dem «Beschluß» der Kritik der

praktischen Vernunft als zweites Element «das moralische Gesetz in mir».11 Die

Anmutung dieses Elements wirkt noch viel tiefgreifender und ermöglich erst die

eigentliche Selbstbestimmung des Menschen: «Der zweite [Teil] erhebt dagegen

meinen Wert, als einer Intelligenz, unendlich, durch meine Persönlichkeit, in
welcher das moralische Gesetz mir ein von der Tierheit und selbst von der ganzen
Sinnenwelt unabhängiges Leben offenbart».1' Erst dieser moralische Gebrauch

der Vernunft adelt den Menschen, und die Bedingung der Möglichkeit dazu muss

in der Natur des Menschen selbst liegen, keinesfalls aber in einem zweifelhaften

Akt von Aufsässigkeit, Hybris und Sünde. Kant konnte die Erbsündenerzählung
demnach nur tilgen.

ii Kritik der praktischen Vernunft; Kant, Werke 7,300.
2.3 Kritik der praktischen Vernunft; Kant, Werke 7, 300.



16 Dirk Kemper

Denn sie böte einen Ansatzpunkt dafür, den Fortschrittsoptimismus der

Aufklärung in einer für sie fatalen Weise zu teilen. Ohne grossen Zweifel lässt

sich der instrumentell-technische Gebrauch der Vernunft als Höherentwicklung
beschreiben, auch wenn wir uns zunehmend zu der Einschränkung genötigt
sehen, dass er blind gegenüber den Folgen seiner Anwendung bleibt (Vernichtung
der eigenen Lebensgrundlagen etc.). Die Unterscheidung von Gut und Böse im
moralischen Gebrauch der Vernunft aber - so könnte man argumentieren - will
dem Menschen als Handlungsregulativ durchaus nicht gelingen, stellt er doch

Jahrhundert für Jahrhundert erneut unter Beweis, zu welcher Bestialität er in
der Lage ist. Allein der Möglichkeit einer solchen Argumentation will Kant ihre

Bedingungen entziehen.



Die Achillesferse der Aufklärung 17

Bibliographie

Amtsblatt der Europäischen Union C169/3 vom
18.07.100;, «Entwurf. Vertrag über eine

Verfassung für Europa»: https://eur-lex.europa.
eu/legal-content/DE/TXT/PDF/?uri=CE-
LEX:5ioo;XXo7i8(oi)&from IT,
('9.01.1013).

Eisler, R., 1904. Wörterbuch der philosophischen

Begriffe. Berlin.

- 1930. Kant-Lexikon. Nachschlagewerk zu
Kants Sämtlichen Schriften, Briefen und
handschriftlichem Nachlass. Berlin. ND
Hildesheim, 1015.

Grün. K.-J., 1006. Hirnpsychologische Wende
der Transzendentalphilosophie Immanuel
Kants. G. Roth/K.-J. Grün (Hg.), Das
Gehirn und seine Freiheit. Beiträge zur
neurowissenschaftlichen Grundlegung der

Philosophie. Göttingen, 19-66.
HWPh, 1971-1007. J. Ritter/K. Gründer/G.

Gabriel (Hg.), Historisches Wörterbuch der

Philosophie (online). Basel.

Höffe, O., 1014. Immanuel Kant. 8. Aufl.,
München.

Kant, I„ Werke, 1977. Werke in zwölfBänden.

Hg. von W. Weischedel, Frankfurt a. M.

Pöltner, G., 198;. Veritas est adaequatio intel-
Iectus et rei. Der Gesprächsbeitrag des Thomas

von Aquin zum Problem der

Ubereinstimmung. Zeitschrift für philosophische
Forschung 37.4, 563-576.

Rosenkranz, K./Schubert, F. W. (Hg.), 1838.

Immanuel Kant s Sämtliche Werke. Leipzig.
Schubert, A., 1001. Das Ende der Sünde.

Anthropologie und Erbsünde zwischen
Reformation und Aufklärung. Göttingen.

Schulz, G., 1993. Veritas est adaequatio intel-
lectus et rei. Untersuchungen zur
Wahrheitslehre des Thomas von Aquin und zur
Kritik Kants an einem überlieferten Wahr-

heitsbegriff. Leiden u.a.

Singer, W., 1004. Selbsterfahrung und
neurobiologische Fremdbeschreibung. Zwei
konfliktträchtige Erkenntnisquellen. Deutsche

Zeitschrift für Philosophie 53,135-155,
Zanetti, V., 1001. Kants Auffassung von

Wahrheit. Athenäum. Jahrbuch der Friedrich

Schlegel-Gesellschaft, H. 11, 91-110.



i8 Dirk Kemper

Abstracts

Sofern sich unser ratiozentrisches Weltbild auf die Aufklärung beruft, versteht es sich als

Projekt der Selbsterkundung und Selbstbeschreibung der Vernunft «innerhalb der Grenzen

der bloßen Vernunft». Eine solche Philosophie beschreibt die Ordnung des Denkens,

nicht aber mehr die Ordnung des Seins; das Ding an sich bleibt erkenntnistheoretisch

unerreichbar. Doch Kant muss die Grenzen dieses Versuchs selbst überschreiten, wenn er

für philosophische Aussagen nicht nur Stimmigkeit, sondern auch Wahrheit beanspruchen

will (1.). Auch muss er auflnstanzen «außerhalb» zurückgreifen, wenn er die
grundsätzliche Relevanz der Philosophie für unsere Welterkenntnis begründen, das heißt, eine

Korrespondenz zwischen der Ordnung unseres Denkens und der Ordnung des Seins

behaupten will (2.). Was er deshalb überhaupt nicht zulassen kann, ist das biblische Narrativ

um Sündenfall und Vertreibung, das zumindest den moralischen Gebrauch der Vernunft
als nichtgottgewollt ausweist (3.).

Insofar as our ratio-centric worldview refers to the Enlightenment, it sees itselfas a project
ofself-exploration and self-description of reason «within the limits of reason alone». Such

a philosophy describes the order of thinking, but no longer the order ofbeing; the thing-
in-itself remains epistemologically unattainable. But Kant must transcend the limits of
this attempt himself ifhe wants to claim not only coherence but also truth for philosophical

statements (1.). He must also resort to instances «outside» if he wants to justify the

fundamental relevance of philosophy for our knowledge of the world, that is, to assert a

correspondence between the order of our thinking and the order of being (2.). What he

therefore cannot admit at all is the biblical narrative around the Fall and the Expulsion,
which at least identifies the moral use of reason as not willed by God (3.).

Dirk Kemper, Freiburg i. B.


	Die Achillesferse der Aufklärung : Überlegungen zur Korrespondenzproblematik

