
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Herwig Aldenhoven, «Lex orandi - lex credendi». Beiträge zur liturgischen und
systematischen Theologie in altkatholischer Tradition. Herausgegeben von Urs

von Arx. Aschendorff, Münster 1021 (Studia Oecumenica Friburgensia 106). VI u. 453

Seiten. ISBN: 978-3-402-12263-1.

Der zu besprechende Sammelband will zentrale Arbeiten des altkatholischen Theologen

Herwig Aldenhoven (1933-2002) einem breiteren Publikum zugänglich machen. Zudem
ist es sein erklärtes Ziel, die Person Aldenhovens und seine wissenschaftliche Leistung
vor dem Vergessen zu bewahren. Folgerichtig dominieren eine theologiegeschichtliche,
sowie eine biographische Komponente. Dabei geht es dem Herausgeber, Urs von Arx,
seines Zeichens emeritierter Professor für altkatholische Exegese, Kirchengeschichte
und Homiletik, vorrangig um das Postulat, dass die Liturgie der Alten Kirche und
deren Glaubenslehre in einem inneren Zusammenhang gestanden haben. Der Titel des

Buches «lex orandi - lex credendi» will in ebendiese Richtung weisen. Dabei scheint der

Herausgeber in eine systematische Aporie zu geraten, die den theologischen Anliegen
und vor allem der im Band skizzierten Lebenskultur Aldenhovens kaum gerecht wird.
Denn mit dem titelgebenden Zitat, das auf den spätantiken Autor Prosper Tiro von

Aquitanien (ca. 390-455) zurückgeht, werden die Arbeiten Aldenhovens in einen an-

tipelagianische Kontext gestellt. Hier wäre im Sinne einer angemessenen Anwendung
dieses im Kern kämpferischen Axioms und in Würdigung der jesuanischen Ethik eher

vom Zusammenhang «lex orandi - lex credendi - lex vivendi» zu sprechen.

Herwig Aldenhoven, der lange Zeit an der altkatholisch-theologischen Fakultät der

Universität Bern in einer seltenen Kombination Systematik und Liturgik lehrte, wird in
dem charmanten Geleitwort des renommierten Münsteraner Okumenikers, Anastasios

Kallis, als ein Theologe vorgestellt, der sich nicht als «Systemfanatiker» erwiesen habe. Die
in dem Band abgedruckte Dissertation Aldenhovens aus dem Jahr 1971 «Darbringung
und Epiklese im Eucharistiegebet» (S. 3-151) beweist exakt diese Qualifizierung: Eine

Studie, die eine Darlegung der Arbeitsmethode, ebenso wie die Systematisierung der

Ergebnisse vermissen lässt. So übersetzt Aldenhoven den Ablativus sociativus
«dominus vobiscum» ohne weitere Kommentierung durchgehend mit «Der Herr sei mit
Euch.» Hier wäre fraglos eine vertiefende Einordung des Vorgehens erforderlich. Ob es

der Erinnerung an Aldenhoven bzw. der Entwicklung einer altkatholischen Identität

zum Vorteil gereichen wird, diesen Text, an dem Aldenhoven ca. 10 Jahre gearbeitet
hat, erneut zu publizieren, erscheint auf dem Hintergrund der verschiedenen systematischen

Lücken zumindest fraglich. Das gilt auch für manche der Gelegenheitsartikel
Aldenhovens, die erneut abgedruckt sind. So verzichtet Aldenhoven im Beitrag über
das Konzil von Basel (S. 284-290) dezidiert auf formale Kriterien und konstruiert eine



Rezensionen 389

Dominanz der Theologie über die Ergebnisse kirchenhistorischer Forschung, in einer

Weise, die sich kaum anders als verquer bezeichnen lässt.

Der Österreicher Herwig Aldenhoven verfügte offensichtlich über eine
ausserordentliche Spezialbegabung im Feld der Sprachen. Diese besondere Fähigkeit hat ihm
ein poetisches Verständnis der Liturgie der Ostkirche eröffnet, das es ihm ermöglichte,
verschiedene Stimmen der Orthodoxie in seinen Publikationen zu versammeln. Das ist
verdienstvoll.

Sozialgeschichtlich bemerkenswert sind die anekdotischen - z.T. allzu privaten -
Bemerkungen des Herausgebers über die Person H. Aldenhovens. Neben den offensichtlichen

Schwierigkeiten, sich längerfristig in menschlichen Beziehungen zu bewähren,

werden vom Herausgeber auch arbeitsrechtlich relevante Defizite anekdotisch verharmlost.

Dass ein ordentlicher Professor an einer Schweizer Universität den Studierenden die

Literatur für ein von ihm geleitetes Seminar über ein ganzes Semester weder nennt, noch

zur Verfügung stellt, ist keineswegs ein lustiges Histörchen, sondern die Schilderung
einer klaren Verfehlung gegenüber den Dienstpflichten eines Hochschullehrers. Dass

die massive terminliche Unzuverlässigkeit Aldenhovens dann noch als «orientalisch»

qualifiziert wird, wirkt seltsam aus der Zeit gefallen. Hier wird doch recht gedankenlos

aus einer westlichen Überheblichkeit, die sich mit biographischer Arglosigkeit tarnt,
über die Menschen des Orients und ihre Zeitempfindung geurteilt. Dass der Ursprung
dieses Vorurteils exakt in den Schriften Osswald Spenglers (1880-1936) zu finden ist,
macht diese scheinbar gefällig-witzige Bemerkung gleichsam unverzeihlich. Insgesamt
handelt es sich um eine Art <heimatkundlicher> Publikation mit überschaubarem

Erkenntnisgewinn in Bezug auf die im Titel angekündigten Forschungsfelder. Stellt

man die Frage nach dem Movens für eine solche Publikation, gibt diese selbst wesentliche

Hinweise. An zentraler Stelle nennt der Herausgeber das Stichwort «Nostalgie». Darin

mag eine eigentümlich schwermütige Perspektive für die Motivation zur Publikation
angelegt sein. Der Elsässer Arzt Johannes Hofer (1669-1752) legte 1688 an der Universität
Basel seine Dissertation mit dem Titel: «Dissertatio medica de nostalgia» vor. Diese «maladie

suisse», das Heimweh nach einer anderen, besseren Welt, der wahren Heimat eben,

scheint den Herausgeber zu plagen, wenn er den Band mit den Schriften Aldenhovens

nutzt, um den Niedergang der Theologie - insbesondere der altkatholischen - in die

Bedeutungslosigkeit zu beklagen. Das Werk Aldenhovens allerdings scheint als Arznei

gegen dieses diffuse Heimweh ungeeignet zu sein.

MichaelBangert, Basel



390 Rezensionen

Constantin Plaul/Marianne Schröter/Christian Senkel (Hg.), Phänomen Fundamentalismus.

Vom Reiz des Einfachen in Religion, Politik und Wissen. Junges Forum

LEUCOREA, Bd. 3, Mitteldeutscher Verlag, Halle (Saale) 1011.178 S., EUR 16.-, ISBN
978-3-96311-517-2..

«Wissenschaftliche Sortierung» (9) des Diskurses über Fundamentalismus - im Vorwort
kündigen die Herausgeber_innen den Anspruch des Sammelbandes an. Zugleich sollen
«die Geister aufeinander platzen» (11). Letzteres soll wohl auch verhindern, selbst dem

«Reiz des Einfachen» (vgl. den Untertitel) zu erliegen. Der Sammelband bestätigt letztlich,

dass eine gewisse Unvereinbarkeit zwischen diesen beiden Leitideen besteht.

So wird etwa die von Marianne Schröter und Markus Buntfuß ausgelegte

begriffsgeschichtliche Spur kaum weiter verfolgt, obwohl sich aus der Erkenntnis, dass

zwischen der eher inklusivistischen Begriffsherkunft und dem exklusivistischen heutigen
Begriffsgebrauch eine Kluft liegt, eine Leitfrage hätte ergeben können. Stattdessen

setzen die Beiträge vonJörgDierken, Constantin Plaul, Christian Senkel undJens Hacke neu

an und suchen nach dialogischen, sozioreligiösen, kulturtheologischen und politiktheoretischen

Immunisierungsstrategien gegen Fundamentalismen. Dabei vernachlässigen
sie m. E. die Analyse des konkreten, lebensweltlichen Phänomens Fundamentalismus

zu sehr, so dass der Leserin nicht ganz klar wird, wogegen genau hier immunisiert werden

soll und ob solche Strategien überhaupt fruchten können, wenn jede Bereitschaft

für «Streit, [der] nicht schlecht, sondern gut» (83) ist, längst hinter sich gelassen wurde.
Dass hier gerade ein etwas stärker empirisch akzentuierter Zugang vor zu viel Hoffnung
bewahren kann, zeigt der leider sehr ins Anekdotische gehende, aber dennoch in
seiner Drastik erhellende Beitrag von Stefan Locke über die Begegnung von Medien und
PEGIDA. Die beiden Beiträge von Malte van Stänkeren und Arne Lademann dagegen

nutzen auf je eigene Weise den Fundamentalismusbegriff eher assoziativ-analytisch, um
einen ideen- bzw. philosophiegeschichtlichen Argumentationszusammenhang zu
erhellen. Hier fällt auf, dass der Begriff sehr unscharf wird. Für das historiographische
Problem des Islambilds der Reformatoren bietet der FundamentalismusbegrifF m. E.

kaum interpretatorischen Mehrwert gegenüber den kirchengeschichtlich wohletablierten

und hier vermutlich zutreffenderen Begriffen Polemik und Apologetik. Für den

Philosophiehistoriker führt die Auseinandersetzung mit Erich Rothackers Suche nach

dem Fundamentalen dazu, den FundamentalismusbegrifF per se als unpassend
abzulehnen. Etwas weiterführender erscheint hier der Zugang von Hendrik Musonius, der

mit Blick auf das Grundgesetz eine deutliche Unterscheidung zwischen fundamental
einerseits und fundamentalistisch andererseits einführt (und dem Grundgesetz punktuell

beide Adjektive zuerkennt!). Diese Unterscheidung ist durchaus auch an
fundamentalistischen Gruppen im eigentlich Sinn wahrnehmbar: Fundamentalistisch (im
heutigen Sinne) ist an Bewegungen nicht schon die Berufung auf fundamentale Werte
(oder Lehren) selbst, sondern die Art und Weise, wie diese Elemente jeder Diskussion

entzogen werden - und nur dann sind Denkformationen fundamentalistisch zu nennen.



Rezensionen 391

Im letzten Beitrag des Bandes, der erkennbar von tagtäglicher Auseinandersetzung mit
Fundamentalismen gesättigt ist, verweist Sören Brenner darauf, dass man mit dem

Fundamentalismusvorwurf schnell selbst dem «Reiz des Einfachen» erliegt, weil man
solchen Immunisierungsstrategien letztlich Irrationalität unterstellt, obwohl in ihnen
durchaus «sehr rationale und funktional bestimmbare Dynamiken wirksam sind» (173).

Gerade der Analyse dieser konkreten Dynamiken sollte mehr Raum eingeräumt werden,

um einerseits einen schärfer konturierten FundamentalismusbegrifF und andererseits

Strategien zum Entgegenwirken solcher Tendenzen entwickeln zu können. Dem
vorliegenden Sammelband kommt indes das Verdienst zu, durch die aufeinander platzenden
Geister einige Funken erzeugt zu haben, die bei dieser Aufgabe durchaus zündend sein

dürften.

Mathias Sonnleithner, Universität Trier


	Rezensionen

