Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 4

Artikel: Erwachen zum Licht : eine biblisch-eschatologische Studie im
Anschluss am Jes 60,1-3

Autor: Ringleben, Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1034998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1034998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erwachen zum Licht

Eine biblisch-eschatologische Studie im Anschluss am Jes 60,1-3

Joachim Ringleben

Von dem allerersten Werden
Der unendlichen Natur
Alles Gortliche auf Erden
Ist ein Lichtgedanke nur.

(E. Schiller, Die Gunst des Augenblicks)

Vorblick

Im Ausgang von der bisherigen Exegese der Tritojesaja-Stelle verfolgt dieser
Aufsatz, im Zuge einer spezifisch «sprachlichen Auslegungy» verfahrend, ein zu-
letzt systematisches Anliegen: die prophetische Botschaft in einer konsequent es-
chatologischen Perspektive zu lesen, die im NT endgiiltig explizit und fir den
christlichen Glauben religiés ausdifferenziert wird und die gottliche Epiphanie
(Theophanie) als einen Werdeprozess auf das Eschaton hin begreift. Dieser wird so
als heilsgeschichtliches Lichtungsgeschehen mit dem intrinsischen Ziel absoluter
Neuwerdungerkennbar. Als sachlicher Rahmen fuir das semantische Feld der pro-
minenten Licht-Metaphorik ist dabei systematisch das Phinomen des Erwachens
und Erwecktwerdens in Anschlag gebracht, dessen Logik sich im Anschluss an
ontologische und sprachphilosophische Klirungen des Philosophen Josef Konig
erhellen lasst — und dies bis in die Fortschreibung des Prophetenwortes bis in das
NT hinein, wo es im Motiv der «Auf-Erweckung» aus dem Tode und des himm-
lischen Jerusalem gipfelt.

Als theologisches Fazit ergibt sich mithin: die hier zielfihrenden Metaphern-
ketten erschlieflen sich als sprachliche Manifestation einer Geschichte objektiver
Reflexion.

ThZ 4/78 (2022) S. 311-336



312 Joachim Ringleben

Jes 60,13 ist zu lesen als ein «Hymnus auf die Herrlichkeit des kiinftigen
Jerusalem».' In diesem prophetischen Text von «Tritojesaja» werden das Kommen
Gottes* und das Kommen des Heils gleichgesetzt Die alles tibergreifende
Bewegung stellt sich als Einlsung der dt.-jes. Verheiffungen dar, wenn man tiber
das Ende des Jes.-Buches hinaus im Neuen Testament (cf. Apk 21,2-27) das fort-
geschriebene Ziel der Geschichte erblicke (s.u. Teil IT). Unmittelbar nehmen die
Verse 60,1-3 mit dem Liche-Motiv Jes 58,8 u. 10 wieder auf.*

Jene Bewegung hat cine, besser: die endgultige Epiphanie Jhwhs zu ihrem
Wesen.s Ist zwar éméveie im (griechischen) AT nicht allzu haufig anzutreffen,®

I Der poetische Text ist nach Duhm (1968: 447) ein Gedicht in dreihebigen Achtzeilern.

2 Cf. Jenni 1970: 251-261.

3 Cf. aufer Jes 60,1 noch 56,1; 59,11; 62,11; 63,4; 66,15 sowie 40,10 u. 50,2. Zur dem Kommen
Jhwhs folgenden Bewegung cf. 60,4fT.

4  Cf.Ps376 u. Mt 4,16; Apk 21,11.

5 Cf. Ri 5,4f; Ps 18,8-16 u. Jes 59,15b-20, dazu Lk 3,29; Rom 11,26f. Daher ist diese tritojesaja-
nische Stelle, was den historischen Kontext angeht, nach Westermann (1981: 284) stirker als
Dtjes «abgeriickt von der Geschichte». Cf. Jeremias 1977 und Lithrmann 1971: 185-199.

6  Soz.B.Gen 35,7 und Dt 33,2 vom Erscheinen Gottes: émeddvy (leuchten, aufgehen, sich zei-
gen, erscheinen»; entspricht 177). Zugrunde liegt wohl der Bezug auf den Tagesanbruch (W.
Bauer, Wb 6o1; s.u. Anm. 82 zu dem Lied v. Rosenroths), und oft geht es um ein unerwartetes,
hilfebringendes Erscheinen Gottes (Bauer, ebd.). émavis («sichtbar, leuchtend, prichrtig»)
kommt Joel 3,4 (cf. Apg2,20!) im eschatologischen Sinn fiir die fjuépa xvpiov vor, und da heifie
es u.a. «eindrucksvoll, furchtbar, offenkundig machend» (P.-G. Miiller in ExWbN'T II: 112).
Bei Josephus schon ist émiddvel synonym mit mepovaia (cf. dann II Thess 2,8! Dazu: Bult-
mann/Lithrmann in ThWbNT IX, 10,4. Als «Erscheinung» im Sinne von «Ruhm, Whirde,
Pracht» kommt émddver auch 723 nahe (ThWbNT IX, 8,33; cf. z.B. Est 5,1 «Glanz»).



Erwachen zum Licht 313

so ist gleichwohl «fur den ntl. Sprachgebrauch vor allem das atl. Theophaniemotiv
vom Kommen Jahwes» zu beriicksichtigen (cf. Ps 117,27).”

Was Jes 60,1-3 selber angeht, so ist vorweg systematisch zu beachten:

1. Gottes émddvera ist hier betont mit den spezifischen sprachlichen Metaphern
des Aufscheinens und Erscheinens (177, daiver) gestaltet.?

2. korrespondiert das genau dem Umstand, dass Gottes Kommen (bzw. auch
Gott selber) hier als sich vergegenwirtigendes Licht zur Sprache gebracht wird.

Der Begrift der Epiphanie entspricht also spezifisch einer Theophanie, sofern
Gott selber Licht 7sz.

L Epiphanie als kommendes Licht fiir Jerusalem (Jes 60,1-3)

1. Vers 1ac.
"'JW'R ‘f;ﬂP
«Mache dich auf, werde licht».”

Diesem Heilsruf des Propheten an Zion bzw. Jerusalem™ liegt eine gewisse
Analogie mit dem morgendlichen Erwachen zur Helle des Bewusstseins zu-
grunde, das das Aufstehen erméglicht.” Jedenfalls wird hier in einer ahnlichen
Konstellation gesprochen, wie sie beim Aufgewecktwerden vorliegt: «Wache auf,

7 Miiller 1992: 111. Nach Ringgren ist Jes 60,1-3 wegen des Kontextes allerdings «weiter entfernt
von urspriinglicher Theophanie» (ThWbAT II: 661), wie z.B. Dt 33,2 zu finden ist.

8  Cf. Bultmann/Lithrmann in ThWWbNT IX, 2 (NT); vom «Licht» auch Joh 1,5 u. I Joh 2,8.

9  tmddvewe meint ein Sichtbarwerden des sonst verborgenen Gottes (cf. Bauer, Wb 6o1) - eben
als Licht.

10 LXX schreiben vereinfachend ¢wrilov dwrilov, Iepovoadnu. V: surge, illuminare, Jerusalem.

n  Cf. «Wache auf, wache auf (*17I077; genauer: «lass dich wecken»), stehe auf (*23p) Jerusa-
lem» (Jes s1,17) und Jes 52,2.

12 Die Ausleger schen hier zumeist eine Entsprechung zum Morgenlicht; cf. Marti 1900: 381;
Zapff 2006: 382; cf. Jes 58,8.



314 Joachim Ringleben

der du schlifst und stehe auf> (Eph s5,14); dabei ist als Begriindung vorstellbar:
denn es ist schon hell, streife die Schlafbefangenheit ab, komme zu dir.”

P (rae) setzt ein Darniederliegen (hier: «<am Boden») voraus,™* vom Schlaf
umfangen, dhnlich dem Dunkel, das nach v. 2 tiber allem lastet.s Es ist ein
Appell zum Sicherheben und zur Verinderung der eigenen Lage, fiir die v. 1b
die Begriindung angibt. Luther hat das mit «Mache dich auf» (statt: «steh auf»)
mit feiner Genauigkeit tibersetzt;" denn es geht um einen Aufbruch auf einen
Weg oder Aufschwung zu etwas Neuem inkraft des kommenden, im Kommen
begriffenen 83 (1aP) Lichtes.”Dass Jhwh dergestalt mit seinem Licht kommt (1b),
setzt die, zu denen es kommt, selber unweigerlich in Bewegung, bewirkt ihren
Aufbruch und dass sie das gottliche Licht an sich reflektieren.™

Davon spricht der zweite Imperativ: «werde licht» (*7IR) — im Licht des Herrn.”
Es besagt — in Luthers sprachlich fein empfundener Wiedergabe —: «werde hell»,
und d.h. transparent und fiirandere leuchtend.* Diese, eine Zusage implizierende,

13 Nach Westermann (1981: 284) wird hier zum «Aufbruch aus der Miidigkeit» gerufen. Zur
Logik des Erwachens s. genauer u. bei v. 1a.(.

14  Daher iibersetzt Steck (1991: 82): «Richte dich aufs. Steck gibt hier eine duflerst detaillierte
Interpretation unter dem Gesichtspunkt «Tritojesaja-Texte als Fortschreibung von Jes 40-55»
(49-96).

15 Aufstehen (D'IP) aus dem Schlaf: Prv 6,9; in der Nacht: Ex 12,30; Ri 16,3 u.6.; oder am Mor-
gen: Num 22,13 u.6.22 vom Licht: Hi 25,3. Der Sache nach kénnte eigentlich 22 hier auch
von Jhwh ausgesagt werden (cf. entsprechend 83, denn es geht in Wahrheit um sein sich im
Aufscheinen Vergegenwirtigen. Cf. auch noch Jes 49,9b: [zu sagen ist] «denen in der Finster-
nis ("[WTT;) kommt hervor!» (Luther; eigentlich: «zeigt euch, erscheint», 35;27,1); iberhaupt
liege Zion (bisher) im Finstern (Jes 59,9f; 58,10 (1)).

16 So auch bei Jes 52,1: "3 ™, zu Zion: «mache dich auf, mache dich auf»). Dabei handelt es
gar nicht um einen «Ortswechsel», wie Lau (1994: 24f) simplifizierend kritisiert.

17 Esgehtum die VerheifSung oder Zusage, «im Licht deines Angesichts [zu] wandeln» (Ps 89,16;
cf. Jes 2,5; 58,8 w.10; 59,9). Entsprechend dann vom zukiinftigen Wandeln der «Heiden»: Jes
60,3 ('['7»'[) Nach Duhm (1968: 447) gilt in diesen Versen: «Die Perfekte versetzen uns in
die Zukunft», und Steck (1991: 81) spricht fiir Jes 60 von einer «eschatologisch-zukiinftigen
Ausstrahlung Zions»! Luther hat demgemif Jes 60,1-3 als verborgene Prophezeiung des Kom-
mens Christi aufgefasst: « «surge> significat, quod a mortuis ... per Christum surgamus ad
vitam» (WA 25: 362,11 ).

18 Also selber «licht» werden. Dem entspricht die Verheiung von Jes 9,1. Sie wird dann mittel-
bar auch auf die «Volker» weiter iibertragen, die im Finstern wandeln (cf. Jes 60,2a mit 3a),
wie das N'T realisiert (Mt 4,16). Zum Reflex des gotelichen Lichtes cf. auch Ex 34,29-35.

19 Dieser Imperativ — im AT ohne Parallele — entspricht doch in etwa Ps 13,4; 27,1 (Wester-
mann 1981: 284). Lau (1994: 27) findet hier cine (singulires) Wortspiel mit dem Folgenden
(Paronomasie).

20 Zum Erleuchtetwerden vom «Licht des Lebens»: Hi 33,30.



Erwachen zum Licht 315

Aufforderung meint mithin: lasse dich erhellen, erleuchten, durchleuchten und
durchscheinend machen fiir ... .

Die zweite Halfte von v. 1a gibt die spezifische Begriindung und Ermaéglichung
tir den Appell zum Aufwachen und Aufstehen an: «Denn dein Licht kommt»
(1a.3).** Eben in diesem schon nahegekommenen Licht bzw. von ihm aus und
auf es zu kann es zu dem «licht»-Werden (1a.e) der Erwachenden kommen, und
es wird sich als ein Licht von Gott her erweisen (1b).** Die Angeredeten werden
in das Scheinen und Sichmanifestieren dieses Lichtes einbezogen.” Es hat sein
wirkendes Sein als Sein fir sie* Darum und in diesem besonderen Sinne ist es
«dein Licht» ('lem), Licht fir «dich», das «dir» Zubestimmte, in der «deine»
wahre Wirklichkeit beschlossen ist, so dass «du» kraft seiner zu dir kommst.
Licht wird iiberhaupt besonders und besonders eindeutig und stark als solches,
als aufhellend, befreiend und heilsam-lebenschaffend empfunden, d.h. als «gut»
(Gen 1,4a), wenn es sich an seinem Gegenteil, dem Dunkel und unaufgeschlossen
Finstern, manifestiert; auch daher folgt hier v. 2. Es ist dann nicht eine selbstver-
standliche, allgemeine Helligkeit, sondern zeigt sich als die wirksame, lebensfor-

derliche Macht der Erhellung (cf. Joh 1,5).s

2. Vers 1a8
T8 8307
«denn dein Licht kommet»

Dieser Versteil steht, logisch gesehen, in engstem Zusammenhang mit dem hier
als sachliche Voraussetzung zu unterstellenden Phinomen des Erwachens und

21 Westermann (1981: 284f ) bemerkt: «Eigenartig gehen in V. 1 und 2b die Verben des Kommens
und Erscheinens ineinander tiber».

22 «Wenn ich aufwache, bin ich nicht nur «noch bei dir» (Ps 139,18), sondern eigentlich erst
Wahrheit vor dir, nimlich Gott dem Schopfer. Zum Licht Jhwhs cf. Jes 2,2-5; Mich 4,1-s.
Luther, vom NT her denkend, schreibt zur Stelle: «venire ingens lumen, hoc est, verbum Eu-
angelii de Chrlsto» (WA 25: 361,38; cf. Joh 1,9).

23 Dem entspricht schon die Bitte: «Sende dein Licht und die Wahrheit» (Ps 43,3; cf. Joh 3,21).

24 Luther sicht: «<Emphasis est in pronomine TUUM» (WA 25: 362, 199. S.u. zu v. 1b. Es gilt
hier: «Der Herr ist mein Licht und mein Heil» (Ps 27,1), wie er iiberhaupt der ist, der das Licht
«aufgehen» lasst (&varéiw, Bar 3,33a).

25 Daher gilt, dass wir in Seinem Licht allererst wahrhaft das Licht iberhaupt sehen (Ps 36,10),
denn Gott ist «lucifica lux» (Augustin, C. Faustum Man. XXI11, 9; PL 42, 404). chrhaupt
gilt vom Text hier: «die Worte sind der Art niher, wie im Neuen Testament (besonders im
Johannesevangelium) von Licht und Finsternis geredet wird» (Westermann 1981: 284).



316 Joachim Ringleben

Gewecktwerdens. Zu dessen phanomenologischer und logischer Klarung hat
der Philosoph J. Kénig (1969, im Folgenden mit einfacher Seitenzahl zitiert)
Entscheidendes beigetragen. Konigs subtile Analyse des Phinomens legitimiert
eine Interpretation von Jes 60,1 von da her.

Bei dem Jes 60,12 zur Sprache Kommenden handelt es sich zunichst einmal
fraglos nicht um den (empirisch auch vorkommenden) Fall, dass man von selbst
erwacht; etwas, das meist geschicht, ohne eigens das Erwachen selber zu bemer-
ken (41). Der anders geartete Fall, der hier zu begreifen ist,* liegt vor, wenn man
«unter einem Wecken oder Anstof» erwacht (ebd.).”” Wissen wir aber eigens um
das Erwachen und damit um das, was uns (oder zumindest, dass uns etwas) auf-
geweckt hat — wie das nach Jes 60,1a wegen des Appells nicht anders sein kann —,
so gilt: «Wir erwachen dann wesentlich zumz Anstofs, zum Licht, zum Ruf> (42;
cf. 25).2

Ein solcher Anstoss ereignet sich «rein von Auflen kommend» als das auf uns
Zukommen eines «von dem Erwachen ginzlich unabhingigen Wirkens und
Anstof8ens» (44). Genau das trifft auf die Aussage zu: «Denn dein Licht kommi»,
namlich z# dir. Von sich her eigenwirksam «reifit uns» ein solcher Anstoss wie
Licht und Ruf «gleichsam aus dem Schlaf heraus, und wir spiiren seinen Griff,
wenn wir schon drauffen sind» (42); d.h. erst aus dem Schlaf erwachend.*

In dieser spezifischen Konstellation des Gewecktwerdens sind noch zwei
Niherbestimmungen wahrzunehmen. Die cine: «dafl wir um das Erwachen
nur von eben diesem Wecken und Weckenden her wissen» (44); daher liegt
aller Nachdruck auf dem Jes 60,1b Erklirten — als dem aktiven Grund des
Gewecktwerdens. Und wie sich eben in v. 1b zeigt, ist diese «Erweckung» in

26  Was der Prophet zur Sprache bringt, ist der Sache nach zu denken nach der Art eines Weckens.
Die Konigschen Aussagen, die sich unmittelbar auf den einzelnen Menschen beziehen, sind
in angemessener Ubertragung — metaphorisch — zu verstehen, wenn sie auf «Zion» bzw. «Je-
rusalem» (Jes 59,20) Anwendung finden sollen; immerhin redet der prophetische Text auch
zu ciner Kollektivgrofie wie zu einem Einzelnen. Die Logik der Sache bleibt also gleich.

27 Nur davon handelt Konig (1969: 42fF) im Folgenden, und deswegen ist seine logische Analyse
fiir den vorliegenden Text so aufschlussreich.

28 Uber das Verhiltnis von Wachwerden und -scin und Tageslicht cf. Kénig so; zum «Ruf» cf.
auch 44. Das AT kennt dic Wendung vom «frith wachen z# dir» (Luther) bzw. «aufsuchen»;
Jes 26,9b u. Ps 63,2: IR (LXX: 6pBpilerv mpdg at).

29  Von «Griff» ist auch bei Jes 60,1 zu reden, weil das Kommen des Lichtes und zumal der hier-
bei ergehende Ruf intentional ausgerichtet sind und den davon Angesprochenen bestimmend
ergreifen, gleichsam einhiillen und festhalten.



Erwachen zum Licht 317

Wahrheit «nichts als das ibre Ursache Gewahrende» (43).2° Ebenso gilt von dem
(als aufweckend) so-Wirkenden, wie etwa dem Licht: «Es ist insofern ... nichts als
ein Weckendes» (45).”

Die zweite Implikation des Verhiltnisses von Weckendem und Gewecktem
macht auch die Imperative Jes 6o,1aa allererst sinnvoll. Sie besteht in folgendem
Umstand: «Die Bewegung des Weckens dringt von aufien auf den Schlafenden ein
und ist von ihm unabhingig; doch aber ist sie eine Welle, die getragen zu werden
verlangt» (25). Dies Aufnehmen, Ubernehmen («Tragen») und selbst Umfassen
der zum Erwachen fithrenden «Welle» wird in den Appellen: «Mache dich auf,
werde licht!» ebenso initiiert wie vorausgesetzt.”* Es ist nimlich so, dass «einer,
der auf Grund eines Anstof3es [sc. zum Licht bzw. zum Ruf] erwacht, gleich sehr
sowobl von selbst, als auch durch den Anstofd erwacht» (24f; cf. 42). Die Wirkung
des Weckens hat also a/s Wirkung die Besonderheit, eine des Erwachens zum
Anstof derart zu sein, dass bei dem Wachwerden das Wissen um ihn «in mitt-
lerer Eigentlichkeit ein auf den Anstof§ von sich aus Zugehendes» ist (42). Daher
insbesondere heiflt es hier konsequenterweise: «Mache dich auf» (Jes 60,12), und
das «Wissen», zu diesem Anstof§ erwacht zu sein (bzw. im Erwachen begriffen zu
sein), reflektiert sich wesentlich im «Werde licht» (Jes 60,1a).

30  Cf. Luthers Erklirung zum 3. Artikel des Apostolikums: «Ich gleube, das ich nicht aus eigener
vernunfft noch krafft ... gleuben kann, Sondern der Heilige geist hat mich durchs Euangelion
beruffen, mit seinen gaben erleuchtet; jm rechten glauben geheiliget und erhalten ...» (WA 30
I, 367,4-368,1 = BSLK s11,46-512,5). Zur genauen Deutung cf. Ringleben 2018: 68ff.

31 Cf. das Schépfungslied von J. Klepper: «Er weckt mich alle Morgen, / er weckt mir selbst das
Ohr /... / fihrt mir den Tag empor, / daf§ ich mit seinem Worte / begriiff das neue Licht. /
Schon an der Dimmrung Pforte / ist er mir nah und spricht» (EG, Nr. 452; Str. 1).

32 Nach Zapff (2006: 382) soll Zion «das im Kommen befindliche Licht annehmen und sich
davon ergreifen lassen».

33 Cf. Konig (1969: 25): dabei «erhebt und riihre sich das Bewuf8tsein um das Wovon wie von
sich aus und wie von selbst und doch zugleich #nzer dem Anstof des Wirkens der Sache». Dies
Zugleich ist mithin als dies Eine zu begreifen, «das aus der innersten Durchdringung zweier
entgegengesetzt gerichteter Bewegungen hervorgeht» (cf. Zapff2006: 382) — unbeschadet der
logischen Prioritit des Anstofles gemif} der ersten Naherbestimmung (s.0. bei Anm. 31).



318 Joachim Ringleben

3. Vers 1b
MY} oY mm T3
«indem die Herrlichkeit Jhwhs um dich aufgeht»

Die zweite Vershilfte (Jes 6o,1b) ist genauestens auf die interne Struktur der ers-
ten (60,12) bezogen, indem sie formal das <Kommen» des Lichtes (1a.) auf Gore
zuriickfithrt und dabei inhaltlich die Metaphysik des Lichtes selber wesentlich
mit ihm ineins setzt.}*

Daher kommt dem anreihend verbindenden 1 hier der Sinn eines - die letzte
Begriindung und Erméglichung des 1a Gesagten ins Spiel bringenden — «indem»
oder auch: «weil» zu.

Was da iiber Zion aufgehe, ist die «Herrlichkeit> Jhwhs selber (7122), der
Lichtglanz seines eigenen Wesens.” So wie die Sonne am Horizont aufzuscheinen
beginnt,* so erscheint hier im Gesichtskreis des von dem einem Schlaf vergleich-
baren Dunkel umfangenen Menschen Got# mit seiner unendlichen Lichtfiille,”
mithin er als er selber.’® In beiden Fillen ereignet sich das als eine Bewegung vom
Nicht-dasein-fiir ... zu offenbarem Dasein.”® Theologisch wire zu fragen, was
diese Bewegung iiber Gott zu denken gibt*® — aufler dem Ps 121,4 Gesagten.

Dem Kommen des Lichtes (1aB: 82) encspricht das eine starke Dynamik be-
schreibende Verb 177 («aufgehen»; Jes 60,1b.2ba.3b).*#" Es passt semantisch genau

34  Cf. dazu Langer 1989: 1ff.

35 LXX: 86ke; V: gloria. Bar 5,9 ist vom ¢ag T 665 die Rede. Cf. zu Licht und Herrlichkeit
Jes 58,8. Zu Jhwhs Lichtglorie cf. auch Jes 24,23. Zur «Herrlichkeit» Jhwhs tiberhaupt cf. Num
17,7 und Jes 40,5 mit Mal 3,20 («Sonne der Gerechtigkeit»).

36 Wie dic Sonne orbi aufgeht (cf. Sir 42,16; Mt s5,45), so Jhwh hier #rbi. Dabei macht Jhwhs
Licht in der Gottesstadt die Sonne iiberfliissig (Duhm 1968: 447); cf. Jes 60,19f sowie Apk
21,23.

37 Weil letztlich I Tim 6,16 gilt, kann auch scheinbar das Gegenteil gesagt werden (I Kon 8,12; 11
Chr 6,15 Ps 97,2); die Einheit von beidem formuliert Ps 139,12.

38 Denn «Lichr ist dein Kleid» (Ps 104,2), und er ist selber absolut Licht (I Joh 1,5; cf. Dan 2,22)
und «Vater des Lichtes» (Jak 1,17). Cf. auch Jes 60,2b.a.. Nach M. Eckart ist Gott «lux simpli-
citer et absolute plena et vera» (LW III, 75,11f; Nr. 87).

39 Cf Jes 40,5; Lk 2,30 u. Apg 28,28. Das bedeutet inhaltlich fiir die darniederliegende Gottes-
stadt (etwa im Sinne von 60,14): «to regain life, to regain freedom, to regain dignity, to regain
power» (Goldingay 2014: 252). Es zielt alles auf «the glory of the messianic kingdomy, die
Gott allein herauffithren wird (Oswalt 1998: 534). Zur erhofften Befreiung cf. Jes 40,3 u. 10;
46,135 53,8; 59,20.

40 Nach Westermann (1981: 283) ist im Text iiberhaupt «Bewegung vorherrschend». Man be-
achte das dreimalige explizite 177 («aufgehen»)!

41 Cf. ThWbAT II: 661ff (Ringgren). Auch I entspricht dem Lichtphinomen der 7123. Cf.



Erwachen zum Licht 319

zu der hier gemeinten Selbstmanifestation der gottlichen 'ﬁ:‘.; +und besagt ein
unableitbares, lichthaftes Aufgehen und Aufstrahlen.* Insofern entspricht dieses

M in Erinnerung an Gen 1,3 (cf. II Kor 4,6) einer neuen Schépfung und ist im

Sinne gottlichen «Aufgehens» stirker als nur ein «(er)Scheineny».**
Durch die Verkniipfung mit '["‘DSTJ («iiber dir»)* wird das gottliche 17 («auf-
gehen») als ein Seiz fiir ... qualifiziert, und es besagt hier: vor und iiber dir, bei dir

und um dich her, also die Intention auf eine allumfassend gegenwirtige, jeden

Erreichten zuinnerst und zuiuf8erst umgreifende Wirksamkeit.

42

43

44

45

Ps 112,4:117] D‘T@??'? 2N N2 («den Frommen geht das Licht auf in der Finsternis») sowie
Jes s8,10. Cf. auch &pvuut fiir «aus dem Schlaf aufstehen lassen, aufwecken, wach machen»
(Homer: Ilias 10, 518). _
Bedenke man, dass 7122 urspriinglich auch «Schwere» (gravitas) bedeutet, so gewinnt das
«Aufgehen» einen realen inhaltlichen Sinn und stiitze die 0. Anm. 15 (zweiter Satz) geiduBerte
Erwigung

Cf. Dt 33,2: auch vom Kommen Jhwhs als Theophanie: 177 ; cf. Mt 25,31. Oft natiirlich von
der Sonne gesagt (Ri 9,33; 25am 23,4; Jon 4,8; Nah 3,17; Ps 104,22; Hi 9,7; Koh 1,5). Mit 59 cf.
Ex 22,2; I1 Kon 3,22.

LXX haben Jes 60,2b: ¢aivery (éni: «scheinen iiber»), aber 1b steht das prizisere dvatéw
(«aufgehen»; cf. Bar 3,332 u. Jes 43,19). Dem entspricht XX” (von einem Reis: Jes 11,1); dazu im
Sinne von «ans Licht kommen» (auch vom Neugeborenen) cf. Gen 25,25f; 38,28; Hi 1,21; Sir
40,1. Cf. auch (als «sichtbar werden, auftreten»): 1Sam 17,4; Sach 2,7; 5,5; 6,1 und (als «<hervor-
gehen, sich erheben» im Sinne von «sichtbar werden»; z.B. von der Sonne) Gen 19,23; Ri 5,315
Ps 19,6; Neh 4,15. Weiter kann das Verb auch iiberhaupt «entstehen, entspringen, anfangen,
den Anfang nehmen» besagen.

In V steht fiir 177 oriri. So wenig fiir Jes 60,2 einerseits zu unterstellen ist, dass historisch
«oriri» hier im Sinne von «entstehen, anfangen» gemeint ist (oder sein konnte), also im dama-
ligen Redekontext als eine Selbsthervorbringung Gottes bei ... (am Orte von ...) verstanden
werden konnte, so ist es doch andererseits sachlich und systematisch — sowohl angesichts der
auffilligen, nur hier und sonst nie im AT vorkommenden Formulierung (Westermann 1981:
284): «Uber dir geht auf der Herr» (super te ... orietur Dominus; Jes 60,2b.e; dazu s.u. nach
Anm. s5) wie auch im Horizont der o. bei Anm. 41 und u. bei Anm. 56 sich aufdringenden
Fragen naheliegend, das dynamische Verb M7 in dieser Richtung weiterzudenken; das wird
auch durch die Fortschreibung der Metaphorik im NT unter den Bedingungen einer Neu-
bestimmung Gottes in Jesus Christus unterstiitze (s.u. bei Anm. 106). Verwandt erscheint die
Stelle Ps 47,6; wo Luther Tii:);? mit «(Gott) fihrt aufs (LXX: &véfn; Ziircher Bibel: «stieg
empor») iibersetzt hat; das Verb bedeutet «aufsteigen, sich erheben» und kann ebenfalls von
Pflanzen («aufgehen, aufschiefen») ausgesagt werden; cf. auch Gen 17,22; 35,13. «Aufstehen»
(mp) kommt fiir Gott Num 10,355 Ps 7,7; 9,205 10,12 68,2 vor.»

In Jes 60,1-3 dreimal, und als Sufhix («dein») noch dreimal!



320 Joachim Ringleben

4. Vers 2

TN T2 TTID2 T I 0P DR DR PN TIRR! T MR
«Denn siche, Finsternis bedecke die Erde und Wolkendunkel die Vélker, aber tiber dir
geht auf der HERR und seine Herrlichkeit erscheint tiber dir.»

Mit dem den zweiten Vers einleitenden 1137772 («Denn siehe ...») wird die
Aufmerksamkeit auf den im Unterschied zum Erwachtsein (gemif8 v. 1) im
Dunkel verbleibenden bzw. noch verbliebenen Normalzustand der Welt gelenke,
der bisher auch fiir die Angeredeten (Hérer oder Leser) gegolten hat, und es ist fast
s0, als wiirde diese allgemeine «Gottesfinsternis» erst vom Kommen Gottes mit
seinem Licht her erkennbar bzw. von da aus iiberhaupt «sichtbar».*¢ Jedenfalls be-
schreibt v. 2, was im Kontrast zur Situation gemaf v. 1 allgemein der Fall ist, und
das cigene «Erscheinen» Jhwhs hebt sich von dem mit v. 2a Festgestelltem als das
schlechthin unvorhersehbar Nexe ab, das zur vorgegebenen Situation auf Erden*’
und in der Geschichte (cf. Jes 59,9) radikal kontrafaktisch ist. Es gilt: «Siche, ich
will ein Neues machen; jetzt soll es aufwachsen» (Jes 43,19; cf. Apk 21,5).#*

Im Gegensatz zum Aufstrahlen des gottlichen Lichtes (777) ist der Erdkreis
nach v. 2a.a von schwer lastender Finsternis (&) eingehiillt und bedeckr (502
pi)* und fiir die davon Betroffenen undurchdringlich bzw. von ihnen selber
aus unaufthebbar - ahnlich wie eine uniiberwindliche Schlafbefangenheit. Das
gilt fiir alle (nicht-israelitischen) «Vélker» (cf. v. 3a) in der Welt, denen schweres
Wolkendunkel (997¥) im wahrsten Sinne den «Himmel» verdecke (2aB). Die
=)iniy) “;@‘i?S_J W («Finsternis iiber der Tiefer; Gen 1,2b) ist hier fiir die auf
Erden Lebenden noch ungelichtet geblieben!s ¥ («Finsternis») 5* und ‘757}7
(«Wolkendunkely; cf. Dt 4,11) sind fiir den unerleuchteten Weltzustand exake die

46 Die Interjektion T3 («siche!») entspriche dann in ihrem Aufforderungscharakter zum «Se-
hen» dem Imperativ ™78 («werde licht»; 1a.2) als dessen Erméglichung.

47  Cf. Jes 9,1 mit Mt 4,16; Lk 1,79; Joh 1,5; 8,12 und Ps 107,10a.

48  Hier findet sich das auch fiir das NT wichtige Verb M3 bzw. dvarélhew (LXX) u. oriri (V).

49 Nach Zapff (2006: 382) erinnert v. 2a an Gen 1; cf. auch Ex 10,22-23 u. Ez 32,8. Duhm (1968:
447) hat herausgestellt, dass Y718 («Erde») hier fast wie im N'T xéapog, also im Gegensatz
zum Gottesreich aufzufassen ist; cf. auch Jes 60,19-22.

so  Cf.Jes 50,3 sowie 58,10; 59,9 mit 5,305 9,25 45,7; 49,9. Oswalt (1998: 538) spricht hier von «thick
clouds of ignorance and sin».

s1  Statt des Schopfergeistes, schwebend tiber den Wassern der Urflut dort (Gen 1,2¢), erhebt sich
hier (Jes 60,1) das neuschépferische Licht des Herrn.

sz YN ist gleich «Nacht» (Gen 15; cf. Wsh 17,21), und Gote ist der, der «aus Finsternis den
Morgen macht» (Am s,8b).



Erwachen zum Licht 321

Gegenbegriffe zu 78 («Licht»; 1b) und 733 («Glanz», die ihrerseits Jhwhs 7122
(«<Herrlichkeit») ausmachen.

V. 2b kniipft mit den ersten beiden Wortern (ﬂjj’? '|“7$-’ «erscheint iiber dir»)
an das Ende von v. 1b an, und beidemal wird dabei auch die 11712 («Herrlichkeit»)
Gottes einbezogen (1b.2bf). Gegeniiber dem sonstigen Zustand der verdunkelten
Welt der Vélker (2a)* wird die ganz andere Situation derer, fiir die sich Gottes
Herrlichkeit aufgetan hat,** um sie aus dem Dunkel herauszuholen (Ps 107,14)
und wachwerden zu lassen, mit einem stark betonten «Aber» (‘["‘737.71 2b) heraus-
gestellt — als die unerwartete Ausnahme, das Auserwihltsein fir eine spezielle
gottliche Zuwendung, den unvorhersehbaren Neuanfang.*

Hierbei kommt es zu einer auffilligen und erstaunlichen Formulierung: «Aber
iiber dir geht auf der HERR» (77377 I171? 2bat). Es handelt sich dabei um eine me-
taphorische Ellipse, die IT77 (was von der Sonne und hier im Kontext vom Licht
gesagt wurde) und Jhwhs Kommen zu ... unmittelbar in einem einzigen Ausdruck
zur Sprache bringt, der beides zusammennimmt (oder: -schaut). Geht hier die
Rede vom Aufgehen der 7132 iber ... direkt in die Rede vom Aufgehen Jhwhs
iber ... ein, so stellt sich die Frage: Was hat die Metapher fiir das Lichtwerden
(P77) mit Jhwhs selbsteigenem Kommen gemeinsam?¢ Obwohl die Wendung
vom «Aufgehen Gottes» (und zwar «iiber dir») in v. 2b — gemif dem parallelis-
mus membrorum — als Erscheinen seiner 7132 («Herrlichkeit») ausgelegt wird
und sachlich ohnehin beides identisch ist, bleibt bemerkens- und bedenkenswert,
dass die genannte verkiirzende Formulierung gewagt werden konnte.s

War v. 1b vom «Aufscheinen» (F77) der gottlichen 86k die Rede, so hier
am Ende von v. 2b von ihrem Erscheinen und d.h. sichtbar Werden und sich

53 Freilich ist auch die Siindhaftigkeit Israels selber im Blick: Jes 59,7f (cf. 59,20) u. von daher
Rom 10,21 u.3,15.

54 Cf. Mich 7,8b.8: «So ich im Finstern (W) sitze, so ist doch der Herr mein Liche
("'? by 1717) und 2Sam 22,29; Ps 107,145 112,4; Jes 58,10b.

ss  Luther: «Simpliciter sunt verba sed maiora, quam ut animus humanus ea possit capere» (WA
25, 363,1), und «Vix enim primitias intelligimus» (362,2). Es geht letztlich darum, dass das
Evangelium «offert ... ipsum Christum» (362, 38f).

56  Essei daran erinnert, dass in v. 1 auch schon vom «<Kommen» des Lichtes die Rede war (¥3).

57 LXX iibersetzen davioetet xvprog («es erscheint der Herr»), was die Auffilligkeit der Formu-
lierung zum Verschwinden bringt; dhnlich die Ubersetzung von Steck (1991: 82): «iiber dir
strahlt aufs. Zu V (oriri) s.0. Anm. 44.



322 Joachim Ringleben

sehen Lassen ( 7I¥™ ni).*® Damit bleibt die Metaphorik konsequent im Felde des
Optischen: dem Sichtbar- entspricht das Gesehenwerden.

5. Vers 3
S G ov2hm 7RG ol ao5m
«Und Voélker werden zu deinem Licht kommen und Kénige zum Glanz deines

Aufgangs.»

Das gottliche Lichtungsgeschehen an Zion (Jerusalem) hat Folgen auch fiir die
ganze nicht-israelitische Wel, fiir die B™2.(<Heiden»).”* Denn das auf- und aus-
strahlende Licht lisst sich nicht begrenzen oder festhalten oder raumlich ein-
schlieflen.® Esist schon als Licht das sich von sich aus unaufhaltsam Ausbreitende
und erreicht, von seiner Quelle her sich universal manifestierend,® als «flieen-
des Licht der Gottheit» unweigerlich auch die, die, von seiner Wirkung erreicht,
ebenfalls aus dem Dunkel ihm zustreben (cf. auch Jes 50,10b).** Von Zion aus
soll sich der Erdkreis ins Licht Gottes ziehen lassen.®® Daher die Prognose , dass
auch die heidnischen Volker zuletzt »in kommen werden zu (I? fir ‘78) «deinem
Licht» (3aP), d.h. demselben, von dem v. 1aa spricht.®* Das «licht»-Geworden-
sein des Gottesvolkes (1a.«) strahlt wirkungsvoll aus — ins unabsehbar Weite.*
Dieses selbsttitige Sich-Fortsetzen des Lichtes wirke sich auch als Fortsetzung

s8  LXX: 6¢Onoetan; V: videbitur. Von Gott: Gen 12,7; 17,15 48,3; Cf. insbesondere Ex 3,16 (!)
sowie Lev 9,4 u.6. mit Jer 31,3. Die Verbform auch beziiglich des Angesichts Gottes. Zapff
(2006: 382) sicht in diesem «Sichtbarwerden» (2b) eine Neuinterpretation der 122 von Jes
6,3 (dem von Jhwhs Herrlichkeit erfiillten Kosmos); cf. Jes 40,5.

59 3) O"a) am Anfang des Verses 3a nimmt D28 am Ende von 2a wieder auf. Damit ist auch
die Weite des Erdkreises bezeichnet und die gan.ze Menschheit im Blick (cf. mdvre e €6vn, Mt
28,19). Steck (1991: 8off) interpretiert Jes 60,1-3 tiberhaupt unter dem Gesichtspunkt: «Lu-
men gentiumo!

60  Wie die Abderiten nach Wieland erfahren mussten. Zum Phanomen des Lichtes iberhaupt
ct. Ringleben 2008: 267-279 sowie Kreuzer 2007: 207-224 und Kreuzer 2016: 63-84.

61 Licht ist von schlechthinniger Allgemeinheit.

62 Cf. o.den Satz im Text nach Anm. 33 (Konig 42).

63  Das Gottesvolk ist zum «Licht der Heiden» bestimmt (Jes 42,65 49,6 (bis ans Ende der Welt!
Zitiert Apg 13,47); 51,4). Zum Heil fiir die Heiden: Jes 65,1 (zitiert Rém 10,20). Cf.im NT Lk
2,32; Apg 26,23 (Christus).

64 Luther ibersetzt — zusammenstimmend mit Apk 21,24(!) — «werden iz deinem Lichte wan-
deln», was an sich auch sinnvoll ist (cf. Jes 2,3 u. 5; Mich 4,2 u. 5). Es geht um die «Wallfahre»
der Vélker zum erleuchteten Zion (u.a. Zapff 2006: 382); cf. Jes 42,6 u. 49,6 («Licht der V&l-
ker») sowie ss,5a.

65 Fiiralle Peripherie ist «Jerusalem» dann «the center ... of the world» (Blenkinsopp 2003: 210),



Erwachen zum Licht 323

des Aufweckens bei den «Volkern» (2af) universal aus, und die Fortschreibung
von Jes 60,1-3 hat einen spezifischen Niederschlagim NT gefunden (s.u. 2.).¢

Dabei wird der Gott des Lichtes auch und gerade an den «Kénigen» seine er-
leuchtende Macht erweisen (3b) — als der Herr auch iiber die irdischen Herrscher
-, indem auch diese auf den «Glanz deines Aufgangs» (F771 Fl;j‘?, nimlich
Zions) zustreben.®®

Dieser «Glanz» Zions ist indes nur Abglanz des gottlichen Lichtglanzes und
wird von ihm, Jhwhs eigener 733 (als der seiner 7122), unendlich iiberstrahle;®
denn er ist fiir «dich»: Db‘ISJ Wﬁﬂi? (Jes 60,19¢; cf. Apk 21,11 u. 23; 22,5).7°

I1. Neutestamentliche Spiegelungen
1. Unmittelbare Echos

Die direkte Aneignung von Jes 60,1-3 (insbesondere 1b.3) findet sich im Munde
des johanneischen Christus: «Ich bin das Licht der Wele» (Joh 8,12; 9,5).”" Eben
so war er auch schon als das Heil angekiindigt: «ein Licht zur Erleuchtung der
Heiden und zum Preis deines Volkes Israel» ($ag eig amoxddvyy 8vav xal 365y
Aot oov Topanh; «ein Licht zur Offenbarung fiir die Heiden und zur Herrlichkeit

und daher ist nach Steck (1991: 95) «cinzig und allein um der Verherrlichung der Gottesstadt
Zion willen ... *Jes 60 formuliert».

66  Daher befindet Luther: «prophetat de regno Christi futuro» (WA 25, 361, 37).

67  Zuden Konigen cf. Jes 49,7 u. 23; 52,15 (und Vélker); cf. auch Ps 102,16.

68  Bis hin zu den «hciligen drei Kénigen» (scit dem spéten 3. Jahrhundert). Wie der erste Vers
mit 777 als lecztem Wort endet, so dieser dritte betont mit 1123 .17 bedeutet: heller Schein,
Glanz — im Gegensatz zur Finsternis (Jes 8,22; Kj.), auch Morgenglanz bzw. Sonnenaufgang
(Spr 4.18) und kommt im Zusammenhang mit einer Theophanie IT Sam 22,13 vor; cf. auch Ps
18,13; Ez 1,4; 13,27f; 10,4; Hab 3,4.

69  Der Glanz der Sonne (Sir 17,315 23,19: dwtevée) wird nur noch vom himmlischen Lichtglanz
(hapmpéty) liberboten (Apg 26,13). Gottes Glanz (733, déyyos, splendor) ist wie Licht (Hab
3,4) — der Glanz des Ewigen (Bar 4,24: hapmpétyg, splendor); cf. auch von der Weisheit: Wsh
7,26 —, und er ist wie der Glanz (21, d¢yyog, splendor) von seiner «Herrlichkeit» ,7132) 8¢%a,
gloria; Ez 10,4b; cf. Hebr 1,3: dmatyaoun tiig 86Eng; splendor gloriac). Luther iibersetzt Ps 50,2
(yin D"UL/‘;S ‘5*"7‘???; 11"8M): «Aus Zion bricht an der schéne Glanz Gottes» (LXX:
ebmpémela Tijg MpatéTnTog; V: species decoris). Auch Pindar spricht vom gottgegebenen Glanz:
&M 8tay aiyhe i6odoTog ENDY, hapmpdy $éyyos Emeotwy ... (Pyth. VIIL, 96f: «Aber wenn gott-
geschenkter Glanz kommt, ruht helles Licht auf [den Menschen]»).

70  Cf. damit Apk 21,23!

71 Cf Apk21,23b u. 24.



324 Joachim Ringleben

deines Volkes Israel»; Lk 2,32).7* Von Jes 60,1f aus lisst sich auch Lk 1,78 (dazu s.u.
Abschn. 4) und Apk 21,11 erkiren.

Zahlreicher sind indes die eher indirekten Ubernahmen oder spezifischen
Echos, die sich im N'T verbreitet finden.

2. Aufstehen und Aufwachen (cf. Jes 60,1aa).

So heiflt es Mk 10,49 (zu einem in der Nacht der Blindheit): 8&pozl, Eyeipe, dwvel
oe («Sei getrost, stehe auf; er ruft dich!») und Eph s,14: #yzipe, 6 xabevdwv («wa-
che auf, der du schlifst») — von Christus erleuchtet. Dieser Appell «<werde wach»
(yivou ypyop@v, Apk 3,2; cf. Thess s,2) ist wesentlich,” denn nur, wer wach ist
und bleibt, sieht die Herrlichkeit (865¢) Christi (Lk 9,32).7* Darum ist es entschei-
dend, im Glauben und Gebet «wach» zu werden und zu bleiben?, und es findet
sich immer wieder die Aufforderung: «Wachet» (ypnyopeite)?.

Weil durch das heilvolle Kommen «des» Lichtes (in Jesus Christus) die «Nacht»
zum Vergehen bestimmt und «der Tagy» nahe herbeigekommen ist (Fyywkev), ist
die Stunde da, ¢£ Hvov &yepbivou («aus dem Schlaf aufgeweckt zu werden»; R6m
13,12 U. 11).

Wie bei Tritojesaja entsprechen sich auch hier das Kommen des Lichtes «jetzt»
(I Joh 2,8) und das Aufwachen «zu» ihm. Es gibt freilich kein Aufwachen bei
Gott,”” denn er «schlift noch schlummert nicht» (Ps 121, 4; cf. 1 K6n 18, 27) - so
wie es in seinem reinen Licht- und Wachsein (fiir ihn) nichts Opakes gibt (Ps 139,
12; Jak 1, 17b). Aber entfernt vergleichbar mit dem Aufwachen und zum Licht
Kommen bei uns ist, dass Gottes Kommen (im Christus Jesus) sein endgiiltiges
Zusichkommen ist. Indem sein Kommen und Erscheinen in seinem Sohn uns

72 Dasentspricht Jes 42,6, aber in der seltenen Verbindung von 78 («Licht») und 77323 («Herr-
lichkeit») auch Jes 60,1 a u. b; cf. auch Jes 46,13; 49,6 sowie 9,1

73 Cf. das auf Apk 21,21 bezogene Lied: «Wachet auf, ruft uns die Stimme ... wach auf, du Stadt
Jerusalem» (EG Nr. 147; cf. auch das morgendliche Osterlied: «Wach auf mein Herz, die
Nacht ist hin» (EG Nr. 114).

74 Esgilt auch fiir die Glaubenden, auf das «prophetische Wort» — wozu aufler dem hellen Licht
des Evangeliums (II Kor 4,4) auch Jes 60,1-3 zu zihlen sein diirfte — zu «achten»: d¢ Myve
datvovtt &v adyunpd Téme — bis namlich «der Tag anbricht» und «der Morgenstern leuchtend
aufgehts» (dpwodbpos dvarelly) in den Herzen (II Petr 1,19).

75 Cf. Lk 21,36; Mk 13,33; Mt 26,41; Lk 14,38, I Kor 16,13

76 Mk 13,35 u. 37; cf. Mt 24,42; 25,13; Lk 12,37; Apk 16,15 sowie Mt 26,38; Mk 14,37.

77 Gleichwohl findet sich im AT mehrfach die Rede oder Bitte vom endlichen «Aufwachen»
Gottes ( W u. }’”P); cf. Hi 8,6; Ps 7,7 (mit 6,59 524 ,44 ;23 ,35 ;(mp; Hab 2, 19).



Erwachen zum Licht 325

aufweckt und auferweckt (s.u. Teil IT. Abschnitt 6), kommt er zugleich ewig zu
sich.

3. Lichtwerden und Wandeln im Licht (cf. Jes 60,12. u. 3)

Das «licht» Werden (¢wtervdc) ist fiir den Glauben (die Glaubenden) so wesent-
lich, dass es bis ins Leibliche hinein strahlt (cf. Lk 11,33 u. 36 mit Mt 6,22f). Nur
so werden sie konsequent nicht mehr «wandeln in der Finsternis», sondern das
«Licht des Lebens» innehaben.”

Wer sich durch Christus die Augen 6ffnen und von der Finsternis zum Licht
bekehren lisst (Apg 26,18) und so der Berufung von der Finsternis zu seinem
wunderbaren Licht folgt (I Petr 2,9), der wird selber zu einem Licht, das in der
Welt scheint.” Scheint im Sohn das gottliche Licht des Vaters auf, so sind auch
die, die an ihn glauben, «Kinder des Lichtes» *.

Jenes «Aufscheinen» des ewigen Lichtes in Jesus Christus selber wird nun aber
fiir sich in eine eigenartige Metaphernbildung gefasst.

4. Der «Aufgang aus der Hiobe» (Lk 1,78b; cf. Jes 60,1a.5,1b u. 2b)

Diese von Luther urspriinglich wortlich tibersetzte, denkwiirdige prophetische
(Lk 1,67)* Formulierung évatohy) £ iovg (oriens ex alto)™ ist einerseits inhalt-
lich problemlos christologisch zu deuten (4.2.), stellt aber andererseits als sprach-
liche Bildung eine schwicrige Metapher dar (4.1.).%

4.1. Wegen der vielfach empfundenen internen Spannung dieser Metapher ver-
steht man sich hiufig dazu, die Formulierung einfach von einer Lichterscheinung

78  Joh 8,12; cf. 1,4 u. 12,46. Zum Wandeln im Licht cf. auch Eph 5,8f; zu solchem Wandel der
«Heiden» — gemif Jes 60,3 — cf. Apk 21,24!

79  Cf. Phil 2,15 mit Mt 5,14 u. Rom 3,19.

80 Lk 16,8; Joh 12,36; Eph 5,9; 1'Thess 5,4.

81  Prophezeit wird u.a. selber wieder ein «Prophet» als Vorldufer des Herrn (Lk 1,76): Johannes
der Tiufer.

82  Sie wird aufgenommen in dem (iiberhaupt in den vorliegenden Zusammenhang gehérenden)
Lied: «<Morgenglanz der Ewigkeit» von Ch. Knorr v. Rosenroth (1684, EG Nr. 450; Str. 4). An
Jes 60,1 erinnert schon die erste Strophe: «Morgenglanz ..., / Licht vom unerschaffnen Lichte
[$ads ex dwtde, lumen de lumine; Symb. Nic.], / schick uns diese Morgenzeit deine Strahlen zu
Gesichte / und vertreib durch deine Macht unsre Nacht». Cf. dazu Gajek 1984: 103-117.

83  Die Auslegungsschwierigkeiten schildert schon Jacobi 1921: 205-214; hier 205f). Von proble-
matisch spricht Schlier im ThRWbN'T (I: 351) und von einer extremen Spannung Klostermann
(1925: 28f).



326 Joachim Ringleben

aus der Hohe oder vom Aufleuchten eines himmlischen Lichtes (cf. Jes 9,1 u. Mt
4,16)* zu nehmen.” Das ist zunachst damit zu motivieren, dass dvatol) und
gvatélw unmittelbar vom Aufgehen der Sonne oder eines Sterns (!) gebraucht
wird* und dieser Sonnenaufgang hier mittelbar auf den kommenden Erléser
tibertragen wird.”

Fiir den genauen Sinn des Gleichnisses ist jedoch zu bedenken: «Aber eigent-
lich geht ein Gestirn doch nicht ‘aus der Héhe” auf».* Das macht auf die «in-
haltsreiche Spannung» in der Metapher aufmerksam; denn der «Davidssohn
«sprofiv: nicht ... aus der Erde, sondern aus dem Himmel».* Will man also die
oben erwihnten nivellierenden Umschreibungen vermeiden und den theologi-
schen Sinn der genauen Formulierung in ihrer in sich spannungsvollen sprach-
lichen Gestalt selber finden, so muss die genannte Spannung als solche gedacht
werden.

Als die eigentlich gemeinte Bedeutung der évatohn £ tovg, die Jes 60,3b.8 in
der Figur «Glanz deines Aufgangs (17}, nur hier!)» sprachlich vorbereitet ist,? ist
festzuhalten: «Von der Hohe her geht ... fiir uns aufs (sc. der Erloser). Damit wird

84  Esgehtsachlich um das «grofie Licht» (Jes 9,1) bzw. die «Sonne der Gerechtigkeit» (Mal 4,20:
avatehel bzw. I177).

85 So hat dic revidierte Lutherbibel (1984): «das aufgehende Licht aus der Héhe»; so ebenfalls
die Ziircher Bibel. Die engl. Standard Version tibersetzt: «the surise ... from an high»; in der
franz. Ubersetzung (L. Segond) steht: «le soleil levant ... d'en haut». Gibt B. Reike die Wen-
dung mit den Worten wieder: «Das am Himmel aufgehende Licht des Erlosers» (ExXWbN'T
I: 225), so fragt man sich, ob ¢ mit «<am» (sc. Himmel) zureichend wiedergegeben ist. ¢éc
évétethev («ein Liche ist aufgegangen») findet sich ¥ 96,11 u. Mt 4,16b.

86  Jes 41,25; 59,19; Mk 16,2; Lk 12,54; Jak 1,11. Bei den Weisen «aus dem Morgenland» (&md
dvatoh@v, Mt 2,1) koinzidiert beides, denn sie kommen, weil sie den Aufgang «des Sterns»
gesehen haben (tov dotépa év Tfj &vToAfl, Mt 2,2 u. 9), was als Erfillung der an Bileam ergan-
genen Prophezeiung verstanden wird (Num 24,17: évatekei dotpov & luxwp, «wird ein Stern
aufgehen aus Jakob»). Die pdyot kommen aus dem «Osten» — ex oriente lux -, der im AT ent-
sprechend — von 171 — ! I heiflt (cf. Jes 43,5; Num 21,11 u.6.).

87  Cf. Apk 7,2; 16,12 bzw. einfach «Aufgangy: Mt 2,1; 8,11 u.6.; cf. Apk 21,13. Das Erscheinen eines
K6nigs wird 2Sam 23,4 mit dem morgendlichen Aufgehen der Sonne verglichen!

88  Jacobiigzr: 206.

89  Boron 1989: 109; zum «Sprofien» s.u.

90  Vom kommenden gottlichen Licht tiber Jerusalem / Zion; s.0. bei Anm. 68-70.



Erwachen zum Licht 327

die Formel von der sprachlich signalisierten Durchdringung zweier Richtungen
her begreifbar.

Einerseits geht es um ein Aufgehen (bzw. Hervorgehen), d.h. ein neues und un-
erwartetes Sichzeigen, um ein Anfangendes fir uns.”

Andererseits handelt es sich bei dem Kommenden a# sich selber (in Wahrheit)
zugleich um ein «von oben» Herabkommendes, mithin um eine gottliche
Kondeszendenz.”*

In ihrem vollen theologischen Gehalt ist die fragliche Wendung also so zu be-
greifen: Der von Gott zu uns Kommende lisst sich herab (xatafaivet), um bei uns
zu erscheinen (&vafBawvet).”” Damit gewinnt die lukanische Formulierung sach-
lich die grofite Nihe zu Joh 3,13: kol 008¢el¢ dvapéBnxev [ascendit] eig Tov odpavoy
el ui) 6 éx Tob ovpavod xataPég [descendit] (vom «Menschensohn»: «Niemand ist
gen Himmel aufgefahren aufler dem, der vom Himmel herabgekommen ist»); cf.
auch Joh 8,23 (!) mit 1,51.

Dazu stimmt gut der Vorschlag, $yog (<H6he») einfach mit Gott zu identi-
fizieren (cf. z.B. Lk 1,35: Sdvapig dViotov («Kraft des Hochsten») bzw. Lk 2.4,49:
¢¢ Govg Svvapy («Kraft aus der Hohe») sowie Lk 1,14 u. Ps 77,35).* Denn Lk 1,78
leitet die Verheiffung von 78b von Gott selber her (cf. 1,68b), und es geht klarer-
weise um die «iiberirdische Herkunft» des Messias (cf. Dan 7,13).%

Es handelt sich hier um den, der im Begriff ist, zu uns zu kommen (¢moxéyetar
fudg, «uns besuchen wird»; Lk 1,78b) — dhnlich wie Gott selber (Lk 1,68)! — und
in der Fortschreibung zumindest vergleichbar dem Licht von Jes 60,1 u. 3b. Denn
dieser, der Messias von Gott her, «wird das gottliche Licht schenken (¢mdaveu)»,*

91 Cf. Lk 1,78b: émoxéyeron \udg (visitavit nos).

92 Boron (1989: 109) schreibt entsprechend: «diese kodierte Sprache ist durch die theologische
Absicht bestimmt: Avatol) beschreibt das Erscheinen des Messias, ££ $1youg seine Herkunft
[sc. vom Himmel]».

93  Logisch ist Erscheinung als «aufgehobenes Fiirsichsein» zu begreifen (Cf. Hegel 1970: WA 3,
121).

94 Jacobi 1921: 207; ebenso bei Grundmann 1963: 73 («sol salutis»). Auch nach Strack/Biller-
beck (1956 I1: 113) handelt es sich bei € $\ou («aus der Hohe») um eine Umschreibung oder
den Ersatz des Gottesnamens, so dass es um den «Messias Jahves» geht; cf. auch Bertram in
ThWbNT VIII: 603,13ff. Cf. auflerdem ¥ 77,35 u. Jes 35,2b (LXX) mit 37,23 u. 32,15.

95 Jacobi1ga1: 206.

96  Boron 1989: 110. Damit ist der Bezug zum Thema der Epiphanie auch hier bei Lk hergestelle
(s.0. einleitend und u. Abschn. 5). Der Christus erscheint, gemifl des Aufgangs des himmli-
schen Lichtes in ihm, als «Sonne der Welt» (Schlier in TRWbN'T I: 355,15f). Cf. auch Délger
1925 : 149fF.



328 Joachim Ringleben

namlich denen, die, wie im Zitat von Jes 9,1 und Anklangan Jes 60,2 gesagt wird,
sich «in Finsternis und Schatten des Todes» befinden (Lk 1,79a; cf. ¥ 106,10 u.
14). Thnen soll das Licht Gottes zuteil werden: ¢pag Adper ¢’ duag (Jes 9,1), in-
dem es als «dein Licht» zu ihnen kommt (cf. Jes 60,1a.). Damit gilt auch fiir sie,
dass sie sich auf den Weg (des Friedens) machen (Lk 1,79b),”” d.h. sich tiberhaupt
aufmachen (wie es Jes 60,1a.0 heiflt), und dazu sich zum kommenden Licht aus
ihrer Befangenheit im Dunkel erwecken lassen und entsprechend wach werden.?®
4.2. Handelt es sich zweifellos um den Messias von Gott her, der selber mit dem
Terminus dvatol] (<Aufgangy) bezeichnet wird,” so ist dieser im N'T christolo-
gischen Rede noch etwas weiter nachzuspiiren.”

4vatéMw bedeutet an sich (von Pflanzen) «aufsprossen lassen». So kommt von
Gott her die Ankiindigung: «Denn siche, ich will ein Neues machen, jetzt soll
es aufwachsen» (Jes 43,195 cf. Apk 21,5); hier wird MR3N von LXX mit dvateAel
wiedergegeben.'” Entsprechend ist Jes 4,2 der geliebte «Sproff» Gottes (M%)
prophezeit (cf. 11,1 u. 53,2). Dieser ist als Sproff JThwhs zugleich auch ein zu «er-
weckender» Sproff Davids und so der Messias-Konig (M2, dvato), Jer 23,5 u.
33,15; cf. Joh 7,42). Bekanntlich wird noch Hebr 7,14 gesagt, der Herr sei aus
dem Stamm Juda «aufgegangen» (&vatétehkev). Eben dieser alttestamentlich
Verheiflene wird Sach 3,8b auch als «mein Knecht M¥" (Sothog pov Avatoly)
wie mit einem Eigennamen bezeichnet;** cf. auch 6,12 (im Zusammenhang mit
«wachsen»: X" und als figura etymologica).** Damit ist der Kommende als «der
Aufgang» schlechthin; als die dvatol charakterisiert und so die Formulierung
von Lk 1,78b vorbereitet, wo sie wieder anklingt.*+

Wie ist es indes sachlich zu begreifen, wenn der von Gott her Kommende sel-
ber als ein «Aufgang» (I3 bzw. dvatody)) verstanden werden kann — und sei es

97  Cf. Boron 1989 : 110.

98 Cf. Lk 21,36 u. 12,37 mit Ps 77,5 u. 1Thess s,10.

99  Strack/Billerbeck 1956 II: 113. Auch Philo verwendet dvatoli schon fiir den logos (Conf.
Ling. 14)! Cf. u. zu Sach 6,12.

100 avatélw begegnete bereits Jes 60,1b (fiir F177); cf. 0. Anm. 24, 44, 48 u. 74.

101 V:orientur. Organisches Wachstum wird hier zur Metapher fiir aus Gott stammende Leben-
digkeit. Ahnlich wird es in den Gleichnissen Jesu eingesetzt, und gilt schépfungstheologisch
von der Natur; cf. dazu Ringleben 2018: 441 mit 242, 286 u. 893.

102 Avatol) steht hier geradezu fiir einen Messiastitel, und es ist nicht verwunderlich, dass der
«Aufgangy im Liede personlich angeredet werden kann: «Ach du Aufgang aus der Héh» (o.
Anm. 82, Str. 4).

103 Cf. ThWbNT I: 354f (Schlier).

104 Ister Lk 1,78 von seiner Hohe herabgestiegen, um auf Erden bei uns «aufzugehen», so wird das



Erwachen zum Licht 329

metaphorisch? Er ist niches als der Aufgang, und das heifit, er ist nicht nur soz.
sein eigener Aufgang. Vielmehr ist er das Licht, das in der Finsternis aufscheint
und erscheint (Joh 1,5). Ist das Erscheinen des Erlosers ein Erscheinen 4/s... , und
zwar hier als Licht,*s so zeigt er sich darin als «Licht vom unerschaffnen Lichte».
Derart ist er an thm selber der Aufgang Gottes selbst in bzw. mit ihm bei uns,
also Gottes Sichhervorbringen am Ort der Seinen — Gottes als des im Kommen
Begriffenen und so wahrhaft Lebendigen.**¢

s. Epiphanie

Der Ausdruck «Aufgang aus der Hohe» (Lk 1,78b) hat der Sache nach eine struk-
turelle Niherbestimmung dessen gegeben, was im NT sonst émddveia genannt
wird."” Verbal kommt es signifikant auch Lk 1,79 (im Zitat von Jes 9,1 und 42,7)
vor (¢mdaver)'°®, und zwar hier mit Gott als dem letzten Subjeke (cf. Lk 1,78a und
V117,272 (hebr. WY V2 illuxiz).

Vonderyéapig, die in Jesus Christus von Gott gewahrt wird, heifftes II Tim 1,10a:
«jetzt aber offenbart durch die Erscheinung unseres Heilands» (davepwBeioay 8¢
vov 8id Tijg emdavelog Tob owtipog Hudv). Dessen irdische Erscheinung tiber-
haupt'® hat den Tod vernichtet und hat durch sein Evangelium «Leben und
Unsterblichkeit» ans Licht gebracht (¢wtiocavtog, II Tim 1,10b).

Dass diese yéptg, die fur alle Menschen heilvoll (wtptog) ist, jetzt «erschienen
ist» (émedavn), wird Tit 2,11 ausgesagt. Dies niher bestimmend, sagt Tit 3,4 aus,
dass so die Freundlichkeit und Menschenliebe (¢rhavBpwmia) Gottes, unseres
Erlosers «erschienen» ist. Mit der Epiphanie Gottes in seinem Sohn ist durch un-
sern Herrn wie der Tod (II Tim 1,10b.t) so auch der Satan iiberwunden, nimlich

Letztere mit M3 im sprachlichen Bilde des «Wachsens» veranschaulicht; cf. 0. Anm. 101.

105 Cf. II Petr 1,19¢.3: éwg ... fuépa Suavydaoy kel dwoddpog avarteily &v tals kapdloug dudv («bis der
Tag anbricht und der Morgenstern aufgeht in euren Herzen»).

106 Cf. die Erwagung zum Doppelsinn von o7iri 0. Anm. 44.

107 Der Begriff selber wird im NT nur religios gebrauche; das Verb émdaveiv von der Sonne:
Apg 27,20. Cf. TWWbNT IX: 1of (Bultmann/Lithrmann) und ExXWbNT II (21992): 110~113.
Uberhaupt zum Thema: Obetlinner 1980: 193-213.

108 Auch wenn der Begriff im NT nur an relativ wenigen Stellen zu finden ist, so betrifft er
doch zentrale christologische Themen und ist im Sinne des hier oben in Teil I Ausgefiihrten
konsequent.

109 Cf.II Tim 4,8¢: «allen, die seine Erscheinung lieb haben» (ndot oig fiyammxéar tipy émddveioy
abToD).



330 Joachim Ringleben

in dessen (sc. Christi) endgiiltiger Wiederkunft: 17} éméavela Tig mapovaiag
avtod (II Thess 2,8)."° Auf diese «Epiphanie» richtet auch I Tim 6,14 den Blick.

Solcher kommende «Tagdes Herrn» (cf. I Kor 1,8) wird einerseits — juépa xvpiov
o Emdavng (Apg 2,20) — wie im AT als Tag des Gerichts «erscheinen» (cf. I Tim
4,1!). Andererseits ist mit dieser eschatologischen Perspektive auch die Erwartung
der erhofften Seligkeit und der Epiphania (V: adventus) der Herrlichkeit (86¢)
Gottes und unseres Heilandes Jesus Christus verbunden (Tit 2,13)." Dann wird
endgiiltig Gott selber die Seinen «erleuchten» (pwtioer én” avtode, Apk 22.5; cf.
21,11).

6. Auferwecken vom Tode

Das Eschaton wird ein Erwachen zum Liche fiir alle Ewigkeit sein.”* Gilt von
unserer irdischen Erfahrung (philosophisch), dass Gewecktwerden sachlich und
logisch Schlafvoraussetzt und dass der Schlafende zur schlift, d.h. nicht tot ist,
mithin zu sagen ist: «das Wecken weckt nu7, d.h. es macht nur wach, es macht
nicht cinen Toten lebendigy,™ so verhilt es sich christlich-theologisch (eschato-
logisch) anders. Hier wird der Tod gerade als ein Nur-Schlafen verstanden — und
dies im Vorgriff auf das endgiiltige Erwachen zum ewigen Leben — aus dem der
schopferische Ruf «erweckt», d.h. auferwecke (¢Evmvilery, Joh 11,11)."4

Jedoch schon beim Propheten Jesaja wird der Appell: «Wachet auf (1827
cf. Ps 139,18), die ihr unter der Erde liegt», mit der Zusage verbunden: «Aber
deine Toten werden leben, meine Leichname werden auferstehen 192327 (LXX:
avaoThoovTal u. yepboovtal, Jes 6,19; cf. Ez 37,1-14)." Von vielen, die unter der

1o Die Formulierung ist plerophor; EXWbNT II: 111 (Miiller). S. auch o. Anm. 6.

1 Zu daivery («aufscheinen») in eschatologischer Bedeutung cf. Mt 24,30 und iiberhaupt
ExWbNT III, 983-986.

112 Das «Erkennen wie ich erkannt bin» (I Kor 13,12b) kann sich nur im lumen gloriae vollig reali-
sieren, das allein eine véllige Schau Gottes erméglicht (cf. I Kor 5,7). Dann wird neu gelten:
«In deinem Licht sehen wir uns im Liche» (cf. Ps 36,10).

13 Cf. Kénig 1969: 45f.

114 Cf Joh 12,1. 9 u. 17 (yetpev) und die Auferweckung eines Toten II Kén 4,31.

11s  Cf.auch Sir 48,5; 2 Makk 7,9 u. 14 (zu ewigem Leben).



Erwachen zum Licht 331

Erde schlafend liegen,"® wird Dan 12,2 gesagt, sie werden «aufwachen» ( 7P hi.
LXX: évotAcovtat bzw. e§eyepbioovtar), und zwar zu ewigem Leben.

Weil von Gott her (bzw. mit ihm) ein alles durchdringendes Licht kommt
(Eph s5,13),"” kann es heiffen: #yeipe, 6 kaBeddwv, xal dvioTa ik @Y vekp@v, kol
¢mavoet oot & Xpiotde («Wach auf, der du schlifst, und steh auf von den Toten,
so wird dich Christus erleuchten»; Eph s5,14)."® Hier ist das Echo von Jes 60,1
unibersehbar;" entsprechend betont auch Paulus, dass die Stunde bereits da ist,
¢€ tmvov EyepBijvau («aus dem Schlaf aufgeweckt zu werden»; Rom 13,11; cf. 12a).

Das hier einschligige Verb éyeipery hat — wie das deutsche «auf-erwecken» —
die Eigentiimlichkeit, ebenso unmittelbar vom Aufwecken aus dem Schlaf ge-
braucht zu werden,”® wie — im NT tiberwiegend - fiir die Auferweckung vom
Tode™ und - in passiver Form - von der Auferstehung Christi.”*

Die Rede ist dabei immer von einem wahrhaft gottlichen, weil schopferischen
Erwecken, und es handelt sich fiir die davon Erwachten — wie Jes 60, 1 es voraus-
sagt — um ein wahrhaftes Kommen Gottes mit seinem Licht und Leben, in dem
alles — ewig in es hineingenommen - schlechthin zex wird.

7. Das neue Jerusalem

Geht es bei Tritojesaja um das von Gottes ecigenem Licht durchstrahlte
Jerusalem, so wird eben diese Vision wiederum im letzten Buch der Bibel, in

116 Zu einem «ewigen» Schlaf ohne Erwachen cf. Jer 51,39 sowie dhnlich Hi 14,12. Schon Ps 3,6
wird von Augustin auf die Auferstehung Christi bezogen (De civ. Dei XVII, 18).

117 Licht macht «offenbar» — auch durch Unterscheidung (insbesondere von seinem Gegenteil ).

118 Luther iibersetze den Anfang: «Wache auf, der du schlifse».

119 So wird auch von hier aus die Hermeneutik des Aufgeweckt- und Wachwerdens fiir Jes 60,1-3
bestitigt (s.0. Anm. 11).

120 Mt 8,25 parr; Apg 12,7. Es bedeutet auch, einen Liegenden «aufstehen» zu lassen (Mk 1,31;
9,27 u.6.). Ebenso besagt die Passivform (intrans.): aus dem Schlaf aufwachen (Mt 1,24; 25,7;
Mk 4,27) und (von Erwachten): aufstchen (Mt 2,13f u.3.). Vollends der Imper. #yetpov («steh
auf!», Mk 2,9 v.1.; Lk 8,54) entspricht dem P von Jes 60,1a.00).

121 Cf Mt10o,8; Joh s5,21; Apg 26,8.

122 Mk 6,14; Lk 9,7; Joh 2,22; Rom 6,4; I Kor 15,12 u.6.. Subjekt des Auferweckens vom Tode ist
dabei entweder Gott der Vater (Joh 5,215 Apg 2,24 (dviotnw); 17,315 1 Kor 1,9; Gal 1,1; Eph 1,20;
I Thess 1,10; Hebr 11,19) oder Christus (Joh 6,39. 40. 44. 54). Zur Auferweckung Christi cf.
Roém 4,29; 6,9; 10,9; I Petr 1,21) und zu unserer Auferstehung cf. I Kor 6,19; II Kor 4,14; Eph
2,6; Kol 2,12.

123 Reflexe dessen finden sich auch in den neutestamentlichen Auferstehungsberichten. Von
dem Engel am Grab des Auferweckten heifdt es: # ei8éa adtot 6¢ dotpam kel 70 Evdupa adTod



332 Joachim Ringleben

der Johannes-Offenbarung, erneut aufgenommen. Wo sich fiir den Propheten
des AT die irdische Gottesstadt im Glanz des kommenden Gottes durch seine
Lichtherrlichkeit verklirt, da iibersetzt sich das dem neutestamentlichen Seher
— nach Jesu Tod und Auferweckung und dem Fall Jerusalems - in die eschatolo-
gische Schau des «<himmlischen Jerusalem».”+

Man kénnte sagen, das alttestamentliche, geschichtliche Jerusalem ist fur ihn
zum Typos der eschatologischen «Gottesstadt» als ihr ewiger Antitypos gewor-
den: «dem Berg Zion und der Stadt des lebendigen Gottes, des himmlischen
Jerusalem» (Hebr 12,22; cf. 9,23)."

Der Gott, der den Blick aufs Eschaton gewihrt — «siche, ich mache alles neu»
(Apk 215, Cf. Jes 43,19) — und einen neuen Himmel und eine neue Erde in
Aussicht stellt, er verwandelt das zeitliche Jerusalem in ein ewiges; das «neue
Jerusalem» (Apk 3,125 21,2). Dies «heilige Stadt» wird eine «von Gott aus dem
Himmel herabgefahrene (xataPaivovoa, Apk 21,2 u. 10) sein, also ein endgiiltiger
«Aufgang aus der Hohe»."” Auch sie ist als ewiges Ziel allen denen zubestimmt,
«die da auf Erlésung zu Jerusalem warten» (Lk 2,38), und zwar ausdriicklich auch
den «Heiden» und den «Kénigen» (cf. Apk 21,24 mit Jes 60,3!). So kann es von
dem neuen Jerusalem, «das droben ist», heiflen: «es ist die Freie, die unser (aller)
Mutter ist» (Gal 4,26) bzw. diese Stadt sei «das himmlische Vaterland», von Gott
zubereitet (Hebr 11,16).

In sie wird Gott mit seinem tiberirdischen Licht endgiltig gekommen sein,
indem er selber dies ihr sie — unvergleichlich anders als die Sonne - «erleuch-
tende» Licht ist (cf. Jes 60,19f). Sie hat die 66§a Gottes in sich (Apk 21,11) und
eben sein Licht als das lumen gloriae fiir sich (Apk 21,23 u. 22,5).”% Was als «dein
Licht» Jerusalem verheiffen war (Jes 60,1a.0), ist jetzt vollkommen 7br Liche.™

Aevidv («Sein Aussehen war wie ein Blitz und sein Gewand weifl wie Schnee»; Mt 28,3; cf.
Mk 16,5 u. Lk 24,4). Liest man die Erzihlung von Jesu «Verklirungy als Vorschein seiner Auf-
erstehung, so erscheint auch er verklirt in gottlichem Licht. Denn sein Gewand ist Aevkdg ...
gnatpantwv («blitzte weifd aufs; Lk 9,29; cf. Mk 9,3), und zweimal wird seine 86€a sichtbar
(Luther: «Klarheit»; Lk 9,32 u. 31; cf. Joh 1,14b). Statt des lukanischen Aufblitzens (Luther:
«Glanz») hat Mt 17,2: d 70 axg («wie das Licht»).

124 Cf.dasLied von J.M. Meyfart: «Jerusalem, du hochgebaute Stade» (EG 150); dazu Trunz 1987.

125 Zum Zion cf. Apk 14,1 sowic auch s,11.

126 Apk 21,115 Jes 65,17; 66,22

127 Und zugleich <hochgebaut» (1Makk 1,42; cf. Bar 3,25). S. unsrer Uberlegungen o. in Abschn.
4.1. Mit ihr kommt auch die 865 (1932) Gortes herab (Apk 22,11).

128 xUptog 6 Bedg pwtioer én” abtovug («Der Herr, Gott, wird leuchten iiber ihnen»; Apk 22,5b).

129 Cf. EG 316, 5: «Er ist dein Licht».



Erwachen zum Licht 333

Bei denen, die dort sind, ist Gott in der Gemeinschaft des ewigen «Jerusalem»
allgegenwdrtig,*® und kann dies gerade durch seinen Lichtcharakter im Eschaton
sein: «Alles in Allen/m» (I Kor 15,28) — sich verstromend und zugleich in sich
bleibend. So gilt hier spezifisch (wie sonst schon): «Das Licht bringt uns in den
allgemeinen Zusammenhangy.”'

Es vermittelt innigste Gemeinschaft und darin Gottes Fiir-uns-Sein,** denn in
dieser méhg gilt in absolutem Sinn: Gott oxnvdoer petr’ avtdv («<wird wohnen
bei ihnen» als seinem «Volk») und ist als er selber schlechthin pet” adrév (Apk
21,3)." Gilt von diesem Gott durchaus: «dein Gang ist lauter Licht»,* so von den
im neuen Jerusalem Lebenden, wie schon von den Jes 60,3 Genannten, dass sie
«wandeln in ihrem Licht» (sc. dem dieses Jerusalems; Apk 21,24; 22,5).

Zur Konsequenz dieser Schau auf das Eschaton gehort, dass in ihr nur Gott sel-
ber der endgiiltige «Tempel» des himmlischen Jerusalem ist (Apk 21,22)." Wenn
aber Gott selbst der Tempel ist, gibt es keinen eigentlichen («abgegrenztens:
tépevog) Tempel mehr, und die Differenz von Heiligem und Profanem ist end-
giiltig aufgehoben.”*

In diesem neuen «Tempel», der in Gottes alles durchwaltender Gegenwart be-
steht, ist das Allerheiligste der Gottessohn Jesus,”” das «Lamm»** — er, der sich
immer schon in dem zu sein bewusst war, was seines Vaters ist (Lk 2,49).** Hier
nun ist er im lumen gloriae (Apk 21,23) das wahre, ewige «Licht der Menschen»
(Joh 1,9).

Alles eschatologische Warten konzentriert sich somit auf das Kommen des
Herrn, d.h. die Epiphanie und Parousie Jesu Christi,'** weil ihm «die Fiille der
Gottheit leibhaftig innewohnt» (Kol 2,9) und er — als Aufgang aus der Hohe «der

130 Gott in seinem Lichtwesen ist das absolute «bonum diffusivum sui».

131 Hegel WA, Enzyklopidie (Bd. II) § 275 (Zus.) = Werke Bd. 9, 112.

132 Cf o.bei Anm. 9o und 91.

133 Cf. von Christus Joh 1,14a.8.

134 EG 361, 4 (P. Gerhardt).

135 Anders noch Ps 68,29f. Zu alttestamentliche Reminiszenzen cf. Apk 11,195 15,5.

136 Cf. das Vorzeichen Mt 27,51 sowie Hebr 10,19f.

137 Cf. Mt 26,61 u. Joh 2,19.

138 Apk 21,22! Cf. 5,6. 8. 12f; 7,10 u. 17; 14,1 (Zion); 15,3; 22,3 u. 19,1113 u. 16.

139 Im himmlischen Jerusalem wird endgiiltig gelten: «der Herr ging ein (&vépBn) zu Jerusalem in
den Tempel» (Mk 11,115 cf. Joh 2,13: 4véPn).

140 Zu dieser eschatologischen Hoffnung cf. Apk 22,7a. 12a u. 20b.



334

Joachim Ringleben

Morgenstern» (Apk 22,16b) — auch mit seinem Auferstehungsleib «das Licht des

Lebens» ist (Joh 8,12), zu dem wir erwachen werden.

Bibliographie

Bauer, W., 1963. Worterbuch zum Neuen Tes-
tament. s. Aufl. Berlin.

Blenkinsopp, J., 2003. Isaiah 56-60. AB. New
York et al.

Boron, F., 1989. Das Evangelium nach Lukas.
EKK III/1. Neukirchen.

Délger, FJ., 1925. Sol salutis. Gebet und Ge-
sang im christlichen Altertum : mit beson-
derer Riicksicht auf die Ostung in Gebet
und Liturgie. 2. Aufl. Miinster.

Duhm, B., 1968. Das Buch Jesaja. 5. Aufl.
Gortingen.

Eckhart, M., LW., 1994. Lateinische Werke.
Dritter Band. Stuttgart / Berlin / Koln,

EGrEvangelisches Gesangbuch. 1994.
Hannover.

ExWbNT. Balz, H. /Schneider, G., 1992. Ex-
egetisches Worterbuch zum Neuen Testa-
ment. 2. Aufl. Stuttgart.

Gajek, B., 1984. Geschichtlichkeit und Wir-
kung religisen Dichtens. Zu Christian
Knorr von Rosenroths Lied «Morgenan-
dacht». Zeitwende 55, 103-117.

Goldingay, J., 2014. A Critical and Exegetical
Commentary on Isaiah 56-60 (ICC). Lon-
don etal.

Grundmann, W, 1963. Das Evangelium nach
Lukas. Theologischer Handkommentar
zum Neuen Testament 3, 2. Aufl. Berlin.

Hegel WA, 1970. G. W. F. Hegel. Werke in
zwanzig Banden. Frankfurta. M.

Jacobi, A., 1921. ANATOAH EX YYOTYX .
ZNW 20, 205-214.

Jenni, E., 1970. «<Kommen» im theologischen
Sprachgebrauch des AT. H.-J. Stoebe (Hg.),
Wort — Gebot — Glaube (FS Eichrodt). Zii-

rich, 251-2.61.

Jeremias, J., 1977. Theophanie. Die Geschichte
einer altisraelitischen Gattung. WMANT
10, 2. Aufl. Neukirchen-Vluyn.

Klostermann, E., 1925. Das Lukasevangelium.
HZNT s, 2. Aufl.

Konig, J., 1969. Sein und Denken. Studien
im Grenzgebiet von Logik, Ontologie und
Sprachphilosophie. 2. Aufl. Tiibingen.

Kreuzer, J., 2007. Art. Licht. R. Konersmann
(Hg.), Worterbuch der philosophischen Me-
taphern. Darmstadt, 207-224

- 2016. Das Licht als Metapher in der Philo-
sophie. O. Loureda (Hg.), Licht. Heidelberg,
63—84.

Langer, B., 1989. Gott als «Licht» in Israel und
Mesopotamien: eine Studie zu Jes 6o. OBS
7. Klosterneuburg.

Lau, W., 1994. Schriftgelehrte Prophetie in Jes
56—66. BZAW 225. Berlin/New York.

Lithrmann, D., 1971. Epiphaneia. Zur Bedeu-
tungsgeschichte eines griechischen Wortes.
H. Stegemann et al., Tradition und Glaube.
Das frithe Christentum in seiner Umwelt.
Festgabe fiir Karl Georg Kuhn zum 6s. Ge-
burtstag. Gottingen, 185-199.

Luther WA, 1883-2009. D. Martin Luthers
Werke. Kritische Gesamtausgabe. Weimar.

Marti, K., 1900. Das Buch Jesaja. Tiibingen.

Miiller, P.-G., 1992. Exegetisches Worterbuch
zum Neuen Testament I1. 2. Aufl.

Oberlinner, L., 1980. Die «Epipancia» des
Heilswillens Gottes in Christus Jesus. Zur
Grundstruktur der Christologic der Pasto-
ralbriefe. Zeitschrift fiir die neutestamentli-
che Wissenschaft und die Kunde der ilceren
Kirche 71, 193-213.

Oswale, J. N., 1998. The Book of Isaiah.
Cambridge.



Erwachen zum Licht 335

Ringleben, J., 2008. «In deinem Lichte sehen
wir das Licht». Theologisch-Philosophische
Uberlegungen zum Licht vom Gottesgedan-
ken her. Abhandlungen der Braunschweigi-
schen Wissenschaftlichen Gesellschaft LIX,
267-279.

- 2018. Der lebendige Gott. Gotteslehre als
Arbeit am Begriff. Tubingen.

Steck, O.H., 1991. Studien zu Tritojesaja.
BZAW 203. Berlin/New York.

Strack, H.L/Billerbeck. P., 1956. Kommentar
zum Neuen Testament aus Talmud und Mi-
drasch. Miinchen.

ThW BAT, Botterweck, G.J., et al., 1970—2016.
Theologisches Worterbuch zum Alten Tes-
tament. Stuttgart.

ThWbNT. Kittel, G./Friedrich, G., 1933-1979
(1990). Theologisches Worterbuch zum
Neuen Testament. Stuttgart:

Trunz, E., 1987. Johann Matthias Meyfart.
Theologe und Schriftsteller in der Zeit des
Dreifligjahrigen Krieges. Miinchen.

Westermann, C., 1981. Das Buch Jesaja. Kap.
40-66. ATD 19. 4. Aufl,, Gottingen.

Zapft, M., 2006. Jesaja 56—66. Die neue Echter
Bibel. Wiirzburg.



336 Joachim Ringleben

Abstracts

Die Studie untersucht am Leitfaden der theologischen Licht-Metaphorik den prophe-
tischen Text Jes 60, 1-3 und seine eschatologische Fortschreibung im Neuen Testament
in systematischer Perspektive. Dabei wird als umfassender hermeneutischer Horizont das
Phinomen des Erwecktwerdens und Aufwachens in Anschlag gebrache, wie es sich mit
Bezugnahme auf den Philosophen Josef Konig erschliefen lisst.

Using the theological metaphor of light as a guide, the study examines from a systematic
perspective the prophetic text Is 60:1-3 and its eschatological continuation in the New
Testament. The phenomenon of being awakened and awakening is used as a comprehen-
sive hermeneutical horizon, with reference to the philosopher Josef Konig.

Joachim Ringleben, Gottingen



	Erwachen zum Licht : eine biblisch-eschatologische Studie im Anschluss am Jes 60,1-3

