
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 4

Artikel: Erwachen zum Licht : eine biblisch-eschatologische Studie im
Anschluss am Jes 60,1-3

Autor: Ringleben, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1034998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1034998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erwachen zum Licht
Eine biblisch-eschatologische Studie im Anschluss am Jes 60,1-3

Joachim Ringleben

Von dem allerersten Werden

Der unendlichen Natur
Alles Göttliche auf Erden

Ist ein Lichtgedanke nur.
(F. Schiller, Die Gunst des Augenblicks)

Vorblick

Im Ausgang von der bisherigen Exegese der Tritojesaja-Stelle verfolgt dieser

Aufsatz, im Zuge einer spezifisch «sprachlichen Auslegung» verfahrend, ein
zuletzt systematisches Anliegen: die prophetische Botschaft in einer konsequent es-

chatologischen Perspektive zu lesen, die im NT endgültig explizit und für den

christlichen Glauben religiös ausdifferenziert wird und die göttliche Epiphanie

(Theophanie) als einen Werdeprozess aufdas Eschaton hin begreift. Dieser wird so

als heilsgeschichtliches Lichtungsgeschehen mit dem intrinsischen Ziel absoluter

Neuwerdung erkennbar. Als sachlicher Rahmen für das semantische Feld der

prominenten Licht-Metaphorik ist dabei systematisch das Phänomen des Erwachens

und Erwecktwerdens in Anschlag gebracht, dessen Logik sich im Anschluss an

ontologische und sprachphilosophische Klärungen des Philosophen Josef König
erhellen lässt - und dies bis in die Fortschreibung des Prophetenwortes bis in das

NT hinein, wo es im Motiv der «Auf-Erweckung» aus dem Tode und des

himmlischen Jerusalem gipfelt.
Als theologisches Fazit ergibt sich mithin: die hier zielführenden Metaphernketten

erschließen sich als sprachliche Manifestation einer Geschichte objektiver
Reflexion.

ThZ4/78 (2022) S. 311-336



312 Joachim Ringleben

Jes 60,1-3 ist zu lesen als ein «Hymnus auf die Herrlichkeit des künftigen
Jerusalem».' In diesem prophetischen Text von «Tritojesaja» werden das Kommen

Gottes1 und das Kommen des Heils gleichgesetzt.3 Die alles übergreifende

Bewegung stellt sich als Einlösung der dt.-jes. Verheißungen dar, wenn man über

das Ende des Jes.-Buches hinaus im Neuen Testament (cf. Apk 21,2-17) das

fortgeschriebene Ziel der Geschichte erblickt (s.u. Teil II). Unmittelbar nehmen die

Verse 60,1-3 m't dem Licht-Motiv Jes 58,8 u. 10 wieder auf.4

Jene Bewegung hat eine, besser: die endgültige Epiphanie Jhwhs zu ihrem

Wesen.3 Ist zwar èmty&veia. im (griechischen) AT nicht allzu häufig anzutreffen,6

i Der poetische Text ist nach Duhm (1968: 447) ein Gedicht in dreihebigen Achtzeilern.
1 Cf. Jenni 1970: 151-2.61.

3 Cf. außer Jes 60,1 noch 56,1; 59,11: 62,11; 63,4; 66,15 sowie 40,10 u. 50,2. Zur dem Kommen
Jhwhs folgenden Bewegung cf. 6o,4ff

4 Cf. Ps 37,6 u. Mt 4,16; Apk 21,11.

5 Cf. Ri 5,4f; Ps 18,8-16 u. Jes 59,156-20, dazu Lk 3,29; Rom n,26f. Daher ist diese tritojesaja-
nische Stelle, was den historischen Kontext angeht, nach Westermann (1981: 284) stärker als

Dtjes «abgerückt von der Geschichte». Cf. Jeremias 1977 und Lührmann 1971:185-199.
6 So z.B. Gen 35,7 und Dt 33,2 vom Erscheinen Gottes: ène$âvr\ («leuchten, aufgehen, sich zei¬

gen, erscheinen»; entspricht mt). Zugrunde liegt wohl der Bezug auf den Tagesanbruch (W.
Bauer, Wb 601; s.u. Anm. 82 zu dem Lied v. Rosenroths), und oft geht es um ein unerwartetes,
hilfebringendes Erscheinen Gottes (Bauer, ebd.). èin<j>avr|ç («sichtbar, leuchtend, prächtig»)
kommt Joel 3,4 (cf. Apgi,2o!) im eschatologischen Sinn für die t]pépa Kupiou vor, und da heißt

es u.a. «eindrucksvoll, furchtbar, offenkundig machend» (P.-G. Müller in ExWbNT II: 112).

Bei Josephus schon ist âinjiàveia synonym mit Ttapouaia (cf. dann II Thess 2,8! Dazu: Bult-
mann/Lührmann in ThWbNT IX, 10,4. Als «Erscheinung» im Sinne von «Ruhm, Wurde,
Pracht» kommt £Tti<j>tmia auch "Top nahe (ThWbNT IX, 8,33; cf. z.B. Esc 5,1 «Glanz»).



Erwachen zum Licht 313

so ist gleichwohl «für den ntl. Sprachgebrauch vor allem das atl. Theophaniemotiv

vom Kommen Jahwes» zu berücksichtigen (cf. Ps 117,27)/

Was Jes 60,1-3 selber angeht, so ist vorweg systematisch zu beachten:

1. Gottes £7ti<})cmia ist hier betont mit den spezifischen sprachlichen Metaphern
des Aufscheinens und Erscheinens (n~IT, cfjaivav) gestaltet.8

2. korrespondiert das genau dem Umstand, dass Gottes Kommen (bzw. auch

Gott selber) hier als sich vergegenwärtigendes Licht zur Sprache gebracht wird.9

Der Begriff der Epiphanie entspricht also spezifisch einer Theophanie, sofern

Gott selber Licht ist.

I. Epiphanie als kommendes LichtfürJerusalem (Jes 60,1-3)

1. Vers iaa
nix nip

«Mache dich auf, werde licht».10

Diesem Heilsruf des Propheten an Zion bzw. Jerusalem" liegt eine gewisse

Analogie mit dem morgendlichen Erwachen zur Helle des Bewusstseins

zugrunde, das das Aufstehen ermöglicht.11 Jedenfalls wird hier in einer ähnlichen

Konstellation gesprochen, wie sie beim Aufgewecktwerden vorliegt: «Wache auf,

7 Müller 1992: in. Nach Ringgren ist Jes 60,1-3 wegen des Kontextes allerdings «weiter entfernt

von ursprünglicher Theophanie» (ThWbAT II: 661), wie z.B. Dt 33,2 zu finden ist.

8 Cf. Bultmann/Lührmann in ThWbNT IX, 2 (NT); vom «Licht» auch Joh 1,5 u. I Joh 2,8.

9 £Tn<J>orraa meint ein Sichtbarwerden des sonst verborgenen Gottes (cf. Bauer, Wb 601) - eben

als Licht.
10 LXX schreiben vereinfachend cj>coTtÇou 4>wri£ou, Iêpoucrd).r]p. V: surge, illuminate,Jerusalem.
11 Cf. «Wache auf, wache auf (,7"]iSînri; genauer: «lass dich wecken»), stehe auf (,D!lp) Jerusa¬

lem» (Jes 51,17) und Jes 52,2.

12 Die Ausleger sehen hier zumeist eine Entsprechung zum Morgenlicht; cf. Marti 1900: 381;

Zapff 2006: 382; cf. Jes 58,8.



314 Joachim Ringleben

der du schläfst und stehe auf» (Eph 5,14); dabei ist als Begründung vorstellbar:

denn es ist schon hell, streife die Schlafbefangenheit ab, komme zu dir.1'

(iaa) setzt ein Darniederliegen (hier: «am Boden») voraus,14 vom Schlaf

umfangen, ähnlich dem Dunkel, das nach v. 1 über allem lastet.'s Es ist ein

Appell zum Sicherheben und zur Veränderung der eigenen Lage, für die v. ib
die Begründung angibt. Luther hat das mit «Mache dich auf» (statt: «steh auf»)

mit feiner Genauigkeit übersetzt;"5 denn es geht um einen Aufbruch auf einen

Weg oder Aufschwung zu etwas Neuem inkraft des kommenden, im Kommen

begriffenen fcO (iaß) Lichtes.,7DassJhwh dergestalt mit seinem Licht kommt (ib),

setzt die, zu denen es kommt, selber unweigerlich in Bewegung, bewirkt ihren

Aufbruch und dass sie das göttliche Licht an sich reflektieren.'8

Davon spricht der zweite Imperativ: «werde licht» (7-llR) - im Licht des Herrn.'9

Es besagt - in Luthers sprachlich fein empfundener Wiedergabe -: «werde hell»,

und d.h. transparent und für andere leuchtend.10 Diese, eine Zusage implizierende,

13 Nach Westermann (1981: 184) wird hier zum «Aufbruch aus der Müdigkeit» gerufen. Zur
Logik des Erwachens s. genauer u. bei v. ia.ß.

14 Daher übersetzt Steck (1991: 82): «Richte dich auf». Steck gibt hier eine äußerst detaillierte

Interpretation unter dem Gesichtspunkt «Tritojesaja-Texte als Fortschreibung von Jes 40-55»
(49-96).

15 Aufstehen (Elp) aus dem Schlaf: Prv 6,9; in der Nacht: Ex 11,30; Ri 16,3 u.ö.; oder am Mor¬

gen: Num 11,13 u.ö.Dlp vom Licht: Hi 15,3. Der Sache nach könnte eigentlich Bip hier auch

von Jhwh ausgesagt werden (cf. entsprechend S3, denn es geht in Wahrheit um sein sich im
Aufscheinen Vergegenwärtigen. Cf. auch noch Jes 49,9b: [zu sagen ist] «denen in der Finsternis

("iJBfhS): kommt hervor!» (Luther; eigentlich: «zeigt euch, erscheint», ibîil); überhaupt

liegt Zion (bisher) im Finstern (Jes 59,9h 58,10 (0).
16 So auch bei Jes 51,1: ,-11i? "H1U, zu Zion: «mache dich auf, mache dich auf»). Dabei handelt es

gar nicht um einen «Ortswechsel», wie Lau (1994: i4f simplifizierend kritisiert.

17 Es geht um die Verheißung oder Zusage, «im Licht deines Angesichts [zu] wandeln» (Ps 89,16;

cf. Jes 1,5; 58,8 u.io; 59,9). Entsprechend dann vom zukünftigen Wandeln der «Heiden»: Jes

60,3 ("[bn). Nach Duhm (1968: 447) gilt in diesen Versen: «Die Perfekte versetzen uns in
die Zukunft», und Steck (1991: 81) spricht für Jes 60 von einer «eschatologisch-zukünftigen
Ausstrahlung Zions»! Luther hat demgemäß Jes 60,1-3 als verborgene Prophezeiung des Kommens

Christi aufgefasst: « <surge> significat, quod a mortuis per Christum surgamus ad

vitam» (WA 15: 361, iif).
18 Also selber «licht» werden. Dem entspricht die Verheißung von Jes 9,1. Sie wird dann mittel¬

bar auch auf die «Völker» weiter übertragen, die im Finstern wandeln (cf. Jes 60,1a mit 3a),

wie das NT realisiert (Mt 4,16). Zum Reflex des göttlichen Lichtes cf. auch Ex 34,19-35.

19 Dieser Imperativ - im AT ohne Parallele - entspricht doch in etwa Ps 13,4; 17,1 (Wester¬

mann 1981: 184). Lau (1994: 17) findet hier eine (singuläres) Wortspiel mit dem Folgenden
(Paronomasie).

10 Zum Erleuchtetwerden vom «Licht des Lebens»: Hi 33,30.



Erwachen zum Licht 315

Aufforderung meint mithin: lasse dich erhellen, erleuchten, durchleuchten und
durchscheinend machen für....

Die zweite Hälfte von v. ia gibt die spezifische Begründung und Ermöglichung
für den Appell zum Aufwachen und Aufstehen an: «Denn dein Licht kommt»

(ia.ß)." Eben in diesem schon nahegekommenen Licht bzw. von ihm aus und
auf es zu kann es zu dem «licht»-Werden (ia.a) der Erwachenden kommen, und

es wird sich als ein Licht von Gott her erweisen (ib).11 Die Angeredeten werden

in das Scheinen und Sichmanifestieren dieses Lichtes einbezogen.*' Es hat sein

wirkendes Sein als Seinfür sie,14 Darum und in diesem besonderen Sinne ist es

«dein Licht» Licht für «dich», das «dir» Zubestimmte, in der «deine»

wahre Wirklichkeit beschlossen ist, so dass «du» kraft seiner zu dir kommst.

Licht wird überhaupt besonders und besonders eindeutig und stark als solches,

als aufhellend, befreiend und heilsam-lebenschaffend empfunden, d.h. als «gut»
(Gen 1,4a), wenn es sich an seinem Gegenteil, dem Dunkel und unaufgeschlossen

Linstern, manifestiert; auch daher folgt hier v. z. Es ist dann nicht eine

selbstverständliche, allgemeine Helligkeit, sondern zeigt sich als die wirksame, lebensförderliche

Macht der Erhellung (cf. Joh i,s).2S

2. Vers iaß

Tpix K3 •?
«denn dein Licht kommt»

Dieser Versteil steht, logisch gesehen, in engstem Zusammenhang mit dem hier
als sachliche Voraussetzung zu unterstellenden Phänomen des Erwachens und

21 Westermann (1981:184F) bemerkt: «Eigenartig gehen in V. 1 und 2b die Verben des Kommens
und Erscheinens ineinander über».

22 «Wenn ich aufwache, bin ich nicht nur «noch bei dir» (Ps 139,18), sondern eigentlich erst
Wahrheit vor dir, nämlich Gott dem Schöpfer. Zum Licht Jhwhs cf. Jes 2,2-5; Mich 4,1-5.
Luther, vom NT her denkend, schreibt zur Stelle: «venire ingens lumen, hoc est, verbum Eu-

angelii de Christo» (WA 25: 361,38; cf. Joh 1,9).

23 Dem entspricht schon die Bitte: «Sende dein Licht und die Wahrheit» (Ps 43,3; cf. Joh 3,21).

24 Luther sieht: «Emphasis est in pronomine TUUM» (WA 25: 362, 199. S.u. zu v. ib. Es gilt
hier: «Der Herr ist mein Licht und mein Heil» (Ps 27,1), wie er überhaupt der ist, der das Licht
«aufgehen» lässt (àvaréAtû, Bar 3,33a).

25 Daher gilt, dass wir in Seinem Licht allererst wahrhaft das Licht überhaupt sehen (Ps 36,10),

denn Gott ist «lucifica lux» (Augustin, C. Faustum Man. XXII, 9; PL 42, 404). Uberhaupt
gilt vom Text hier: «die Worte sind der Art näher, wie im Neuen Testament (besonders im

Johannesevangelium) von Licht und Finsternis geredet wird» (Westermann 1981: 284).



Joachim Ringleben

Gewecktwerdens. Zu dessen phänomenologischer und logischer Klärung hat

der Philosoph J. König (1969, im Folgenden mit einfacher Seitenzahl zitiert)
Entscheidendes beigetragen. Königs subtile Analyse des Phänomens legitimiert
eine Interpretation von Jes 60,1 von da her.

Bei dem Jes 60,ia zur Sprache Kommenden handelt es sich zunächst einmal

fraglos nicht um den (empirisch auch vorkommenden) Fall, dass man von selbst

erwacht; etwas, das meist geschieht, ohne eigens das Erwachen selber zu bemerken

(41). Der anders geartete Fall, der hier zu begreifen ist,26 liegt vor, wenn man

«unter einem Wecken oder Anstoß» erwacht (ebd.).27 Wissen wir aber eigens um
das Erwachen und damit um das, was uns (oder zumindest, dass uns etwas)

aufgeweckt hat - wie das nach Jes 60,ia wegen des Appells nicht anders sein kann -,
so gilt: «Wir erwachen dann wesentlich zum Anstoß, zum Licht, zum Ruf» (42;

cf. 25).28

Ein solcher Anstoss ereignet sich «rein von Außen kommend» als das auf uns
Zukommen eines «von dem Erwachen gänzlich unabhängigen Wirkens und
Anstoßens» (44). Genau das trifft aufdie Aussage zu: «Denn dein Licht kommt»,

nämlich zu dir. Von sich her eigenwirksam «reißt uns» ein solcher Anstoss wie

Licht und Ruf «gleichsam aus dem Schlaf heraus, und wir spüren seinen Griff,

wenn wir schon draußen sind» (42); d.h. erst aus dem Schlaf erwachend.29

In dieser spezifischen Konstellation des Gewecktwerdens sind noch zwei

Näherbestimmungen wahrzunehmen. Die eine: «daß wir um das Erwachen

nur von eben diesem Wecken und Weckenden her wissen» (44); daher liegt
aller Nachdruck auf dem Jes 60,ib Erklärten - als dem aktiven Grund des

Gewecktwerdens. Und wie sich eben in v. ib zeigt, ist diese «Erweckung» in

26 Was der Prophet zur Sprache bringt, ist der Sache nach zu denken nach derArt eines Weckens.

Die Königschen Aussagen, die sich unmittelbar auf den einzelnen Menschen beziehen, sind

in angemessener Übertragung - metaphorisch - zu verstehen, wenn sie auf «Zion» bzw.

«Jerusalem» (Jes 59,20) Anwendung finden sollen; immerhin redet der prophetische Text auch

zu einer Kollektivgröße wie zu einem Einzelnen. Die Logik der Sache bleibt also gleich.

27 Nur davon handelt König (1969: 42ff im Folgenden, und deswegen ist seine logische Analyse
für den vorliegenden Text so aufschlussreich.

28 Über das Verhältnis von Wachwerden und -sein und Tageslicht cf. König 50; zum «Ruf» cf.

auch 44. Das AT kennt die Wendung vom «früh wachen zu dir» (Luther) bzw. «aufsuchen»;

Jes 26,9b u. Ps 63,2: (LXX: ôpQptÇetv 7tpôç cri).

29 Von «Griff» ist auch bei Jes 60,1 zu reden, weil das Kommen des Lichtes und zumal der hier¬

bei ergehende Ruf intentional ausgerichtet sind und den davon Angesprochenen bestimmend

ergreifen, gleichsam einhüllen und festhalten.



Erwachen zum Licht 317

Wahrheit «nichts als das ihre Ursache Gewahrende» (43).50 Ebenso gilt von dem

(als aufweckend) so-Wirkenden, wie etwa dem Licht: «Es ist insofern nichts als

ein Weckendes» (45).'"

Die zweite Implikation des Verhältnisses von Weckendem und Gewecktem

macht auch die Imperative Jes 6o,iaa allererst sinnvoll. Sie besteht in folgendem
Umstand: «Die Bewegung des Weckens dringt von außen aufden Schlafenden ein
und ist von ihm unabhängig; doch aber ist sie eine Welle, die getragen zu werden

verlangt» (25). Dies Aufnehmen, Übernehmen («Tragen») und selbst Umfassen

der zum Erwachen führenden «Welle» wird in den Appellen: «Mache dich auf,

werde licht!» ebenso initiiert wie vorausgesetzt.'1 Es ist nämlich so, dass «einer,

der auf Grund eines Anstoßes [sc. zum Licht bzw. zum Ruf] erwacht, gleich sehr

sowohl von selbst, als auch durch den Anstoß erwacht» (24f; cf. 42)." Die Wirkung
des Weckens hat also als Wirkung die Besonderheit, eine des Erwachens zum
Anstoß derart zu sein, dass bei dem Wachwerden das Wissen um ihn «in mittlerer

Eigentlichkeit ein auf den Anstoß von sich aus Zugehendes» ist (42). Daher

insbesondere heißt es hier konsequenterweise: «Mache dich auf» (Jes 60,ia), und
das «Wissen», zu diesem Anstoß erwacht zu sein (bzw. im Erwachen begriffen zu

sein), reflektiert sich wesentlich im «Werde licht» (Jes 60,ia).

30 Cf. Luthers Erklärung zum 3. Artikel des Apostolikums: «Ich gleube, das ich nicht aus eigener
vernunflt noch krafft... gleuben kann, Sondern der Heilige geist hat mich durchs Euangelion
beruffen, mit seinen gaben erleuchtet; jm rechten glauben geheiliget und erhalten ...» (WA 30

I, 367,4-368,1 BSLK 511,46-512,5). Zur genauen Deutung cf. Ringleben 2018: 68ff.

31 Cf. das Schöpfungslied von J. Klepper: «Er weckt mich alle Morgen, / er weckt mir selbst das

Ohr i... i führt mir den Tag empor, / daß ich mit seinem Worte / begrüß das neue Licht. /
Schon an der Dämmrung Pforte / ist er mir nah und spricht» (EG, Nr. 452; Str. 1).

32 Nach Zapff (2006: 382) soll Zion «das im Kommen befindliche Licht annehmen und sich

davon ergreifen lassen».

33 Cf. König (1969: 25): dabei «erhebt und rührt sich das Bewußtsein um das Wovon wie von
sich aus und wie von selbst und doch zugleich unter dem Anstoß des Wirkens der Sache». Dies

Zugleich ist mithin als dies Eine zu begreifen, «das aus der innersten Durchdringung zweier

entgegengesetzt gerichteter Bewegungen hervorgeht» (cf. Zapff 2006:382) - unbeschadet der

logischen Priorität des Anstoßes gemäß der ersten Näherbestimmung (s.o. bei Anm. 31).



3ï8 Joachim Ringleben

3. Vers ib
nit mrr -rbai

TT I•- T T : :

«indem die Herrlichkeit Jhwhs um dich aufgeht»

Die zweite Vershälfte (Jes 60,ib) ist genauestens auf die interne Struktur der ersten

(60,ia) bezogen, indem sieformal das «Kommen» des Lichtes (ia.ß) aufGott
zurückführt und dabei inhaltlich die Metaphysik des Lichtes selber wesentlich

mit ihm ineins setzt.'4

Daher kommt dem anreihend verbindenden 1 hier der Sinn eines - die letzte

Begründung und Ermöglichung des ia Gesagten ins Spiel bringenden - «indem»

oder auch: «weil» zu.

Was da über Zion aufgeht, ist die «Herrlichkeit» Jhwhs selber (TDD), der

Lichtglanz seines eigenen Wesens." So wie die Sonne am Horizont aufzuscheinen

beginnt,'6 so erscheint hier im Gesichtskreis des von dem einem Schlafvergleichbaren

Dunkel umfangenen Menschen Gott mit seiner unendlichen Lichtfülle,'7
mithin er als er selber.'8 In beiden Fällen ereignet sich das als eine Bewegung vom
Nicht-dasein-für zu offenbarem Dasein.'9 Theologisch wäre zu fragen, was

diese Bewegung über Gott zu denken gibt40 - außer dem Ps 121,4 Gesagten.

Dem Kommen des Lichtes (iaß: R3) entspricht das eine starke Dynamik
beschreibende Verb n-IT («aufgehen»; Jes 6o,ib.2ba.3b).4' Es passt semantisch genau

34 Cf. dazu Langer 1989: iff.
35 LXX: So^a; V: gloria. Bar 5,9 ist vom cj>ûç xyjç So^ç die Rede. Cf. zu Licht und Herrlichkeit

Jes 58,8. Zu Jhwhs Lichtglorie cf. auch Jes 2 4,23. Zur «Herrlichkeit» Jhwhs überhaupt cf. Num

17,7 und Jes 40,5 mit Mal 3,20 («Sonne der Gerechtigkeit»),
36 Wie die Sonne orbi aufgeht (cf. Sir 42,16; Mt 5,45), so Jhwh hier urbi. Dabei macht Jhwhs

Licht in der Gottesstadt die Sonne überflüssig (Duhm 1968: 447); cf. Jes 6o,i9f sowie Apk
21,23.

37 Weil letztlich I Tim 6,16 gilt, kann auch scheinbar das Gegenteil gesagt werden (I Kön 8,12; II
Chr 6,1; Ps 97,2); die Einheit von beidem formuliert Ps 139,12.

38 Denn «Licht ist dein Kleid» (Ps 104,2), und er ist selber absolut Licht (I Joh 1,5; cf. Dan 2,22)

und «Vater des Lichtes» (Jak 1,17). Cf. auch Jes 6o,2b.a. Nach M. Eckart ist Gott «lux simpli-
citer et absolute plena et vera» (LW III, 75,nf; Nr. 87).

39 Cf. Jes 40,5; Lk 2,30 u. Apg 28,28. Das bedeutet inhaltlich für die darniederliegende Gottes¬

stadt (etwa im Sinne von 60,14): «to regain life, to regain freedom, to regain dignity, to regain

power» (Goldingay 2014: 252). Es zielt alles auf «the glory of the messianic kingdom», die

Gott allein heraufführen wird (Oswalt 1998: 534). Zur erhofften Befreiung cf. Jes 40,3 u. 10;

46,13; 53,8; 39,20.

40 Nach Westermann (1981: 283) ist im Text überhaupt «Bewegung vorherrschend». Man be¬

achte das dreimalige explizite mt («aufgehen»)!

41 Cf. ThWbAT II: 66iff (Ringgren). Auch mt entspricht dem Lichtphänomen der TQ3. Cf.



Erwachen zum Licht 319

zu der hier gemeinten Selbstmanifestation der göttlichen TD3 41 und besagt ein

unableitbares, lichthaftes Aufgehen und Aufstrahlen.45 Insofern entspricht dieses

mt in Erinnerung an Gen 1,3 (cf. II Kor 4,6) einer neuen Schöpfung und ist im
Sinne göttlichen «Aufgehens» stärker als nur ein «(erscheinen».44

Durch die Verknüpfung mit («über dir»)45 wird das göttliche n-IT

(«aufgehen») als ein Seinfür... qualifiziert, und es besagt hier: vor und über dir, bei dir
und um dich her, also die Intention auf eine allumfassend gegenwärtige, jeden
Erreichten zuinnerst und zuäußerst umgreifende Wirksamkeit.

Ps iii,4:rnj "liX Tj'pnZ («den Frommen geht das Licht auf in der Finsternis») sowie

Jes 58,10. Cf. auch öpvupi für «aus dem Schlaf aufstehen lassen, aufwecken, wach machen»

(Homer: Ilias 10, 518).

42 Bedenkt man, dass TQ3 ursprünglich auch «Schwere» (gravitas) bedeutet, so gewinnt das

«Aufgehen» einen realen inhaldichen Sinn und stützt die o. Anm. 15 (zweiter Satz) geäußerte

Erwägung

43 Cf. Dt 33,2: auch vom Kommen Jhwhs als Theophanie: mt ; cf. Mt 25,31. Oft natürlich von
der Sonne gesagt (Ri 9,33; 2Sam 23,4; Jon 4,8; Nah 3,17; Ps 104,22; Hi 9,7; Koh 1,5). Mit bp cf.

Ex 22,2; II Kön 3,22.

44 LXX haben Jes 60,2b: <)>cuvstv (im: «scheinen über»), aber ib steht das präzisere àvctréAto

(«aufgehen»; cf. Bar 3,33a u. Jes 43,19). Dem entspricht (von einem Reis: Jes 11,1); dazu im
Sinne von «ans Licht kommen» (auch vom Neugeborenen) cf. Gen 25,25ft 38,28; Hi 1,21; Sir

40,1. Cf. auch (als «Sichtbarwerden, auftreten»): iSam 17,4; Sach 2,7; 5,5; 6,i und (als «hervorgehen,

sich erheben» im Sinne von «sichtbar werden»; z.B. von der Sonne) Gen 19,23; Ri 5,31;

Ps 19,6; Neh 4,15. Weiter kann das Verb auch überhaupt «entstehen, entspringen, anfangen,
den Anfang nehmen» besagen.

In V steht für mt: oriri. So wenig für Jes 60,2 einerseits zu unterstellen ist, dass historisch
«oriri» hier im Sinne von «entstehen, anfangen» gemeint ist (oder sein könnte), also im damaligen

Redekontext als eine Selbsthervorbringung Gottes bei... (am Orte von verstanden

werden konnte, so ist es doch andererseits sachlich und systematisch - sowohl angesichts der

auffälligen, nur hier und sonst nie im AT vorkommenden Formulierung (Westermann 1981:

284): «Uber dir geht auf der Herr» (super te orietur Dominus; Jes éo,2b.a; dazu s.u. nach

Anm. 55) wie auch im Horizont der o. bei Anm. 41 und u. bei Anm. 56 sich aufdrängenden
Fragen naheliegend, das dynamische Verb mt in dieser Richtung weiterzudenken; das wird
auch durch die Fortschreibung der Metaphorik im NT unter den Bedingungen einer

Neubestimmung Gottes in Jesus Christus unterstützt (s.u. bei Anm. ioé). Verwandt erscheint die
Stelle Ps 47,6; wo Luther ilbs? mit «(Gott) fährt auf» (LXX: aveßr]; Zürcher Bibel: «stieg

empor») übersetzt hat; das Verb bedeutet «aufsteigen, sich erheben» und kann ebenfalls von
Pflanzen («aufgehen, aufschießen») ausgesagt werden; cf. auch Gen 17,22; 35,13. «Aufstehen»

(Dip) kommt für Gott Num 10,35; Ps 7>7: 9,2.°; 10,12; 68,2 vor.»

45 In Jes 60,1-3 dreimal, und als Suffix («dein») noch dreimal!



3io Joachim Ringleben

4. Vers 1

trrarr f[^s? iThp rr.rr nr pbyi iras*1? ^Enp f-iRrn??; ijEinn narrp
«Denn siehe, Finsternis bedeckt die Erde und Wolkendunkel die Völker, aber über dir
geht auf der Herr und seine Herrlichkeit erscheint über dir.»

Mit dem den zweiten Vers einleitenden i"ljjn-,3 («Denn siehe ...») wird die

Aufmerksamkeit auf den im Unterschied zum Erwachtsein (gemäß v. 1) im
Dunkel verbleibenden bzw. noch verbliebenen Normalzustand der Welt gelenkt,
der bisher auch für die Angeredeten (Hörer oder Leser) gegolten hat, und es ist fast

so, als würde diese allgemeine «Gottesfinsternis» erst vom Kommen Gottes mit
seinem Licht her erkennbar bzw. von da aus überhaupt «sichtbar».46 Jedenfalls
beschreibt v. z, was im Kontrast zur Situation gemäß v. 1 allgemein der Fall ist, und
das eigene «Erscheinen» Jhwhs hebt sich von dem mit v. 2a Festgestelltem als das

schlechthin unvorhersehbar Neue ab, das zur vorgegebenen Situation aufErden47

und in der Geschichte (cf. Jes 59,9) radikal kontrafaktisch ist. Es gilt: «Siehe, ich

will ein Neues machen; jetzt soll es aufwachsen» (Jes 43,19; cf. Apk 21,5).48

Im Gegensatz zum Aufstrahlen des göttlichen Lichtes (n-IT) ist der Erdkreis

nach v. 2a.a von schwer lastender Finsternis (TJttfft) eingehüllt und bedeckt (^03
pi)49 und für die davon Betroffenen undurchdringlich bzw. von ihnen selber

aus unaufhebbar - ähnlich wie eine unüberwindliche Schlafbefangenheit. Das

gilt für alle (nicht-israelitischen) «Völker» (cf. v. 3a) in der Welt, denen schweres

Wolkendunkel (bsn?) im wahrsten Sinne den «Himmel» verdeckt (2aß).5° Die

inij TjKfn («Finsternis über der Tiefe»; Gen 1,2b) ist hier für die auf
Erden Lebenden noch ungelichtet geblieben!5' Tjttfn («Finsternis») 52 und

(«Wolkendunkel»; cf. Dt 4,11) sind für den unerleuchteten Weltzustand exakt die

46 Die Interjektion Hän («siehe!») entspräche dann in ihrem Aufforderungscharakter zum «Se¬

hen» dem Imperativ ,-liS («werde licht»; ra.a) als dessen Ermöglichung.

47 Cf. Jes 9,r mit Mt 4,16; Lk 1,79; Joh 1,5; 8,11 und Ps ro7,ioa.
48 Hier findet sich das auch für das NT wichtige Verb nOX bzw. àvccTsVu (LXX) u. oriri (V).
49 Nach Zapff (2.006: 381) erinnert v. 1a an Gen 1; cf. auch Ex 10,21-13 u. Ez 32,8. Duhm (1968:

447) hat herausgestellt, dass V"IX («Erde») hier fast wie im NT k6(7|toç, also im Gegensatz

zum Gottesreich aufzufassen ist; cf. auch Jes 60,19-11.

50 Cf. Jes 50,3 sowie 58,10; 59,9 mit 5,30; 9,2; 45,7; 49,9. Oswalt (1998: 538) spricht hiervon «thick
clouds of ignorance and sin».

51 Statt des Schöpfergeistes, schwebend über den Wassern der Urflut dort (Gen 1,2c), erhebt sich

hier (Jes 60,1) das neuschöpferische Licht des Herrn.

52 "Jtpn ist gleich «Nacht» (Gen 1,5; cf. Wsh 17,21), und Gott ist der, der «aus Finsternis den

Morgen macht» (Am 5,8b).



Erwachen zum Licht

Gegenbegriffe zu TiK («Licht»; ib) und TDj («Glanz», die ihrerseits Jhwhs "TD3

(«Herrlichkeit») ausmachen.

V. zb knüpft mit den ersten beiden Wörtern (PHP «erscheint über dir»)

an das Ende von v. ib an, und beidemal wird dabei auch die Ti~D («Herrlichkeit»)
Gottes einbezogen (ib.zbß). Gegenüber dem sonstigen Zustand der verdunkelten

Welt der Völker (za)5' wird die ganz andere Situation derer, für die sich Gottes

Herrlichkeit aufgetan hat,54 um sie aus dem Dunkel herauszuholen (Ps 107,14)

und wachwerden zu lassen, mit einem stark betonten «Aber» ("^byi ib) herausgestellt

- als die unerwartete Ausnahme, das Auserwähltsein für eine spezielle

göttliche Zuwendung, den unvorhersehbaren Neuanfang.55

Hierbei kommt es zu einer auffälligen und erstaunlichen Formulierung: «Aber

über dir geht auf der HERR» (HIPP ITIP zba). Es handelt sich dabei um eine

metaphorische Ellipse, die PHT (was von der Sonne und hier im Kontext vom Licht

gesagt wurde) undjhwhs Kommen zu unmittelbar in einem einzigen Ausdruck

zur Sprache bringt, der beides zusammennimmt (oder: -schaut). Geht hier die

Rede vom Aufgehen der TOS über direkt in die Rede vom Aufgehen Jhwhs
über ein, so stellt sich die Frage: Was hat die Metapher für das Lichtwerden

(n~)T) mit Jhwhs selbsteigenem Kommen gemeinsam?56 Obwohl die Wendung

vom «Aufgehen Gottes» (und zwar «über dir») in v. zbß - gemäß dem parallelis-

mus membrorum - als Erscheinen seiner TQ3 («Herrlichkeit») ausgelegt wird
und sachlich ohnehin beides identisch ist, bleibt bemerkens- und bedenkenswert,
dass die genannte verkürzende Formulierung gewagt werden konnte.57

War v. ib vom «Aufscheinen» (mt) der göttlichen die Rede, so hier

am Ende von v. zb von ihrem Erscheinen und d.h. sichtbar Werden und sich

55 Freilich ist auch die Sündhaftigkeit Israels selber im Blick: Jes 59,7F (cf. 59,2.0) u. von daher

Rom 10,21 u.3,15.

54 Cf. Mich 7,8b.ß: «So ich im Finstern ("JElfl) sitze, so ist doch der Herr mein Licht
(,b niR nilT) und iSam 22,29; Ps I°7>14: 112,4;Jes 58,10b.

55 Luther: «Simpliciter sunt verba sed maiora, quam ut animus humanus ea possit capere» (WA
25, 363,1), und «Vix enim primitias intelligimus» (362,2). Es geht letztlich darum, dass das

Evangelium «offert... ipsum Christum» (362, 38f).
56 Es sei daran erinnert, dass in v. 1 auch schon vom «Kommen» des Lichtes die Rede war (JQ).

57 LXX übersetzen j>avr\crzTM Kiiptoç («es erscheint der Herr»), was die Auffälligkeit der Formu¬

lierung zum Verschwinden bringt; ähnlich die Ubersetzung von Steck (1991: 82): «über dir
strahlt auf». Zu V (oriri) s.o. Anm. 44.



32.1 Joachim Ringleben

sehen Lassen HKI ni).'8 Damit bleibt die Metaphorik konsequent im Felde des

Optischen: dem Sichtbar- entspricht das Gesehenwerden.

5. Vers 3

rai1? D-'Dbpi TP&Ô n-i3 -r*?"'
«Und Völker werden zu deinem Licht kommen und Könige zum Glanz deines

Aufgangs.»

Das göttliche Lichtungsgeschehen an Zion (Jerusalem) hat Folgen auch für die

ganze nicht-israelitische Welt, für die D'Ij.(«Heiden»),59 Denn das auf- und
ausstrahlende Licht lässt sich nicht begrenzen oder festhalten oder räumlich
einschließen.60 Es ist schon als Licht das sich von sich aus unaufhaltsam Ausbreitende

und erreicht, von seiner Quelle her sich universal manifestierend,6' als «fließendes

Licht der Gottheit» unweigerlich auch die, die, von seiner Wirkung erreicht,

ebenfalls aus dem Dunkel ihm zustreben (cf. auch Jes 30,10b).61 Von Zion aus

soll sich der Erdkreis ins Licht Gottes ziehen lassen.6' Daher die Prognose dass

auch die heidnischen Völker zuletzt hin kommen werden zu (b für '»R) «deinem

Licht» (3aß), d.h. demselben, von dem v. iaa spricht.64 Das «licht»-Geworden-

sein des Gottesvolkes (ia.a) strahlt wirkungsvoll aus - ins unabsehbar Weite.6'

Dieses selbsttätige Sich-Fortsetzen des Lichtes wirkt sich auch als Fortsetzung

58 LXX: oet>6y)<T£Tai; V: videbitur. Von Gott: Gen 12,7; 17,1; 48,3; Cf. insbesondere Ex 3,16

sowie Lev 9,4 u.ö. mit Jer 31,3. Die Verbform auch bezüglich des Angesichts Gottes. Zapff
(2006: 382) sieht in diesem «Sichtbarwerden» (2b) eine Neuinterpretation der "TQ3 von Jes

6,3 (dem von Jhwhs Herrlichkeit erfüllten Kosmos); cf. Jes 40,5.

59 3) D,i3a) am Anfang des Verses 3a nimmt CPSN am Ende von 2a wieder auf. Damit ist auch

die Weite des Erdkreises bezeichnet und die ganze Menschheit im Blick (cf. iravra rà eövr), Mt
28,19). Steck (1991: 8off) interpretiert Jes 60,1-3 überhaupt unter dem Gesichtspunkt: «Lumen

gentium»!
60 Wie die Abderiten nach Wieland erfahren mussten. Zum Phänomen des Lichtes überhaupt

cf. Ringleben 2008: 267-279 sowie Kreuzer 2007: 207-224 und Kreuzer 2016: 63-84.
61 Licht ist von schlechthinniger Allgemeinheit.
62 Cf. o. den Satz im Text nach Anm. 33 (König 42).

63 Das Gottesvolk ist zum «Licht der Heiden» bestimmt (Jes 42,6; 49,6 (bis ans Ende der Welt!
Zitiert Apg 13,47); 51,4). Zum Heil für die Heiden: Jes 65,1 (zitiert Rom 10,20). Cf. im NT Lk

2,32; Apg 26,23 (Christus).

64 Luther übersetzt - zusammenstimmend mit Apk 21,24(1) - «werden in deinem Lichte wan¬

deln», was an sich auch sinnvoll ist (cf. Jes 2,3 u. 5; Mich 4,2 u. 5). Es geht um die «Wallfahrt»
der Völker zum erleuchteten Zion (u.a. Zapff 2006: 382); cf. Jes 42,6 u. 49,6 («Licht der
Völker») sowie 55,5a.

65 Für alle Peripherie ist «Jerusalem» dann «the center... of the world» (Blenkinsopp 2003: 210),



Erwachen zum Licht 32.3

des Aufweckens bei den «Völkern» (zaß) universal aus, und die Fortschreibung

von Jes 60,1-3 hat einen spezifischen Niederschlag im NT gefunden (s.u. 2.).66

Dabei wird der Gott des Lichtes auch und gerade an den «Königen» seine

erleuchtende Macht erweisen (3b) - als der Herr auch über die irdischen Herrscher

-,67 indem auch diese auf den «Glanz deines Aufgangs» ("=]rnT ilDi1?, nämlich

Zions) zustreben.68

Dieser «Glanz» Zions ist indes nur Abglanz des göttlichen Lichtglanzes und
wird von ihm, Jhwhs eigener P133 (als der seiner TD3), unendlich überstrahlt;69

denn er ist für «dich»: 'piü TiX1? (Jes 60,19c; cf. Apk 21,11 u. 23; 22,5).70

II. Neutestamentliche Spiegelungen

1. Unmittelbare Echos

Die direkte Aneignung von Jes 60,1-3 (insbesondere ib.3) findet sich im Munde
des johanneischen Christus: «Ich bin das Licht der Welt» (Joh 8,12; 9,5).71 Eben

so war er auch schon als das Heil angekündigt: «ein Licht zur Erleuchtung der

Heiden und zum Preis deines Volkes Israel» (tj>wç sic &TïOK.akwtyiv èôvwv Kai Sô^av

Laoü (tov 'IapavjX; «ein Licht zur Offenbarung für die Heiden und zur Herrlichkeit

und daher ist nach Steck (1991: 95) «einzig und allein um der Verherrlichung der Gottesstadt

Zion willen *Jes 60 formuliert».
66 Daher befindet Luther: «prophetat de regno Christi futuro» (WA 25, 361, 37).

67 Zu den Königen cf. Jes 49,7 u. 23; 52,15 (und Völker); cf. auch Ps 102,16.

68 Bis hin zu den «heiligen drei Königen» (seit dem späten 3. Jahrhundert). Wie der erste Vers

mit rnt als letztem Wort endet, so dieser dritte betont mit Hjj .IVIT bedeutet: heller Schein,
Glanz - im Gegensatz zur Finsternis (Jes 8,22; Kj.), auch Morgenglanz bzw. Sonnenaufgang
(Spr 4,18) und kommt im Zusammenhang mit einer Theophanie II Sam 22,13 vor; c£ auch Ps

18,13; Ez r,4; 13,27h 10,4; Hab 3,4.

69 Der Glanz der Sonne (Sir 17,31; 23,19: (jiwrenv6ç) wird nur noch vom himmlischen Lichtglanz
(kagTtpÔTrjç) überboten (Apg 26,13). Gottes Glanz (PI3j, Jéyyoç, splendor) ist wie Licht (Hab
3,4) - der Glanz des Ewigen (Bar 4,24: ^ap7tp6rr]ç, splendor); cf. auch von der Weisheit: Wsh

7,26 -, und er ist wie der Glanz (FD3, <J>éyyoç, splendor) von seiner «Herrlichkeit» ,TQ3) So^a,

gloria; Ez 10,4b; cf. Hebr 1,3: àmiiyau^a Tvjç SôÇvjç; splendor gloriae). Luther übersetzt Ps 50,2
(JTSin ,nt7X ]insp): «Aus Zion bricht an der schöne Glanz Gottes» (LXX:
£Ù7rpÉ7tEia rfjç d)paioxr]Toç; V: species decoris). Auch Pindar spricht vom gottgegebenen Glanz:
iüik' ÖTav a'iyka SiocSoto; eL0r),ka[27rpov cj>éyyo; enecrriv (Pyth. VIII, 96h «Aber wenn
gottgeschenkter Glanz kommt, ruht helles Licht auf [den Menschen]»).

70 Cf. damit Apk 21,23!

71 Cf. Apk 21,23b u. 24.



314 Joachim Ringleben

deines Volkes Israel»; Lk i,3i).71 Von Jes 60, if aus lässt sich auch Lk 1,78 (dazu s.u.

Abschn. 4) und Apk 21,11 erkären.

Zahlreicher sind indes die eher indirekten Ubernahmen oder spezifischen

Echos, die sich im NT verbreitet finden.

2. Aufstehen undAufwachen (cfJes 6o,iaa).

So heißt es Mk 10,49 (zu einem in der Nacht der Blindheit): Q&paei, eyeipe, (jswvet

at («Sei getrost, stehe auf, er ruft dich!») und Eph 5,14: sygips, 0 KaGttiSwv («wache

auf der du schläfst») - von Christus erleuchtet. Dieser Appell «werde wach»

(ylvou yprjyopwv, Apk 3,1; cf. Thess 5,2) ist wesentlich,7' denn nur, wer wach ist

und bleibt, sieht die Herrlichkeit (Sb\o) Christi (Lk 9,3z).74 Darum ist es entscheidend,

im Glauben und Gebet «wach» zu werden und zu bleiben75, und es findet
sich immer wieder die Aufforderung: «Wachet» (yprjyoptTre)76.

Weil durch das heilvolle Kommen «des» Lichtes (in Jesus Christus) die «Nacht»

zum Vergehen bestimmt und «der Tag» nahe herbeigekommen ist (rjyyncev), ist

die Stunde da, Ü7tvou èyep0v)vai («aus dem Schlafaufgeweckt zu werden»; Rom

13,12 u. 11).

Wie bei Tritojesaja entsprechen sich auch hier das Kommen des Lichtes «jetzt»

(I Joh 2,8) und das Aufwachen «zu» ihm. Es gibt freilich kein Aufwachen bei

Gott,77 denn er «schläft noch schlummert nicht» (Ps 121, 4; cf. I Kön 18, 27) - so

wie es in seinem reinen Licht- und Wachsein (für ihn) nichts Opakes gibt (Ps 139,

12; Jak 1, 17b). Aber entfernt vergleichbar mit dem Aufwachen und zum Licht
Kommen bei uns ist, dass Gottes Kommen (im Christus Jesus) sein endgültiges
Zusichkommen ist. Indem sein Kommen und Erscheinen in seinem Sohn uns

71 Das entspricht Jes 42,6, aber in der seltenen Verbindung von ~)iX («Licht») und TD3 («Herr¬

lichkeit») auch Jes 60,1 a u. b; cf. auch Jes 46,13; 49,6 sowie 9,1

73 Cf. das auf Apk 21,21 bezogene Lied: «Wachet auf ruft uns die Stimme wach auf du Stadt

Jerusalem» (EG Nr. 147; cf. auch das morgendliche Osterlied: «Wach auf mein Herz, die

Nacht ist hin» (EG Nr. 114).

74 Es gilt auch für die Glaubenden, aufdas «prophetische Wort» - wozu außer dem hellen Licht
des Evangeliums (II Kor 4,4) auch Jes 60,1-3 zu zählen sein dürfte - zu «achten»: wç V^vco
JxxivovTi èv ati^pupû tôt:« - bis nämlich «der Tag anbricht» und «der Morgenstern leuchtend

aufgeht» (<j)utr<j)opo; äva.ieiky\) in den Herzen (II Petr 1,19).

75 Cf. Lk 21,36; Mk 13,33; Mt 26,41; Lk 14,38,1 Kor 16,13

76 Mk 13,35 u. 37; cf. Mt 24,42; 25,13; Lk 12,37; Apk 16,15 sowie Mt 26,38; Mk 14,37.

77 Gleichwohl findet sich im AT mehrfach die Rede oder Bitte vom endlichen «Aufwachen»

Gottes "Iii? u. pp); cf. Hi 8,6; Ps 7,7 (mit 6 ,59 ;24 ,44 ;23 ,35 ;(D1p; Hab 2,19).



Erwachen zum Licht 32-5

aufweckt und auferweckt (s.u. Teil II. Abschnitt 6), kommt er zugleich ewig zu

sich.

3. Lichtwerden und Wandeln im Licht (cf.Jes 6o,ia.ß u. 3)

Das «licht» Werden (cjjwreivoç) ist für den Glauben (die Glaubenden) so wesentlich,

dass es bis ins Leibliche hinein strahlt (cf. Lk 11,33 u. 36 mit Mt 6,zzf). Nur
so werden sie konsequent nicht mehr «wandeln in der Finsternis», sondern das

«Licht des Lebens» innehaben.78

Wer sich durch Christus die Augen öffnen und von der Finsternis zum Licht
bekehren lässt (Apg z6,i8) und so der Berufung von der Finsternis zu seinem

wunderbaren Licht folgt (I Petr 2,9), der wird selber zu einem Licht, das in der

Welt scheint.7S> Scheint im Sohn das göttliche Licht des Vaters auf, so sind auch

die, die an ihn glauben, «Kinder des Lichtes»So.

Jenes «Aufscheinen» des ewigen Lichtes in Jesus Christus selber wird nun aber

für sich in eine eigenartige Metaphernbildung gefasst.

4. Der «Aufgang aus der Höhe» (Lk 1,78b; cf.Jes 6o,ia.ß,ib u. 2b)

Diese von Luther ursprünglich wörtlich übersetzte, denkwürdige prophetische

(Lk i,67)Si Formulierung àvatokr] ï\ tij/ouç (oriens ex alto)%'L ist einerseits inhaltlich

problemlos christologisch zu deuten (4.Z.), stellt aber andererseits als sprachliche

Bildung eine schwierige Metapher dar (4-.I.).8'

4.1. Wegen der vielfach empfundenen internen Spannung dieser Metapher
versteht man sich häufig dazu, die Formulierung einfach von einer Lichterscheinung

78 Joh 8,12; cf. 1,4 u. 12,46. Zum Wandeln im Lieh: cf. auch Eph 5,8f; zu solchem Wandel der
«Heiden» - gemäß Jes 60,3 - cf. Apk 21,24!

79 Cf. Phil 2,15 mit Mt 5,14 u. Rom 3,19.

80 Lki6,8;Joh 12,36; Eph 5,9; iThess 5,4.
81 Prophezeit wird u.a. selber wieder ein «Prophet» als Vorläufer des Herrn (Lk 1,76): Johannes

der Täufer.

82 Sie wird aufgenommen in dem (überhaupt in den vorliegenden Zusammenhang gehörenden)
Lied: «Morgenglanz der Ewigkeit» von Ch. Knorr v. Rosenroth (1684, EG Nr. 450; Str. 4). An
Jes 60,1 erinnert schon die erste Strophe: «Morgenglanz J Licht vom unerschaffnen Lichte
[Jjtôç SK tjicoTÔç, lumen de lumine-, Symb. Nie.], / schick uns diese Morgenzeit deine Strahlen zu
Gesichte / und vertreib durch deine Macht unsre Nacht». Cf. dazu Gajek 1984: 103-117.

83 Die Auslegungsschwierigkeiten schildert schon Jacobi 1921: 205-214; hier 20sf). Von proble¬
matisch spricht Schlier im ThWbNT (1:351) und von einer extremen Spannung Klostermann

(1925: 2.8f).



326 Joachim Ringleben

aus der Höhe oder vom Aufleuchten eines himmlischen Lichtes (cf. Jes 9,1 u. Mt
4,i6)8+ zu nehmen.85 Das ist zunächst damit zu motivieren, dass àvarokf) und

àvaTsXXw unmittelbar vom Aufgehen der Sonne oder eines Sterns gebraucht
wird86 und dieser Sonnenaufgang hier mittelbar auf den kommenden Erlöser

übertragen wird.87

Für den genauen Sinn des Gleichnisses ist jedoch zu bedenken: «Aber eigentlich

geht ein Gestirn doch nicht aus der Höhe' auf».88 Das macht auf die

«inhaltsreiche Spannung» in der Metapher aufmerksam; denn der «Davidssohn

<sproßt> nicht aus der Erde, sondern aus dem Himmel».89 Will man also die

oben erwähnten nivellierenden Umschreibungen vermeiden und den theologischen

Sinn der genauen Formulierung in ihrer in sich spannungsvollen sprachlichen

Gestalt selber finden, so muss die genannte Spannung als solche gedacht
werden.

Als die eigentlich gemeinte Bedeutung der âvaToXy] ii\|/ouç, die Jes 6o,3b.ß in
der Figur «Glanz deines Aufgangs PITT, nur hier!)» sprachlich vorbereitet ist,90 ist

festzuhalten: «Von der Höhe her geht... für uns auf» (sc. der Erlöser). Damit wird

84 Es geht sachlich um das «große Licht» (Jes 9,1) bzw. die «Sonne der Gerechtigkeit» (Mal 4,10:
àvareksï bzw. mt).

85 So hat die revidierte Lutherbibel (1984): «das aufgehende Licht aus der Höhe»; so ebenfalls

die Zürcher Bibel. Die engl. Standard Version übersetzt: «the surise from an high»; in der

franz. Ubersetzung (L. Segond) steht: «le soleil levant... d'en haut». Gibt B. Reike die Wendung

mit den Worten wieder: «Das am Himmel aufgehende Licht des Erlösers» (ExWbNT
I: 225), so fragt man sich, ob 't\ mit «am» (sc. Himmel) zureichend wiedergegeben ist. cjxâç

àvÉTEikev («ein Licht ist aufgegangen») findet sich Jr 96,11 u. Mt 4,16b.

86 Jes 41,25; 59,19; Mk 16,2; Lk 12,54; Jak Mi. Bei den Weisen «aus dem Morgenland» (mb
àvaxoLûv, Mt 2,1) koinzidiert beides, denn sie kommen, weil sie den Aufgang «des Sterns»

gesehen haben (röv àorépa èv xfj àvTokyj, Mt 2,2 u. 9), was als Erfüllung der an Bileam ergangenen

Prophezeiung verstanden wird (Num 24,17: ävarAä äorpov é| Icucwß, «wird ein Stern

aufgehen aus Jakob»). Die pàyoi kommen aus dem «Osten» - ex oriente lux -, der im AT
entsprechend - von rnra - mt heißt (cf. Jes 43,5; Num 21,11 u.ö.).

87 Cf. Apk 7,2; 16,12 bzw. einfach «Aufgang»: Mt 2,1; 8,11 u.ö.; cf. Apk 21,13. Das Erscheinen eines

Königs wird 2Sam 23,4 mit dem morgendlichen Aufgehen der Sonne verglichen!
88 Jacobi 1921: 206.

89 Boron 1989: 109; zum «Sproßen» s.u.

90 Vom kommenden göttlichen Licht über Jerusalem / Zion; s.o. bei Anm. 68-70.



Erwachen zum Licht 317

die Formel von der sprachlich signalisierten Durchdringung zweier Richtungen
her begreifbar.

Einerseits geht es um ein Aufgehen (bzw. Hervorgehen), d.h. ein neues und

unerwartetes Sichzeigen, um ein Anfangendesfür uns.'''

Andererseits handelt es sich bei dem Kommenden an sich selber (in Wahrheit)

zugleich um ein «von oben» Herabkommendes, mithin um eine göttliche
Kondeszendenz.51

In ihrem vollen theologischen Gehalt ist die fragliche Wendung also so zu

begreifen: Der von Gott zu uns Kommende lässt sich herab (Kcrraßalm), um bei uns

zu erscheinen (avaßaiva).5' Damit gewinnt die lukanische Formulierung sachlich

die größte Nähe zu Joh 3,13: Kai otiSsiç avaßeßv]kev [ascendit] eiç töv oùpavov
ei pf] ô èk toü oupavoü tcaraßi? [descendit] (vom «Menschensohn»: «Niemand ist

gen Himmel aufgefahren außer dem, der vom Himmel herabgekommen ist»); cf.

auch Joh 8,13 mit 1,51.

Dazu stimmt gut der Vorschlag, th|/oç («Höhe») einfach mit Gott zu
identifizieren (cf. z.B. Lk 1,35: Suvapiç ujdorou («Kraft: des Höchsten») bzw. Lk 24,49:
i\\ vtyovç Stivapiv («Kraft aus der Höhe») sowie Lk 1,14 u. Ps 77,3s).54 Denn Lk 1,78

leitet die Verheißung von 78b von Gott selber her (cf. 1,68b), und es geht klarerweise

um die «überirdische Herkunft» des Messias (cf. Dan 7,i3).5S

Es handelt sich hier um den, der im Begriff ist, zu uns zu kommen (£7ncrK£\]/£Tai

fjpaç, «uns besuchen wird»; Lk 1,78b) - ähnlich wie Gott selber (Lk 1,68)! - und

in der Fortschreibung zumindest vergleichbar dem Licht von Jes 60,1 u. 3b. Denn
dieser, der Messias von Gott her, «wird das göttliche Licht schenken (È7rijâvai)»,96

91 Cf. Lk 1,78b: kmuYÀ^eeax v)p.âç (visitavit nos).

9z Boron (1989: 109) schreibt entsprechend: «diese kodierte Sprache ist durch die theologische
Absicht bestimmt: ÄvaToV] beschreibt das Erscheinen des Messias, ih|/ouç seine Herkunft
[sc. vom Himmel]».

93 Logisch ist Erscheinung als «aufgehobenes Fürsichsein» zu begreifen (Cf. Hegel 1970: WA 3,

izi).
94 Jacobi 1921: 207; ebenso bei Grundmann 1963: 73 («sol salutis»). Auch nach Strack/Biller¬

beck (1956 II: 113) handelt es sich bei ih|roi)ç («aus der Höhe») um eine Umschreibung oder

den Ersatz des Gottesnamens, so dass es um den «Messias Jahves» geht; cf. auch Bertram in
ThWbNT VIII: 603,13fr Cf. außerdem 4 77,35 u.Jes 35,1b (LXX) mit 37,13 u. 32,15.

95 Jacobi 1921: 206.

96 Boron 1989: 110. Damit ist der Bezug zum Thema der Epiphanie auch hier bei Lk hergestellt
(s.o. einleitend und u. Abschn. 5). Der Christus erscheint, gemäß des Aufgangs des himmlischen

Lichtes in ihm, als «Sonne der Welt» (Schlier in ThWbNT I: 355,15F). Cf. auch Dölger
1925 :149ff



328 Joachim Ringleben

nämlich denen, die, wie im Zitat von Jes 9,1 und Anklang an Jes 60,2 gesagt wird,
sich «in Finsternis und Schatten des Todes» befinden (Lk 1,79a; cf. y 106,10 u.

14). Ihnen soll das Licht Gottes zuteil werden: JxoçLàp|/si è<j>' ûpâç (Jes 9,1),

indem es als «dein Licht» zu ihnen kommt (cf. Jes 6o,ia.ß). Damit gilt auch für sie,

dass sie sich auf den Weg (des Friedens) machen (Lk 1,79b),97 d.h. sich überhaupt

aufmachen (wie es Jes 6o,ia.a heißt), und dazu sich zum kommenden Licht aus

ihrer Befangenheit im Dunkel erwecken lassen und entsprechend wach werden.'8

4.2. FJandelt es sich zweifellos um den Messias von Gott her, der selber mit dem

Terminus âvaroXrj («Aufgang») bezeichnet wird,99 so ist dieser im NT christolo-

gischen Rede noch etwas weiter nachzuspüren.'00

ävarik/M bedeutet an sich (von Pflanzen) «aufsprossen lassen». So kommt von
Gott her die Ankündigung: «Denn siehe, ich will ein Neues machen, jetzt soll

es aufwachsen» (Jes 43,19; cf. Apk 21,5); hier wird ffl3Sn von LXX mit àvaréXei

wiedergegeben.101 Entsprechend ist Jes 4,2 der geliebte «Sproß» Gottes (ItOS)

prophezeit (cf. 11,1 u. 53,2). Dieser ist als Sproß Jhwhs zugleich auch ein zu
«erweckender» Sproß Davids und so der Messias-König (ffl3S, àvaro/.yj, Jer 23,5 u.

33,15; cf. Joh 7,42). Bekanntlich wird noch Hebr 7,14 gesagt, der Herr sei aus

dem Stamm Juda «aufgegangen» (àvcrrérakicev). Eben dieser alttestamentlich
Verheißene wird Sach 3,8b auch als «mein Knecht (Soukoç pou AvaxoLt])

wie mit einem Eigennamen bezeichnet;102 cf. auch 6,12 (im Zusammenhang mit
«wachsen»: und alsfigura etymologica).10' Damit ist der Kommende als «der

Aufgang» schlechthin; als die ävaxoXr) charakterisiert und so die Formulierung
von Lk 1,78b vorbereitet, wo sie wieder anklingt.104

Wie ist es indes sachlich zu begreifen, wenn der von Gott her Kommende
selber als ein «Aufgang» (fTQS bzw. àvaxokv]) verstanden werden kann - und sei es

97 Cf. Boron 1989 : 110.

98 Cf. Lk 11,36 u. 12,37 mù Ps 77,5 u- iThess 5,10.

99 Strack/Billerbeck 1956 II: 113. Auch Philo verwendet àvaxokr| schon für den logos (Conf.
Ling. 14)! Cf. u. zu Sach 6,12.

100 avaréAto begegnete bereits Jes 60,ib (für mt); cf. o. Anm. 24, 44, 48 u. 74.
101 V: orientur. Organisches Wachstum wird hier zur Metapher für aus Gott stammende Leben¬

digkeit. Ahnlich wird es in den Gleichnissen Jesu eingesetzt, und gilt schöpfungstheologisch
von der Natur; cf. dazu Ringleben 2018: 441 mit 242, 286 u. 893.

102 Avatokr] steht hier geradezu für einen Messiastitel, und es ist nicht verwunderlich, dass der

«Aufgang» im Liede persönlich angeredet werden kann: «Ach du Aufgang aus der Höh» (0.

Anm. 82, Str. 4).

103 Cf. ThWbNT I: 354f (Schlier).

104 Ist er Lk 1,78 von seiner Höhe herabgestiegen, um aufErden bei uns «aufzugehen», so wird das



Erwachen zum Licht 32-9

metaphorisch? Er ist nichts als der Aufgang, und das heißt, er ist nicht nur soz.

sein eigener Aufgang. Vielmehr ist er das Licht, das in der Finsternis aufscheint

und erscheint (Joh 1,5). Ist das Erscheinen des Erlösers ein Erscheinen als... und

zwar hier als Licht,'°s so zeigt er sich darin als «Licht vom unerschaffnen Lichte».

Derart ist er an ihm selber der Aufgang Gottes selbst in bzw. mit ihm bei uns,
also Gottes Sichhervorbringen am Ort der Seinen - Gottes als des im Kommen

Begriffenen und so wahrhaft Lebendigen.106

5. Epiphanie

Der Ausdruck «Aufgang aus der Höhe» (Lk 1,78b) hat der Sache nach eine

strukturelle Näherbestimmung dessen gegeben, was im NT sonst èmtyàveia. genannt
wird.107 Verbal kommt es signifikant auch Lk 1,79 (im Zitat von Jes 9,1 und 42,7)

vor (è7ricj)âvai)108, und zwar hier mit Gott als dem letzten Subjekt (cf. Lk 1,78a und

117,17a (hebr. ~1N); V: illuxit).
Von der p(àpiç, die inJesus Christus von Gott gewährt wird, heißt es II Tim 1,10a:

«jetzt aber offenbart durch die Erscheinung unseres Heilands» (<j>av£pw0gîcrav 8k

vvv 8ià xfjç è7ncj>av£[aç toö crcoTyjpoç rjpwv). Dessen irdische Erscheinung über-

haupt'°9 hat den Tod vernichtet und hat durch sein Evangelium «Leben und
Unsterblichkeit» ans Licht gebracht (<pcoriaavToç, II Tim 1,10b).

Dass diese J^àpip, die für alle Menschen heilvoll (azoTVjpioç) ist, jetzt «erschienen

ist» (èTO^àw)), wird Tit 2,11 ausgesagt. Dies näher bestimmend, sagt Tit 3,4 aus,

dass so die Freundlichkeit und Menschenliebe (cf>ikav0pco7rfa) Gottes, unseres

Erlösers «erschienen» ist. Mit der Epiphanie Gottes in seinem Sohn ist durch un-

sern Herrn wie der Tod (II Tim i,iob.a) so auch der Satan überwunden, nämlich

Letztere mit nQS im sprachlichen Bilde des «Wachsens» veranschaulicht; cf. o. Anm. 101.

105 Cf. II Petr i,i9C.ß: stoç qpépa Siauyàor] Kai cfxootjjôpoç àvarslXrj kv rat; KapSlaiç ûpcôv («bis der

Tag anbricht und der Morgenstern aufgeht in euren Herzen»).
106 Cf. die Erwägung zum Doppelsinn von oriri 0. Anm. 44.
107 Der Begriff selber wird im NT nur religiös gebraucht; das Verb è7ntj>av£Ïv von der Sonne:

Apg 27,2.0. Cf. ThWbNT IX: iof (Bultmann/Lührmann) und ExWbNT II (21992); 110-113.

Uberhaupt zum Thema: Oberlinner 1980: 193-213.
108 Auch wenn der Begriff im NT nur an relativ wenigen Stellen zu finden ist, so betrifft er

doch zentrale christologische Themen und ist im Sinne des hier oben in Teil I Ausgeführten
konsequent.

109 Cf. II Tim 4,8c: «allen, die seine Erscheinung lieb haben» (Kâm roïç f|ya7tr]K0tn Tf]v È7tic|>àv£iav

atiToü).



33° Joachim Ringleben

in dessen (sc. Christi) endgültiger Wiederkunft: rrj km^avsia Tvjç 7tapoucr[aç

avrov (II Thess 2,8).110 Aufdiese «Epiphanie» richtet auch I Tim 6,14 den Blick.

Solcher kommende «Tag des Herrn» (cf. I Kor 1,8) wird einerseits - fjpâpa vcupiou

£7ti<)>avv]<; (Apg 2,20) - wie im AT als Tag des Gerichts «erscheinen» (cf. II Tim
4,1!). Andererseits ist mit dieser eschatologischen Perspektive auch die Erwartung
der erhofften Seligkeit und der Epiphania (V: adventus) der Herrlichkeit (Solja)

Gottes und unseres Heilandes Jesus Christus verbunden (Tit 2,13).111 Dann wird

endgültig Gott selber die Seinen «erleuchten» (cf>coxîcrei è7t' aùxoûç, Apk 22,5; cf.

21,11).

6. Auferwecken vom Tode

Das Eschaton wird ein Erwachen zum Licht für alle Ewigkeit sein."1 Gilt von

unserer irdischen Erfahrung (philosophisch), dass Gewecktwerden sachlich und

logisch Schlafeoraussetzt und dass der Schlafende nur schläft, d.h. nicht tot ist,

mithin zu sagen ist: «das Wecken weckt nur, d.h. es macht nur wach, es macht

nicht einen Toten lebendig»,"' so verhält es sich christlich-theologisch (eschato-

logisch) anders. Hier wird der Tod gerade als ein Nur-Schlafen verstanden - und
dies im Vorgriff auf das endgültige Erwachen zum ewigen Leben - aus dem der

schöpferische Ruf «erweckt», d.h. auferweckt (è£u7m£eiv, Joh 11,n).114

Jedoch schon beim Propheten Jesaja wird der Appell: «Wachet auf (l^TpH;
cf. Ps 139,18), die ihr unter der Erde liegt», mit der Zusage verbunden: «Aber

deine Toten werden leben, meine Leichname werden auferstehen pftlp"1 (LXX:
àvaorri<xovTai u. èyepGvjcrovTOi, Jes 6,19; cf. Ez 37,1-14)."' Von vielen, die unter der

110 Die Formulierung ist plerophor; ExWbNT II: m (Müller). S. auch o. Anm. 6.

m Zu (jxxrrav («aufscheinen») in eschatologischer Bedeutung cf. Mt 24,30 und überhaupt
ExWbNT 111,983-986.

112 Das «Erkennen wie ich erkannt bin» (I Kor 13,12b) kann sich nur im lumen gloriae völlig reali¬

sieren, das allein eine völlige Schau Gottes ermöglicht (cf. II Kor 5,7). Dann wird neu gelten:
«In deinem Licht sehen wir uns im Licht» (cf. Ps 36,10).

113 Cf. König 1969: 45h

114 Cf. Joh 12,1. 9 u. 17 (vjytipEv) und die Auferweckung eines Toten II Kön 4,31.

115 Cf. auch Sir 48,5; 2 Makk 7,9 u. 14 (zu ewigem Leben).



Erwachen zum Licht 331

Erde schlafend liegen,"6 wird Dan 12,2 gesagt, sie werden «aufwachen» 'pp hi.

LXX: àwrfjcrovTai bzw. èljeyepôfjaovTai), und zwar zu ewigem Leben.

Weil von Gott her (bzw. mit ihm) ein alles durchdringendes Licht kommt

(Eph 5,13),117 kann es heißen: iyaps, 0 icaGeuScov, Kai àvàora èk tûv veKpwv, Kai

croi ô Xpiaréç («Wach auf, der du schläfst, und steh aufvon den Toten,

so wird dich Christus erleuchten»; Eph 5,14).118 Hier ist das Echo von Jes 60,1

unübersehbar;"9 entsprechend betont auch Paulus, dass die Stunde bereits da ist,

VTTVou syepGfjvai («aus dem Schlaf aufgeweckt zu werden»; Rom 13,11; cf. iza).

Das hier einschlägige Verb eygipgiv hat - wie das deutsche «auf-erwecken» -
die Eigentümlichkeit, ebenso unmittelbar vom Aufwecken aus dem Schlaf
gebraucht zu werden,110 wie - im NT überwiegend - für die Auferweckung vom
Tode111 und - in passiver Form - von der Auferstehung Christi.111

Die Rede ist dabei immer von einem wahrhaft göttlichen, weil schöpferischen

Erwecken, und es handelt sich für die davon Erwachten - wie Jes 60,1 es voraussagt

- um ein wahrhaftes Kommen Gottes mit seinem Licht und Leben,115 in dem

alles - ewig in es hineingenommen - schlechthin neu wird.

7. Das neueJerusalem

Geht es bei Tritojesaja um das von Gottes eigenem Licht durchstrahlte

Jerusalem, so wird eben diese Vision wiederum im letzten Buch der Bibel, in

né Zu einem «ewigen» Schlaf ohne Erwachen cf. Jer 51,39 sowie ähnlich Hi 14,11. Schon Ps 3,6

wird von Augustin aufdie Auferstehung Christi bezogen (De civ. Dei XVII, 18).

117 Licht macht «offenbar» - auch durch Unterscheidung (insbesondere von seinem Gegenteil).
118 Luther übersetzt den Anfang: «Wache auf, der du schläfst».

119 So wird auch von hier aus die Hermeneutik des Aufgeweckt- und Wachwerdens für Jes 60,1-3

bestätigt (s.o. Anm. 11).

izo Mt 8,15 parr; Apg 11,7. Es bedeutet auch, einen Liegenden «aufstehen» zu lassen (Mk 1,31;

9,17 u.ö.). Ebenso besagt die Passivform (intrans.): aus dem Schlaf aufwachen (Mt 1,14; 15,7;

Mk 4,17) und (von Erwachten): aufstehen (Mt i,i3fu.ö.). Vollends der Imper, èyeipou («steh

auf!», Mk 1,9 v.l.; Lk 8,54) entspricht dem ,!21p von Jes öo.ia.a).

m Cf. Mt 10,8; Joh 5,2.1; Apg ié,8.
111 Mk 6,14; Lk 9,7; Joh 1,11; Rom 6,4; I Kor 15,11 u.ö.. Subjekt des Auferweckens vom Tode ist

dabei entweder Gott der Vater (Joh 5,11; Apg 1,14 (àviorrjpi); 17,31; I Kor 1,9; Gal 1,1; Eph 1,10;

I Thess 1,10; Hebr 11,19) oder Christus (Joh 6,39. 40. 44. 54). Zur Auferweckung Christi cf.

Rom 4,19; 6,9; 10,9; I Petr 1,11) und zu unserer Auferstehung cf. I Kor 6,19; II Kor 4,14; Eph
1,6; Kol i,ii.

113 Reflexe dessen finden sich auch in den neutestamentlichen Auferstehungsberichten. Von
dem Engel am Grab des Auferweckten heißt es: r| eiSsa üvtov ôç aarpanf) kcù tô ëvSu|xa atiToü



331 Joachim Ringleben

der Johannes-Offenbarung, erneut aufgenommen. Wo sich für den Propheten
des AT die irdische Gottesstadt im Glanz des kommenden Gottes durch seine

Lichtherrlichkeit verklärt, da übersetzt sich das dem neutestamentlichen Seher

- nach Jesu Tod und Auferweckung und dem Fall Jerusalems - in die eschatolo-

gische Schau des «himmlischen Jerusalem».114

Man könnte sagen, das alttestamentliche, geschichtliche Jerusalem ist für ihn

zum Typos der eschatologischen «Gottesstadt» als ihr ewiger Antitypos geworden:

«dem Berg Zion und der Stadt des lebendigen Gottes, des himmlischen

Jerusalem» (Fîebr iz,zz; cf. 9,Z3).,1S

Der Gott, der den Blick aufs Eschaton gewährt - «siehe, ich mache alles neu»

(Apk zi,5, Cf. Jes 43,19) - und einen neuen Himmel und eine neue Erde in
Aussicht stellt116, er verwandelt das zeitliche Jerusalem in ein ewiges; das «neue

Jerusalem» (Apk 3,1z; zi,z). Dies «heilige Stadt» wird eine «von Gott aus dem

Himmel herabgefahrene (Karaßalvouaa, Apk zi,z u. 10) sein, also ein endgültiger

«Aufgang aus der Höhe».117 Auch sie ist als ewiges Ziel allen denen zubestimmt,
«die da aufErlösung zu Jerusalem warten» (Lk z,38), und zwar ausdrücklich auch

den «Heiden» und den «Königen» (cf. Apk zi,z4 mit Jes 60,3!). So kann es von
dem neuen Jerusalem, «das droben ist», heißen: «es ist die Freie, die unser (aller)

Mutter ist» (Gai 4,z6) bzw. diese Stadt sei «das himmlische Vaterland», von Gott
zubereitet (Hebr 11,16).

In sie wird Gott mit seinem überirdischen Licht endgültig gekommen sein,

indem er selber dies ihr sie - unvergleichlich anders als die Sonne - «erleuchtende»

Licht ist (cf. Jes 6o,i9f). Sie hat die So^a Gottes in sich (Apk zi,ii) und

eben sein Licht als das lumen gloriae für sich (Apk zi,Z3 u. zz.s).'18 Was als «dein

Licht» Jerusalem verheißen war (Jes 6o,ia.ß), ist jetzt vollkommen ihr Licht.119

keuicov («Sein Aussehen war wie ein Blitz und sein Gewand weiß wie Schnee»; Mt 18,3; cf.

Mk 16,5 u. Lk 14,4). Liest man die Erzählung von Jesu «Verklärung» als Vorschein seiner

Auferstehung, so erscheint auch er verklärt in göttlichem Licht. Denn sein Gewand istksuicoi;...

t^aoTpaTtrcov («blitzte weiß auf»; Lk 9,19; cf. Mk 9,3), und zweimal wird seine Solja sichtbar

(Luther: «Klarheit»; Lk 9,3z u. 31; cf. Joh 1,14b). Statt des Iukanischen Aufblitzens (Luther:
«Glanz») hat Mt 17,z: wç to Jjwç («wie das Licht»).

1Z4 Cf. das Lied von J.M. Meyfart: «Jerusalem, du hochgebaute Stadt» (EG 150); dazu Trunz 1987.

1Z5 Zum Zion cf. Apk 14,1 sowie auch 5,11.

iz6 Apk zi,11; Jes 65,17; 66,zz

1Z7 Und zugleich «hochgebaut» (iMakk 1,4z; cf. Bar 3,Z5). S. unsrer Überlegungen o. in Abschn.

4.1. Mit ihr kommt auch die So^a (TOS) Gottes herab (Apk zz,u).
iz8 Kiipioç 6 6sôç JxdTicrsi è-rr' aÙTOu; («Der Herr, Gott, wird leuchten über ihnen»; Apk zz,5b).

IZ9 Cf. EG 316, 5: «Er ist dein Licht».



Erwachen zum Licht 333

Bei denen, die dort sind, ist Gott in der Gemeinschaft des ewigen «Jerusalem»

allgegenwärtig,''° und kann dies gerade durch seinen Lichtcharakter im Eschaton

sein: «Alles in Allen/m» (I Kor 15,18) - sich verströmend und zugleich in sich

bleibend. So gilt hier spezifisch (wie sonst schon): «Das Licht bringt uns in den

allgemeinen Zusammenhang».1"
Es vermittelt innigste Gemeinschaft und darin Gottes Für-uns-Sein,''1 denn in

dieser zroXtç gilt in absolutem Sinn: Gott cncqvclxrei pgr' atirwv («wird wohnen

bei ihnen» als seinem «Volk») und ist als er selber schlechthin per' aiitwv (Apk
21,3).'" Gilt von diesem Gott durchaus: «dein Gang ist lauter Licht»,1'4 so von den

im neuen Jerusalem Lebenden, wie schon von den Jes 60,3 Genannten, dass sie

«wandeln in ihrem Licht» (sc. dem dieses Jerusalems; Apk 21,24; 22,5).

Zur Konsequenz dieser Schau aufdas Eschaton gehört, dass in ihr nur Gott
selber der endgültige «Tempel» des himmlischen Jerusalem ist (Apk 21,22).'" Wenn
aber Gott selbst der Tempel ist, gibt es keinen eigentlichen («abgegrenzten»:

répgvoç) Tempel mehr, und die Differenz von Heiligem und Profanem ist

endgültig aufgehoben.1'6

In diesem neuen «Tempel», der in Gottes alles durchwaltender Gegenwart
besteht, ist das Allerheiligste der Gottessohn Jesus,1'7 das «Lamm»1'8 - er, der sich

immer schon in dem zu sein bewusst war, was seines Vaters ist (Lk 2,49).1,9 Hier
nun ist er im lumen gloriae (Apk 21,23) das wahre, ewige «Licht der Menschen»

(Joh 1,9).

Alles eschatologische Warten konzentriert sich somit auf das Kommen des

Herrn, d.h. die Epiphanie und Parousie Jesu Christi,'40 weil ihm «die Fülle der

Gottheit leibhaftig innewohnt» (Kol 2,9) und er - als Aufgang aus der Höhe «der

150 Gott in seinem Lichtwesen ist das absolute «bonum diffusivum sui».

131 Hegel WA, Enzyklopädie (Bd. II) § 275 (Zus.) Werke Bd. 9,112.

132 Cf. o. bei Anm. 90 und 91.

133 Cf. von Christus Job i,i4a.ß.

134 EG 361, 4 (P. Gerhardt).

135 Anders noch Ps 68,i9f. Zu alttestamentliche Reminiszenzen cf. Apk 11,19; I5>5-

136 Cf. das Vorzeichen Mt 27,51 sowie Hebr io,i9f.
137 Cf. Mt 26,61 u. Joh 2,19.

138 Apk 21,22! Cf. 5,6. 8.12f; 7,10 u. 17; 14,1 (Zion); 15,3; 22,3 u. I9,n-i3a u. 16.

139 Im himmlischen Jerusalem wird endgültig gelten: «der Herr ging ein (avtßv)) zu Jerusalem in
den Tempel» (Mk 11,11; cf. Joh 2,13: ävtßy]).

140 Zu dieser eschatologischen Hoffnung cf. Apk 22,7a. 12a u. 20b.



334 Joachim Ringleben

Morgenstern» (Apk 2.2.,16b) - auch mit seinem Auferstehungsleib «das Licht des

Lebens» ist (Joh 8,12.), zu dem wir erwachen werden.

Bauer, W., 196}. Wörterbuch zum Neuen
Testament. 5. Aufl. Berlin.

Blenkinsopp, J., 2003. Isaiah 56-60. AB. New
York et al.

Boron, F., 1989. Das Evangelium nach Lukas.

EKK III/i. Neukirchen.

Dölger, F.J., 1915. Sol salutis. Gebet und

Gesang im christlichen Altertum : mit besonderer

Rücksicht auf die Ostung in Gebet
und Liturgie. 2. Aufl. Münster.

Duhm, B., 1968. Das Buch Jesaja. 5. Aufl.
Göttingen.

Eckhart, M., LW„ 1994. Lateinische Werke.

Dritter Band. Stuttgart / Berlin / Köln.

EGrEvangelisches Gesangbuch. 1994.
Hannover.

ExWbNT. Balz, H. /Schneider, G., 1992.

Exegetisches Wörterbuch zum Neuen Testament.

2. Aufl. Stuttgart.
Gajek, B„ 1984. Geschichtlichkeit und

Wirkung religiösen Dichtens. Zu Christian
Knorr von Rosenroths Lied «Morgenandacht».

Zeitwende 55,103-117.

Goldingay, J., 2014. A Critical and Exegetical

Commentary on Isaiah 56-60 (ICC). London

et al.

Grundmann, W., 1963. Das Evangelium nach

Lukas. Theologischer Handkommentar

zum Neuen Testament 3, 2. Aufl. Berlin.

Hegel WA, 1970. G. W. F. Hegel. Werke in
zwanzig Bänden. Frankfurt a. M.

Jacobi, A„ 1921. ANATOAH EX TTOT2
ZNW 20,205-214.

Jenni, E., 1970. «Kommen» im theologischen
Sprachgebrauch des AT. H.-J. Stoebe (Hg.),
Wort - Gebot - Glaube (FS Eichrodt).
Zürich, 251-261.

raphie

Jeremias, J., 1977. Theophanie. Die Geschichte

einer altisraelitischen Gattung. WMANT
10, 2. Aufl. Neukirchen-Vluyn.

Klostermann, E., 1925. Das Lukasevangelium.
HZNT 5, 2. Aufl.

König, J., 1969. Sein und Denken. Studien

im Grenzgebiet von Logik, Ontologie und

Sprachphilosophie. 2. Aufl. Tübingen.
Kreuzer, J., 2007. Art. Licht. R. Konersmann

(Hg.), Wörterbuch der philosophischen
Metaphern. Darmstadt, 207-224

- 2016. Das Licht als Metapher in der

Philosophie. O. Loureda (Hg.), Licht. Heidelberg,
63-84.

Langer, B., 1989. Gott als «Licht» in Israel und

Mesopotamien: eine Studie zu Jes 60. OBS

7. Klosterneuburg.
Lau, W., 1994. Schriftgelehrte Prophétie in Jes

56-66. BZAW 225. Berlin/New York.

Lührmann, D., 1971. Epiphaneia. Zur
Bedeutungsgeschichte eines griechischen Wortes.
H. Stegemann et ab, Tradition und Glaube.

Das frühe Christentum in seiner Umwelt.

Festgabe für Karl Georg Kuhn zum 65.

Geburtstag. Göttingen, 185-199.

Luther WA, 1883-2009. D. Martin Luthers
Werke. Kritische Gesamtausgabe. Weimar.

Marti, K., 1900. Das Buch Jesaja. Tübingen.
Müller, P.-G., 1992. Exegetisches Wörterbuch

zum Neuen Testament II. 2. Aufl.
Oberlinner, L., 1980. Die «Epipaneia» des

Heilswillens Gottes in Christus Jesus. Zur
Grundstruktur der Christologie der
Pastoralbriefe. Zeitschrift für die neutestamentli-
che Wissenschaft und die Kunde der älteren

Kirche 71,193-213.
Oswalt, J. N., 1998. The Book of Isaiah.

Cambridge.



Erwachen zum Licht 335

Ringleben, J., 1008. «In deinem Lichte sehen

wir das Licht». Theologisch-Philosophische
Überlegungen zum Licht vom Gottesgedanken

her. Abhandlungen der Braunschweigischen

Wissenschaftlichen Gesellschaft LIX,
167-279.

- 2018. Der lebendige Gott. Gotteslehre als

Arbeit am Begriff. Tübingen.
Steck, O.H., 1991. Studien zu Tritojesaja.

BZAW 203. Berlin/New York.
Strack, H.L/Billerbeck. P., 1956. Kommentar

zum Neuen Testament aus Talmud und Mi-
drasch. München.

ThWBAT, Botterweck, G.J., et ah, 1970-2016.

Theologisches Wörterbuch zum Alten
Testament. Stuttgart.

ThWbNT. Kittel, G./Friedrich, G., 1933-1979
(1990). Theologisches Wörterbuch zum
Neuen Testament. Stuttgart:

Trunz, E., 1987. Johann Matthias Meyfart.
Theologe und Schriftsteller in der Zeit des

Dreißigjährigen Krieges. München.
Westermann, C., 1981. Das Buch Jesaja. Kap.

40-66. ATD 19. 4. Aufl., Göttingen.
Zapff, M., 2006. Jesaja 56-66. Die neue Echter

Bibel. Würzburg.



336 Joachim Ringleben

Abstracts

Die Studie untersucht am Leitfaden der theologischen Licht-Metaphorik den prophetischen

Text Jes 60, 1-3 und seine eschatologische Fortschreibung im Neuen Testament

in systematischer Perspektive. Dabei wird als umfassender hermeneutischer Horizont das

Phänomen des Erwecktwerdens und Aufwachens in Anschlag gebracht, wie es sich mit
Bezugnahme aufden Philosophen Josef König erschließen lässt.

Using the theological metaphor of light as a guide, the study examines from a systematic

perspective the prophetic text Is 60:1-3 and its eschatological continuation in the New
Testament. The phenomenon of being awakened and awakening is used as a comprehensive

hermeneutical horizon, with reference to the philosopher Josef König.

Joachim Ringleben, Göttingen


	Erwachen zum Licht : eine biblisch-eschatologische Studie im Anschluss am Jes 60,1-3

