
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 3

Artikel: Natale Imagination - Imaginitive Natalität : ein Essay im Gespräch mit
Florian Höhne

Autor: Pfleiderer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1029465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1029465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Natale Imagination - Imaginative Natalität

Ein Essay im Gespräch mit Florian Höhne

Georg Pfleiderer

Imagination versus Essentialisierung

In seinem Beitrag «Glokal gemeinsam Menschsein»' plädiert Florian Höhne für
eine Formatierung bzw. Wahrnehmung politischer Gemeinschaftsbegriffe als

kollektiver Imaginationen im Sinne von Cornelius Castoriadis und Benedict

Anderson.1 Vermittelt durch solche Imagination seien alle Begriffe politischer
Gemeinschaft jenseits von face toface-Gemeinschaften wie Familien, also

insbesondere der Begriffder Nation; doch auch die «Idee gemeinsamen Menschseins»'

sei als solche Imagination zu verstehen. Wo dieser Imaginationscharakter
übersehen werde, drohten Essentialisierungen bzw. Reifikationen, wobei Höhne
solche Gefahr beim Nationbegriff deutlich grösser erscheint als bei dem der

Menschheit.4 Solche Essentialisierungen führten beinahe zwangsläufig zu einseitigen

Verkürzungen der eigentlichen Aufgabe politischer Verantwortungsethik,
die ihr Wesen und Ziel darin habe, dass der «sittliche [] Konflikt zwischen

Fernsten- und Nächstenbindung»5 nicht einseitig aufgelöst, sondern verantwortet

werde. Politisches Handeln im Horizont solcher unterschiedlichen räumlichen

Horizonte sei somit in Bezug auf diese als «verantwortliches, ambivalenzsensibles

Handeln» zu bestimmen.

Diese Argumentation hat aus meiner Sicht einige Plausibilität. Die Gefahr

der Essentialisierung politischer Kollektivbegriffe insbesondere partikularer
Dimension wie der Nation ist zweifellos gegeben. Die <Neue Rechte> und die sog.

«Identitäre Bewegung» liefern dafür derzeit die probaten Beispiele. Allerdings
ist solche Essentialisierung, wie Höhne zurecht selbst feststellt, nicht allein das

1 S. den Beitrag von Florian Höhne in diesem Heft (S. 2.69-2.86).

2 Vgl. Castoriadis 1990; Anderson 1006.

3 S.o. ab S. 279.

4 Eine entsprechende Tendenz sucht Höhne - unbeschadet deren analytischen Impetus - in

einigen der Beiträge auszumachen, die in dem von Claussen et al. (2021) edierten Band
versammelt sind.

5 S.o. S. 281 im Original kursiv.

ThZ 3/78 (2022) S. 287-294



2.88 Georg Pfleiderer

Spezifikum rechter Politik. Essentialisierungen bzw. Reifikationen politischer

Kollektivbegriffe dürften sich auch bei linken Gruppen und Parteien nachweisen

lassen, etwa bei Befreiungsbewegungen; der marxistische Klassenbegriffwäre ein

klassischer Kandidat; und auch «die Menschheit» lässt sich in der Tat (unreflek-

tiert) essentialisieren.

Der Hinweis auf die imaginative Dimension des Politischen stellt mithin, wie

mir scheint, im Wesentlichen eine hermeneutische Maxime bzw. methodologische

Reflexionsforderung dar, die sich zur Alternative von Nationalismus vs.

Internationalismus neutral verhält. Darüber hinaus soll der Imaginationsbegriff
aber auch das Problem lösen, das insbesondere mit dem Nationbegriff, oder auch

und noch mehr mit dem ihm unterlegten Begriff des Volkes verbunden ist: sein

biologischer Naturalismus. Indem «Volk» als kollektive Imagination verstanden

wird, kann, was sonst als biologische Gegebenheit behauptet werden muss,

als kollektive kulturelle Produktion gedeutet werden, die ihrerseits performa-

tiv soziale Wirklichkeit erzeugt. Gleiches muss dann wiederum vom Begriff
der Menschheit gesagt werden: auch hier kann mit dem Hinweis auf die kulturelle

Produktion des Begriffs die Referenz auf biologische Gattungsmerkmale ad

acta gelegt werden. <Rechte> wie <linke> Essentialisten wären dann genau solche

Leute, welche die imaginative Dimension ihrer Leitbegriffe, also deren kulturelle

Produziertheit, die sie selbst politisch betreiben, nicht begriffen haben bzw. nicht

in Rechnung stellen. Ein Reflexionsmangel also.

So weit, so gut. Allerdings ist damit das von Höhne verfolgte Ziel, die hermeneutische

Grundlage einer ambivalenzsensiblen politischen Verantwortungsethik zu

schaffen, noch nicht erreicht. Denn «Imagination» ist kein ethisch-normativer,

sondern ein sozialpsychologischer, also deskriptiver Begriff. «Imaginieren» lassen

sich sämtliche politische Kollektivbegriffe; auch Augustins «Räuberbande», auch

der nationalsozialistische Staat lässt sich so verstehen bzw. deuten. Der Begriff
ist ein hermeneutisches, kein ethisch-normatives, also geltungstheoretisches

Instrument. Darum sagt er auch nichts aus über die ethische Legitimität der
betreffenden kollektiven Imaginationen oder deren Verhältnis zueinander.

Natalität als Signaturpolitischer Kollektivbegriffe

Wo aber die Frage nach dem ethischen Recht bzw. nach der ethisch legitimen
Weise der politischen Imagination von «Nation» bzw. «Menschheit» in den

Raum gestellt wird, muss auf den von diesen Begriffen jeweils intendierten bzw.

insinuierten materialen Begriffsgehalt zurückgegangen werden. Der ist aber



Natale Imagination - Imaginative Natalität 289

noch nicht erreicht, wo von «Nation» bzw. «Volk» lediglich als von einem
partikularem Kollektiv irgendwo oberhalb des Nahbereichs vonface toyâce-Begegnun-

gen und von «Menschheit» als nicht näher bestimmtem Allgemeinbegriff <aller>

Menschen gesprochen wird. Denn diese sind nur numerische Grössen; sie können

als solche nur formale Zwischenstationen aufdem Weg zur Erfassung des ma-

terialen Gehalts dieser Begriffe sein. Schon der Wortlaut der Begriffe «Nation»

und «Menschheit» macht ja darauf aufmerksam, dass bei beiden Begriffen mehr
als blosse Numerik im Spiel ist, nämlich materiale Bestimmtheit. Der beiden

Begriffen auch und gerade als politischen Kollektivbegriffen nicht austreibbare

materiale Referenzgehalt ist der des - menschlichen - Körpers bzw. Leibes und

seines ihm eigentümlichen individuellen und zugleich sozial-kulturellen Lebens.

Beide Begriffe <funktionieren> als politische Leitbegriffe (zugleich kulturell wie

ethisch) aus genau dem Grunde, weil in ihnen eine mehr oder weniger bestimmte

(kollektiv imaginierte) Vorstellung von menschlich-leiblichem Leben als zugleich
individuellem und sozial verbundenem wirksam ist. Sie sind als solche Begriffe
moderne Anwendungen und Näherbestimmungen des klassischen anthropo-po-
litischen Begriffs des Menschen als «zoon politikon». Sie machen mithin normative

Aussagen darüber, welche Art der kollektiven Sozialform die dem Menschen

und seinen leiblich-kulturellen Bedingungen eigentümliche ist bzw. wie die

verschiedenen kollektiven menschlichen Sozialformen sich zueinander verhalten

(sollten).

Materiale Bestimmtheit heisst jedoch immer auch: Exklusion. Solche

Exklusivität, politisch: Ausgrenzung, kann aber wiederum nicht nur
einseitig dem Nationbegriff angelastet werden. Auch der humanistische Begriff
Menschheit exkludiert bekanntlich, auch politisch. Peter Singer und vor ihm
Friedrich Nietzsche haben darauf aufmerksam gemacht. Die aktuelle Debatte

um politische Rechte für Tiere zeigt, worum es geht.6

Mit Hannah Arendt kann man sagen: es geht um die Natalität, die

«Gebürtlichkeit», des Menschen.7 Aber eben: um die des Menschen. Denn auch

Tiere, Säugetiere, werden bekanntlich geboren; und Menschen sind bekanntlich

Säugetiere. Dennoch ist der Begriff der Natalität hilfreich, weil er auf die

leiblich-biographische und die damit zugleich verbundene elementar soziale

und geschichtliche Dimension des Menschseins verweist. Menschen werden

6 Vgl. z.B. Ladwig 1020.

7 Vgl. Arendt zooib: 18 u.ö.



Georg Pfleiderer

als individuelle Mitglieder der menschlichen Gattung, aber nicht unmittelbar
als solche, sondern als Kinder bestimmter Eltern in bestimmten
kulturell-geschichtlichen Sozialverbänden geboren. An solche Natalität erinnert schon

semantisch der Begriff der Nation. Der Einspruch der Romantiker, Herders oder

Schleiermachers, gegen einen abstrakten Humanismus der Aufklärung ist von

daher berechtigt.
Der Einspruch der Aufklärer gegen die politische Romantik freilich auch.

Denn Nationen, also politischen Völkern, eignet nicht die gleiche leiblich-biologische

Plausibilität wie Familien. «Nationen» dehnen die particula veri gebürt-

lich-sozialen, also familialen menschlichen Lebens ins Politische aus und
überdehnen sie damit, wie Höhne zurecht feststellt, in gewisser Weise. Wo Nationen

sich auf ihnen vermeintlich zugrundeliegende «Völker» berufen, die als grosse

Familienverbände vorgestellt werden, liegt in der Tat immer ein essentialistischer

Missbrauch des Begriffs vor.
Tatsächlich ist der - ethisch legitime - Nationbegriff ein politischer

Vermittlungsbegriff: er vermittelt zwischen «Familie» und «Menschheit».

Man mag das mit Höhne «Glokalität» nennen. Für die ethisch-legitime

Vermittlungsfunktion des Nationalstaats können sozialpsychologische Gründe

ins Feld geführt werden wie ein Bedürfnis nach Beheimatung in grösseren als

nur familialen Zusammenhängen, woran sich wiederum - mit Arnulf von

Scheliha, dem sich Höhne hier anschliesst, - der ethische Gedanke der

«geteilte^) Verantwortungsbereitschaft...» anknüpfen lässt, der «... für die politische

Begründung etwa von (unterschiedlichen) Steuerlasten, insbesondere aber

für die Begründung und die Weiterentwicklung des Bildungs-, Sozial- und

Wohlfahrtsstaates»8 unverzichtbar sei. Solche ethischen Anschlüsse basieren aber

darauf, dass dem Begriffdes Nationalstaats als innere Struktur die der egalitären,

auf Menschenrechten basierenden Demokratie eingezeichnet wird. Der - nicht

umsonst moderne - Nationalstaatsbegriff realisiert allgemeine Menschenrechte

als Bürgerrechte. Die ethische Exklusionsproblematik solcher Partikularisierung
hat wiederum Hanna Arendt klassisch benannt.5

Aus den oben genannten Gründen sollte diese jedoch wiederum nicht dem

Nationalstaatsbegriff alleine angelastet werden. Auch «Menschheit» ist, wie

gesagt, kein <ethisch reiner> Allgemeinbegriff, sondern ein Vermittlungsbegriff.

8 Von Scheliha 2.02.1: 144; zit. n. Höhne, S. 178.

9 Vgl. Arendt 2.001a: 614 u.ö.



Natale Imagination - Imaginative Natalität 291

Der im Begriff der Nation bzw. des Nationalstaats aufscheinende Gedanke
(spezifisch menschlicher) Natalität und die mit ihr unhintergehbar verbundene

geschichtliche Partikularität ist, um es zu wiederholen, kein Spezifikum dieses

politischen Begriffs, sondern des Menschseins im Allgemeinen. Soll aber ein daran

orientierter politischer Humanismus nicht in Speziesismus umschlagen, bzw. als

solcher kenntlich werden, muss gezeigt werden, inwiefern solcher menschheitliche

Humanismus ethisch strukturiert ist.

Ethisch-politischer Humanismus als Thema der Theologie

Wenn also verhindert werden soll, dass der politische Humanismus mit einem

partikularistischen «Speziesismus» einhergeht, muss in den skizzierten Begriff
des «Menschseins» eine ethisch-reflexive Dimension eingezeichnet bzw. diese

ausdrücklich gemacht werden: <Gebürtliches> Menschsein muss als solches

verstanden werden, das in diesen seinen mehrfach gestuften Sozialformen nicht
einfach persistiert, sondern sich zu dieser Persistenz reflexiv, und zwar
verantwortlich-reflexiv, zu verhalten vermag und genau so solcher Persistenz ihr spezifisch
menschliches Gepräge gibt. Indiz dafür ist in der Tat die gewahrte Sensibilität

dafür, dass der «sittliche [] Konflikt zwischen Fernsten- und Nächstenbindung»10

nicht einseitig aufgelöst, sondern verantwortet wird.
Diese ethische Dimension lässt sich in menschliche Natalität insofern

einzeichnen, als diese in der Tat selbst nur als soziale Imagination präsent ist: Unsere

Geburt und unsere Gebürtlichkeit ist uns nur durch Erzählung oder (heutzutage)

durch bildliche bzw. filmische Abbildung- also in sozialer Vermittlungund
(heutzutage buchstäblich) soziale <Imagination> präsent. Nur in dieser Vermittlung
sozialer Imagination können wir uns aufselbst und aufunsere ureigene Geschichte

beziehen. Darin steckt notorisch ein Moment der Wertschätzung: Da unsere

Geburt unseren <Nächsten> von bleibender Wichtigkeit war, vermögen wir zu

uns selbst - wie auch zu unseren sozialen Lebenskreisen - in ein wertschätzendes

Verhältnis zu treten. Zumindest bildet solche biographische Wertschätzung den

gedeihlichen <Humus> für deren individuelle Reproduktion.
Die politische Imagination muss also, wenn sie eine ethisch legitime, <huma-

nistische>, sein will, eine solche sein, die sich in das jeweilige Kollektiv imaginativ
hineinzuversetzen vermag, aber so, dass in solcher Imagination ein Bewusstsein

10 S.o. S. 281 im Original kursiv.



1Ç>1 Georg Pfleiderer

für das durch sie Exkludierte mitgeführt und zugleich solche Exklusion als

ethisches Problem empfunden wird, welches eben durch diese Imaginationsleistung

performativ erzeugt wird, was sie wiederum zur Mitarbeit an der Lösung dieses

Problems verpflichtet.

Ethisch-politisches Handeln ist in diesem Sinne «ambivalenzsensibles

Handeln». Seine Aufgabe ist die Ausbalancierung der Exklusionseffekte, die

menschliches Leben in seiner notorisch politischen Form immer hat. Es ist in
dieser Weise in der Tat, mit Carl Schmitt zu reden, der Umgang mit Freund-

Feind-Verhältnissen," jedoch zum Zweck ihrer Vermeidung.
Schmitts polemologische Lesart des Menschen als «zoon politikon» zeigt indes

auf, dass dessen humanistische Deutung keineswegs selbstverständlich ist. Der
humanistischen Imagination haftet im Gegenteil unübersehbar der Charakter

von Kontrafaktizität und Kontraintuitivität an. Es ist die - gerade angesichts

der gegenwärtigen Weltlage - neu eingeschärfte und einzuschärfende Gefahr

der Blauäugigkeit, die dem politischen Humanismus als <gesinnungsethischem>

Internationalismus und Multikulturalismus nicht genug ins Stammbuch zu
schreiben ist. Die adäquate Reaktion darauf und Sicherung dagegen kann aber

nicht ein mit symmetrischen Einseitigkeiten behafteter (vermeintlicher) pragmatischer,

politischer «Realismus» sein.

Wirklich «ambivalenzsensibler», verantwortungsethischer politischer
Humanismus muss sich der Versuchung widersetzen, das tragische Element, das

in den Schwierigkeiten solcher Vermittlungsarbeit kenntlich wird und durch

diese auch nicht wegzuarbeiten ist, in gesinnungsethischem Idealismus oder

Heroismus zu überspielen. In einer polemogenen Welt spielt sich politischer
Humanismus innerhalb politischer Grenzen ab, und an diesen leiden und sterben

Menschen: solche, die sie überwinden wollen und solche, die sie verteidigen.

Man kann mit dieser Tragik, sofern man sie nicht überspielt, in pragmatischer

Akzeptanz, dilatativ, retardierend, umgehen.

Das ist die säkulare Variante. Die religiöse ist die der Klage und der Hoffnung
auf eine Versöhnung, an der menschliche Versöhnungsarbeit nur partizipieren
kann, die sie aber nicht konstituiert. Die christliche Version dieser Variante hält

solche Klage und solche Hoffnung für berechtigt, weil sie im Handeln Gottes

in Jesus Christus begründet geglaubt wird. Die protestantische Zuspitzung der

christlichen Version insistiert darauf, dass die Exklusionsverhältnisse, unter

Ii Vgl. Schmitt 1996: ié.



Natale Imagination - Imaginative Natalität 293

denen gelitten und aufderen Überwindung gehofft wird, zuerst und vor allem im

je eigenen Inneren zu verorten sind. Der eigentlich bedrohliche Aggressor lauert

nicht von aussen an den Grenzen des humanen Leibes bzw. Territoriums,
sondern innerhalb dessen selbst und im eigenen Inneren des politischen Kollektivs

wie des individuellen Subjekts, in dessen ihm eigener Imaginationskraft. In
protestantischer Perspektive lebt politischer Humanismus vom Glauben an die

Rechtfertigung des Gottlosen.

Anderson, B„ 1006 [1983]. Imagined communities:

Reflections on the origin and spread

ofnationalism. Rev. ed. London, New York.

Arendt, H., 2.001a. Elemente und Ursprünge

totaler Herrschaft (1951/55). 8. Aufl.
München.

- 2001b. Vita activa oder vom tätigen Leben

[1958 englisch, 1967]. 11. Aufl. München.

Arendt, H./Castoriadis, C„ 1990 [1984].

Gesellschaft als imaginäre Institution:
Entwurf einer politischen Philosophie. Frankfurt

a. M.

japhie

Claussen, J.H., et al. (Hg.), 2.02.1. Christentum

von rechts. Theologische Erkundungen und

Kritik, Tübingen.
Ladwig, B., 1020. Politische Philosophie der

Tierrechte. Berlin.
Scheliha, A, von 2011. Volk ohne Religion:

Kritische Betrachtung zu einem Leitthema
der Neuen Rechten. Claussen et al. 2021,

113-145.

Schmitt, C., 1996. Der Begriff des Politischen,
Text von 1932 mit einem Vorwort und drei

Corollarien; 5. Nachdruck der Ausgabe von
1963. 7. Aufl., Berlin.



2.94 Georg Pfleiderer

Abstracts

Florian Hohnes Plädoyer für den «imaginativen» Charakter kollektiver politischer
Begriffe wie «Nation» oder «Menschheit» ist sehr hilfreich. Für ethische Zwecke sollte es

jedoch weiterentwickelt werden. Es sollte anerkannt werden, dass die Grundlage aller Akte
politischer Imagination der (soziale) Akt der Imagination der eigenen individuellen Na-
talität ist. Aus dieser Einsicht heraus scheint eine ethische Vermittlung der Partikularität
und der Allgemeinheit politischer Konzepte ebenso notwendig als möglich zu sein. Dennoch

ist die tragische Konflikthaftigkeit solcher Akte politischer Imagination nicht zu
übersehen. Mit ihr können wir entweder pragmatisch umgehen oder aber einen religiösen

Versöhnungsbegriffzur Hilfe nehmen.

Florian Hoehne's plea for the «imaginative» character of collective political concepts like
«nation» or «humanity» is very helpful. However, for ethical purposes it should be further
developed. It should be acknowledged that the foundation ofall acts ofpolitical imagination

is the (social) act of imagination of one's own individual natality. From this insight
ethical mediation of the particularity and the generality ofpolitical concepts seems as well
required as possible. Nevertheless, the tragical conflictuality of such acts of political
imagination cannot be overlooked. With this we can either deal pragmatically or by making
use of a religious concept ofatonement.

Georg Pfleiderer, Basel


	Natale Imagination - Imaginitive Natalität : ein Essay im Gespräch mit Florian Höhne

