Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 3

Artikel: Natale Imagination - Imaginitive Natalitat : ein Essay im Gesprach mit
Florian Hohne

Autor: Pfleiderer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1029465

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1029465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Natale Imagination — Imaginative Natalitit

Ein Essay im Gespriach mit Florian Hohne

Georg Pfleiderer

Imagination versus Essentialisierung

In seinem Beitrag «Glokal gemeinsam Menschsein»' pladiert Florian Hohne fiir
cine Formatierung bzw. Wahrnehmung politischer Gemeinschaftsbegriffe als
kollektiver Imaginationen im Sinne von Cornelius Castoriadis und Benedict
Anderson.* Vermittelt durch solche Imagination seien alle Begriffe politischer
Gemeinschaft jenseits von face to face-Gemeinschaften wie Familien, also insbe-
sondere der Begriff der Nation; doch auch die «Idee gemeinsamen Menschseins»?
sei als solche Imagination zu verstehen. Wo dieser Imaginationscharakeer tiber-
schen werde, drohten Essentialisierungen bzw. Reifikationen, wobei Hohne
solche Gefahr beim Nationbegriff deutlich grésser erscheint als bei dem der
Menschheit.* Solche Essentialisierungen fithrten beinahe zwangslaufig zu einsei-
tigen Verkiirzungen der eigentlichen Aufgabe politischer Verantwortungsethik,
die ihr Wesen und Ziel darin habe, dass der «sittliche [] Konflikt zwischen
Fernsten- und Nichstenbindungy»® nicht einseitig aufgelost, sondern verantwor-
tet werde. Politisches Handeln im Horizont solcher unterschiedlichen riumli-
chen Horizonte sei somit in Bezug auf diese als «verantwortliches, ambivalenz-
sensibles Handeln» zu bestimmen.

Diese Argumentation hat aus meiner Sicht einige Plausibilitit. Die Gefahr
der Essentialisierung politischer Kollektivbegriffe insbesondere partikularer
Dimension wie der Nation ist zweifellos gegeben. Die <Neue Rechte> und die sog.
«Identitire Bewegungy» liefern dafiir derzeit die probaten Beispicle. Allerdings
ist solche Essentialisierung, wie Hohne zurecht selbst feststellt, nicht allein das

S. den Beitrag von Florian Hohne in diesem Heft (S. 269-286).

Vgl. Castoriadis 1990; Anderson 2006.

S.0.ab S. 279.

Eine entsprechende Tendenz sucht Hohne — unbeschadet deren analytischen Impetus - in
cinigen der Beitrige auszumachen, die in dem von Claussen et al. (2021) edierten Band ver-
sammelt sind.

5 S.0.S. 281 im Original kursiv.

p W N =

ThZ 3/78 (2022) S. 287294



288 Georg Pfleiderer

Spezifikum rechter Politik. Essentialisierungen bzw. Reifikationen politischer
Kollektivbegriffe diirften sich auch bei linken Gruppen und Parteien nachweisen
lassen, etwa bei Befreiungsbewegungen; der marxistische Klassenbegriff wire ein
klassischer Kandidat; und auch «die Menschheit» lisst sich in der Tat (unreflek-
tiert) essentialisieren.

Der Hinweis auf die imaginative Dimension des Politischen stellt mithin, wie
mir scheint, im Wesentlichen eine hermeneutische Maxime bzw. methodolo-
gische Reflexionsforderung dar, die sich zur Alternative von Nationalismus vs.
Internationalismus neutral verhilt. Dariiber hinaus soll der Imaginationsbegriff
aber auch das Problem l6sen, das insbesondere mit dem Nationbegriff, oder auch
und noch mehr mit dem ihm unterlegten Begriff des Volkes verbunden ist: sein
biologischer Naturalismus. Indem «Volk» als kollektive Imagination verstan-
den wird, kann, was sonst als biologische Gegebenheit behauptet werden muss,
als kollektive kulturelle Produktion gedeutet werden, die ihrerseits performa-
tiv soziale Wirklichkeit erzeugt. Gleiches muss dann wiederum vom Begriff
der Menschheit gesagt werden: auch hier kann mit dem Hinweis auf die kultu-
relle Produktion des Begriffs die Referenz auf biologische Gattungsmerkmale ad
acta gelegt werden. Rechte> wie dinke> Essentialisten wiren dann genau solche
Leute, welche die imaginative Dimension ihrer Leitbegrifte, also deren kulturelle
Produziertheit, die sie selbst politisch betreiben, nicht begriffen haben bzw. nicht
in Rechnung stellen. Ein Reflexionsmangel also.

So weit, so gut. Allerdings ist damit das von Hohne verfolgte Ziel, die hermeneu-
tische Grundlage einer ambivalenzsensiblen politischen Verantwortungsethik zu
schaffen, noch nicht erreicht. Denn «Imagination» ist kein ethisch-normativer,
sondern ein sozialpsychologischer, also deskriptiver Begriff. «Imaginieren» lassen
sich samtliche politische Kollektivbegriffe; auch Augustins «<Riduberbande», auch
der nationalsozialistische Staat lisst sich so verstehen bzw. deuten. Der Begriff
ist ein hermeneutisches, kein ethisch-normatives, also geltungstheoretisches
Instrument. Darum sagt er auch nichts aus tiber die ethische Legitimitat der be-
treffenden kollektiven Imaginationen oder deren Verhiltnis zueinander.

Natalitar als Signatur politischer Kollektivbegriffe

Wo aber die Frage nach dem ethischen Recht bzw. nach der ethisch legitimen
Weise der politischen Imagination von «Nation» bzw. «Menschheit» in den
Raum gestellt wird, muss auf den von diesen Begriffen jeweils intendierten bzw.
insinuierten materialen Begriffsgehalt zuriickgegangen werden. Der ist aber



Natale Imagination - Imaginative Natalitit 289

noch nicht erreicht, wo von «Nation» bzw. «Volk» lediglich als von einem parti-
kularem Kollektiv irgendwo oberhalb des Nahbereichs von face 7o face-Begegnun-
gen und von «Menschheit» als nicht niher bestimmtem Allgemeinbegriff <aller>
Menschen gesprochen wird. Denn diese sind nur numerische Grossen; sie kon-
nen als solche nur formale Zwischenstationen auf dem Weg zur Erfassung des ma-
terialen Gehalts dieser Begriffe sein. Schon der Wortlaut der Begriffe «Nation»
und «Menschheit» macht ja darauf aufmerksam, dass bei beiden Begriffen mehr
als blosse Numerik im Spiel ist, nimlich materiale Bestimmtheit. Der beiden
Begriffen auch und gerade als politischen Kollektivbegriffen nicht austreibbare
materiale Referenzgehalt ist der des — menschlichen — Kérpers bzw. Leibes und
seines ihm eigentiimlichen individuellen und zugleich sozial-kulturellen Lebens.
Beide Begriffe <funktionierens als politische Leitbegriffe (zugleich kulturell wie
ethisch) aus genau dem Grunde, weil in ihnen eine mehr oder weniger bestimmte
(kollektiv imaginierte) Vorstellung von menschlich-leiblichem Leben als zugleich
individuellem und sozial verbundenem wirksam ist. Sie sind als solche Begriffe
moderne Anwendungen und Niherbestimmungen des klassischen anthropo-po-
litischen Begriffs des Menschen als «zoon politikon». Sie machen mithin norma-
tive Aussagen dariiber, welche Art der kollektiven Sozialform die dem Menschen
und seinen leiblich-kulturellen Bedingungen eigentiimliche ist bzw. wie die ver-
schiedenen kollektiven menschlichen Sozialformen sich zueinander verhalten
(sollten).

Materiale Bestimmtheit heisst jedoch immer auch: Exklusion. Solche
Exklusivitit, politisch: Ausgrenzung, kann aber wiederum nicht nur ein-
seitig dem Nationbegriff angelastet werden. Auch der humanistische Begriff
Menschheit exkludiert bekanntlich, auch politisch. Peter Singer und vor ihm
Friedrich Nietzsche haben darauf aufmerksam gemacht. Die aktuelle Debatte
um politische Rechte fiir Tiere zeigt, worum es geht.¢

Mit Hannah Arendt kann man sagen: es geht um die Natalitit, die
«Gebiirtlichkeit», des Menschen.” Aber eben: um die des Menschen. Denn auch
Tiere, Sdugetiere, werden bekanntlich geboren; und Menschen sind bekannt-
lich Siugetiere. Dennoch ist der Begriff der Natalitit hilfreich, weil er auf die
leiblich-biographische und die damit zugleich verbundene elementar soziale
und geschichtliche Dimension des Menschseins verweist. Menschen werden

6  Vgl.z.B. Ladwig2020.
7 Vgl. Arendt 2001b: 18 u.6.



290 Georg Pfleiderer

als individuelle Mitglieder der menschlichen Gattung, aber nicht unmittelbar
als solche, sondern als Kinder bestimmter Eltern in bestimmten kulturell-ge-
schichtlichen Sozialverbinden geboren. An solche Natalitit erinnert schon se-
mantisch der Begriff der Nation. Der Einspruch der Romantiker, Herders oder
Schleiermachers, gegen einen abstrakten Humanismus der Aufklirung ist von
daher berechrigt.

Der Einspruch der Aufklirer gegen die politische Romantik freilich auch.
Denn Nationen, also politischen Vélkern, eignet niche die gleiche leiblich-bio-
logische Plausibilitit wie Familien. «Nationen» dehnen die particula veri gebiirt-
lich-sozialen, also familialen menschlichen Lebens ins Politische aus und iiber-
dehnen sie damit, wie Hohne zurecht feststellt, in gewisser Weise. Wo Nationen
sich auf ihnen vermeintlich zugrundeliegende «Vélker» berufen, die als grosse
Familienverbinde vorgestellt werden, liegt in der Tat immer ein essentialistischer
Missbrauch des Begriffs vor.

Tatsichlich ist der - ethisch legitime - Nationbegriff ein politischer
Vermittlungsbegriff: er vermittelt zwischen «Familie» und «Menschheits.
Man mag das mit Hohne «Glokalitit» nennen. Fir die ethisch-legitime
Vermittlungsfunktion des Nationalstaats konnen sozialpsychologische Griinde
ins Feld gefithrt werden wie ein Bediirfnis nach Beheimatung in grosseren als
nur familialen Zusammenhingen, woran sich wiederum — mit Arnulf von
Scheliha, dem sich Héhne hier anschliesst, — der ethische Gedanke der «ge-
teilte(n) Verantwortungsbereitschaft...» ankniipfen lisst, der «... fur die politi-
sche Begriindung etwa von (unterschiedlichen) Steuerlasten, insbesondere aber
fir die Begriindung und die Weiterentwicklung des Bildungs-, Sozial- und
Wohlfahrtsstaates»® unverzichtbar sei. Solche ethischen Anschliisse basieren aber
darauf, dass dem Begriff des Nationalstaats als innere Strukrur die der egalitaren,
auf Menschenrechten basierenden Demokratie eingezeichnet wird. Der — nicht
umsonst moderne — Nationalstaatsbegriff realisiert allgemeine Menschenrechte
als Biirgerrechte. Die ethische Exklusionsproblematik solcher Partikularisierung
hat wiederum Hanna Arendt klassisch benannt.?

Aus den oben genannten Griinden sollte diese jedoch wiederum nicht dem
Nationalstaatsbegriff alleine angelastet werden. Auch «Menschheit» ist, wie ge-
sagt, kein <ethisch reiner Allgemeinbegriff, sondern ein Vermittlungsbegriff.

8 Von Scheliha 2021: 14 4; zit. n. Hohne, S. 278.
9 Vgl Arendt 2001a: 614 u.6.



Natale Imagination — Imaginative Natalitit 291

Der im Begriff der Nation bzw. des Nationalstaats aufscheinende Gedanke (spe-
zifisch menschlicher) Natalitit und die mit ihr unhintergehbar verbundene ge-
schichtliche Partikularitit ist, um es zu wiederholen, kein Spezifikum dieses poli-
tischen Begriffs, sondern des Menschseins im Allgemeinen. Soll aber ein daran
orientierter politischer Humanismus nicht in Speziesismus umschlagen, bzw. als
solcher kenntlich werden, muss gezeigt werden, inwiefern solcher menschheit-
liche Humanismus ethisch strukeuriert ist.

Ethisch-politischer Humanismus als Thema der Theologie

Wenn also verhindert werden soll, dass der politische Humanismus mit einem
partikularistischen «Speziesismus» einhergeht, muss in den skizzierten Begriff
des «Menschseins» eine ethisch-reflexive Dimension eingezeichnet bzw. diese
ausdriicklich gemacht werden: «Gebiirtlichess Menschsein muss als solches ver-
standen werden, das in diesen seinen mehrfach gestuften Sozialformen nicht ein-
fach persistiert, sondern sich zu dieser Persistenz reflexiv, und zwar verantwort-
lich-reflexiv, zu verhalten vermag und genau so solcher Persistenz ihr spezifisch
menschliches Geprige gibt. Indiz dafiir ist in der Tat die gewahrte Sensibilitit
dafiir, dass der «sittliche [] Konflike zwischen Fernsten- und Nachstenbindungy»
nicht einseitig aufgeldst, sondern verantwortet wird.

Diese ethische Dimension lisst sich in menschliche Natalitit insofern ein-
zeichnen, als diese in der Tat selbst nur als soziale Imagination prisentist: Unsere
Geburt und unsere Gebiirtlichkeit ist uns nur durch Erzihlung oder (heutzutage)
durch bildliche bzw. filmische Abbildung —also in sozialer Vermittlungund (heut-
zutage buchstiblich) soziale dmagination> prisent. Nur in dieser Vermittlung so-
zialer Imagination kénnen wir uns auf selbst und auf unsere ureigene Geschichte
beziehen. Darin steckt notorisch ein Moment der Wertschatzung: Da unsere
Geburt unseren «(Nichsten> von bleibender Wichtigkeit war, vermogen wir zu
uns selbst — wie auch zu unseren sozialen Lebenskreisen — in ein wertschitzendes
Verhiltnis zu treten. Zumindest bildet solche biographische Wertschitzung den
gedeihlichen <Humus> fiir deren individuelle Reproduktion.

Die politische Imagination muss also, wenn sie eine ethisch legitime, <huma-
nistische, sein will, eine solche sein, die sich in das jeweilige Kollektiv imaginativ
hineinzuversetzen vermag, aber so, dass in solcher Imagination ein Bewusstsein

10 S.0.8. 281 im Original kursiv.



292 Georg Pfleiderer

fir das durch sie Exkludierte mitgefithrt und zugleich solche Exklusion als ethi-
sches Problem empfunden wird, welches eben durch diese Imaginationsleistung
performativ erzeugt wird, was sie wiederum zur Mitarbeit an der Losung dieses
Problems verpflichtet.

Ethisch-politisches Handeln ist in diesem Sinne «ambivalenzsensibles
Handeln». Seine Aufgabe ist die Ausbalancierung der Exklusionseffekte, die
menschliches Leben in seiner notorisch politischen Form immer hat. Es ist in
dieser Weise in der Tat, mit Carl Schmitt zu reden, der Umgang mit Freund-
Feind-Verhiltnissen," jedoch zum Zweck ihrer Vermeidung.

Schmitts polemologische Lesart des Menschen als «zoon politikon» zeigt indes
auf, dass dessen humanistische Deutung keineswegs selbstverstindlich ist. Der
humanistischen Imagination haftet im Gegenteil uniibersehbar der Charakter
von Kontrafaktizitit und Kontraintuitivitit an. Es ist die — gerade angesichts
der gegenwirtigen Weltlage — neu eingeschirfte und einzuschirfende Gefahr
der Blauidugigkeit, die dem politischen Humanismus als «gesinnungsethischem»
Internationalismus und Multikulturalismus nicht genug ins Stammbuch zu
schreiben ist. Die adiquate Reaktion darauf und Sicherung dagegen kann aber
nicht ein mit symmetrischen Einscitigkeiten behafteter (vermeintlicher) pragma-
tischer, politischer «Realismus» sein.

Wirklich  «ambivalenzsensibler», ~ verantwortungsethischer  politischer
Humanismus muss sich der Versuchung widersetzen, das tragische Element, das
in den Schwierigkeiten solcher Vermittlungsarbeit kenntlich wird und durch
diese auch nicht wegzuarbeiten ist, in gesinnungsethischem Idealismus oder
Heroismus zu iberspielen. In einer polemogenen Welt spielt sich politischer
Humanismus innerhalb politischer Grenzen ab, und an diesen leiden und ster-
ben Menschen: solche, die sie iiberwinden wollen und solche, die sie verteidigen.
Man kann mit dieser Tragik, sofern man sie nicht iiberspielt, in pragmatischer
Akzeptanz, dilatativ, retardierend, umgehen.

Das ist die sikulare Variante. Die religiose ist die der Klage und der Hoffnung
auf eine Versdhnung, an der menschliche Verséhnungsarbeit nur partizipieren
kann, die sie aber nicht konstituiert. Die christliche Version dieser Variante hilt
solche Klage und solche Hoffnung fiir berechtigt, weil sie im Handeln Gottes
in Jesus Christus begriindet geglaubt wird. Die protestantische Zuspitzung der
christlichen Version insistiert darauf, dass die Exklusionsverhiltnisse, unter

11 Vgl. Schmitt 1996: 26.



Natale Imagination — Imaginative Natalitit 293

denen gelitten und auf deren Uberwindung gehofft wird, zuerst und vor allem im
je eigenen Inneren zu verorten sind. Der eigentlich bedrohliche Aggressor lauert
nicht von aussen an den Grenzen des humanen Leibes bzw. Territoriums, son-
dern innerhalb dessen selbst und im eigenen Inneren des politischen Kollektivs
wie des individuellen Subjekts, in dessen ihm eigener Imaginationskraft. In
protestantischer Perspektive lebt politischer Humanismus vom Glauben an die
Rechtfertigung des Gottlosen.

Bibliographie

Anderson, B., 2006 [1983]. Imagined commu-
nities: Reflections on the origin and spread
of nationalism. Rev. ed. London, New York.

Arendt, H., 2001a. Elemente und Urspriin-
ge totaler Herrschaft (1951/s5). 8. Aufl.
Miinchen.

- 2001b. Vita activa oder vom titigen Leben
[1958 englisch, 1967]. 12. Aufl. Miinchen.
Arendr, H./Castoriadis, C., 1990 [1984].
Gesellschaft als imaginire Institution: Ent-
wurf ciner politischen Philosophie. Frank-

furta. M.

Claussen, J.H., et al. (Hg,), 2021. Christentum
von rechts. Theologische Erkundungen und
Kritik, Tiibingen.

Ladwig, B., 2020. Politische Philosophie der
Tierrechte. Berlin.

Scheliha, A, von 2021. Volk ohne Religion:
Kritische Betrachtung zu einem Leitthema
der Neuen Rechten. Claussen et al. 2021,
113—14S.

Schmitt, C., 1996. Der Begriff des Politischen,
Text von 1932 mit einem Vorwort und drei
Corollarien; 5. Nachdruck der Ausgabe von
1963. 7. Aufl,, Berlin.



294 Georg Pfleiderer

Abstracts

Florian Hohnes Pladoyer fiir den «imaginativen» Charakter kollektiver politischer Be-
griffe wie «Nation» oder «Menschheit» ist sehr hilfreich. Fiir ethische Zwecke sollte es je-
doch weiterentwickelt werden. Es sollte anerkannt werden, dass die Grundlage aller Akee
politischer Imagination der (soziale) Akt der Imagination der eigenen individuellen Na-
talitat ist. Aus dieser Einsicht heraus scheint eine ethische Vermittlung der Partikularicit
und der Allgemeinheit politischer Konzepte ebenso notwendig als méglich zu sein. Den-
noch ist die tragische Konflikthaftigkeit solcher Akte politischer Imagination nicht zu
itbersehen. Mit ihr kdnnen wir entweder pragmatisch umgehen oder aber einen religiésen
Versshnungsbegriff zur Hilfe nehmen.

Florian Hoehne's plea for the «<imaginative» character of collective political concepts like
«nation» or «humanity» is very helpful. However, for ethical purposes it should be further
developed. It should be acknowledged that the foundation of all acts of political imagina-
tion is the (social) act of imagination of one’s own individual natality. From this insight
ethical mediation of the particularity and the generality of political concepts seems as well
required as possible. Nevertheless, the tragical conflictuality of such acts of political im-
agination cannot be overlooked. With this we can either deal pragmatically or by making
use of a religious concept of atonement.

Georg Pfleiderer, Basel



	Natale Imagination - Imaginitive Natalität : ein Essay im Gespräch mit Florian Höhne

