
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 3

Artikel: Glokal gemeinsam Menschsein : Anregungen für einen
verantwortungsethischen, protestantischen Internationalismus

Autor: Höhne, Florian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1029464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1029464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glokal gemeinsam Menschsein

Anregungen für einen verantwortungsethischen,
protestantischen Internationalismus

Florian Höhne

Das Christentum einschließlich der darin mit dem Begriff «Protestantismus»

zusammengefassten Strömungen ist ein globales Phänomen und nur als

solches interpretierbar.1 Diese Feststellung von der Globalität des Christentums
steht heute im Kontext des Globalisierungsdiskurses.1 Während Globalisierung
oft als Gegenbegriff zum Lokalen verstanden werde, reflektiert der Begriff im
Fachdiskurs gerade auf die wechselseitige Implikation von Globalität und

Lokalität.' Roland Robertson hat dies mit dem «Begriff der Globalisierung»
betont.4 Es geht ihm um die «Gleichzeitigkeit und wechselseitige Durchdringung
dessen, was traditionellerweise als das Globale und das Lokale oder [...] als das

Universelle und das Partikulare bezeichnet wurde» (1998: 101). Gerade so wird
sichtbar, dass «ein Großteil der Förderung des Lokalen in Wirklichkeit von oben

oder außen» geschieht (1998:193).

Diese These macht erstens das multikontextuelle Aufkommen von
NeoNationalismen als glokale Entwicklung deutbar, auch schon für Robertson.'

i Das gilt historisch, kulturtheoretisch und religionssoziologisch genauso wie im theologisch¬
normativen Selbstverständnis christlicher Traditionen. Auch die Reformation, die entscheidende

Weichen für die moderne Entwicklung von Protestantismen und Katholizismus stellte,

liegt nicht nur zeitlich vor dem genuin westlich-europäischen Interesse für den Nationalismus

im 19. Jahrhundert (Wehler 1019: 9, 17), sie ist auch ideengeschichtlich und politisch nicht
anders denn als globaler Zusammenhang zu verstehen; entsprechend ordnet der Leuenberger
Text «Kirche -Volk - Staat - Nation» die Reformation als volksbezogen und «völkerübergreifend»

ein (vgl. Hüffmeier zooz: 31, 34, Zitat aufS. 3z, im Original fett; Text auch erwähnt
bei Meireis 1010; 391. Mit diesem Papier setzt sich auch Ulrich Körtner in seinem Beitrag in
diesem Heft auseinander (ThZ 78.3 zozz: 136-15$).

1 So ordnet schon der Leuenberger Text zu «Kirche -Volk - Staat - Nation» die Auseinander¬

setzung mit Volk und Nation in den Globalisierungsdiskurs ein (vgl. Hüffmeier 1001:18 f.).

3 Vgl. Robertson 1998: 191-197, loof, i03f, io6ff, iisff.
4 Vgl. auch für das Zitat Robertson 1998:193, kursiv im Original; vgl. auch S. 197-103,111,115fr.

5 So betont schon Robertson, «daß auch die heutige Behauptung von Ethnizität und/oder
Nationalität vor dem Hintergrund der allgemeinen Begriffe von Identität und Partikularität

geschieht» (vgl. Robertson 1998; 193E Zitat auf S. 194). Unter anderem hat besonders Mark

Juergensmeyer (1010: 49f die Emergenz von «new movements of religious nationalism» von

ThZ 3/78 (2022) S. 269-286



Florian Höhne

Die Globalisierungsthese macht zweitens die Globalität von Christentum und

Religion als Globalität interpretierbar.6
Was steht ethisch in all dem nun auf dem Spiel? Mit der Wahrnehmung

globaler Zusammenhänge und der Globalität des Christentums einerseits und der

multikontextuellen Emergenz von Neo-Nationalismen andererseits wird in

sozialethischer Perspektive m.E. eine Frage aufs neue aktuell, die jüngst auch etwa

im Zusammenhang mit der Corona-Pandemie7 oder der Auseinandersetzung

mit der Neuen Rechten theologisch vermittels der Kategorien «Volk» und

«Nation» diskutiert wurde:8 die Frage, wie sich die Bindung an Lokales und die

Ausrichtung auf das Globale und Allgemeine normativ zueinander verhalten

(sollen). In Anspielung aufKarl Barths Begrifflichkeit aus KD III/4 formuliert:9

Wie verhält sich die Verpflichtung aufdas Wohl der Nahen zur Verpflichtung auf
das Wohl der Fernen?10

Ausgehend von einer Relecture von Benedikt Andersons einschlägiger

Nationalismus-Definition im Kontext der ethischen Fragen nach Nähe

und Ferne werde ich zwei Positionen theologischer Herangehensweise an
das Thema Nationalismus erörtern, um in Anknüpfung an den von Torsten

Meireis und mir herausgegebenen Band eine nüchtern abwägende, realistische

und ambivalenzsensible Alternative zu postliberalem Antinationalismus und

«Myanmar to Moscow» als globales Phänomen beschrieben und Gemeinsamkeiten herausgearbeitet

(Zitate aufS. 49); Juergensmeyer spricht von «emergence» (S. 50). Der Band Höhne/
Meireis 1010 zeigt in 14 Fallstudien aus 14 Ländern, wie das jeweils spezifische Verhältnis von
Neo-Nationalismus und Religion im globalen Kontext lokal formiert wird.

6 So beginnt Henrik Simojokis einschlägige Habilitation zum Thema «Globalisierte Religion»
mit dem Satz «Globalisierte Religion, so wird sich zeigen, hat einen Hang zum Lokalen» und
dem Aufweis des Globalen in einem konkreten Lokalen, nämlich im «Klassengeschehen» und
der «Lebenswelt» der SuS (Simojoki 2.01z: iff, Zitate aufS. 1).

7 Vgl. dort etwa die offenen Fragen: «Die moralische Klarheit und Helle weicht zwangsläu¬

fig den schwierigen Grautönen: Ist die Entscheidung der Bundesregierung, den Export von
Schutzmasken und Schutzanzügen zu verbieten, ein verantwortlicher Akt der Fürsorge für
die deutsche Nation oder angesichts der Not anderer Länder ein Akt des nationalstaatlichen
Chauvinismus Was wäre die Alternative Grenzenlose Empathie drückt sich notorisch vor
der Triage-Situation der Entscheidung, eben vor der Grenze.» (Thomas zozo).

8 Juergensmeyer zozo: 49fNeo-Nationalismen. Scheliha zozi: i4}fFNeue Rechte.

9 Barth schreibt über «Die Nahen und die Fernen» (Barth 1951: 3Z0, im Original in Großbuch¬

staben; auch referenziert etwa bei Meireis zozo: 400). Mit den Nahen meint Barth vornehmlich

«das Volk», mit den Fernen «die Menschheit» (vgl. Barth 1951: 3Zif, Sperrung im Original).

Auch Barth spricht in diesem Zusammenhang von Verpflichtungen.
10 Zu dieser Frage (im weiteren Sinne) vgl. auch schon Huber Z013: IZ4-IZ7, ZZ8-Z40; Z019:135.



Glokal gemeinsam Menschsein

liberalem Konservatismus anzudeuten: einen verantwortungsethischen,
kritischen Internationalismus. Das setzt voraus, dass im Protestantismus inhaltliche

Motive und «institutional arrangements» vorkommen, die internationales

Bewusstsein («international awareness») fordern und fördern." Während dabei

die debattierte Frage nach der Notwendigkeit nationaler Imaginationen hier
offen bleibt, will ich das Kritikmoment betonen, das sich gegen Essentialismen11

richtet - in nationalen wie in internationalen Imaginationen.

i. Begriffe: Von der Nation als Imagination

Anderson (zoo6 [1983]: 6)"' hat Nation bestimmt als «an imagined political
community - and imagined as both inherently limited and sovereign». Analoges gilt
aufdeutsch für den Begriff «Volk». In dieser Definition ist mir hier vor allem das

«imagined» wichtig - also die Kritik an Essentialismen.'4 Zwei Punkte dazu:

(1) Inhaltlich steht Andersons Imaginationsbegriff erstens in der Nähe zu

Cornelius Castoriadis' früherer und Charles Taylors (2.001, Z004) späterer
Rede vom Imaginären. Castoriadis kommt zu einem ähnlichen Verständnis von
Nation als Imagination wie Anderson, pointiert den Begriff des Imaginären
aber spezifisch. Für ihn verweist die Kategorie auf eine «Komponente» beim

Symbolisieren, die über das denotierte Rationale und Reale hinausgeht und sich

11 Vgl. auch für die Zitate Meireis 1010: 401. Zu Meireis' Herangehensweise siehe auch: «Thus,

the question whether Protestantism holds resources against populist, neo-nationalist and

xenophobic movements is an open one. This paper tries to give an affirmative answer and thus

states the claim that there are anti-nationalist resources in Protestantism.» (S. 391). Der
vorliegende Aufsatz teilt diesen Ausgangspunkt.

12 Zu Essentialismen, deren Bedeutung und Kritik in der (neueren) Nationalismusforschung
vgl. grundlegend Wehler Z019: ioff. Für eine Beschreibung des Nationalismus als Essentia-

lismus vgl. z.B.: «Most importantly, these recent forms ofnationalism share a basic, tripartite
hierarchical ideological pattern: a coherent, culturally essentialised form of <us> is positioned
in the centre, and is contrasted against two groups of <them>.» (Gingrich zoo6:199)

13 Während es heute meist um Neo-Nationalismen (vgl. Gingrich 1006: insbes. S. I98ff) geht,
handelt Benedikt Andersons einschlägige Genealogie des Nationalismus von den älteren,
zunächst Nationen ausbildenden Nationalismen (vgl. Meireis zoio: 393 mit Verweis auf Gingrich

und Anderson). Andersons Definition ist dennoch weiterführend, weil sie Nationalismus

nicht auf eine textlich analysierbare Ideologie reduziert.

14 Castoriadis 1990: 151-155. Darauf, dass der Begriff «Nation» konstruiert ist, hat schon der

Leuenberger Text zum Nationalismus verwiesen: «Unverkennbar hat der Begriff «Nation»,
wiewohl er an empirische Gegebenheiten anknüpft, den Charakter eines Konstrukts.» (Hüff-
meier 1001:14). Vgl. auch Ulrich Körtner in diesem Heft (ThZ 78.3 1011:136-155).



Florian Höhne

wegen seiner Eigendynamik der Einordnung gerade entzieht.'* Konkret macht er
dies etwa am Beispiel «Nation»'6: Der Name einer Nation oder eines Volkes habe

zunächst die rationale Funktion, Reales und Rationales zu denotieren - nämlich

ein konkretes Kollektiv -, konnotiert dann aber immer auch Imaginäres und sei

so wirkmächtig.'7 In Castoriadis' Worten (1990: 254!):

Die Nation erfüllt diese Aufgabe der Identifikation, indem sie auf eine gemeinsame

Geschichte> verweist - eine Bezugnahme, die gleich in dreifachem Sinne imaginär

ist, denn erstens gehört diese Geschichte der Vergangenheit an, zweitens reichen

die Gemeinsamkeiten nicht sonderlich weit, und schließlich ist das, was von dieser

Vergangenheit gewußt wird und als Träger gemeinschaftsbildender Identifikation im
Bewußtsein der Leute dient, größtenteils mythisch. Zwei Weltkriege und der fortlebende
Nationalismus haben jedoch erwiesen, daß dieses Imaginäre der Nation beständiger ist als

alle Realitäten.

Inhaltlich schwingt hier mit, was in der Soziologie als Thomas-Axiom einschlägig

ist;danachreproduzierteineImaginationihreeigenenPlausibilitätsbedingungen:'8
Weil sich Menschen als Angehörige derselben Nation oder desselben Volkes ima-

ginieren, vereinheitlichen sie ihre Schriftsprache und schützen ihre Grenzen - und

weil es einheitliche Sprachen und Grenzverläufe gibt, erscheint die Imagination
von Nation plausibel." Das ist prekär für die diskursive Kritik von «Nation», die

über die Thematisierung von «Nation» nolens volens deren Imagination und
damit auch die realen Konsequenzen dieser Imagination reproduziert. Genauso

reproduziert die zweifelsfrei notwendige Thematisierung der Neuen Rechten deren

selbstbehauptete Relevanz - ein (freilich nicht neues) Dilemma.

(2) Zweitens konkretisiert Anderson das «imagined» in «imagined community»

aufeine Weise, die für die eingangs gestellte ethische Frage nach Nähe und

Ferne relevant ist:

It is imagined because the members of even the smallest nation will never know most of
their fellow-members, meet them, or even hear of them, yet in the minds ofeach lives the

15 Vgl. Castoriadis 1990: n8f, 114,141,146,151-155, Zitat auf S. 119. Für den Unterschied von
«denotieren» und «konnotieren» vgl. S. 146,154, kursiv im Original.

16 Castoriadis 1990:151-155.
17 Auch die Begriffe des Denotierens und Konnotierens sind hier von Castoriadis übernommen,

s. Anm. 15.

18 Vgl. dazu etwa in ähnlichem Kontext Dürrschmidt 1011: 737.

19 Dürrschmidt (1011: 737) verweist aufdas Thomas-Axiom im Zusammenhang mit der «Wahr¬

nehmung der Welt als Ganzer».



Glokal gemeinsam Menschsein 2-73

image of their communion. [...] In fact, all communities larger than primordial villages of
face-to-face contact (and perhaps even these) are imagined.10

Damit liegt die Unterscheidung nahe zwischen kleinen Gemeinschaften einerseits,

die zwar imaginäre Anteile haben, aber auf persönlichen Beziehungen
beruhen, und großen Gemeinschaften andererseits, in denen zwar persönliche

Beziehungen bestehen, die aber primär «imagined communities» sind. Familien
oder Freundeskreise einerseits sind danach andere Gemeinschaften als Nationen
oder Staatenbünde andererseits. Die Differenz liegt in der Frage, ob man sich

gegenseitig kennt.
Diese Differenz ist nun m.E. die eigentlich entscheidende, wenn es um die ethische

Relationierung von Lokalem und Globalem geht.11 Für das Lokale steht die

Verantwortung gegenüber konkreten Personen, zu denen personale Kontakte
bestehen. Für das Globale steht die Verantwortung gegenüber Personen, zu denen

keine personalen Kontakte bestehen, oder gegenüber der Idee der Menschheit als

solcher. Wie diese Verantwortungsbeziehungen dann jeweils konkret zu gewichten

sind, ist die entscheidende ethische Frage.

Das Lokale in diesem Spannungsfeld über die Begriffe «Nation» und «Volk»

repräsentiert zu sehen, ist dann insofern unplausibel, als «Nation» und «Volk» selbst

Abstrakta, selbst Imaginationen sind, die zwischen Lokalität und Globalität

hängen und weit über den Bereich persönlicher Kontakte hinausgehen - das war

ja gerade eine Pointe von Andersons Begriff der Nation.12

Dass Volk und Nation ethisch hier nicht die eigentlich trefflichen Repräsentationen

der Lokalverbindlichkeit sein können, scheint selbst der junge
Bonhoeffer in seinen Barcelona-Vorträgen gespürt zu haben, in denen er «Volk»

noch als «göttliche Ordnung» sah.1' Er beschreibt das Dilemma, dass im Krieg
«nicht einfach die Möglichkeit den Feind und mein Volk zu lieben» besteht

zo Anderson 2006: 6, kursiv im Original
zi Auch der Leuenberger Text zu «Kirche -Volk - Staat - Nation» verweist schon auf die An¬

gewiesenheit des Menschen «auf die Geborgenheit im Kleinen und Nahen» einerseits und
bestimmt Menschen andererseits als «sich selbst und seine Umwelt überschreitendes Wesen»

(vgl. Hüffmeier zooz: i9f). «Volk» erscheint in diesem Text dann als Größe zwischen

Nahgemeinschaft und Menschheit: «Volk ist immer auch ein Relationsbcgrifl, der bezogen ist auf
und sich unterscheidet von anderen Formen von Gemeinschaft im engen (Familie) und im
umfassenden Sinn (Menschheit).» (Hüffmeier zooz: $6f

zz Vgl. zu dieser Zwischenstellung auch schon der Leuenberger Text (s. Anm. zo).

23 DBW10: 337. Zu diesem Barcelona-Vortrag, seiner theologischen Problematisierung und zum

Folgenden vgl. Huber 2019: 133-136.



2-74 Florian Höhne

(DBW 10: 336). Auf der Zielgraden zur Lösung dieser Entscheidungsfrage
konkretisiert er sie aber zunächst ohne Rückgriff auf die Imaginationen «Volk» oder

«Nation», sondern personal konkret: «Stehe ich einmal mitten drin in der Not
der Entscheidung, dass ich entweder meinen leiblichen Bruder, meine leibliche

Mutter der Hand des Angreifers aussetze oder aber selbst die Hand erheben muss

gegen den Feind» (DBW io: 337). Vielleicht aus Versehen, aber sicher bezeichnenderweise

ergibt sich die erste der konfligierenden Pflichten zunächst nicht aus der

Volkszugehörigkeit, sondern aus familiären Nahbeziehungen.24

2. Herangehensweisen: Antiliberaler Kommunitarismus
und liberaler Konservativismus

2.1 Antiliberaler Kommunitarismus

Stanley Hauerwas war in den letzten Jahrzehnten einer der weltweit am meisten

diskutierten protestantischen Theologen. Seine kommunitaristische Tugendethik25

wird vor dem Hintergrund ihres Kontexts auch als Auseinandersetzung

mit amerikanischer Zivilreligion lesbar.20 So gesehen erscheint seine Theologie
als Gegenerzählung zur zivilreligiösen Identifikation von US-amerikanischer

und christlicher Identität.27 Die entscheidende Größe in dieser Gegenerzählung

14 Diese Pflicht wird dann allerdings «mit derjenigen gegenüber dem Volk parallelisiert» (Huber
1019:136). «Schwer begreiflich» ist an dem Vortrag für Wolfgang Huber dann auch «nicht die

Feststellung, dass jeder Mensch existentiell mit einer überschaubaren Gruppe anderer
Menschen verbunden ist», sondern eben «die Selbstverständlichkeit, mit der er in dem Vortrag [...]
die Verpflichtung gegenüber der Mutter mit derjenigen gegenüber dem Volk parallelisiert»
(vgl. Huber 1019:13$f).

15 Eine kurze, deutsche Einführung zu Hauerwas findet sich bei Lange zooi: 191-101, der auch

auf die Wichtigkeit von «gemeinschaftsbezogenjer]» Tugend in Hauerwas' Denken verweist

(vgl. auch für das Zitat S. 194). Zur wichtigen Rolle von Tugenden vgl. etwa Hauerwas/Wil-
limon 1989: 6of; zum Kommunitarismus vgl. etwa S. 71, 77.

ié Der Begriff der »Civil Religion in America» geht zurück auf einen Aufsatz von Bellah 1974.

Für einen Uberblick über die Diskussion dazu vgl. Schieder 1987.

17 Willimon und er führen diese Identifikation explizit auf die «Constantinian assumption»
zurück (vgl. Hauerwas/Willimon 1989: 17h 11, 3if, 41, 8of, Zitat auf S. 81): «Falwell's Moral

Majority is little different from any mainline Protestant church that opposes him. [...] Both

begin with the Constantinian assumption that there is no way for the gospel to be present in
our world without asking the world to support our convictions through its own social and

political institutionalization. The result is the gospel transformed into civil religion. »

(Hauerwas/Willimon 1989: 8of). Zum Ansatz zu einer Gegenerzählung vgl. dort S. 81.



Glokal gemeinsam Menschsein 2-75

ist die Kirche, die Hauerwas selbst als «polis» versteht.18 Damit wird die kirchliche

Gemeinschaft zum Gegenmodell zur nationalen, jene relativiert diese und
ihre Grenzziehungen und wird als weltumspannende gefasst, die in einzelnen

Nationalstaaten nur «resident alien» sein kann.1' Taufe und Gliedschaft in der

Kirche entfremden Christinnen danach von ihrer nationalen Identität und
machen sie zum Teil einer anderen, globalen Geschichte.'0 Pointiert halten Hauerwas

und Willimon (1989: 4zf) fest:

The church is the one political entity in our culture that is global, transnational, transcul-
tural. Tribalism is not the church determined to serve God rather than Caesar. Tribalism
is the United States ofAmerica, which sets up artificial boundaries and defends them with
murderous intensity. And tribalism of nations occurs most viciously in the absence of a

church able to say and to show, in its life together, that God, not nations, rules the world.

Damit versteht Hauerwas nationale Imaginationen als eine mit dem Christentum
unvereinbare Religion, die sich von letzterem gerade in der Frage der Gewalt

unterscheidet; anders als die Kirche bitten Nationen ihre Mitglieder für sie zu töten.'1

Der Dienst der Kirche sei «countercultural» (Hauerwas/Willimon 1989: 145).

Die konstruktive Gegenerzählung handelt von einer in Gewaltfreiheit einübenden,

nicht nur internationalen, sondern genauer: nicht-nationalen Gemeinschaft

der Kirche:'1 Die christliche «Story» ist den nationalen Narrativen inhaltlich

entgegengesetzt."
Die Stärke dieser Herangehensweise ist, die Resilienz des Christentums gegen

Nationalismen nicht nur zu benennen, sondern performativ zur Geltung zu bringen,

indem ein Gegennarrativ erzählt wird, in dem der pazifistische und nationa-
litätstranszendierende Charakter der christlichen Gemeinschaft eng miteinander

zusammenhängen.

Die Schwäche dieser Herangehensweise liegt darin, dass diese Profilierung
dazu tendiert, die eschatologische Differenz von Kirche und Reich Gottes

2.8 Vgl. auch für das Zitat Hauerwas/Willimon 1989: 30, kursiv im Original.
19 Vgl. Hauerwas/Willimon 1989: 30-68, insbes. S. 34, 42, 46h 48f, 60, Zitat aufS. 49.

30 Vgl. Hauerwas/Willimon 1989: 42, 60, 62.

31 Hauerwas/Willimon 1989: 150; vgl. dazu auch S. 77.

32 Zur Nichtnationalität siehe das Zitat oben, zur Gewaltfreiheit vgl. etwa Hauerwas/Willimon
1989: 77.

33 Vgl. Hauerwas/Willimon 1989: 54h 72, 74, Zitat auf S. 54. Siehe insbesondere: «For the

church to be a community that does not need war in order to give itself purpose and virtue

puts the church at odds with nations.» (Hauerwas/Willimon 1989: 62).



176 Florian Höhne

unterzubetonen.'4 So wird die Kirche hier einerseits in ihrer konkreten,
ambivalenten Sozialität theologisch nicht eingeholt." Andererseits tendiert die

Gegenüberstellung von Kirche und Nation dazu, dem (implizit kritisierten)
Essentialismus der Nation einen Essentialismus des transnationalen Moments,
der Kirche nämlich, gegenüberzustellen.'6 Anders gesagt: Die eschatologische

Differenz und deren epistemologischen Konsequenzen unterbetonend weiß

Hauerwas zu genau, was die Kirche und ihr nicht-nationales Wesen ist - und das

ist wiederum exklusiv.

2.2 Liberaler Konservativismus

Der von Johann Hinrich Claussen, Martin Fritz, Andreas Kubik, Rochus

Leonhardt und Arnulf von Scheliha verfasste Band «Christentum von rechts»

lässt sich als exemplarischer Text der entgegengesetzten Herangehensweise lesen.

In der Behandlung des «Christentums von rechts» und der «Neuen Rechten»'7

geht es ihnen nicht nur oder primär wie Hauerwas um politische Abgrenzung,
sondern um eine «sachgerechte Auseinandersetzung», die offenbar zumindest

grundsätzlich auch offen ist für «berechtigte Anliegen» von rechts.'8 Mit
der Bemühung um eine «sachgerechte Auseinandersetzung» nehmen sie zwar
die Herangehensweise des Berliner Forschungsprojektes «Religion and Neo-

Nationalism in Europe» auf." Während jedoch das Berliner Projekt auf die «kri-

34 Vgl. so etwa Hauerwas/Willimon 1989: 145.

35 Ahnlich hatte schon Dietz Lange Hauerwas' «Weigerung, sich mit den realen Differenzen in

Theologie und Frömmigkeit auseinanderzusetzen», problematisiert (vgl. Lange 1001: 198E

Zitat auf S. 199 Anm. 108).

36 Zur Betonung der «Gebrochenheit» auch in der Kirche vgl. etwa den Leuenberger Text zum
Nationalismus (Hiiffmeier 1001: 53).

37 Zum Begriff «Neue Rechte» und den nationalistischen Inhalten vgl. Reuter 1020:115.
38 Vgl. auch für die Zitate Claussen et al. 2021: 4. Dort heißt es zum Umgang mit den Quellen:

«Dabei ist es hilfreich, sie nicht vorschnell zu beurteilen, sondern sie zunächst kühl zu
untersuchen. Außerdem sollte man sie nicht anders als die Texte anderer Autoren behandeln, bei

denen man sich immer fragen sollte, ob sie nicht doch auch relevante Fragestellungen und

berechtigte Anliegen beinhalten könnten».

39 So schreibt Meireis im Konferenzband dieses Projektes: «Nationalist ideologies and ideas

shouldn't be demonized, but need to be critically debated and theologically scrutinized in
the light of religious tradition and hisotrical learning experiences - especially the idea of the

nation needs critical scrutiny in a Protestant perspective." (Meireis 2020: 402) Dies nimmt
der Band zum «Christentum von rechts» auf, etwa wenn es heißt: «Dieses Buch schlägt also

einen sachlichen Ton an, bemüht sich um Klarheit, Differenzierung und Fairness. Es versucht



Glokal gemeinsam Menschsein 177

tische Untersuchung» («critical scrutiny»; Meireis 2010: 402) zielte, scheint mir
für den Band «Christentum von rechts» demgegenüber die Bereitschaft spezifisch,

in den Quelltexten «berechtigte Anliege[n]» zu finden, was in mindestens

zwei der Kapitel unterschiedlich zum Ausdruck kommt. Damit behaupte ich

nicht, die Autoren würden inhaltliche Konzessionen an ein «Christentum von
rechts» machen; in der Aufnahme von Begriffen und Themen zeigen sich aber

Momente konstruktiver Auseinandersetzung - zwei Beispiele dazu:

(1) Martin Fritz arbeitet fünf «[t]heologische Grundmaximen rechten

Christentums» heraus,40 welche er sogleich als «Gemeingut konservativen

Christentums» identifiziert:4' «<Rechtes Christentum) ist konservatives

Christentum in populistischer Verschärfung».41 Damit stellt er «zunächst

vornehmlich deskriptiv» eine Kontinuität zwischen Christentum - genauer:
christlichem Konservativismus - einerseits und dem «Christentum von rechts»

andererseits her.4' Insofern dies nicht zum Anlass für eine Kritik des konservativen

Christentums wird, reproduziert es auf imaginärer Ebene die vermeintlich nur
beschriebene Kontinuität. Das verdeutlicht auch sein abschließender «Wunsch»

nach einem «<satisfaktionsfähigen, intelligenten) christlichen Konservativismus»,

eine Entdämonisierung der Neuen Rechten, um eine sachgerechte Auseinandersetzung zu
eröffnen - nicht zuletzt, weil die Dämonisierung dem Dämonisierten mehr Macht zuschreibt,
als ihm zusteht.» (Claussen et al. 1011: 4)

40 Fritz 1011: 14. Diese anhand zweier Sammelbände des Ares-Verlags (iof herausgearbeiteten
Grundmaxime sind: «Ordnung statt Relativismus» (14), «Verantwortung statt Moralismus»

(28), «Verwurzelung statt Globalismus» (33), Selbstbehauptung statt Dialogismus» (37) und

«Selbstgewissheit statt Skeptizismus» (41).

41 Vgl. auch für das Zitat Fritz 1011: 5z. Das mündet in die These, «<Rechtes Christentum)» sei

«christlicher Konservativismus im Kulturkampfmodus» (Fritz 1021: 54).

42 Fritz 2021,54F 61.

43 Fritz 2021: 54F 61; Zitat S. 55. Vgl. etwa: «Das Grundanliegen der Verbindung von religiö¬

ser und regionaler wie nationaler Verwurzelung des eigenen Lebens mag vielen Gegenwartschristen

befremdlich vorkommen. Es ist aber keineswegs von vornherein als <rechts> oder gar
rechtsradikal zu (dis-)qualifizieren, sondern entstammt dem <klassischen> chrisdichen
Konservativismus.» (Fritz 2021: 59).



17» Florian Höhne

der so klingt, als sei der Populismus das ethische Hauptproblem am «Christentum

von rechts».44

(i) Von Schelihas Text45 in besagtem Band schließt mit einem Plädoyer dafür,

die Kategorie «Volk», in theologischer Ethik als «bleibend relevant» zu behandeln

- «vorausgesetzt, man versteht sie in einer liberalen und mit Blick auf die

Zugehörigkeit offenen Weise» (Scheliha 2.02.1:145). So arbeitet er konstruktiv mit
dem Volksbegriff. Die inhaltliche Bestimmung dieses Begriffs deutet sich in dem

Vorschlag an, «Volk jenseits seiner rechtlichen Verfassung als eine Schicksalsund

Verantwortungsgemeinschaft zu verstehen», die in einer politischen Ethik

nötig sei:46

Diese als Volk geteilte Verantwortungsbereitschaft dürfte unverzichtbar sein für die
politische Begründung etwa von (unterschiedlichen) Steuerlasten, insbesondere aber für die

Begründung und die Weiterentwicklung des Bildungs-, Sozial- und Wohlfahrtsstaates.47

Insgesamt liegt die Stärke dieser Herangehensweise zweifelsohne in der

genauen und kenntnisreichen Interpretation der Texte rechter und nationalistischer

Denker. Das gilt, obwohl etwas verwundert, dass die gleiche interessierte

Akribie nicht immer auch den anspruchsvollen Theologien des demokratischen

Spektrums entgegengebracht wird.48

Die Schwäche liegt darin, dass in der sehr berechtigten Bemühung um nüchterne

Deskription die ethische Kritik am Ideologem «nationaler Verwurzelung»

44 Fritz 2.011: 63. «Aber ein Wunsch aus liberaler Perspektive mag erlaubt sein. Wenn es mancher

der Vertreterinnen des (rechten Christentums: gelänge, den eigenen Zorn zu kühlen, den
Mechanismen populistischer Eskalation den Abschied zu geben und sich mit aller Energie und

allem Geist der Arbeit an einem <satisfaktionsfähigen, intelligenten: christlichen Konservativismus

zu widmen, wäre für alle um das Christentum Besorgte viel gewonnen».
45 Von Scheliha hat sich in seinem Beitrag mit dem «Volksbegriffj...] bei der Neuen Rechten»

auseinandergesetzt und diesen mit den «Variationen des VolksbegrifFs von nationalkonservativen

Theologen der Weimarer Zeit» verglichen (Vgl. Scheliha 1011: Zitate auf S. 115,114, im

Original teilw. gefettet).
46 Vgl. auch für das Zitat Scheliha 1011:144. Die Qualifikation von Nation «als Verantwortungs-

gemeinschafi» taucht bereits im Leuenberger Text zum Thema auf: Hüffmeier 2001: 59fi Zitat
aufS. 59, kursiv im Original.

47 Scheliha 1011: 144. Dieser Gedanke geht vermutlich auf David Miller (1995) zurück, auf den

Polke (1020: 383) die Verbindung von nationaler Identität und «welfare-states» auch zurückführt.

Polke (S. 379, ^8zf) verhandelt den Zusammenhang von nationaler Imagination und

Solidarität ausführlicher und differenziert.

48 So schreibt Fritz (2021: 53) etwa Folgendes, ohne dabei zu spezifizieren, welche Verlautbarun¬

gen welcher Theologen er meint: «Man muss nicht (rechts: sein, nicht einmal konservativ, um



Glokal gemeinsam Menschsein 2-79

(Fritz 2.021: 59) zu kurz kommt. Wenn etwa wie zitiert vom Volk als

«Verantwortungsgemeinschaft» die Rede ist, wird der Volksbegriff in seiner

imaginären und nicht bloß rationalen Bedeutung in Anspruch genommen. Dabei

bleibt unklar, warum gerade die Imagination «Volk» nun «unverzichtbar» für die

Begründung einer Verantwortungsgemeinschaft sein soll und warum dies nicht
anders geschehen könnte, etwa durch rationale Überzeugungen, Tugenden oder

andere Imaginationen - etwa die Imagination, dass eigene Begabung zum
solidarischen Dienst ermächtigt.

3. Perspektive: Zu einem protestantischen Internationalismus

Auf der Linie des Berliner Forschungsprojektes zu «Religion and Neo-

Nationalism» und insbesondere Torsten Meireis' (2020) konzeptionellen

Beitrags darin will ich abschließend Anmerkungen zu einer protestantischen

Herangehensweise formulieren, die die tendenzielle Einseitigkeit der bisher

zitierten Positionen zu vermeiden sucht.

3.1 Vom konstruktiven Ausgangspunkt...

Plausibler Ausgangspunkt dafür ist die nicht exklusiv, aber auch theologisch

begründete, nicht selbstverständliche, aber grundlegende, regulative «Idee gemeinsamen

Menschseins».49 Diese regulative Idee gilt es kritisch in Anschlag zu bringen

- und zwar sowohl gegen die Essentialisierung imaginierter Nationalität als

auch gegen die Essentialisierung der «Idee gemeinsamen Menschseins» selbst,

nämlich gegen die prädiskursive Universalisierung vermeintlich nicht-nationaler

Narrative oder anthropologischer Bestimmungen.
Eine theologische Variante dieser regulativen Idee erscheint als «concept

of universal human dignity rooted in an understanding of God as creator and

manch emphatische Verlautbarung öffentlicher Theologen zu komplexen teils hochdilemma-
tischen politischen Fragen als moralistische Simplifizierung zu empfinden, die der Problematik

verantwortlicher Politik nicht gerecht wird».

49 Vgl. für diese Idee und das Zitat Margalit 2.011: 117. Eine Variation dieser Idee findet sich ein¬

schlägig schon bei Kant in der Selbstzweckformel des Kategorischen Imperatives - und zwar
in der «Menschheit», die in eigener und anderer Person «niemals bloß als Mittel»
gebraucht werden darf (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Kant 1974: 61, BA 66f, Sperrung

im Original). Zur Herleitung des Konzepts der «regulative[n] Idee» vgl. Meireis 1019:
5ifi, Zitat auf S. 51, kursiv im Original.



z8o Florian Höhne

redeemer».50 Die imaginative Pointe davon ist, ein gemeinsames Menschsein

vorzustellen. Von daher steht, wenn Menschen auf dem Weg nach Europa im
Mittelmeer vom Ertrinken bedroht sind, eben nicht nur deren Leben auf dem

Spiel, sondern damit auch unser aller gemeinsames Menschsein: Es ist eine:r von

uns, die/der dort ertrinkt.

Explizit hat der Jerusalemer Philosoph Avishai Margalit (ion: ziöff, 2.14(f)

diese Idee benannt und auf Rassismus und Nationalismus bezogen. Für ihn
bildet die «Idee gemeinsamen Menschseins» die «Grundlage der Moral» überhaupt
(217), weshalb ihm der «Nazismus» als «Angriff auf die Idee der Moral schlechthin»

und als «radikal böse» gilt (nöf). Der Sache nach ist die regulative «Idee

gemeinsamen Menscheins» nicht nur die «Grundlage der Moral», sondern auch

desjenigen Handels, das der «verantwortungsethischen» Maxime Max Webers

folgt.5' Diese Idee nationalistisch zu relativieren, verhindert verantwortliches,

ambivalenzsensibles Handeln genauso wie eine alleingestellte Gesinnungsethik

weil beide den sittlichen Konflikt zwischen Fernsten- und Nächstenbindung nicht

50 Meireis 1010: 401. Der Leuenberger Text zu «Kirche -Volk - Staat - Nation» bezieht sich

auch auf neutestamentliche Aussagen, die die Differenz der Völker christlich relativieren

(Hüffmeier 100z: 54f).
51 Webers 1994: 79. Dies wird m.E. von den rechten (und manchmal auch von konservativen)

Aktualisierungen der Weberschen Unterscheidung von gesinnungs- und verantwortungsethischer

Maxime übersehen: Verantwortungsethik löst die moralischen Grundlagen einer

Gesinnungsethik gerade nicht auf. So hatte schon Wolfgang Schluchter in seiner Weber-Auslegung

plausibel argumentiert, dass Verantwortungsethik nicht eine Alternative zu, sondern

eine Erweiterung von Gesinnungsethik darstellt: «Die verantwortungsethische Maxime
fordert nicht, daß anstelle, sondern daß neben der, besser: zusätzlich zur Verantwortung für die

Reinheit des Willens auch noch die Verantwortung für die als möglich oder wahrscheinlich
vorauszusehenden Folgen des verwirklichten reinen Willens in Betracht zu ziehen ist. Es kann

demnach keine ethische Handlung ohne Gesinnungswert geben.» (Schluchter 2016: 198, kursiv

im Original)
51 Den Begriffverwende ich hier auch im Sinne Max Webers (1994: 79).



Glokal gemeinsam Menschsein 2.81

verantworten, sondern auflösen: letztere zugunsten der Fernstenliebe, erstere

zugunsten kollektiven Egoismus

Nun ist Nazismus, um den es in Margalits Argument geht, eine rassistische

Extremform54 des Nationalismus. Am Extremen wird aber das Potenzial

nationaler Imaginationen deutlich, das Wachsamkeit auch bei gemäßigten

Nationalismen nötig macht - gerade wegen der Eigendynamik des Imaginären:
Die Einteilung der Menschheit in Nationen steht auf imaginärer Ebene dem

gemeinsamen Menschsein immer schon entgegen, insofern die Zuschreibung von
Nationalität die Zuschreibung von Menschsein überschreiben kann.55 Natürlich
lässt sich Würdegleichheit aller Menschen auch im Horizont der Imagination von
Nationendifferenzen behaupten - aber diese Differenzimagination konterkariert

die praktische Wirksamkeit dieser Behauptung. Das zeigt sich auf spezifische

Weise gerade an dem Umgang mit dem, was an Europas Grenzen geschieht: Wäre

die Idee gemeinsamen Menschseins nicht durch Nationalitätsimaginationen
konterkariert, würde es für die Betroffenheit der deutschen Öffentlichkeit

keinen Unterschied machen, ob 2.02.1 im Mittelmeer 2048 Deutsche oder flüchtende

Menschen ertrunken sind.56 Die Tiefe der Frage nach Nächsten- und

Fernstenverantwortung zeigt sich erst unter der Voraussetzung der nicht
konterkarierten, regulativen Idee gemeinsamen Menschseins.

Wer nationalen Imaginationen ethisch eine konstruktive Rolle zuweisen will,
muss klären, wie dieses die «Grundlage[n] der Moral» untergrabende Potenzial

des Nationalismus eingezäunt57 werden kann - und zwar nicht nur als

theoretisches Potenzial, sondern als praktische Eigendynamik des Imaginären.

53 Die Begriffe der Nahen und Fernen ist wie gesagt von Karl Barth übernommen, wenn auch

anders pointiert (s.o. Anm. 9). Zur sogenannten «Fernstenethik» und ihrer Problematisie-

rungvgl. Huber 1013:12.5. Auf der Linie der Feststellung eines kollektiven Egoismus liegt, was

schon Reinhold Niebuhr über Patriotismus geschrieben hatte: «but from an absolute perspective

it is simply another form ofselfishness.» (Niebuhr 1008 [1932]: 48).

54 Vgl. Margalit 1011: 217k

55 Genau dies zeigt Margalit (1011:117f am Nazismus und Rassismus.

56 Zu dieser geschätzten Zahl vgl. https://de.statista.com/statistik/daten/studie/892249/um-
frage/im-mittelmeer-ertrunkenen-fluechtlinge/ (Abruf am 8.06.2022).

57 Eine solche Einzäunung lässt etwa dort finden, wo Wolfgang Huber schreibt: «Die besondere

Verantwortung für konkrete Einzelpersonen und für bestimmte Gruppen muss sich vielmehr

mit dem Respekt vor den gleichen Rechten aller verbinden.» (Huber 2013: 126)



Florian Höhne

Diese Einzäunung ist m.E. nicht ohne eine kriteriologisch klare und konkrete

Abgrenzung gegen Rechts möglich.
Denn die Idee gemeinsamen Menschseins steht nicht selbstverständlich in

Geltung. Das wird im internationalen Diskurs genauso schnell deutlich wie im

Austausch mit Menschen anderer Hautfarbe, sexueller Orientierung, Religion

- oder auch nur eines anderen Geschlechts als des männlichen. Deshalb bleibt

die Reproduktion dieser Idee als Grundlage von Sittlichkeit und freiheitlicher

Demokratie eine ständige Aufgabe, der sich zu widmen nicht einseitig ist oder zu

kurz greift,58 sondern die Grundlagen auch des akademischen Diskurses erhält.

Von daher gesehen steht die Offenheit für die Auseinandersetzung für
möglicherweise «berechtigte Anliegen» des «Christentums von rechts» in der Gefahr,"
die Selbstverständlichkeit der Idee gemeinsamen Menschseins zu überschätzen,

indem sie deren Geltung performativ in Anspruch nimmt, ohne dies reflexiv

einzuholen.

$.2... zur Kritik an (Inter-)Nationalismen

Der Protestantismus hat nicht nur Ressourcen für die Reproduktion dieser

regulativen Idee, sondern - wie Meireis betont - auch eine «long history ofcritical

self-contextualization».6° Der Imaginationsbegriff von Castoriadis ermöglicht
eine differenzierte Kritik von Nationalismus und Internationalismus.

Die Identifikation von Kollektiven oberhalb der Ebene persönlicher

Begegnungen*' und unterhalb der globalen Ebene, kann in politisch-ethischer

Perspektive insofern rational erscheinen, als sie demokratische Machtkontrolle
und Mitbestimmung ermöglicht61 oder (so von Scheliha) «für die Begründung

58 So hatte von Scheliha kritisiert: «Eine einseitige Betonung der internationalistischen Ressour¬

cen im protestantischen Denken greift zu kurz» (Scheliha 2021:145,121, Anm. 100).

59 Für die Quellen dieser Zitate siehe die Nachweise oben unter Kapitel 2.1.

60 Vgl. Meireis 1010: 398f.

61 Damit ist vor allem das gemeint, was öffentlichkeitstheoretisch «Encounter-Ebene» genannt
wird (vgl. Jarren/Donges 1006: iojf).

62 Die Wichtigkeit von Beheimatung und Uberschaubarkeit für «Beteiligung» und «Meinungs¬

bildung» hat schon der Leuenberger Text zu «Kirche - Volk - Staat - Nation» betont (vgl.

etwa Hüffmeier 2001: 17, 2off, 24, 57F; Zitate auf S. 22). Dort heißt es etwa: «Kulturell ist

zu sagen, dass Beheimatung in überschaubaren Lebens- und Gestaltungsstrukturen sowie

(nach-)vollziehbaren Entscheidungsstrukturen notwendig ist, um die Beteiligung des Bürgers

an der Lebens- und Weltgestaltung zu gewährleisten.» (21, kursiv im Original) Auch Heinz
Eduard Tödt (1982: 10) hat, wo er die Spannung «zwischen der Geltung von innerstaatlichen



Glokal gemeinsam Menschsein

und Weiterentwicklung des Bildungs-, Sozial- und Wohlfahrtsstaates» wichtig
ist - insofern sie also Zwecksetzungen folgt, die von der regulativen Idee gemeinsamen

Menschseins bestimmt sind.6'

Von Castoriadis und Anderson lässt sich aber lernen, dass es bei Denotationen
nicht bleibt, sondern die Symbole von Nationalität Imaginäres konnotieren
und eine Eigendynamik entwickeln.64 Nicht in ihrer rational-funktionalen

Dimension, wohl aber in ihrer imaginären stehen diese Symbole deshalb in der

Gefahr, die praktische Geltung der «Idee gemeinsamen Menschseins» wie
beschrieben zu untergraben.6' Gleiches gilt auch für die Imaginationen, welche

die «Idee gemeinsamen Menschseins» konnotiert, wo diese kulturspezifische

Bestimmung prädiskursiv als universale Essenz behandeln.

Wo dies geschieht, ist eine Kritik gefragt, die zunächst die Imagination als das

identifiziert, was sie realistisch betrachtet ist: eine Imagination. Insofern sich

etwa Imaginationen von «Volk» auch in protestantischen Traditionen findet,
bedürfen diese der selbstkritischen Reflexion, die - wie Meireis (2.02.0: 398) zurecht

betont - im Protestantismus ebenfalls Tradition hat.

Mit der (Selbst-)Kritik (inter-)nationaler Imaginationen und mit der

konstruktiv-reproduktiven Arbeit an der Idee gemeinsamen Menschseins können

Protestantismen im besten Falle einen Beitrag zur Resilienz freiheitlicher

Demokratien leisten66 - nicht nur in Deutschland.

Grundrechten und universalen Menschenrechten» verhandelt, indirekt (und vermutlich mit
anderer Intention) auf die wichtiger Rolle besagter Kollektive verwiesen: «Wer heute einmal
die zwingende, nicht bloß moralische und politische Geltung von Menschenrechten erfährt,
erfährt sie ganz überwiegend, weil sein eigener Staat Grundrechte für ihn garantiert - anders

kaum.» (ebd.) Auch von Scheliha verweist aufdie Rolle der «Volkes» für «Zugehörigkeit,
Mitwirkung und Rechtsträgerschaft» und Demokratie (vgl. Scheliha 1011: 140, 143, Zitat auf S.

140).

63 Scheliha 1011: 144h Auf Vorteile der Kategorie «Volk», die ein Kollektiv oberhalb der Ebene

persönlicher Begegnung benennt, hatte bereits Scheliha (1011) verwiesen, dabei m.E. aber wie

gesagt eher die imaginären als die rationalen Bedeutungen in Anspruch genommen.
64 Dazu und insbesondere zur Differenz von Denotationen und Konnotationen vgl. Castoriadis

wie zitiert (s. Anm. 15).

65 Zu den Gefahren des Nationalismus vgl. schon ausfuhrlich den Leuenberger Text zu «Kirche

-Volk - Staat - Nation», darin insbesondere Hüffmeier 2002: 57ft 61-64.
66 Zu den Aufgaben und Aspekten, die das beinhalten könnte vgl. etwa Meireis 2010: 40off.



Florian Höhne

Bibliographie

Anderson, B., 1006 [1983]. Imagined communities:

Reflections on the origin and spread

ofnationalism. Rev. ed. London, New York.

Barth, K., 1951. Die Lehre von der Schöpfung:
Kirchliche Dogmatik III/4. Zürich.

Bellah, R.N., 1974. Civil Religion in America.

R.E. Richey/D.G. Jones (Hg.), American
Civil Religion. New York et al., 2.1-44

DBW. Bonhoeffer, D., 1986-1999. Werke. 17

Bände. Sondersausgabe 2015. Hg. v. E. Beth-

ge et al. Gütersloh.

Castoriadis, C.. 1990 [1984]. Gesellschaft als

imaginäre Institution: Entwurf einer politischen

Philosophie. Suhrkamp-Taschenbuch
Wissenschaft 867. Frankfurt a.M.

Claussen, J.H. et al. (Hg.), 2021. Christentum

von rechts: Theologische Erkundungen und

Kritik. Tübingen.

- 2021. Einleitung. Claussen et al. 2021: 1-8.

Dürrschmidt, J., 2011. Roland Robertson: Kultur

im Spannungsfeld der Glokalisierung.
S. Moebius/D. Quadflieg (Hg.). Kultur:
Theorien der Gegenwart. 2., erweiterte,
aktualisierte Auflage. Wiesbaden, 734-745.

Fritz, M.. 2021. Im Bann der Dekadenz:

Theologische Grundmotive der christlichen
Rechten in Deutschland. Claussen et al.

2021: 9-63.
Gingrich, A., 2006. Neo-nationalism and the

reconfiguration of Europe. Social Anthropology

14.2, 195—217.

Hauerwas, S./Willimon. W.H., 1989. Resident

Aliens: Life in the Christian Volony; a

Provocative Christian Assessment of Culture
and Ministry for People Who Know That

Something Is Wrong. Nashville, TN..
Höhne, F./Meireis, T. (Hg.), 2020. Religion

and Neo-Nationalism in Europe. Ethik und
Gesellschaft 7. Baden-Baden.

Huber, W„ 2013. Ethik: Die Grundfragen
unseres Lebens von der Geburt bis zum Tod.
München.

- 2019. Dietrich Bonhoeffer: Auf dem Weg

zur Freiheit. Ein Porträt. München.
Hüffmeier, W. (Hg.), 2002. Kirche - Volk -

Staat - Nation: Ein Beitragzu einem schwierigen

Verhältnis. Leuenberger Texte 7.

Frankfurt am Main. Beratungsergebnis der

Regionalgruppe der Leuenberger
Kirchengemeinschaft Süd- und Südosteuropa, https://
www.leuenberg.eu/download/leuenberg-te
xts/?wpdmdl=9H&ind=i59oi32388837.

Jarren, O./Donges, P., 2006. Politische
Kommunikation in der Mediengesellschaft: Eine

Einführung. 2., Überarb. Aufl. Lehrbuch.
Wiesbaden.

Juergensmeyer, M., 2020. The Global Context
of European Religious Neo-Nationalism.
Höhne/Meireis 2020: 49-59.

Kant, I., 1974. Kritik der praktischen Vernunft,

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.

Suhrkamp Werkausgabe in 12 Bänden, Band

7. Hg. v. W. Weischedel. Frankfurt a.M.

Lange, D., 2002. Ethik in evangelischer
Perspektive: Grundfragen christlicher Lebenspraxis.

2. Aufl. UTB für Wissenschaft Theologie

Religion 2293. Göttingen.
Margalit, A., 2011. Uber Kompromisse - und

faule Kompromisse. Berlin.

Meireis, T., 2019. «O daß ich tausend Zungen
hätte»: Chancen und Gefahren der digitalen

Transformation politischer Öffentlichkeit

- die Perspektive evangelischer Theologie.

J. Bedford-Strohm et al. (Hg.), Digitaler
Strukturwandel der Öffentlichkeit:
Interdisziplinäre Perspektiven auf politische
Partizipation im Wandel. Kommunikationsund

Medienethik 10. Baden-Baden, 47-62.

- 2020. Religious Internationalism? German

Protestantism, Neo-Nationalism and Populism.

Höhne/Meireis 2020: 391-406.
Miller, D., 1995. On Nationality. Repr. Oxford

political theory. Oxford.



Glokal gemeinsam Menschsein

Niebuhr, R., 1008 [1931]. Moral man and
immoral society: A study in ethics and politics.

[9. print.]. Library of theological ethics.

Louisvile, KY.
Polke, C., 2010. Religious Political Education

and Neo-Nationalism: Some Preliminary

Considerations. Höhne/Meireis 1020:

377-389-
Reuter, H.-R., 2020. Nation and Religion in

the Thought of the German New Right.
Höhne/Meireis 2020:115-29.

Robertson, R., 1998. Glokalisierung: Homogenität

und Heterogenität in Raum und Zeit.
U. Beck (Hg.). Perspektiven der Weltgesellschaft.

Frankfurt a.M., 192-217.
Scheliha, A. von, 2021. Volk ohne Religion:

Kritische Betrachtung zu einem Leitthema
der Neuen Rechten. Claussen et al. 2021:

113-145.

Schieder, R., 1987. Civil Religion: Die reli¬

giöse Dimension der politischen Kultur.
Gütersloh.

Schluchter, W., 2016. Religion und Lebensführung

1. Studien zu Max Webers Kultur- und
Werttheorie. 2. Aufl. Frankfurt a.M.

Simojoki, H., 2012. Globalisierte Religion:
Ausgangspunkte, Maßstäbe und Perspektiven

religiöser Bildung in der Weltgesellschaft.

Praktische Theologie in Geschichte

und Gegenwart 12. Tübingen, Habil.-Schr.

Taylor, C., 2002. Modern Social Imaginaries.
Public Culture 14: 91-124.

- 2004. Modern Social Imaginaries. Public

planet books. Durham.
Thomas, G., 2020. Gott ist zielstrebig (I-V):

Theologie im Schatten der Corona-Krise.

https://zeitzeichen.net/node/8206 (Zugriff
27. Juli 2021).

Tödt, H. E., 1982. Menschenrechte - Grundrechte.

F. Böckle et al. (Hg.), Christlicher
Glaube in moderner Gesellschaft. Enzyklopädische

Bibliothek 27. Freiburg i.B., 9-57.
Weber, M., 1994. Politik als Beruf. W.J.

Mommsen/W. Schluchter (Hg.). Wissenschaft

als Beruf 1917/1919. Politik als Beruf
1919. Studienausgabe der Max Weber

Gesamtausgabe I/17. Tübingen, 35-88.

Wehler, H.-U., 2019. Nationalismus:
Geschichte, Formen, Folgen. 5. Aufl. München.



Florian Höhne

Abstracts

In den neueren Debatten über (Neo-)Nationalismus, Globalismus und im Umgang mit
der Neuen Rechten geht es (implizit) auch um die ethische Frage, wie sich das Bekenntnis

zum Lokalen und die Orientierung am Globalen und Universellen zueinander verhalten

sollen. Um dieser Frage nachzugehen, beginnt dieser Artikel mit einer Neulesung von
Benedikt Andersons berühmter Definition des Nationalismus und mit der Beschreibung
zweier typischer theologischer Ansätze zum Thema. Im Anschluss an den von Torsten

Meireis und Florian Höhne herausgegebenen Band über Neo-Nationalismus schlägt dieser

Text eine Alternative zum postliberalen Antinationalismus und zum liberalen
Konservativismus vor, nämlich einen (selbst)kritischen protestantischen Internationalismus, der

aufder Idee der gemeinsamen Menschlichkeit beruht.

The more recent debates on (neo-)nationalism, globalism and in dealing with the new

right (implicitly) also deal with the ethical question, how the commitment to the local

and the orientation towards the global and the universal should be related to each other.

To address this question, this article starts with a relecture ofBenedikt Anderson's famous

definition of nationalism and with the description of two typical theological approaches

to the topic. In the aftermath of the volume on neo-nationalism, edited by Torsten Meireis

and Florian Höhne, this text suggests an alternative to postliberal antinationalism and

liberal conservativism, namely: a (self-)critical protestant internationalism that is based

on the idea ofcommon humanity.

Florian Höhne, Berlin


	Glokal gemeinsam Menschsein : Anregungen für einen verantwortungsethischen, protestantischen Internationalismus

