Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 3

Artikel: <Wir sind das Volk!> : Braucht eine politische Ethik den Begriff des
Volkes (noch)?

Autor: Braun, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1029463

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1029463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Wir sind das Volk!>
Braucht cine politische Ethik den Begriff des Volkes (noch)?

Matthias Braun

Einleitung

«Heute leben wir in einem wiedervereinten Land, ohne zu erwarten, dass alle
gleich sein miissen. <Wir sind das Volk», das heifft: <Wir alle sind das Volk:
Bayern, Kiistenbewohner, Ostdeutsche haben ihr cigenes Selbstbewusstsein.
Landbewohner ticken andersals Stadter. Christen, Muslime, Juden und Atheisten
sind Teil unseres Landes.»' So formulierte es der deutsche Bundesprisident Frank
Walter Steinmeier in seiner Rede anlisslich des 30. Jahrestages der Deutschen
Einheit in Potsdam. Dieses <Wir>, das Steinmeier hier benennt, ist also ein diver-
ses, unterschiedliches und kann sich, so die Idee, doch als ein Volk zihlen und
verstehen. In Zeiten vieler politischer Krisen wie groffer Armut, stark steigender
Lebenshaltungskosten, eines russischen Vernichtungsangriffs mitten in Europa,
eines verwiisteten und zu heifSen Planeten und vieler weiterer Herausforderungen
sehnen sich viele Menschen nach einer Perspektive der Hoffnung, Wir> begin-
nen zu realisieren, dass es ein <Wip braucht, denn kein Individuum wird die
Herausforderungen — wie eigenverantwortlich auch immer - alleine meistern
konnen. Es bedarf eines gemeinschaftlichen Handelns, eines Kollektivs.

«Wir sind das Volk!> schallt und schallte es zugleich in den letzten Jahren an
vielen Orten aus den Strafen und Gassen. Und auch wenn die Griinde vielfaltig
sein mogen, warum sich eine Gruppe an Menschen dort trifft und diesen Ausruf
wagt, so divers die Hintergriinde der rufenden Akteur:innen auch sein mégen,
vereint diese Gruppe an Menschen in dem Moment des Ausrufes doch eine ima-
ginierte Gemeinsamkeit. Sie kann in dem gemeinsamen Anspruch bestehen,
Gehor zu finden, darin gemeinsam Teilhabe einzuklagen, bekannte oder neue

1 Steinmeier 2020.

ThZ 3/78 (2022) S. 256-268



<Wir sind das Volk!> 257

Anspriiche auf Anerkennung zu artikulieren oder empfundenes Unrecht sicht-
bar zu machen.?

Dieses artikulierte <Wir> beruft sich darauf, nicht nur irgendeine Sammlung
von Kérpern zu sein, sondern eine bestimmte: ein Volk. Nun wird niemand
bei solchen Versammlungen vorab tberpriifen, ob wirklich alle versammelten
Korper zu einem Volk im Sinne einer bestimmten ethnischen Gruppe gehoren.
Mehr noch: In dem Moment des Ausrufes ist dies iiberhaupt nicht entscheidend.
Es kommt alleine darauf an, dass sich in dem Moment des Ausrufes ein Wir>
konstituiert, das durch eine gemeinsame Erfahrung vereint wird. Die Benennung
dieses <Wir> als Volk verweist also nicht auf ein spezifisches Ethnos — wie schon
Horst Dreier in seinem berithmten Satz «Ethnos und Demos sind entkoppele»
pointiert formulierte’ —, sondern auf einen legitimatorischen Anspruch: Wir
sind diejenigen, die nicht gehort werden, aber eigentlich gehért werden miissten.
Der Verweis auf den Terminus des Volkes soll also deutlich machen, dass hier
nicht einfach nur eine Gruppe versammelt ist, sondern es sich um eine Stimme
von Gewicht handelt. Oder in den Worten der politischen Theorie: der Souverin.
Zugleich kann der Ausruf <Wir sind das Volk!> an mehreren Orten erschallen und
in einen performativen Widerspruch fithren: Wer ist denn nun der Souverin?
Diese oder jene Versammlung an Leib-Korpern? Eine Moglichkeit, diesen
Widerspruch aufzulésen wire, auf die Bedeutung von Wahlen zu verweisen.*
Fragen der Legitimation eines Reprisentationsanspruchs lassen sich aber zumin-
dest nicht unmittelbar durch Wahlen I6sen. Ebenso wiirde es nur wenig helfen,
sich tiber die Ungeheuerlichkeit der Anmaflung eines Reprisentationsanspruches
zu empdren. Beides kann geboten sein. Es ist aber nicht hinreichend, um den sich
mit dem Ausruf <Wir sind das Volk!> Bahn brechenden Teilhabeanspriichen und
Unrechtsbekundungen gerecht zu werden. Wenn beispielsweise Martin Luther
King und mit ihm viele versammelte Menschen proklamieren «we the peoples,
dann artikuliert sich dort - zunichst einmal unabhingig vom Turnus moglicher
Wahlen - ein Reprisentationsanspruch, der nach Gehor verlangt.

Gleichzeitig ist der Terminus des Volkes ein Gefiige mit einer schwer durch-
dringbaren Grammatik. In rechtlichen Kontexten lisst er sich durchaus an

2 Vgl. Braun 2017; Braun 2021: 21ff.

3 Dreier 2006: Art 20 (Demokratie) R.n.47.

4  Ich danke Georg Pfleiderer fiir den wertvollen Hinweis, dass natiirlich Reprisentationskon-
flikte in demokratischen Gesellschaften iiber Wahlen gelost werden kénnen.



258 Marthias Braun

prominenten Stellen finden. Etwa in der Praambel des Grundgesetzes® oder auch
der EU-Charta der Grundrechte: «The peoples of Europe, in creating an ever
closer union among them, are resolved to share a peaceful future based on com-
mon values».* Und auch die Deklaration der Menschenrechte arbeitet zentral
mit dem Begriff des Volkes: «Whereas the peoples of the United Nations have in
the Charter reaffirmed their faith in fundamental human rights, in the dignity
and worth of the human person and in the equal rights of men and women and
have determined to promote social progress and better standards of life in larger
freedom ...».7 In allen Fillen ist der Bezug auf den Terminus des Volkes an ein
Bekenntnis gekoppelt, sei es gemeinsame Werte zu bewahren, einen gemeinsa-
men Rechtsrahmen zu schaffen, in dem die gleiche Anerkennungaller Anspriiche
auf Teilhabe gewihrleistet werden kann, oder aber es wird in bestimmter Weise
Bezug genommen auf eine geschichtlich erwachsene Form von Verantwortung,

Zugleich aber spielt der Begriff des Volkes angesichts seiner durchaus schwieri-
gen Geschichte und seines mannigfaltigen Missbrauchs in vielen politischen wie
vor allem auch ethischen Theorien allenfalls eine untergeordnete Rolle.

In den folgenden Uberlegungen werde ich der angerissenen Frage nach den
(unméglichen) Maglichkeiten gemeinsamen politischen Handelns nachgehen
und diese mit der Frage zusammenbringen, was eine Ethik des Politischen mit
dem Begriff des Volkes noch anfangen kann. Die entwickelte Hypothese lau-
tet: Der Begriff des Volkes kann gerade in seiner Kopplung an die Figur des
Bekenntnisses helfen, einen neuen Zugriff auf Formen gemeinsamen Handelns
zu finden. Dafiir, so werde ich weiter argumentieren, bedarf es einer inhaltlichen
Kopplung des Bekenntnisses an Formen der Kritik.

Um diesen Gedankengang zu entfalten, gehe ich in zwei Schritten vor: In
einem ersten Schritt nehme ich eine erste Bestandsskizze des Verhiltnisses der
Rede von einem <Wir» und dem Begriff des Volks> vor. Anschliefend werde ich
eruieren, wieso der Begriff des Volkes an spezifische Formen der Kritik gekoppelt

5 Der gingige Begriff des Deutschen Volkes in der Praambel des Grundgesetzes ist auf Integra-
tion unterschiedlicher regionaler, kultureller und ethnischer Traditionen angelegt.
European Union 2012.

United Nations General Assembly 1948.



<Wir sind das Volk!> 259

werden muss und wie dies gelingen konnte. Selbstverstindlich kénnen die an-
gestellten Uberlegungen nur die Form einer Skizze haben.

Zum Verhiltnis von Versammlung und Volk

In dem Ausruf Wir sind das Volk!> lassen sich drei unterschiedliche Ebenen ent-
schliisseln. Diese verweisen dabei auf unterschiedliche Fokussierungen in der
Verwendung des Terminus <Volko.

Erstens: Es versammelt sich eine Gruppe von Menschen und imaginiert sich
als ein <Win. Das mag auf den ersten Blick trivial erscheinen. Bei niherem
Hinsehen ist es zumindest aus handlungstheoretischer Perspektive aber gar nicht
so einfach zu bestimmen, wer denn dieses <Wir nun ist. Unterschiedliche ge-
sellschaftliche Theorien sind hier durchaus skeptisch, ob diese Ansammlung von
Korpern bereits als ein <\Wir in einem umfassenderen Sinne verstanden werden
kann. Der Soziologe Armin Nassehi argumentiert in seinen Arbeiten, dass es
so etwas wie ein <Wir> eigentlich gar nicht gibt. Zumindest nicht in dem Sinne,
dass dieses <Wir> qualitativ bestimmbar wire oder gar handeln konne. Das (Wir,
so Nasschi, sei immer schon eine Imagination.® Eine Illusion, der die rein funk-
tionale Aufgabe zukommt, die Handlungsunfihigkeit und das Unbehagen von
Individuen angesichts der erlebten Komplexitit der Lebenswelten zu tiberspielen.
An dieser Diagnose entziindet sich durchaus Kritik. Der Theologe Peter Dabrock
etwa kritisiert, dass eine solche Skepsis gegeniiber einem «Wir> ignoriert, wie viele
gemeinschaftliche Akte von Solidaritit sich finden lassen, die mehr sind als nur
dic Summe der Handlungen unbehaglich bewegter einzelner Akteur:innen.
Er stimmt zu, dass es kein konkret vorfindliches <Wir> gibt, aber solidarische
Handlungsakte vorhanden sind, in denen sich ein <Wir> oder zumindest die
Hoffnung auf ein solches <Wir> artikuliert.” Mit Blick auf den Ausruf (Wir sind
das Volk!> scheint es aber nicht notwendigerweise eine Spannung zwischen bei-
den Positionen zu geben. Es erscheint nicht unplausibel, dass die Leib-Kérper™,
die sich versammeln, um einen Anspruch zu artikulieren, sehr unterschiedliche
Vorstellungen davon haben, wer denn eigentlich konkret dieses <Wir> ist, das sie
in dem Ausruf proklamieren. Insofern kann man Nassehi und anderen durchaus
recht geben, dass dieses <Wir eine Imagination ist. Eine Imagination, die sich bei

8 Vgl Nasschi2021.
9 Vgl Dabrock 2022.
10 Vgl zu dem Begriff des Leibkorpers: Merleau-Ponty 2002.



260 Matthias Braun

kritischem Nachfragen doch recht schnell als illusorisch erweist. Zugleich aber
kann man die Versammlung der Leib-Kérper als eine Konstitution eines Wir in
dem konkreten Moment bezeichnen. Die Beschreibung, dass dieses Wir> im-
mer etwas Imaginatives enthilt — oder wie Beatrice Kobow es formuliert hat:
ein «als ob» — dndert nichts an der simplen Beobachtung, dass die versammel-
ten Kérper ja schlicht erst mal recht haben: Sie sind viele und miteinander so-
lidarisch: Zumindest in dem Moment des Ausrufs verbindet sie etwas: Sie se-
hen sich als ein (Win - als ein Volk»." Zudem scheint in den Ausfithrungen
Dabrocks zu den Akten der Solidaritit intendiert, dass diese Solidaritit, die ein
Wir> aufschimmern lisst, tendenziell etwas (dem mit ihrem damit verbundenen
Anspruch nach) wertmissig Positives ist, oder in den Worten Dabrocks: etwas
Hoffnung Stiftendes. Dabrock selbst nennt als Beispiel fiir solche solidarischen
Hoffnungsakte beispielsweise die Willkommenskultur aus dem Jahr 2015 und
fihrt an, dass solche Stiftungsakte der Solidaritit wieder in Feindseligkeit um-
schlagen konnen oder durch eine als zu groff empfundene Anzahl von gefliich-
teten Menschen in eine Flichtlingskrise umschlagen kénnen.” So richtig diese
Beschreibungen sind, so scheinen sie mit Blick auf die Rede von einem <Win
doch auch recht schnell schal zu werden: Denn auch wenn wir davon ausgehen,
dass das <Win> in dem Ausruf <Wir sind das Volk lediglich imaginiert ist und
sich Leib-Korper miteinander solidarisch zeigen: Es ist keineswegs klar, wer sich
hier mit wem in welcher Weise solidarisch zeigt. Der Ausruf <Wir sind das Volk!>
kann genauso auf den Strafien des Maidan erschallen und nach mehr Teilhabe
unabhingig von sozialem Status und Herkunft verlangen, wie er an anderen
Plitzen den Ausschluss bestimmter Gruppen fordern und blankem Rassismus
fronen kann.

Zuweitens: Es gibt eine gemeinsam geteilte Erfahrung und eine gemeinsame
Richtung der Kritik: <Wir gegen die>, <Die da oben gegen die da unten> oder
aber: «Die Redlichen gegen die Unredlichen>. Immer dort, wo der Ausruf Wir
sind das Volk!> bemiiht wird, kommt es zum Schwur: Es geht nicht allein um
etwas — sagen wir einen bestimmten sach-politischen Inhalt -, nein, auf dem
Spiel scheint zeitgleich die aktuelle und zukiinftige Teilhabe und Anerkennung
von Individuen und Gruppen zu stehen.” Das Schillernde und Zwielichtige an

1 Vgl. Kobow 2021
12 Vgl.Dabrock 2022.
13 Vgl.: Benhabib 2008. Benhabib 2021.



<Wir sind das Volk!> 261

dem Begriff des Volkes ist dabei, dass er bestimmt und unbestimmt bleibt, von
Gruppen mit konkurrierenden Interessen in Anspruch genommen werden kann,
ohne dass sich notwendigerweise ein Widerspruch ergibt.+

Fiir die ethische Reflektion auf den Terminus des Volkes ist noch etwas zentral:
Die Berufung auf den Terminus des Volkes scheint zur Positionierung und Kritik
aufzufordern. In dem Moment, wo eine Gruppe fiir sich in Anspruch nimmt, der
eigentliche Souverin zu sein, fordert dies die Horenden im 6ffentlichen Raum zu
einer Positionierung heraus: Sind wir Teil dieses dort imaginierten und artiku-
lierten <Wir>? Sind es unsere Anspriiche, die dort artikuliert werden? Ergeben sich
vielleicht Vor- oder Nachteile fiir die je eigene Sichtbarkeit im 6ffentlichen Raum,
wenn die dort im Namen des Volkes artikulierten Anspriiche Gehor finden? Was
in dem Sagen und Héren des Terminus Volks also auch verhandelt wird ist die
Legitimitit des Reprisentationsanspruchs der rufenden Versammlung.

Drittens: Der Ausruf <Wir sind das Volk!> markiert den Anspruch, als eigent-
licher Souverin anerkannt oder wieder neu anerkannt zu werden. Es wird gewiss-
ermaflen proklamiert, dass eine Verletzung der souverinen Anspriiche des Volkes
stattgefunden habe. Die Artikulation solcher Verletzungen, darauf hat nicht zu-
letzt Judith Butler immer wieder hingewiesen," bricht sich einerseits in kritischen
oder oppositionellen Meinungen und Argumenten Bahn. Zudem aber scheint es
nicht irrelevant, dass es eine Gruppe von leiblichen Kérpern ist, die sich dort ver-
sammelt und den Anspruch erhebt, <Volks zu sein. Dies ist der Fall, weil in dem
Moment des Ausrufes zwei Dinge zusammenkommen: die Artikulation einer
Meinung und/oder einer Erfahrung ebenso wie die Prasenz des Leib-Korpers,
dem diese Erfahrung widerfahren ist. Meinungs- und Versammlungsfreiheit, so
hat ebenso Judith Butler eindrucksvoll argumentiert, kénnen nicht in eins ge-
schoben werden, ohne dass es zu neuen Widerfahrnissen von Gewalt kommt.’¢
Gerade hier liegt eine der zentralen Funktionen der Kopplung von Demokratie
und Zivilgesellschaft an zentrale Prinzipien der Rechtsstaatlichkeit: Jeder

14 Vgl zu dem Begriff des Zwielichtigen auch Waldenfels 2013.
15 Vgl. Butler 2015.
16 Vgl Butler 2006.



262 Matthias Braun

Versuch, Versammlungsfreiheit in Meinungsfreiheit aufgehen zu lassen, droht
dabei ein zentrales Prinzip des Rechtsstaates zu unterlaufen.

In dem Moment, wo sich Leib-Korper versammeln und gemeinsam «Wir sind
das Volk!> rufen, bekommt die Proklamation einen konkreten Ort, eine Prasenz."”
Der Philosoph Michel Foucault hat mit Blick auf die Debatten iiber Souverinitit
argumentiert, dass sich an diesem Prozess der verkorperten Versammlung eine
wesentliche Schwelle befindet, an der es fiir die versammelten Kérper kaum ein
Zuriick gibt:* Wer einmal auf dem Maidan, dem Tahrir-Platz, den Strafien von
Minsk, der Black Lives Matter Plaza oder anderswo stand und gemeinsam mit
vielen anderen <Wir sind das Volk!> gerufen hat, ist danach nicht mehr die- oder
derselbe. Dies basiert nicht nur darauf, dass der cigene Korper Ziel von (staat-
licher) Gegengewalt geworden sein mag, sondern auch darauf, dass ein bestimm-
ter Anspruch, eine bestimmte Erfahrung, eine konkrete Meinung mit einer be-
stimmten Person und ihrem Kérper verkniipft worden ist. Man kann danach
stolz sein, dabei gewesen zu sein; sich schimen, wo man denn da hingeraten ist;
die Narben am eigenen oder an anderen Korpern betrauern oder neu vor Hass
blind geworden sein. So richtig es ist, dass sich in den versammelnden Kérpern
und in dem Ausruf <Wir sind das Volk> die Verletztheit wie mitunter fundamen-
tale Verletzbarkeit eines Anrechts auf Achtung und Teilhabe exponiert, stehen
diese Verkorperungen und Ausrufe nicht nur mitunter unversohnlich nebenein-
ander, sondern drohen auch, selbst in radikale Gewalt auszuarten.”

Die Rede vom Volk und die Einbettung in eine kritische Theorie

Naheliegend wire es, vor dem Hintergrund dieser Beschreibungen nach neuen
Formen der Vermittlung zu suchen. <Mehr Demokratie wagen», wire dann cin
moglicher Slogan, oder aber der Ruf nach einem stirkeren Rechtsstaat. Beiden
Ansitzen kommt ohne Zweifel groles Gewicht zu. Jedoch vermégen diese bei-
den Strategien allein es nicht, das zu adressieren, was neben den individuellen
Erfahrungen von mangelnder Teilhabe und Missachtung zumindest auch auf
dem Spiel zu stehen scheint: die Kopplung von Demokratie und Rechtsstaat
an eine Zivilgesellschaft und damit die Einbettung in gemeinsam geteilte

17 Vgl. zu dem Begriff des Leibkorpers: Merleau-Ponty 200:.
18 Vgl. Foucault 2010; Foucault 1991.

19 Vgl. Shklar 1982; Shklar 1990.



<Wir sind das Volk!> 263

Vorstellungen von Gemeinschaft.*> Was sich in den gemeinsamen Rufen auf den
Plitzen und Straflen neben der Vulnerabilitit auf der individuellen Ebene an-
zeigt, ist ebenso die Verletzbarkeit wie auch die konkreten Verletzungen dessen,
was wir Gemeinschaft, Gemeinwohl oder auch das soziale Band nennen.*

Gerade in der — sich nicht selten affektiv ausdriickenden — Artikulation von
Ungerechtigkeits- sowie Vulnerabilititserfahrungen kommt es jedoch des ofte-
ren zu einem Umschlag in radikale Gewalt: Um diese Umschlagspunkte identi-
fizieren und das kritische Potential des Begriffs <Volks im politischen Raum ent-
falten zu kénnen, braucht es Formen der Kritik. Ich werde im Folgenden drei
Formen der Kritik vorschlagen: die Proklamationsfunktion, die Funktion der
positionalen Differenzierung und die Bekenntnisfunkeion.

Die erste Funktion der Kritik ist die der Proklamation. In dem Moment, wo
sich Leib-Korper versammeln und sich als ein Volk imaginieren und ausru-
fen, passiert zunichst einmal etwas fiir den offentlich-politischen Raum sehr
Entscheidendes: Es werden Unrechtsempfindungen, Teilhabeverletzungen oder
auch Begehren auf politische Verinderung sichtbar gemacht. Diesen Wert fiir
die Aushandlung von Anspriichen im 6ffentlichen Diskursraum kann man gar
nicht hoch genug wiirdigen, denn so wird sichergestellt, dass auch bei grofen
Machtasymmetrien erfahrene Ungerechtigkeiten iiberhaupt Gehor finden kon-
nen. Der Terminus des Volkes kann hier als ein zivilgesellschaftlich-demokrati-
scher Seismograf verstanden werden. Immer dort, wo eine Gruppe von Menschen
sich als Volk ausruft, gilt es dann, genau hinzuhéren, welche Anspriiche auf
Achtung und Anerkennung dort artikuliert werden. Das bedeutet noch lange
nicht, dass die dort artikulierten Anspriche berechtigt sind oder in der politi-
schen Arena als legitim anerkannt werden miissen. Aber in dem Moment, wo
bereits die Ausrufe der jeweiligen Gruppe, Teil des Volkes zu sein, als nur sto-
rend, illegitim oder gar gefihrlich gelabelt werden, droht der politische Raum,
als Diskurs- und Aushandlungsraum zu versagen. Die erste kritische Funktion in

20 Als wesentliches Element ciner Zivilgesellschaft wird hier verstanden, dass es zu einem frei-
heitlichen Zusammenschluss der Biirgerinnen und Biirger kommt, denen wiederum bestimm-
te Vorstellungen vom gemeinsamen Zusammenleben zu Grunde liegen. Wenn im Folgenden
vom sozialen Band die Rede ist, wird dabei zum einen die konkrete Ausformung eines solchen
sozialen Bandes in einer bestimmten zivilgesellschaftlichen Form verstanden und zum ande-
ren die grundlegende Notwendigkeit nach der unméglichen Méglichkeit von Gemeinschaft
in den Blick genommen. Zum Verhiltnis von Populismus und Zivilgesellschaft vgl. auch Pol-
ke 2018.

21 Vgl. Delhom 2007.



264 Matthias Braun

der Rede von einem Volk kann in diesem als ein Imperativ des Hérens verstanden
werden. Es gilt zuzuhéren, was die Gruppe von Menschen dort vorbringt, sagt
und ruft, bevor das Vorgebrachte, Gesagte und Gerufene eingeordnet und bewer-
tet werden kann und muss. Ich schlage vor, diese Funktion die der Proklamation
Zu nennen.

Zu dieser ersten Funktion der Kritik kommt eine zweite, die ich jene der posi-
tionalen Differenzierung nenne. Die Philosophin Kobow hat in ihren Arbeiten
die Bedeutung von Narrativen und Imaginationen fir Aushandlungsprozesse
im politischen Raum eindrucksvoll herausgearbeitet. Sie versteht die Rede von
einem Volk von seiner heuristischen Funktion her und spricht von einem a/s-0b.
Volks, so Kobow,* bezeichnet eine Wirklichkeit, die produziert werden muss
und (nur) im performativen Akt der Reprasentation zur Geltung kommt. Mit an-
deren Worten: In dem Moment, wo sich eine Gruppe als Volk ausruft, imaginiert
sie sich so, als ob sie das Volk wiren. Sie sind in dem Moment qua Proklamation
Volk und zugleich nicht das gesamte Volk. Die Rede vom Volk als einem a/s-
ob bedeutet also nicht, dass die jeweilige Versammlung von Leib-Kérpern kein
Volk ist, sondern lediglich, dass sie es nicht alleine ist — und es gewissermaflen
auch nicht alleine sein konnen. Denn in dem Moment, wo der Ausruf <Wir sind
das Volk! ertont, wird nicht nur ein Anspruch auf Anerkennung artikuliert,
sondern steht das Gesagte und Gerufene zur Disposition, verlangt nach einer
Positionierung der Hérenden. Der Punkt ist an dieser Stelle nicht, dass die ver-
sammelte Schar sich fir die Einforderung einer Positionierung der Horenden
des Ausrufs zwangsliufig darauf berufen muss, Volk zu sein. Aber wenn sie es
tut, kann ich als Horender der Aufforderung, mich zu positionieren, nicht ent-
gehen: Spricht dort wirklich ein Souverin? Sind die Anspriiche legitim? Sollten
sie Gewicht haben?

Und eine dritte Funkeion tritt hinzu: Der Verweis auf ein Volk gibt immer
auch Zeugnis davon, wofiir dieses Volk stehen will. In Anschluss an die rechts-
ethischen Kontexte bezeichne ich diese Funktion als jene des Bekenntnisses. In
dem Ausruf (Wir sind das Volk?! bekennt sich eine Gruppe zu einer konkreten er-
fahrenen Ungerechtigkeit. In der bekenntnishaften Proklamation, «we the people
of .. wird konstatiert, was die Grundlage der weiteren rechtlichen Ausfithrung
sein soll. Und auch in der Rede: dm Namen des Volkes> findet eine Form von be-
kenntnishafter Proklamation statt: Die zur Beurteilung stchende Handlung wird

22 Vgl. Kobow 2021.



<Wir sind das Volk!> 265

als Unrecht demaskiert. Es soll verhindert werden, dass sich ein solcher Vorgang
wiederholen kann.

Gemeinsam ist sowohl dem Ausruf, <Wir sind das Volk!, der Aussage «we the
people of ...> als auch der Formel <Im Namen des Volkes, dass ein Versprechen
gegeben wird: ein Versprechen in dem Sinne, dass in dem Bezug auf den Begriff
des Volkes sich eine Gruppe als eine bestimmte Gruppe konstituiert. In dem
Moment, wo eine Gruppe ihr Versprechen gibt, ein Volk zu vertreten oder sich
an bestimmte Regeln zu halten, unterwirft sie sich den priifenden und differen-
zierenden Blicken der Hérenden. Das Versprechen, wir sind hier und treten fiir
diesen oder jenen Anspruch ein, ermoglicht zugleich eine Auseinandersetzung
dariiber, wer da eigentlich gerade genau was fordert.” Die Versammlung an Leib-
Kérpern, die Ausgrenzung und Diskriminierung bestimmter anderer Gruppen
fordert, beruft sich zunichst einmal genauso auf den Begrift des Volkes wie die
Gruppe an Menschen auf dem Maidan, die sich gegen Diskriminierung und
Vorteilsnahme durch wenige einsetzte. Aber in dem Moment, wo sich eine
Versammlung als Volk imaginiert, erlaubt der Begriff des Volkes zugleich al-
len Horenden, Rechenschaft fiir das jeweils abgelegte Bekenntnis zu fordern.
Insofern kénnte man den Begriff des Volkes im politischen Raum so verstehen,
dass er bedeutungsoffen ist: Er erlaubt, Teilhabeanspriiche zur Beriicksichtigung
einzuklagen, fordert eine Positionierung ein und ermoglicht dann aber eben auch
die Einklage von Rechenschaft im politischen Raum.

In dem Moment, wo sich eine versammelte Schar als ein Volk ausruft, so
konnte man im Anschluss an Hannah Arendt formulieren*4, siedelt sie sich
selbst zwischen Vertrauen und Verdacht an. Gerade in diesem Wechselspiel
aus Bestitigung und Enttiuschung von Vertrauen erdffnet sich ein politischer
Méglichkeitsraum, in dem sich dann auch eine Hoffnung ausdriicke, zukiinftig
selbst mit einem Anspruch auf Anerkennung gehort zu werden. Gleichwohl
lasst sich Vertrauen in ein gerufenes Wort, wie schon Marcel Mauss und Maurice
Hennaffin ihren Arbeiten zum Gabentausch zeigten,* aber nicht alleine auf ein
Vertrauen in ein bestimmtes Wort reduzieren. Vielmehr bindet sich eine Gruppe
mit dem Ausruf, ein Volk zu sein, auch an ein bestimmtes Bekenntnis: Wer

23 Vgl auch Braun 2018.

24 Vgl Arendt 2007.

25 Vgl Ricceur 2006.

26 Vgl. Mauss 1990. Siche auch die Ausfithrungen in Kapitel 7.1.



266 Macthias Braun

einmal auf dem Maidan sein Leben riskiert hat, gibt sein Wort und wird danach
nicht mehr die- oder derselbe sein. Gleiches gilt aber eben auch fur diejenigen,
die sich mit einer rassistischen oder anderweitig ausgrenzenden Haltung darauf
berufen, ein Volk zu sein. Der Begriff des Volkes ermoglicht hier, anders als es
alleine mit dem Verweis auf ein <Wir» moglich wire, Rechenschaft einzufordern,
wer sich hier als ein Souverin proklamiert und in welchem Mafe die artikulier-
ten Anspriiche selbst nicht Ausdruck von Ausgrenzung und Gewalt sind. Oder
wie man es mit dem Philosophen Burkhard Liebsch formulieren konnte: der
Begriff des Volkes steht im Zwielicht*” — und gerade darin konnte seine hilfreiche
kritische Funktion liegen.

27 Vgl. Waldenfels 2013.



<Wir sind das Volk!>

267

Bibliographie

Arendt, H., 2007. Vita activa oder vom titigen
Leben. Miinchen.

Benhabib, S., 2008. Another cosmopolitanism.
Oxford.

- 2021. Democracy and difference: Contesting
the boundaries of the political, Princeton.
Braun, M., 2017. Zwang und Anerkennung.
Sozialanthropologische =~ Herausforderun-
gen und theologisch-ethische Implikatio-
nen im Umgang mit psychischer Devianz,

Tiubingen.

- 2018. «Das ist doch Populismus!» Zur (nicht
nur aber auch: theologischen) Verhiltnisbe-
stimmung von Anerkennung und Affeke.
T. Wabel et al. (eds.) Zwischen Diskurs und
Affeke. Politische Urteilsbildung in theolo-
gischer Perspektive. Leipzig.

- 2021. Vulnerable Life: Reflections on the
Relationship Between Theological and Phi-
losophical Ethics. The American Journal of
Bicethics 20, 21-23.

Butler, J., 2006. Precarious Life: The Powers of
Mourning and Violence. Verso.

- 2015. Notes Toward a Performative Theory
of Assembly. Harvard.

Dabrock, P., 2022. Hoffnung trotz Schlamas-
sel! Warum wir auch in den grofen Krisen
unserer Zeit nicht resignieren miissen. Zeit-
zeichen [Online]. heeps://zeitzeichen.net/
node/9799.

Delhom, P., 2007. Das Wagnis des Vertrauens.
P. Delhom/A. Hirsch (eds.) Denkwege des
Friedens. Aporien und Perspektiven. Frei-
burgi. Br., 334-361.

Dreier, H., 2006. Art 20 (Demokratie). H.
Dreier (Hg.), Grundgesetz-Kommentar 2. 2.
Aufl. Tibingen.

European Union 2012. Charter of Fundamen-
tal Rights of the European Union. European
Union.

Foucault, M., 1991 [1975]. Discipline and Pu-
nish: The Birth of the Prison. London.

- 2010. The Birth of Biopolitics: Lectures At
the Collége De France, 1978-1979. New
York.

Kobow, B., 2021. Volk> als <Fiktion>. Eine Be-
griffsbestimmung. M. Neubauer et al. (eds.),
Im Namen des Volkes. Zur Kritik politi-
scher Reprisentation. Tiibingen.

Mauss, M., 1990. Die Gabe. Form und Funk-
tion des Austausches in archaischen Gesell-
schaften. Frankfurt a.M.

Merleau-Ponty, M., 2002. Phenomenology of
Perception. London.

Nassehi, A., 2021. Unbehagen. Theorie der
iiberforderten Gesellschaft. Miinchen.

Polke, C., 2018. Populismus als Herausfor-
derung fiir die demokratische Zivilgesell-
schaft. Eine ethisch-theologische Perspekti-
ve. Evangelische Ethik 62, 200-212.

Riceeur, P., 2006. Wege der Anerkennung. Er-
kennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein,
Frankfurta. M.

Shklar, J. N., 1982. Putting cruelty first. Dae-
dalus, 17-27.

- 1990. The faces of injustice, Yale University
Press.

Steinmeier, F.-W., 2020. Die Rede des Bundes-
prasidenten zum Tag der Deutschen Ein-
heit im Wortlaut. RedaktionsNetzwerk
Deutschland.

United Nations General Assembly 1948.
Universal Declaration of Human Rights
(UDHR).

Waldenfels, B., 2013. Ordnungen im Zwieliche,
Miinchen.



268 Matthias Braun

Abstracts

Der Verweis auf den Begriff Volk erfolgt im politischen Raum an vielen unterschiedli-
chen Stellen. Urteile werden im Namen des Volkes gesprochen; Kérper versammeln sich
und rufen sich als Volk und in Verfassungen bekennt sich ein Volk oder bekennen sich
auch Vélker zu bestimmten Zielen und Werten. Zugleich fristet der Begriff des Volks in
den Debatten der politischen Ethik eher ein Schattendasein. In diesem Artikel wird argu-
mentiert, dass dem Begriff des Volkes eine zentrale kritische Funktion fiir den politischen
Raum zukommt. In einem ersten Schritt nehme ich eine erste Bestandsskizze des Verhilt-
nisses der Rede von einem «Wir> und dem Begriff des <Volks> vor. Anschliefend eruiere
ich, wieso der Begriff des Volkes an spezifische Formen der Kritik gekoppelt werden muss
und wie dies gelingen kénnte.

Reference to the concept of the people occurs in many different places in the political
sphere. Judgments are pronounced in the name of the people; bodies assemble and call
themselves a people; and in constitutions, a people or even peoples profess certain goals
and values. At the same time, the concept of the people tends to cke out a shadowy ex-
istence in debates on political ethics. In this article, it is argued that the concept of the
people has a critical function central to the political sphere. In a first step, I take an initial
stock sketch of the relationship between talking of a «we> and the notion of a <people>.
Then, in a second step, I explore why the concept of the people needs to be linked to spe-
cific forms of criticism and how such an endeavor might succeed.

Matthias Braun, Bonn



	<Wir sind das Volk!> : Braucht eine politische Ethik den Begriff des Volkes (noch)?

