
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 3

Artikel: <Wir sind das Volk!> : Braucht eine politische Ethik den Begriff des
Volkes (noch)?

Autor: Braun, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1029463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1029463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


<Wir sind das Volk!>

Braucht eine politische Ethik den Begriffdes Volkes (noch)

Matthias Braun

Einleitung

«Heute leben wir in einem wiedervereinten Land, ohne zu erwarten, dass alle

gleich sein müssen. <Wir sind das Volk>, das heißt: <Wir alle sind das VoIk>:

Bayern, Küstenbewohner, Ostdeutsche haben ihr eigenes Selbstbewusstsein.

Landbewohner ticken anders als Städter. Christen, Muslime juden und Atheisten

sind Teil unseres Landes.»' So formulierte es der deutsche Bundespräsident Frank

Walter Steinmeier in seiner Rede anlässlich des 30. Jahrestages der Deutschen

Einheit in Potsdam. Dieses <Wir>, das Steinmeier hier benennt, ist also ein diverses,

unterschiedliches und kann sich, so die Idee, doch als ein Volk zählen und

verstehen. In Zeiten vieler politischer Krisen wie großer Armut, stark steigender

Lebenshaltungskosten, eines russischen VernichtungsangrifFs mitten in Europa,
eines verwüsteten und zu heißen Planeten und vieler weiterer Herausforderungen
sehnen sich viele Menschen nach einer Perspektive der Hoffnung. <Wir> beginnen

zu realisieren, dass es ein <Wir> braucht, denn kein Individuum wird die

Herausforderungen - wie eigenverantwortlich auch immer - alleine meistern

können. Es bedarfeines gemeinschaftlichen Handelns, eines Kollektivs.

<Wir sind das Volk!> schallt und schallte es zugleich in den letzten Jahren an

vielen Orten aus den Straßen und Gassen. Und auch wenn die Gründe vielfältig
sein mögen, warum sich eine Gruppe an Menschen dort trifft und diesen Ausruf

wagt, so divers die Hintergründe der rufenden Akteur:innen auch sein mögen,

vereint diese Gruppe an Menschen in dem Moment des Ausrufes doch eine ima-

ginierte Gemeinsamkeit. Sie kann in dem gemeinsamen Anspruch bestehen,

Gehör zu finden, darin gemeinsam Teilhabe einzuklagen, bekannte oder neue

i Steinmeier 102,0.

ThZ 3/78 (2022) S. 256-268



<Wir sind das Volk! > 2-57

Ansprüche auf Anerkennung zu artikulieren oder empfundenes Unrecht sichtbar

zu machen.1

Dieses artikulierte <Wir> beruft sich darauf, nicht nur irgendeine Sammlung

von Körpern zu sein, sondern eine bestimmte: ein Volk. Nun wird niemand
bei solchen Versammlungen vorab überprüfen, ob wirklich alle versammelten

Körper zu einem Volk im Sinne einer bestimmten ethnischen Gruppe gehören.

Mehr noch: In dem Moment des Ausrufes ist dies überhaupt nicht entscheidend.

Es kommt alleine darauf an, dass sich in dem Moment des Ausrufes ein <Wir>

konstituiert, das durch eine gemeinsame Erfahrung vereint wird. Die Benennung
dieses <Wir> als Volk verweist also nicht auf ein spezifisches Ethnos - wie schon

Horst Dreier in seinem berühmten Satz «Ethnos und Demos sind entkoppelt»

pointiert formulierte' -, sondern auf einen legitimatorischen Anspruch: <Wir>

sind diejenigen, die nicht gehört werden, aber eigentlich gehört werden müssten.

Der Verweis auf den Terminus des Volkes soll also deutlich machen, dass hier

nicht einfach nur eine Gruppe versammelt ist, sondern es sich um eine Stimme

von Gewicht handelt. Oder in den Worten der politischen Theorie: der Souverän.

Zugleich kann der Ausruf<Wir sind das Volk!> an mehreren Orten erschallen und

in einen performativen Widerspruch führen: Wer ist denn nun der Souverän?

Diese oder jene Versammlung an Leib-Körpern? Eine Möglichkeit, diesen

Widerspruch aufzulösen wäre, auf die Bedeutung von Wahlen zu verweisen.4

Fragen der Legitimation eines Repräsentationsanspruchs lassen sich aber zumindest

nicht unmittelbar durch Wahlen lösen. Ebenso würde es nur wenig helfen,
sich über die Ungeheuerlichkeit der Anmaßungeines Repräsentationsanspruches

zu empören. Beides kann geboten sein. Es ist aber nicht hinreichend, um den sich

mit dem Ausruf <Wir sind das Volk!> Bahn brechenden Teilhabeansprüchen und

Unrechtsbekundungen gerecht zu werden. Wenn beispielsweise Martin Luther

King und mit ihm viele versammelte Menschen proklamieren <we the people>,

dann artikuliert sich dort - zunächst einmal unabhängig vom Turnus möglicher
Wahlen - ein Repräsentationsanspruch, der nach Gehör verlangt.

Gleichzeitig ist der Terminus des Volkes ein Gefüge mit einer schwer

durchdringbaren Grammatik. In rechtlichen Kontexten lässt er sich durchaus an

z Vgl. Braun Z017; Braun zozi: zifF.

3 Dreier zoo6: Art zo (Demokratie) R.n.47.

4 Ich danke Georg Pfleiderer für den wertvollen Hinweis, dass natürlich Repräsentationskon¬
flikte in demokratischen Gesellschaften über Wahlen gelöst werden können.



i58 Matthias Braun

prominenten Stellen finden. Etwa in der Präambel des Grundgesetzes5 oder auch

der EU-Charta der Grundrechte: «The peoples of Europe, in creating an ever

closer union among them, are resolved to share a peaceful future based on common

values».6 Und auch die Deklaration der Menschenrechte arbeitet zentral

mit dem Begriff des Volkes: «Whereas the peoples of the United Nations have in
the Charter reaffirmed their faith in fundamental human rights, in the dignity
and worth of the human person and in the equal rights of men and women and

have determined to promote social progress and better standards of life in larger

freedom ...».7 In allen Fällen ist der Bezug auf den Terminus des Volkes an ein

Bekenntnis gekoppelt, sei es gemeinsame Werte zu bewahren, einen gemeinsamen

Rechtsrahmen zu schaffen, in dem die gleiche Anerkennung aller Ansprüche
auf Teilhabe gewährleistet werden kann, oder aber es wird in bestimmter Weise

Bezug genommen aufeine geschichtlich erwachsene Form von Verantwortung.

Zugleich aber spielt der Begriffdes Volkes angesichts seiner durchaus schwierigen

Geschichte und seines mannigfaltigen Missbrauchs in vielen politischen wie

vor allem auch ethischen Theorien allenfalls eine untergeordnete Rolle.

In den folgenden Überlegungen werde ich der angerissenen Frage nach den

(unmöglichen) Möglichkeiten gemeinsamen politischen Handelns nachgehen

und diese mit der Frage zusammenbringen, was eine Ethik des Politischen mit
dem Begriff des Volkes noch anfangen kann. Die entwickelte Hypothese lautet:

Der Begriff des Volkes kann gerade in seiner Kopplung an die Figur des

Bekenntnisses helfen, einen neuen Zugriff auf Formen gemeinsamen Handelns

zu finden. Dafür, so werde ich weiter argumentieren, bedarfes einer inhaltlichen

Kopplung des Bekenntnisses an Formen der Kritik.
Um diesen Gedankengang zu entfalten, gehe ich in zwei Schritten vor: In

einem ersten Schritt nehme ich eine erste Bestandsskizze des Verhältnisses der

Rede von einem <Wir> und dem Begriff des <Volks> vor. Anschließend werde ich

eruieren, wieso der Begriffdes Volkes an spezifische Formen der Kritik gekoppelt

5 Der gängige Begriff des Deutschen Volkes in der Präambel des Grundgesetzes ist auf Integra¬

tion unterschiedlicher regionaler, kultureller und ethnischer Traditionen angelegt.
6 European Union ion.
7 United Nations General Assembly 1948.



<Wir sind das Volk!> 2-59

werden muss und wie dies gelingen könnte. Selbstverständlich können die

angestellten Überlegungen nur die Form einer Skizze haben.

Zum Verhältnis von Versammlung und Volk

In dem Ausruf <Wir sind das Volk!> lassen sich drei unterschiedliche Ebenen

entschlüsseln. Diese verweisen dabei auf unterschiedliche Fokussierungen in der

Verwendung des Terminus <VoIk>.

Erstens-. Es versammelt sich eine Gruppe von Menschen und imaginiert sich

als ein <Wir>. Das mag auf den ersten Blick trivial erscheinen. Bei näherem

Hinsehen ist es zumindest aus handlungstheoretischer Perspektive aber gar nicht

so einfach zu bestimmen, wer denn dieses <Wir> nun ist. Unterschiedliche
gesellschaftliche Theorien sind hier durchaus skeptisch, ob diese Ansammlung von

Körpern bereits als ein <Wir> in einem umfassenderen Sinne verstanden werden

kann. Der Soziologe Armin Nassehi argumentiert in seinen Arbeiten, dass es

so etwas wie ein <Wir> eigentlich gar nicht gibt. Zumindest nicht in dem Sinne,
dass dieses <Wir> qualitativ bestimmbar wäre oder gar handeln könne. Das <Wir>,

so Nassehi, sei immer schon eine Imagination.8 Eine Illusion, der die rein
funktionale Aufgabe zukommt, die Handlungsunfähigkeit und das Unbehagen von
Individuen angesichts der erlebten Komplexität der Lebenswelten zu überspielen.

An dieser Diagnose entzündet sich durchaus Kritik. Der Theologe Peter Dabrock

etwa kritisiert, dass eine solche Skepsis gegenüber einem <Wir> ignoriert, wie viele

gemeinschaftliche Akte von Solidarität sich finden lassen, die mehr sind als nur
die Summe der Handlungen unbehaglich bewegter einzelner Akteur:innen.
Er stimmt zu, dass es kein konkret vorfindliches <Wir> gibt, aber solidarische

Handlungsakte vorhanden sind, in denen sich ein <Wir> oder zumindest die

Hoffnung auf ein solches <Wir> artikuliert.9 Mit Blick auf den Ausruf <Wir sind

das Volk!> scheint es aber nicht notwendigerweise eine Spannung zwischen
beiden Positionen zu geben. Es erscheint nicht unplausibel, dass die Leib-Körper10,
die sich versammeln, um einen Anspruch zu artikulieren, sehr unterschiedliche

Vorstellungen davon haben, wer denn eigentlich konkret dieses <Wir> ist, das sie

in dem Ausrufproklamieren. Insofern kann man Nassehi und anderen durchaus

recht geben, dass dieses <Wir> eine Imagination ist. Eine Imagination, die sich bei

8 Vgl. Nassehi 2.011.

9 Vgl. Dabrock 1012.

10 Vgl. zu dem Begriffdes Leibkörpers: Merleau-Ponty 1001.



Matthias Braun

kritischem Nachfragen doch recht schnell als illusorisch erweist. Zugleich aber

kann man die Versammlung der Leib-Körper als eine Konstitution eines Wir in
dem konkreten Moment bezeichnen. Die Beschreibung, dass dieses <Wir>

immer etwas Imaginatives enthält - oder wie Beatrice Kobow es formuliert hat:

ein «als ob» - ändert nichts an der simplen Beobachtung, dass die versammelten

Körper ja schlicht erst mal recht haben: Sie sind viele und miteinander
solidarisch: Zumindest in dem Moment des Ausrufs verbindet sie etwas: Sie

sehen sich als ein <Wir> - als ein (Volk).11 Zudem scheint in den Ausführungen
Dabrocks zu den Akten der Solidarität intendiert, dass diese Solidarität, die ein

<Wir> aufschimmern lässt, tendenziell etwas (dem mit ihrem damit verbundenen

Anspruch nach) wertmässig Positives ist, oder in den Worten Dabrocks: etwas

Hoffnung Stiftendes. Dabrock selbst nennt als Beispiel für solche solidarischen

Hoffnungsakte beispielsweise die Willkommenskultur aus dem Jahr 2015 und

führt an, dass solche Stiftungsakte der Solidarität wieder in Feindseligkeit
umschlagen können oder durch eine als zu groß empfundene Anzahl von geflüchteten

Menschen in eine Flüchtlingskrise umschlagen können.11 So richtig diese

Beschreibungen sind, so scheinen sie mit Blick auf die Rede von einem <Wir>

doch auch recht schnell schal zu werden: Denn auch wenn wir davon ausgehen,

dass das Wir> in dem Ausruf <Wir sind das Volk!> lediglich imaginiert ist und

sich Leib-Körper miteinander solidarisch zeigen: Es ist keineswegs klar, wer sich

hier mit wem in welcher Weise solidarisch zeigt. Der Ausruf <Wir sind das Volk!>

kann genauso auf den Straßen des Maidan erschallen und nach mehr Teilhabe

unabhängig von sozialem Status und Herkunft verlangen, wie er an anderen

Plätzen den Ausschluss bestimmter Gruppen fordern und blankem Rassismus

frönen kann.

Zweitens-. Es gibt eine gemeinsam geteilte Erfahrung und eine gemeinsame

Richtung der Kritik: <Wir gegen die>, <Die da oben gegen die da unten> oder

aber: <Die Redlichen gegen die Unredlichen). Immer dort, wo der Ausruf <Wir

sind das Volk!> bemüht wird, kommt es zum Schwur: Es geht nicht allein um

etwas - sagen wir einen bestimmten sach-politischen Inhalt -, nein, auf dem

Spiel scheint zeitgleich die aktuelle und zukünftige Teilhabe und Anerkennung

von Individuen und Gruppen zu stehen.1' Das Schillernde und Zwielichtige an

11 Vgl. Kobow 2021.

12 Vgl.Dabrock 2022.

13 Vgl.: Benhabib 2008. Benhabib 2021.



<Wir sind das Volk! > 261

dem Begriff des Volkes ist dabei, dass er bestimmt und unbestimmt bleibt, von

Gruppen mit konkurrierenden Interessen in Anspruch genommen werden kann,
ohne dass sich notwendigerweise ein Widerspruch ergibt.'4

Für die ethische Reflektion aufden Terminus des Volkes ist noch etwas zentral:

Die Berufung aufden Terminus des Volkes scheint zur Positionierung und Kritik
aufzufordern. In dem Moment, wo eine Gruppe für sich in Anspruch nimmt, der

eigentliche Souverän zu sein, fordert dies die Hörenden im öffentlichen Raum zu
einer Positionierung heraus: Sind wir Teil dieses dort imaginierten und artikulierten

<Wir>? Sind es unsere Ansprüche, die dort artikuliert werden? Ergeben sich

vielleicht Vor- oder Nachteile für die je eigene Sichtbarkeit im öffentlichen Raum,

wenn die dort im Namen des Volkes artikulierten Ansprüche Gehör finden? Was

in dem Sagen und Hören des Terminus <Volk> also auch verhandelt wird ist die

Legitimität des Repräsentationsanspruchs der rufenden Versammlung.
Drittens: Der Ausruf <Wir sind das Volk!> markiert den Anspruch, als eigentlicher

Souverän anerkannt oder wieder neu anerkannt zu werden. Es wird
gewissermaßen proklamiert, dass eine Verletzung der souveränen Ansprüche des Volkes

stattgefunden habe. Die Artikulation solcher Verletzungen, daraufhat nicht
zuletzt Judith Butler immer wieder hingewiesen,15 bricht sich einerseits in kritischen
oder oppositionellen Meinungen und Argumenten Bahn. Zudem aber scheint es

nicht irrelevant, dass es eine Gruppe von leiblichen Körpern ist, die sich dort
versammelt und den Anspruch erhebt, <Volk> zu sein. Dies ist der Fall, weil in dem

Moment des Ausrufes zwei Dinge zusammenkommen: die Artikulation einer

Meinung und/oder einer Erfahrung ebenso wie die Präsenz des Leib-Körpers,
dem diese Erfahrung widerfahren ist. Meinungs- und Versammlungsfreiheit, so

hat ebenso Judith Butler eindrucksvoll argumentiert, können nicht in eins

geschoben werden, ohne dass es zu neuen Widerfahrnissen von Gewalt kommt.'6

Gerade hier liegt eine der zentralen Funktionen der Kopplung von Demokratie
und Zivilgesellschaft an zentrale Prinzipien der Rechtsstaatlichkeit: Jeder

14 Vgl. zu dem Begriffdes Zwielichtigen auch Waidenfels 2013.

15 Vgl. Butler 2015.
16 Vgl. Butler 2006.



Matthias Braun

Versuch, Versammlungsfreiheit in Meinungsfreiheit aufgehen zu lassen, droht

dabei ein zentrales Prinzip des Rechtsstaates zu unterlaufen.

In dem Moment, wo sich Leib-Körper versammeln und gemeinsam <Wir sind

das Volk!> rufen, bekommt die Proklamation einen konkreten Ort, eine Präsenz.'7

Der Philosoph Michel Foucault hat mit Blick aufdie Debatten über Souveränität

argumentiert, dass sich an diesem Prozess der verkörperten Versammlung eine

wesentliche Schwelle befindet, an der es für die versammelten Körper kaum ein

Zurück gibt:'8 Wer einmal auf dem Maidan, dem Tahrir-Platz, den Straßen von

Minsk, der Black Lives Matter Plaza oder anderswo stand und gemeinsam mit
vielen anderen <Wir sind das Volk!> gerufen hat, ist danach nicht mehr die- oder

derselbe. Dies basiert nicht nur darauf, dass der eigene Körper Ziel von
(staatlicher) Gegengewalt geworden sein mag, sondern auch darauf, dass ein bestimmter

Anspruch, eine bestimmte Erfahrung, eine konkrete Meinung mit einer

bestimmten Person und ihrem Körper verknüpft worden ist. Man kann danach

stolz sein, dabei gewesen zu sein; sich schämen, wo man denn da hingeraten ist;

die Narben am eigenen oder an anderen Körpern betrauern oder neu vor Hass

blind geworden sein. So richtig es ist, dass sich in den versammelnden Körpern
und in dem Ausruf <Wir sind das Volk> die Verletztheit wie mitunter fundamentale

Verletzbarkeit eines Anrechts auf Achtung und Teilhabe exponiert, stehen

diese Verkörperungen und Ausrufe nicht nur mitunter unversöhnlich nebeneinander,

sondern drohen auch, selbst in radikale Gewalt auszuarten."

Die Rede vom Volk und die Einbettung in eine kritische Theorie

Naheliegend wäre es, vor dem Hintergrund dieser Beschreibungen nach neuen

Formen der Vermittlung zu suchen. <Mehr Demokratie wagen>, wäre dann ein

möglicher Slogan, oder aber der Ruf nach einem stärkeren Rechtsstaat. Beiden

Ansätzen kommt ohne Zweifel großes Gewicht zu. Jedoch vermögen diese

beiden Strategien allein es nicht, das zu adressieren, was neben den individuellen

Erfahrungen von mangelnder Teilhabe und Missachtung zumindest auch auf
dem Spiel zu stehen scheint: die Kopplung von Demokratie und Rechtsstaat

an eine Zivilgesellschaft und damit die Einbettung in gemeinsam geteilte

17 Vgl. zu dem Begriffdes Leibkörpers: Merleau-Ponty 2002.
18 Vgl. Foucault 2010; Foucault 1991.

19 Vgl. Shldar 1982; Shklar 1990.



<Wir sind das Volk!>

Vorstellungen von Gemeinschaft.10 Was sich in den gemeinsamen Rufen auf den

Plätzen und Straßen neben der Vulnerabilität auf der individuellen Ebene

anzeigt, ist ebenso die Verletzbarkeit wie auch die konkreten Verletzungen dessen,

was wir Gemeinschaft, Gemeinwohl oder auch das soziale Band nennen."
Gerade in der - sich nicht selten affektiv ausdrückenden - Artikulation von

Ungerechtigkeits- sowie Vulnerabilitätserfahrungen kommt es jedoch des öfteren

zu einem Umschlag in radikale Gewalt: Um diese Umschlagspunkte
identifizieren und das kritische Potential des Begriffs <Volk> im politischen Raum
entfalten zu können, braucht es Formen der Kritik. Ich werde im Folgenden drei

Formen der Kritik vorschlagen: die Proklamationsiunktion, die Funktion der

positionalen Differenzierung und die Bekenntnisïnnkùon.

Die erste Funktion der Kritik ist die der Proklamation. In dem Moment, wo
sich Leib-Körper versammeln und sich als ein Volk imaginieren und ausrufen,

passiert zunächst einmal etwas für den öffentlich-politischen Raum sehr

Entscheidendes: Es werden Unrechtsempfindungen, Teilhabeverletzungen oder

auch Begehren auf politische Veränderung sichtbar gemacht. Diesen Wert für
die Aushandlung von Ansprüchen im öffentlichen Diskursraum kann man gar
nicht hoch genug würdigen, denn so wird sichergestellt, dass auch bei großen

Machtasymmetrien erfahrene Ungerechtigkeiten überhaupt Gehör finden können.

Der Terminus des Volkes kann hier als ein zivilgesellschaftlich-demokratischer

Seismografverstanden werden. Immer dort, wo eine Gruppe von Menschen

sich als Volk ausruft, gilt es dann, genau hinzuhören, welche Ansprüche auf

Achtung und Anerkennung dort artikuliert werden. Das bedeutet noch lange

nicht, dass die dort artikulierten Ansprüche berechtigt sind oder in der politischen

Arena als legitim anerkannt werden müssen. Aber in dem Moment, wo
bereits die Ausrufe der jeweiligen Gruppe, Teil des Volkes zu sein, als nur
störend, illegitim oder gar gefährlich gelabelt werden, droht der politische Raum,
als Diskurs- und Aushandlungsraum zu versagen. Die erste kritische Funktion in

10 Als wesentliches Element einer Zivilgesellschaft wird hier verstanden, dass es zu einem frei¬

heitlichen Zusammenschluss der Bürgerinnen und Bürger kommt, denen wiederum bestimmte

Vorstellungen vom gemeinsamen Zusammenleben zu Grunde liegen. Wenn im Folgenden

vom sozialen Band die Rede ist, wird dabei zum einen die konkrete Ausformung eines solchen

sozialen Bandes in einer bestimmten zivilgesellschaftlichen Form verstanden und zum anderen

die grundlegende Notwendigkeit nach der unmöglichen Möglichkeit von Gemeinschaft

in den Blick genommen. Zum Verhältnis von Populismus und Zivilgesellschaft vgl. auch Pol-

ke zoi8.

zi Vgl. Delhom Z007.



2.64 Matthias Braun

der Rede von einem Volk kann in diesem als ein Imperativ des Hörens verstanden

werden. Es gilt zuzuhören, was die Gruppe von Menschen dort vorbringt, sagt
und ruft, bevor das Vorgebrachte, Gesagte und Gerufene eingeordnet und bewertet

werden kann und muss. Ich schlage vor, diese Funktion die der Proklamation

zu nennen.

Zu dieser ersten Funktion der Kritik kommt eine zweite, die ich jene derposi-
tionalen Differenzierung nenne. Die Philosophin Kobow hat in ihren Arbeiten
die Bedeutung von Narrativen und Imaginationen für Aushandlungsprozesse

im politischen Raum eindrucksvoll herausgearbeitet. Sie versteht die Rede von
einem Volk von seiner heuristischen Funktion her und spricht von einem als-ob.

<Volk>, so Kobow," bezeichnet eine Wirklichkeit, die produziert werden muss

und (nur) im performativen Akt der Repräsentation zur Geltung kommt. Mit
anderen Worten: In dem Moment, wo sich eine Gruppe als Volk ausruft, imaginiert
sie sich so, als ob sie das Volk wären. Sie sind in dem Moment qua Proklamation

Volk und zugleich nicht das gesamte Volk. Die Rede vom Volk als einem als-

ob bedeutet also nicht, dass die jeweilige Versammlung von Feib-Körpern kein

Volk ist, sondern lediglich, dass sie es nicht alleine ist - und es gewissermaßen
auch nicht alleine sein können. Denn in dem Moment, wo der Ausruf <Wir sind

das Volk!> ertönt, wird nicht nur ein Anspruch auf Anerkennung artikuliert,
sondern steht das Gesagte und Gerufene zur Disposition, verlangt nach einer

Positionierung der Hörenden. Der Punkt ist an dieser Stelle nicht, dass die

versammelte Schar sich für die Einforderung einer Positionierung der Hörenden
des Ausrufs zwangsläufig darauf berufen muss, Volk zu sein. Aber wenn sie es

tut, kann ich als Hörender der Aufforderung, mich zu positionieren, nicht
entgehen: Spricht dort wirklich ein Souverän? Sind die Ansprüche legitim? Sollten

sie Gewicht haben?

Und eine dritte Funktion tritt hinzu: Der Verweis auf ein Volk gibt immer
auch Zeugnis davon, wofür dieses Volk stehen will. In Anschluss an die
rechtsethischen Kontexte bezeichne ich diese Funktion als jene des Bekenntnisses. In
dem Ausruf<Wir sind das Volk!> bekennt sich eine Gruppe zu einer konkreten
erfahrenen Ungerechtigkeit. In der bekenntnishaften Proklamation, <we the people

of ...> wird konstatiert, was die Grundlage der weiteren rechtlichen Ausführung
sein soll. Und auch in der Rede: <Im Namen des Volkes> findet eine Form von
bekenntnishafter Proklamation statt: Die zur Beurteilung stehende Handlung wird

2.2. Vgl. Kobow 1021.



<Wir sind das Volk!>

als Unrecht demaskiert. Es soll verhindert werden, dass sich ein solcher Vorgang
wiederholen kann.

Gemeinsam ist sowohl dem Ausruf, <Wir sind das Volk!>, der Aussage <we the

people of ...> als auch der Formel <Im Namen des Volkes>, dass ein Versprechen

gegeben wird: ein Versprechen in dem Sinne, dass in dem Bezug auf den Begriff
des Volkes sich eine Gruppe als eine bestimmte Gruppe konstituiert. In dem

Moment, wo eine Gruppe ihr Versprechen gibt, ein Volk zu vertreten oder sich

an bestimmte Regeln zu halten, unterwirft sie sich den prüfenden und
differenzierenden Blicken der Hörenden. Das Versprechen, wir sind hier und treten für
diesen oder jenen Anspruch ein, ermöglicht zugleich eine Auseinandersetzung
darüber, wer da eigentlich gerade genau was fordert.1' Die Versammlung an Leib-

Körpern, die Ausgrenzung und Diskriminierung bestimmter anderer Gruppen
fordert, beruft sich zunächst einmal genauso auf den Begriff des Volkes wie die

Gruppe an Menschen auf dem Maidan, die sich gegen Diskriminierung und
Vorteilsnahme durch wenige einsetzte. Aber in dem Moment, wo sich eine

Versammlung als Volk imaginiert, erlaubt der Begriff des Volkes zugleich
allen Hörenden, Rechenschaft für das jeweils abgelegte Bekenntnis zu fordern.

Insofern könnte man den Begriff des Volkes im politischen Raum so verstehen,

dass er bedeutungsoffen ist: Er erlaubt, Teilhabeansprüche zur Berücksichtigung

einzuklagen, fordert eine Positionierung ein und ermöglicht dann aber eben auch

die Einklage von Rechenschaft im politischen Raum.

In dem Moment, wo sich eine versammelte Schar als ein Volk ausruft, so

könnte man im Anschluss an Hannah Arendt formulieren14, siedelt sie sich

selbst zwischen Vertrauen und Verdacht an. Gerade in diesem Wechselspiel

aus Bestätigung und Enttäuschung von Vertrauen eröffnet sich ein politischer

Möglichkeitsraum, in dem sich dann auch eine Hoffnung ausdrückt, zukünftig
selbst mit einem Anspruch auf Anerkennung gehört zu werden.1' Gleichwohl
lässt sich Vertrauen in ein gerufenes Wort, wie schon Marcel Mauss und Maurice

Hennaff in ihren Arbeiten zum Gabentausch zeigten,16 aber nicht alleine auf ein

Vertrauen in ein bestimmtes Wort reduzieren. Vielmehr bindet sich eine Gruppe
mit dem Ausruf, ein Volk zu sein, auch an ein bestimmtes Bekenntnis: Wer

2,3 Vgl. auch Braun 1018.

14 Vgl. Arendt 1007.

15 Vgl. Ricceur 2.006.

16 Vgl. Mauss 1990. Siehe auch die Ausführungen in Kapitel 7.1.



2.66 Matthias Braun

einmal aufdem Maidan sein Leben riskiert hat, gibt sein Wort und wird danach

nicht mehr die- oder derselbe sein. Gleiches gilt aber eben auch für diejenigen,

die sich mit einer rassistischen oder anderweitig ausgrenzenden Haltung darauf

berufen, ein Volk zu sein. Der Begriff des Volkes ermöglicht hier, anders als es

alleine mit dem Verweis auf ein <Wir> möglich wäre, Rechenschaft einzufordern,

wer sich hier als ein Souverän proklamiert und in welchem Maße die artikulierten

Ansprüche selbst nicht Ausdruck von Ausgrenzung und Gewalt sind. Oder

wie man es mit dem Philosophen Burkhard Liebsch formulieren könnte: der

Begriffdes Volkes steht im Zwielicht17 - und gerade darin könnte seine hilfreiche

kritische Funktion liegen.

2.7 Vgl. Waidenfels 1015.



<Wir sind das Volk! >

Bibliographie

Arendt, H„ 1007. Vita activa oder vom tätigen
Leben. München.

Benhabib, S., 2.008. Another cosmopolitanism.
Oxford.

- 1021. Democracy and difference: Contesting
the boundaries of the political, Princeton.

Braun, M., 2017. Zwang und Anerkennung.
Sozialanthropologische Herausforderungen

und theologisch-ethische Implikationen

im Umgang mit psychischer Devianz,

Tübingen.

- 2018. «Das ist doch Populismus!» Zur (nicht
nur aber auch: theologischen) Verhältnisbestimmung

von Anerkennung und Affekt.
T. Wabel et al. (eds.) Zwischen Diskurs und
Affekt. Politische Urteilsbildung in theologischer

Perspektive. Leipzig.

- 2021. Vulnerable Life: Reflections on the

Relationship Between Theological and

Philosophical Ethics. The American Journal of
Bioethics 20, 21-23.

Butler, J., 2006. Precarious Life: The Powers of
Mourning and Violence. Verso.

- 2015. Notes Toward a Performative Theory
ofAssembly. Harvard.

Dabrock, P., 2022. Hoffnung trotz Schlamassel!

Warum wir auch in den großen Krisen

unserer Zeit nicht resignieren müssen.
Zeitzeichen [Online], https://zeitzeichen.net/
node/9799.

Delhom, P., 2007. Das Wagnis des Vertrauens.
P. Delhom/A. Hirsch (eds.) Denkwege des

Friedens. Aporien und Perspektiven.
Freiburg i. Br„ 334-361.

Dreier, H„ 2006. Art 20 (Demokratie). H.
Dreier (Hg.), Grundgesetz-Kommentar 2. 2.

Aufl. Tübingen.

European Union 2012. Charter of Fundamental

Rights of the European Union. European
Union.

Foucault, M., 1991 [1975]. Discipline and
Punish: The Birth of the Prison. London.

- 2010. The Birth of Biopolitics: Lectures At
the Collège De France, 1978-1979. New
York.

Kobow, B„ 2021. <Volk> als <Fiktion>. Eine

Begriffsbestimmung. M. Neubauer et al. (eds.),

Im Namen des Volkes. Zur Kritik politischer

Repräsentation. Tübingen.
Mauss, M., 1990. Die Gabe. Form und Funktion

des Austausches in archaischen
Gesellschaften. Frankfurt a.M.

Merleau-Ponty, M., 2002. Phenomenology of
Perception. London.

Nassehi, A., 2021. Unbehagen. Theorie der

überforderten Gesellschaft. München.
Polke, C., 2018. Populismus als Herausforderung

für die demokratische Zivilgesellschaft.

Eine ethisch-theologische Perspektive.

Evangelische Ethik 62,200-212.
Ricoeur, P., 2006. Wege der Anerkennung.

Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein,
Frankfurt a. M.

Shklar, J. N., 1982. Putting cruelty first.
Daedalus, 17-27.

- 1990. The faces of injustice, Yale University
Press.

Steinmeier, F.-W., 2020. Die Rede des

Bundespräsidenten zum Tag der Deutschen Einheit

im Wortlaut. RedaktionsNetzwerk
Deutschland.

United Nations General Assembly 1948.

Universal Declaration of Human Rights
(UDHR).

Waidenfels, B., 2013. Ordnungen im Zwielicht,
München.



2.68 Matthias Braun

Abstracts

Der Verweis auf den Begriff Volk erfolgt im politischen Raum an vielen unterschiedlichen

Stellen. Urteile werden im Namen des Volkes gesprochen; Körper versammeln sich

und rufen sich als Volk und in Verfassungen bekennt sich ein Volk oder bekennen sich

auch Völker zu bestimmten Zielen und Werten. Zugleich fristet der Begriff des Volks in
den Debatten der politischen Ethik eher ein Schattendasein. In diesem Artikel wird
argumentiert, dass dem Begriff des Volkes eine zentrale kritische Funktion für den politischen
Raum zukommt. In einem ersten Schritt nehme ich eine erste Bestandsskizze des Verhältnisses

der Rede von einem <Wir> und dem Begriff des <Volks> vor. Anschließend eruiere

ich, wieso der Begriffdes Volkes an spezifische Formen der Kritik gekoppelt werden muss

und wie dies gelingen könnte.

Reference to the concept of the people occurs in many different places in the political
sphere. Judgments are pronounced in the name of the people; bodies assemble and call

themselves a people; and in constitutions, a people or even peoples profess certain goals

and values. At the same time, the concept of the people tends to eke out a shadowy
existence in debates on political ethics. In this article, it is argued that the concept of the

people has a critical function central to the political sphere. In a first step, I take an initial
stock sketch of the relationship between talking of a <we> and the notion of a <people>.

Then, in a second step, I explore why the concept of the people needs to be linked to
specific forms ofcriticism and how such an endeavor might succeed.

Matthias Braun, Bonn


	<Wir sind das Volk!> : Braucht eine politische Ethik den Begriff des Volkes (noch)?

