
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 2

Artikel: Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit? : Biblische
Impulse auf dem Weg zu einer Theologie der Solidarität

Autor: Hofheinz, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-981569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-981569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Solidaritätshype
oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit?

Biblische Impulse auf dem Weg zu einer Theologie der Solidarität'

Frank Mathwig zum 60. Geburtstag

Marco Hofheinz

1. Einleitung: Der Solidaritätshype und das Problem des Verhältnisses

von Parteilichkeit und Gleichheit

i.i. Der Solidaritätshype. Beobachtungen und Reflexionen

Solidarität ist in aller Munde. Kaum ein Begriff wird aktuell so inflationär häufig

gebraucht wie dieser. Der gesellschaftliche Bedarf scheint jedenfalls groß zu

sein, wenn man nur an die vielen Solidaritätsappelle etwa in der Corona-Zeit
denkt. Es vergeht kaum ein Tag, an dem nicht explizit oder zumindest implizit
zu einem solidarischen Verhalten aufgerufen wird. Treffend stellt Hermann-Josef

Große Kracht in seinem soeben erschienen Essay «Solidarität zuerst» fest: «Mit
der Covid 19-Pandemie ist dieser Imperativ omnipräsent geworden. Er wird von
den Regierenden immer wieder eingeschärft, um Ausgangsbeschränkungen,

Quarantänemaßnahmen und Lockdowns unterschiedlicher Intensität zu
legitimieren. [...] Viele können das Wort schlicht nicht mehr hören. Und doch scheint

i Die folgenden Ausführungen gehen zurück auf meinen Vortrag vom 13.11.1011 auf dem Stu¬

dientag «Handeln, das nach Einsicht fragt», veranstaltet durch das Institut für Systematische

Theologie der Universität Bern und die Reformierten Kirche Bern-Jura-Solothurn
anlässlich des 60. Geburtstages von Prof. Dr. Frank Mathwig und der Ubergabe des Bandes: F.

Mathwig, Handeln, das nach Einsicht fragt. Beiträge zur theologischen Ethik. Hg. von M.L.
Frettlöh/M. Zeindler, reformiert! 10, Zürich zon.

ThZ 2/78 (2022) S. 194-225



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit 195

der Rekurs auf die Solidarität in den Zeiten der Pandemie unvermeidlich zu

sein.»1

Was steckt, abgesehen von der pandemischen Notlage, hinter dem gegenwärtigen

«Solidaritätshype»'? Der Wunsch nach geteilten Werten und Interessen,

die Sehnsucht nach Gegenseitigkeit und Zusammenhalt, Loyalität und

Selbstlosigkeit, das Bedürfnis nach Unterstützung von Anderen jenseits von
sozialen Forderungen und Rechtsansprüchen?4 Vor allem: Was bedeutet eigentlich
«Solidarität»?' «Sehnsuchtsort, moralischer Appell, Kitt der Gesellschaft»?6

Oder: «Soziale Tatsache, Grundwert oder Tugend?»7 Nach dem späten

Ludwig Wittgenstein erschließt sich die Bedeutung eines Wortes bekanntermaßen

in dessen Verwendung.8 Freilich gestaltet sich bei genauerem Hinsehen die

Verwendung des SolidaritätsbegrifFs recht unterschiedlich. In der Vielfalt seiner

Verwendungen spiegelt sich die Vielfalt der verschiedenen historischen Kontexte
und normativen Begründungen wider, denen der SolidaritätsbegrifF unterliegt.
Der SolidaritätsbegrifF ist «schillernd und vielschichtig»'. Hinter ihm steckt

- wie der Kasseler Soziologe Heinz Bude bemerkt - eine «beängstigend große
Idee».10 Die beiden Historiker Dietmar Süß und Cornelius Torp weisen auf zwei

strukturelle Probleme hin, die der SolidaritätsbegrifF transportiert: «Erstens ist

z Große Kracht (zon: 9) knüpft in seinem Essay in Abwendung vom sozialphilosophischen
Design des vorindustriellen politischen Liberalismus des 18. Jahrhunderts bei der französischen

Soziologie des 19. Jh. (Émile Dürkheim) und dem französischen Solidarismus (Alfred
Fouillée, Charles Gide, Léon Burgeois) an, um einen postliberalen Solidarismus zu gewinnen
bzw. einen postliberalen Wohlfahrtsstaat zu projektieren. Vgl. zur Tradition des französischen

Solidarismus die soeben erschienene deutsche Übersetzung von Léon Bourgeois' (1851—192.5)

berühmtem Manifest «Solidarité» (Bourgeois zozo). Fernerhin: Große Kracht 2017.

3 Süß/Torp zozi: 7.

4 Vgl. Große Kracht zozi: 13E

5 Süß/Torp (zozi: 10) halten fest: «Die meisten wissenschaftlichen Solidaritätsdefinitionen
verstehen Solidarität als einen individuellen oder kollektiven Akt der Unterstützung für
andere, dessen Impuls ein Gefühl der Verbundenheit ist. Als konstitutiv gilt dabei regelmäßig
die Orientierung an altruistischen Vorstellungen und am Gemeinwohl als handlungsleitende
Motivation.»

6 Süß/Torp zozi: 7.

7 Große Kracht zozo: 29-49.
8 Wittgenstein 1995 (1914-1916): § 43, 262: «Die Bedeutung eines Wortes ist sein Gebrauch in

der Sprache.»

9 Mathwig 2007: 257. So auch Jähnichen 2009:17.
10 Bude 2019: 20. Lienemann (1998: 5—10) unterscheidet allein zehn wichtige Merkmale und

Aspekte von Solidarität.



196 Marco Hofheinz

er sowohl politischer Kampfbegriff als auch eine Kategorie wissenschaftlicher

Beschreibung. Formen des gemeinsamen Handelns mögen daher von der historischen

Forschung als Solidarität beschrieben werden, ohne dass diese Bezeichnung
den Handelnden in den Sinn gekommen wäre. Genauso ist es möglich, dass

Aktivisten und Aktivistinnen für sich reklamieren, solidarisch zu handeln, dieses

aus wissenschaftlicher Perspektive aber zweifelhaft erscheint. Zweitens wird

der Solidaritätsbegriff gebraucht, um unterschiedliche Bereiche gesellschaftlichen

Lebens zu beschreiben: Mal bezeichnet er einen Handlungstyp, mal eine

Werteidee, mal einen Modus gesellschaftlicher Integration.»11 Die Vielfalt der

Verwendungsweisen ist sowohl im alltäglichen Sprachgebrauch, als auch auf

den verschiedenen Politikfeldern als Sedimentationsebenen entsprechender

Rhetorik und in den multiplen Wissenschaftsdiskursen verwirrend. Wer wollte

das Knäuel dieser diffusen Gemengelage entwirren? Bislang ist hier eine merkliche

Zurückhaltung, ja Scheu zu verzeichnen. Der «gewachsenen Popularität des

Solidaritätsbegriffs in Politik und Öffentlichkeit [steht] kein auch nur annähernd

gleichwertiges Bemühen um eine theoretische Durchdringung gegenüber.»11

Auch die Theologie, allzumal die protestantische, bildet hier nur sehr bedingt
eine Ausnahme. Etwas anders schaut es in der römisch-katholischen Soziallehre

aus, in der das Solidaritätsprinzip neben dem Personalitäts-, Gemeinwohl- und

Subsidiaritätsprinzip traditionell zu den Grundsätzen gehört.1' Dabei hätte auch

die protestantische Theologie m.E. durchaus Anlass,'4 sich an den entsprechenden

Diskursen zu beteiligen und Ansätze einer Theologie der Solidarität zu
entwickeln. Die ideengeschichtlichen Annäherungsversuche, die jüngst initiiert und

lanciert wurden, beginnen nämlich bezeichnenderweise erst im Europa des 19.

Jahrhunderts," klammern dabei aber die «Vorgeschichte» aus, damit aber auch

11 Süß/Torp 2.021: 9f.

12 Süß/Torp 2021:19.
13 Vgl. einführend Baumgartner/Korff 1999: 225-237. Nothelle-Wildfeuer 2008:143-163. Steg¬

mann/Langhorst 2005: 599-866.

14 Hinsichtlich der Grundsätze römisch-katholischer Soziallehre fordert Lienemann (2008:

281): «Diese Prinzipien verdienen ökumenische Anerkennung und Geltung und sind darüber

hinaus argumentativ als Grundlagen einer umfassenden, allgemeinen Theorie der Sittlichkeit
über ihren partikularen Entstehungskontext hinaus verallgemeinerungsfähig.» Dort kursiv.

15 Das gilt etwa für die ansonsten sehr lehrreiche Darstellung von Süß/Torp (2021), die - wie

bereits ihr Untertitel verrät - nur die Zeit vom 19. Jh. bis zur Coronakrise umfasst. Vgl. auch

die bereits erwähnten Darstellungen von Große Kracht (2021, 2017), die ebenfalls im 19. Jh.

ihren Ausgangspunkt nehmen, sowie Wildt 1995,1004-1015.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit 197

die biblischen Traditionen, die für die Theologie, insbesondere die evangelische,

nicht zuletzt aufgrund des Schriftprinzips,"' von besonderer Bedeutung sind.

Die Erinnerung an biblische Traditionen der Solidarität sollte dabei, wenngleich
durchaus üblich,17 nicht erst mit der Geschichte des Urchristentums und dem

Neuen Testament beginnen. Vielmehr wird sie das alttestamentliche Zeugnis
nicht ausklammern dürfen, d.h. in der Geschichte Israels ihren Ausgangspunkt
nehmen.'8 Die Neuentdeckung der politischen Idee der Solidarität wird nur zu

ihrem Schaden diese hochinteressanten Entdeckungszusammenhänge übersehen

können. Im Sinne einer explorativen Praxis wird eine theologische Ethik,'9 der es

an Orientierung im Denken und Handeln gelegen ist, hier ansetzen dürfen, um
einen substantiellen, eigenen Beitrag zum Solidaritätsdiskurs liefern zu können.

Dies möchte ich im Folgenden demonstrieren.

1.2. Das Problem des Verhältnisses von Solidarität und Gleichheit

Bevor dies geschieht, muss jedoch eingangs zunächst die Problemstellung, die

mit dem Begriff Solidarität vor allem ethisch bzw. sozialphilosophisch verbunden

ist, noch etwas näher in den Blick genommen werden. Die (oben) konstatierte

bisherige Zurückhaltung gegenüber einer theoriegesteuerten Aufarbeitung
des Solidaritätsbegriffs hat gewiss mehrere Ursachen und ist nicht monokausal in
den Blick zu nehmen.

Zum einen hat dies sicherlich damit zu tun, wie Süß/Torp betonen, «dass es in
den sozialphilosophischen Debatten der zweiten Hälfte des zo. Jahrhunderts -
sehr vereinfacht gesagt - stärker um die ethischen Pflichten autonomer Individuen
und die Geltungskraft universeller Normen ging als um den Rückbezug auf

einen Begriff der Solidarität, der üblicherweise als eine partikulare Norm gefasst

wurde, die sich aus der Zugehörigkeit zu einer bestimmten Gruppe ergab.»10

Die Renaissance der Solidarität scheint in einer Zeit, in der Bürger, wie Jürgen
Habermas treffend feststellt, «nur noch ihre subjektiven Rechte wie Waffen

16 Vgl Focken/Oorschot 202.0.

17 So etwa Hilpert (2005: 157fr), dessen «theologische Begründung» des Solidaritätsprinzips
vollständig aufalttestamentliche Bezugnahmen verzichtet.

18 Vgl. Leutzsch (1995:17-26), der bewusst und aus gutem Grund mit dem Buch Ruth und des¬

sen Erzählung als beispielhafter Solidaritätsgeschichte einsteigt.
19 Vgl. dazu Ulrich 2005: 7öff, 185fr.

20 Süß/Torp 2021: 20.



198 Marco Hofheinz

aufeinander richten»,1' um ihre Interessen durchzusetzen, nur allzu verständlich.

Um die soziale Integrationskraft universalistischer normativer Ideale, die der

politische Liberalismus in der Regel stark macht, scheint es nicht allzu gut bestellt

zu sein.11 «Erst in jüngerer Zeit lässt sich beobachten, dass auch die universelle

Dimension von Solidarität (wieder) eine größere Berücksichtigung findet.»1'

Damit engzusammenhängend, zeigte sich zum anderen, dass dort, wo Solidarität

universell redimensioniert werden sollte, ein véritables Problem auftauchte, nämlich

das des Verhältnisses von Parteilichkeit und Gleichheit. Dieses Verhältnis

gehört etwa nach Thomas Nagel zu den ungelösten Problemen der politischen

Philosophie und Gerechtigkeitstheorie.14 Es bildet - wie Frank Mathwig nüchtern

feststellt - eine «ethiktheoretisch brisante und hochkomplexe Frage»1'. Es

geht nämlich um nichts weniger als die Frage: «Wie viel Parteilichkeit ist akzeptabel

und wann führt Parteilichkeit zu einer Verletzung des Gleichheitsprinzips
bzw. zu einer unsolidarischen Ignoranz gegenüber allen anderen Menschen?»1'

Mathwig umschreibt den Verlauf des Kollisionskurses wie folgt: «Wenn

die Pflichten gegenüber einer einzelnen Person Vorrang haben können vor der

Verpflichtung gegenüber abstrakten Moralvorschriften, dann haben wir es mit
einem handfesten Streit zwischen den Standpunkten von Parteilichkeit und

Gleichheit zu tun.»17 Das Problem, das besteht, ist genau genommen ein Passage-

Problem, ein Problem des Übergangs: «Der Übergang von einer in der Person-als-

Person begründeten Parteilichkeit zu einem überpersonalen egalitären Standpunkt
ist und bleibt prekär, denn es gibt keinen ethischen Transformationsriemen, der

den einen Standpunkt mit dem anderen verbindet. [...] Die Wirklichkeit affektiver

Bindungen - und jetzt lehne ich mich etwas aus dem Fenster - ist für den
ethischen Standpunkt der Gleichheit bedeutungslos.»18 Wie aber kommen wir dann

von der Parteilichkeit zur Gleichheit?

2.1 Habermas 2005: 112.

22 Vgl. Große Kracht 2020: 5.

23 Süß/Torp 2021: 20. Vgl. dazu etwa das Forschungs- und Studienprojekt «Globale Solidari¬

tät - Schritte zu einer Weltkultur» der Rottendorf-Stiftung sowie das «Jahrbuch Praktische

Philosophie in globaler Perspektive». Siehe https://www.hfph.de/forschung/drittmittelpro-
jekte/laufende-projekte/rottendorf-projekt (Zugriff: 5.2.2022).

24 So Mathwig 2014: 277.

25 Mathwig 2014: 264.
26 Mathwig 2014: 264

27 Mathwig 2014: 268.

28 Mathwig 2014: 271.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit 199

Die grob skizzierte Problemkonstellation lässt sich in das Koordinatensystem

von partikular und universal bzw. Partikularismus und Kommunitarismus versus

Universalismus und Liberalismus einzeichnen.1' So hält etwa Torsten Meireis fest:

«Die Differenz von Partikularismus und Universalität in den Solidaritätsquellen

- gleiche, besondere Lagen und Interessen oder allgemeine Verbundenheit - lässt

sich auch als Unterschied der moralischen Begründung fassen, indem Solidarität
entweder als Verbindung einer besonderen Gemeinschaft oder als universales

Prinzip verstanden wird. Im ersten Fall stellt sich das moralische Problem,

wer mit welchen Gründen von der Gemeinschaft ausgeschlossen werden soll,

im zweiten die Frage nach der Differenz von Solidarität und Gerechtigkeit.»'0
Schon vor vielen Jahren hat etwa Joachim von Soosten die kommunitaristi-
sche Anfrage auf den Punkt gebracht: «Gerechtigkeit ohne Solidarität?»"
Von Soosten rekurriert dabei auf die Bindekraft der Solidarität: «Ob Michael

Walzer, Alasdair Maclntyre oder Charles Taylor, sie alle sehen in den

gesellschaftlichen Traditionsbeständen kommunaler Solidarität eine, ja die moralische

Ressource, die als Widerlager gegen eine Gesellschaft atomisierter und

anonymisierter Individuen einzig fungieren könnte.»'1 Zugleich jedoch bleibt die

Solidarität « normativ hoch ambivalent » ", « weil bereits die Abgrenzung solcher

Gruppierungen [Solidaritätsgemeinschaften; M.H.] moralisch problematisch ist

und Gruppenegoismus nahelegt».'4 Das sich abzeichnende Spannungsgefüge,
die - wenn man so will - semantische Innenspannung im Solidaritätsbegriff
scheint nicht auflösbar zu sein.

2. «Befreiung zur Solidarität». Helmut Gollwitzers Beitrag

zu einer Theologie der Solidarität

Ich möchte mich im Folgenden diesem Spannungsgefüge widmen und tue
dies zunächst schlaglichtartig im Rückgriff auf zwei wichtige Theoretiker der

Solidarität, nämlich einerseits den Theologen Helmut Gollwitzer (1908-1993)

19 Vgl. Forst 1994:181-ziz.
30 Meireis zoié: 1391. Jähnichen (zon: 58) kann von «Gerechtigkeit als Solidarität» sprechen,

um das biblische Gerechtigkeitsverständnis zu charakterisieren. Vgl. auch Mathwig Z007: Z77.

31 Soosten 199z: 61-74.

3z Soosten 199z: 61. Dort z.T. kursiv. Zur Kritik an der deontologischen Ethik vgl. jetzt auch

Fischer Z019.

33 Meireis zoiö: 139z.

34 Meireis zoiö: 139z.



200 Marco Hofheinz

und andererseits den Flensburger Soziologen Hauke Brunkhorst. Beide haben die

eingangs geforderte biblische Perspektive auf ganz unterschiedliche Weise eingespielt

und liefern je auf ihre Weise wichtige ideengeschichtliche Bausteine zu

einer Theologie der Solidarität.

Gollwitzer hat seiner letzten Vorlesung im SoSe 1975, einer Art
«Schwanengesang», die als «Einführung in die Evangelische Theologie»
(so der Untertitel) konzipiert ist, den Titel «Befreiung zur Solidarität»
gegeben." Gollwitzer kommt allerdings erst in seiner 9. von 12. Vorlesungen auf die

Solidarität zu sprechen. Er beginnt seine Ausführungen etymologisch mit dem

Verweis auf das hebräische Äquivalent von Solidarität, nämlich 7Ç0, und die

Untersuchung des israelischen Archäologen Nelson Glueck'6 zu diesem Begriff.

100 meint - so Gollwitzer - «nicht nur ein Verhalten von oben nach unten,
sondern ebenso ein reziprokes Verhalten - ein Verhalten, das einer Verbundenheit,

die es voraussetzt, gemäß ist. Das Bedeutungsspektrum umfasst beschworene

Loyalität (1. Mose 21,23; König Abimelech zu Abraham), wie Freundschaftstreue

(2. Sam 9,1.3.7), wie auch unverpflichtete Huld (Esther 2,9-17).»'7 Auch Gerhard

von Rad kann festhalten: «Sonderlich ist der Begriff ton dem der HplS nahe

verwandt und überschneidet sich mit ihm mannigfach. Auch er bezeichnet ein

gemeinschaftsgemäßes Verhalten und umschließt eine Gesinnung und ein Verhalten

der Solidarität, tendiert aber in seinem Bedeutungsgehalt noch mehr als rtj?72

nach unserem Wort <Güte>, < Treue >, und bringt also noch mehr eine wohltätige

Gesinnung mit den daraus folgenden Taten zum Ausdruck.»'8

Was Gott betrifft, so erweist sich 7917 hinsichtlich ihrer Konstitutionsbedingung

allerdings als einseitig, so sehr sie auch aufReziprozität als Realisierungsverhältnis
abzielt: «In dieser Solidarität stehen der Schöpfer und die Schöpfung, JHWH

35 Orth (1995: 2.006) hat in verschiedenen Publikationen titularisch den Solidaritätsbegriff
gebraucht, ohne jedoch Gollwitzers Theologie der Solidarität im engeren Sinne zu thematisieren.

Anders hingegen McMaken 2017: 46h loif, 157-162. Zu Gollwitzers Solidaritätsverständnis

vgl. Jähnichen 2007: 89h Hungar 1996: 279h

36 Gluecks Studie (1927) hat die Forschungsgeschichte des 20. Jh. zu diesem Begriff wie keine

zweite bestimmt. Seine Behauptung, dass es sich bei "IDn um einen Rechtsbegriffhandelt, "içn
also auf eine durch Rechte und Pflichten bestimmte Verhaltensweise abziele (vgl. 1927: 13),

hat sich freilich nicht durchsetzen können. Vgl. zu Gluecks These kritisch: Stoebe 1975: 603;
Zobel 1982: 57ff 7of. Diese im engeren Sinne rechtsbezogene These bzw. Thesenimplikation
Gluecks übernimmt Gollwitzer nicht.

37 Gollwitzer 1978: i66f.
38 Rad 1992: 384. Vgl. fernerhin: Ebach 1995:19ff; Janowski 2019: 190F Kessler 2017: 426h



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit? 201

und Israel, und sie wird einseitig vom Gott Israels auch dem untreuen Israel

bewiesen: so hofften die Propheten, so hofft Israel am Yom Kippur, so wird es bis zur
letzten Konsequenz vollzogen auf Golgatha.»'9 Konstitution und Realisierung
sind somit in einer tragfähigen Theologie der Solidarität zu unterscheiden. Dabei

schließt die Einseitigkeit, ja Asymmetrie der Konstitutionsverhältnisses keineswegs

die Zwei- und Mehrseitigkeit, ja Symmetrie des Realisierungsverhältnisses

aus, sondern ermöglicht sie vielmehr:40 «Die einseitige "iDn - sei es die des

Schöpfers, sei es die des Bundesgottes, sei es die des vergebenden Versöhners -
ruft aber immer nach der Reziprozität, ja sie ist auf die Reziprozität, auf die içn-
Antwort des menschlichen Partners aus; diese ist der eigentliche Gegenstand
des Bundes >; denn sie ist identisch mit dem guten und wahren Leben des

Menschen.»4' Es ist Gottes ~çn, die als dritte Instanz zwischenmenschliche

Solidaritätsbeziehungen ermöglicht. Gollwitzer denkt Solidarität mithin nicht
als Dyade zwischen Menschen und Mensch, sondern immer theologisch und d.h.

triadisch als ein Geschehen, das in Konstitution und Realisierung Gott und die

Menschen untereinander betrifft.

In diesem theologischen Begründungszusammenhang tritt der für Gollwitzer
zentrale Begriff des Bundes auf, der das entscheidende Interpretament der

Solidarität bildet. Solidarität ist nach Gollwitzer ein Bundesbegriff. Gollwitzer
beruft sich dabei auf die erwähnte Studie von N. Glueck, demzufolge ion «den

eigentlichen Gegenstand eines n,-l3 (Bundes) aus[macht] und [...] fast als ihr
Inhalt bezeichnet werden»41 kann. «Dazu also wird», so Gollwitzer, «ein Bund

geschlossen, damit solches [reziprokes] Verhalten entstehe; dazu auch gewährt
ein Höherstehender einem Niedrigeren die içn eines Bundes, um ihm das

Ion-Verhalten, das Verhalten treuer Solidarität, zu ermöglichen.»45

Wir sehen, dass Ethik hier bei Gollwitzer als Bundesethik in den Blick tritt.
Bundesethik meint für ihn zugleich Freiheitsethik. Sie ist integraler Bestandteil

seiner Theologie der Solidarität. Denn ein «gutes und wahres Leben» in der

Solidarität meint nichts anderes als Freiheit. Zu solch einem freiheitlichen Leben

im Bund bedarf es allerdings als Bedingung der Möglichkeit einer Befreiung,

39 Gollwitzer 1978:167.

40 Gollwitzer steht hier erkennbar als Schüler Karl Barths in dessen Tradition. Vgl. Hofheinz

1010a: 187-191.

41 Gollwitzer 1978:167.

41 Glueck 1917:13.

43 Gollwitzer 1978:167.



202 Marco Hofheinz

keiner «Befreiung von» (Negativ- oder Abgrenzungsbefreiung), sondern einer

«Befreiung zu», d.h. einer zweckgebundenen, teleologischen Befreiung. Und

hier wird wiederum die gabetheologische Logik von Gollwitzers Bundes- als

Freiheitsethik offenkundig:

« Freiheit ist eines der Grundworte des christlichen Glaubens. In der christlichen Botschaft

wird dem Menschen, der sie hört, Freiheit angekündigt, d.h. ihm wird gesagt, daß er nicht
einsam und ohnmächtig den zahllosen Mächten und Einflüssen der Unfreiheit in ihm und

um ihn ausgeliefert ist, sondern daß sich ein Herr, Freund und Bruder mit ihm verbündet,

der diesen Mächten schlechthin gewachsen ist. Dieses Bündnis ist seine Befreiung,
die Gabe eines neuen Könnens und neuer Möglichkeiten. Durch dieses Bündnis wird

er in den Kampf seiner neuen Freiheit gegen seine alte Unfreiheit hineingezogen - ein

Kampf mit vielen Rückschlägen, ohne Ende und endgültigen Sieg während der Dauer
dieses Lebens, aber doch ein Kampf mit immer neuen Anfängen und mit einer Aussicht

auf Sieg, die es sinnvoll macht, immer neu anzufangen.»44

In Gollwitzers Theologie der Solidarität kann also auch das Handeln des Menschen

in seinen diversen Aspekten in den Blick genommen werden; wohlgemerkt nicht

einfach als solches, d.h. scheinautonomes, in Wirklichkeit aber den «zahllosen

Mächten und Einflüssen der Unfreiheit» ausgeliefertes Handeln, sondern als

befreites Handeln, das sich der göttlichen Initiative verdankt: «Unumkehrbar geht

die Initiative von Gott aus, bringt aber dem Menschen die neue Möglichkeit, den

neuen Lebensinhalt, Solidarität als Antwort des Dankes.»45 Als Bundes- und

Freiheitsethik ist Gollwitzers Ethik zugleich als eine Ethik der Antwort und des

Dankes konzipiert worden. Sie folgt mit all diesen programmatischen und be-

griffstheoretischen Implikationen einer gabetheologischen Logik, die zugleich
das Profil seiner Theologie der Solidarität bestimmt.

Zur Gabe gehört nach Gollwitzer elementar der Dank:

«Können wir zwar die Gabe als solche auch ohne Dank annehmen, an uns reißen und

verwerten, so können wir doch dieses freie, persönliche Dasein für uns - die eigentliche Gabe

in der dinglichen Gabe - uns aneignen nur im Dank, in entsprechender Zuwendung zum
Geber. Seine Zuwendung ist mehr als sachliche Gabe, ist Geben von Leben, und dafür

gilt wieder jene Dialektik: Hier sind wir zugleich passiv und ganz aktiv, ganz unabhängig

(unumkehrbar) und ganz selbsttätig. Letzteres aber nur dank des Ersteren! Mit
seiner Zuwendung ruft der Geber den Dank, das Leben des Dankes, den Lebensvollzug des

Dankes in uns hervor; wir verdanken unser Danken nicht uns selbst, sondern ganz ihm.

44 Gollwitzer 1961: XIII.
45 Gollwitzer 1978: 168. Dort z.T. kursiv.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit? 203

Wir sind nicht vorherfrei, ihm zu danken, sondern wir werden erst frei zum Dank durch
seine Zuwendung zu uns. Unsere Freiheit ist nicht die Freiheit der Wahl - ob wir ihm
danken sollen oder nicht - sondern die unwiderstehlich und spontan hervorbrechende

Antwort, die von ihm uns geschenkte Freiheit zum Danken. Diese müssten wir erst kühn-
lich in uns unterdrücken, ihr entgegenwirken, und dies wäre gerade nicht ein Ausdruck

unserer Freiheit, sondern unserer Unfreiheit, unserer Unfähigkeit zum Dank, unseres

Steinbleibens unter der Sonne dieser Zuwendung.»46

Ertragssichernd sei festgehalten: Gollwitzer hilft uns bei der Entwicklung einer

Theologie der Solidarität insofern weiter, als er die Solidarität gäbe- bzw.

dankestheologisch konzipiert und zwar in der Unterscheidung von Konstitution
und Realisierung sowie in der Zuordnung von Horizontale und Vertikale der

Solidarität. Eine solche Konzipierung entlastet einerseits von allen

gesetzlich-krampfigen, aber doch mehr oder weniger hilflos-ohnmächtig bleibenden

Solidaritätsappellen, indem sie Gottes schöpferisch-kreative Konstitution der

Solidarität als Gabe betont. Andererseits spornt sie zugleich entgegen einer

anteilnahmslos-kühlen Indifferenz dazu an, Solidarität als Dank kontextsensibel

im zwischenmenschlichen Bereich in konkreter Zu- und Hinwendung spürbar
und wirksam werden zu lassen. In dieser konzeptionellen Ausdifferenzierung

von Gabe und Dank spiegelt sich bei Gollwitzer zweifellos die Dialektik von

Evangelium und Gesetz47 wider.

3. «Europa begann inJerusalem».

Hauke Brunkhorsts ideengeschichtlicher Vorstoßzur Solidaritätstheorie

Vor zwei Dezennien erschien Hauke Brunkhorsts beachtenswerte Studie

«Solidarität. Von der Bürgerfreundschaft zur globalen Rechtsgenossenschaft»48.

Der Untertitel beschreibt das genealogische Verfahren bzw. den ideengeschichtlichen

Weg, den der Solidaritätsbegriff von der griechischen Geistesgeschichte

und der Idee des Freundschaftsbundes einer Bürgerelite bis hin zum modernen

Rechtsethos (bezogen auf Menschen-, Bürger-, Europa- und Völkerrecht) hinter

sich brachte. Für Brunkhorst fällt die Solidarität in modernen Gesellschaften

46 Gollwitzer 1978: 172. Vgl. auch Gollwitzer 1988: 196-115 «Vom Danken»; 387-408 «Der
Glaube als Dank. Christliche Existenz als Leben in der Dankbarkeit bei Karl Barth».

47 Vgl. Gollwitzer 1988: 154-184 «Zur Einheit von Gesetz und Evangelium»; 185-195 «Zum
Verhältnis von Gesetz und Evangelium».

48 Brunkhorst 2002. Vgl. dazu die Darstellung von Meireis 2015: igifF.



204 Marco Hofheinz

mit dem Begriffder Demokratie zusammen.49 Dennoch kann Bronkhorst diesen

heutigen Solidaritätsbegriff auf ältere Sedimente bzw. deren normativen Gehalt

hin abklopfen. Bronkhorst weiß nur zu gut um die zeitlos zeitbezogene Mahnung

Jacques Derridas, die nicht nur für die Freundschaft, sondern mutatis mutandis

auch für die Solidarität gilt: <<[W]ir sollten nicht vergessen, daß wir zuallererst

innerhalb der Tradition eines bestimmten Begriffs von Freundschaft sprechen, in

einer gegebenen Kultur».50

Bronkhorst ermittelt dabei drei Wurzeln der globalen Rechtsgenossenschaft. Er

spricht von «Stufen der Solidarität» und meint damit:

a) die Idee der Bürgerfreundschaft, die für die antike Freundschaftsethik charakteristisch

sei und in der das Freiheitsmoment stark sei, sowie das römische Rechtsinstitut der

Gemeinschaftshaftung. Hier sei der Verantwortungsaspekt anschlussfähig.

b) die jüdisch-biblische Tradition der Brüderlichkeit einschließlich der christlichen

Brüderlichkeitsethik, in der Bronkhorst besonders das Gleichheitsmoment würdigt und

schließlich

c) den Menschenrechtspatriotismus im Umfeld der Revolutionen von 1776, 1789 und

1848 und ihre Nachwirkungen.

Hier (in c) würden nun die erstgenannten Stufen (a und b) umgeprägt und

zugleichverschmelzen: Es «werde nun die Idee einer aus Bürgerfreundschaft
entstehenden Freiheit unter dem Einfluss der christlichen Brüderlichkeitsidee auf alle

Stände ausgedehnt, was gleichzeitig eine Verdiesseitigung und politische Deutung
der Brüderlichkeitskonzeption zur Folge habe. Weil auch die Vorstellung der

Solidarhaftung im Licht von Bürgerfreundschaft und Brüderlichkeitskonzeption

gedeutet werde, ergebe sich die Idee einer symmetrischen und reziproken

49 Bronkhorst 200z: 7. Treffend bemerkt Meireis 201s: 291: «Als Kern der sich so herausbil¬

denden modernen Solidaritätskonzeption, in die das Gleichheitsmoment der christlichen

Brüderlichkeitsethik, das Freiheitsmoment der antiken Bürgerfreundschaft und der

Verantwortungsaspekt des Solidarhaftungsgedankens eingegangen seien, identifiziert Bronkhorst
dann einen auf Rousseau zurückzuführenden empathischen Demokratiebegriff, der auf die

Identität der Herrschenden und Beherrschten durch das Element der Gesetzesherrschaft
abzielt. Das Dokument seiner Geltung ist die Verfassung, die die allgemeine Selbstbestimmung

zur Grundlage erhebt. »

50 Derrida 1999: 183.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit? 205

Verantwortlichkeit, die sich nun auf alle (männlichen) Bürger in gleicher Weise

beziehe. »SI

Bronkhorst sieht die « alten Ideen der Bürgersolidarität und der Nächstenliebe

in das praktische Projekt einer egalitären und selbstbestimmten Solidarität unter
Fremden»51 transformiert. Es ist aber keineswegs nur die Forderung nach

globaler Solidarität, sondern deren normativ-ideengeschichtliche Begründung, die

Bronkhorsts Ausführungen so interessant macht. Theologisch besonders interessant

dürfte dabei der Rekurs auf die Bundesthematik im Abschnitt «Europa

begann in Jerusalem» sein.

Bronkhorst sieht im Christentum die Nächstenliebe (Caritas) zur Fernsten- und

Feindesliebe radikalisiert." Die universelle Brüderlichkeit scheine hier auf, wie sie

«nicht nur gegen den Familienpartikularismus, sondern mit derselben Wucht

gegen den Partikularismus der Polisgemeinschaft »54 gerichtet sei. Für das Liebesgebot
des Alten Testaments nennt Bronkhorst drei grundlegende Gedanken: a) die

Befreiungstheologie des Exodusgeschehens,55 b) die Bundestheologie56 und c) den

«Praxischarakter der Liebe»57. Für unserem Zusammenhang besonders einschlägigist

m.E. die Bezugnahme aufdie Bundesthematik. Bronkhorst führt dazu aus:

«Am Sinai schließt das glücklich von der Herrschaft der Ägypter befreite Volk einen

Vasallenvertrag, aber - und das war die eigentliche Revolution - nicht mit einem
irdischen Herrn oder König, sondern direkt mit Gott. Dadurch entsteht ein ganz neuer

Typus des Herrschaftsvertrags, bei dem der Herrschaftsanspruch irdischer Herren radikal

entwertet, unter Vorbehalt gestellt und der Monotheismus - die göttliche Allmacht -
überhaupt erst konstituiert wird. [...] Der Bundesvertrag konstituiert eine grundsätzlich
herrschaftskritische Form sozialer Assoziation.»58

Zu dieser Monotheismus-These, das Thema füllt ja inzwischen forschungsgeschichtlich

Bände, wird man gewiss viel Kritisches ausführen können, das hier ganz
außen vor bleiben muss. Bemerkenswerter scheint mir jedoch die bundestheologische

Fokussierung in Kombination mit der Herrschaftskritik - Bronkhorst

nennt exemplarisch die Jotham-Fabel (Ri 9,8-15) - zu sein, zumal Gott den

51 Meireis 1015:2.91.

51 Brunkhorst 2002:110.

53 Brunkhorst 2002: 40.

54 Brunkhorst zooz: 41.

55 Vgl. Brunkhorst 2001: 45h

56 Vgl. Brunkhorst 2001: 46-52.
57 Brunkhorst 2002: 52.

58 Brunkhorst 2002: 46.



206 Marco Hofheinz

Bundesvertrag nicht etwa mit der herrschenden Klasse der Großgrundbesitzer
schloss, sondern «mit dem ganzen Volk»." Darüberhinaus kann Brunkhorst im

Blick auf das alttestamentliche Liebesgebot festhalten, dass «das später von den

Christen für sich reklamierte Gebot der Feindesliebe»60 dort bereits im Kern
enthalten sei, schließe doch das Verbot der Rache Feinde prinzipiell ein: «Und auch

der Fremde, der Angehörige anderer Völker und Stämme wird an vielen Stellen

des Alten Testaments ausdrücklich in die mitmenschliche Solidargemeinschaft

eingeschlossen. [...] Nächstenliebe ist schon im Alten Testament egalitär und

universalistisch.»6' Brunkhorst kann sich bemerkenswerter Weise auch auf die

«politisch radikalen Propheten der assyrischen Zeit (750-400 v. Chr.)» berufen,

die «von den Oberen und Reichen die von Gott angeordnete, gleichberechtigte

Teilhabe aller Bundesgenossen an der Erde des Gelobten Landes [...]
verlangen.»61 Der Bundesgenosse, der unter dem Bogen desselben Bundes stehe,

sei ein Bruder: «[D]er Begriff des Bruders wurde von den Israeliten benutzt,

um die Kluft zwischen den im Gesetz angesprochenen Rechtssubjekten, den

Steuer- und hilfspflichtigen Landbesitzern, und den bloßen Rechtssubjekten, den

Besitzlosen und Sklaven, zu überbrücken. Der Fremde, Sklave und Arme ist als

Fremder, Sklave und Armer immer schon Bruder und in dieser Beziehung
gleichem Recht unterworfen. Auch das ist anders als bei Aristoteles, der die Sklaven

aus der Rechtsgenossenschaft ausschließt».6'

Flauke Brunkhorst weist zu Recht daraufhin, dass das Thema der Solidarität in

der (Religions-)Geschichte Israels nahezu allgegenwärtig ist. Es sprengt gewissermaßen

auch den Ipn-Begriffin seinem recht weiten Bedeutungsumfang.64 Von der

Religion des vorstaatlichen Großgruppenverbandes,6s besonders in den Kreisen

der prophetischen Total-Opposition in den theologischen Auseinandersetzungen
und sozialen wie politischen Krisen des 8. Jahrhunderts,66 der deuteronomischen

59 Brunkhorst 2001: 50.

60 Brunkhorst 2002: 55.

61 Brunkhorst 2002: 55. Das Spannungsverhältnis zwischen Nächstenliebe und Solidarität hat

Ulrich 2005: 575f aufgezeigt.
62 Brunkhorst 2002: 54.

63 Brunkhorst 2002: 55. Vgl. zum alttestamentlichen Geschwisterethos auch Mathwig 2007:263.

64 So kann Albertz etwa auch mit «Solidarität» übersetzen. Vgl. Albertz 1990: i4ff; 1992

2: 645.

65 Vgl. Albertz 1992 1: H2f, I2if, 125,139.
66 Vgl. Albertz 1992 1: 256-259; 268.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit 207

Reformbewegung und deren Zusammenbruch,67 in der Exilszeit68 wie nachexili-

schen (persischen6' und hellenistischen70) Zeit spielte das Thema Solidarität in
der Tat eine zentrale Rolle, wie etwa Rainer Albertz eindrucksvoll gezeigt hat.

Walter Dietrich bemerkt: «Dieses Volk war gewissermaßen zur Solidarität geboren

und wurde immer wieder zu ihr gedrängt. Doch das gemeinorientalische, ja
das allgemeinmenschliche Erbe ließ auch Israel zu keiner idealen Gesellschaft

werden.»7' Auch der Bund Israels mit Gott konnte dies nicht verhindern. Gleichwohl

ist es erstaunlich, dass vor allem «in der Nullpunktsituation des Volkes Israel im

Exil [...] eine überraschende Öffnung des Gottesvolkes Israel in Richtung auf die

Völkerwelt erfolgt, eine Öffnung, die dann die revolutionäre Öffnung des

erwählten Volkes Israel in der neutestamentlichen Zeit vorwegnimmt.»71

4. Bundestheologische Perspektivierung des Problemzusammenhangs73

All dessen ungeachtet, steht die Frage noch im Raum, welchen Beitrag der

Bund, auf den sowohl Gollwitzer als auch Brunkhorst rekurrieren, für das

Übergangsproblem von Parteilichkeit und Gleichheit liefert oder besser gesagt:
welchen Unterschied der Bund für die Wahrnehmung dieses Problems ausmacht,

das die Solidarität elementar betrifft. Denn nach wie vor ist unklar, auf welche

Seite die Solidarität gehört, wenn beide, Parteilichkeit und Gleichheit,
unüberbrückbar sein sollten.

Ich komme noch einmal auf Gollwitzers These zurück, dass Gottes "ipn gleichsam

als dritte Instanz zwischenmenschliche Solidaritätsbeziehungen ermöglicht.
Er vertritt, wie wir gesehen haben, kein rein zwischenmenschlich-dyadisches

Verständnis, sondern ein triadisches, eben mit Gott als dritter Instanz. Diese

dritte Instanz in der triadischen Struktur eines Verständnisses von Solidarität als

Gabe ermöglicht deren Realisierung. Dass also die Konstitution wie Realisierung
solidarischer Beziehungen ebenfalls nicht ohne Gottes Solidaritäts-Gabe

verstanden werden kann, betont Gollwitzer nachdrücklich. Brunkhorst weist über

67 Vgl.Albertz 19911: 362.fr.

68 Vgl, Albertz 1992 2: 402.
69 Vgl. Albertz 1992 2: 474k si8f, 542, 546,549, 557F.

70 Vgl. Albertz 1992 2: 597, 632, 637, 645, 648, 65s.

71 Dietrich 2002: 26.

72 Klappert (2000:309) verweist hinsichtlich der Öffnung des Bundes aufdas Motiv der Völker¬

wallfahrt zum Zion (Jes 2; Mi 4). Ebenso Ebach 2002: 26$ff Vgl. auch Albertz 2011:37—56.

73 Vgl. zu diesem Abschnitt Hofheinz 2021.



208 Marco Hofheinz

Gollwitzer hinaus darauf hin, dass der Bund nicht nur den Binnenbereich der

eigenen Volksgenossen fokussiert, sondern diesen gleichsam sprengt. Freilich

lässt Brunkhorst theologisch unbeantwortet, warum dies der Fall ist, warum also

diese Engführung aufgesprengt wird und was dies wiederum mit dem biblischen

ipn-Motiv zu tun hat, wobei sich die Solidaritätsthematik alttestamentlich

keineswegs auf diesen Begriff reduzieren lässt. Auf diesen Zusammenhang möchte

ich nun näher eingehen.

Gollwitzer kann - wie wir gesehen haben - mit Glueck festhalten: «Es gibt

überhaupt keinen anderen Ausdruck in dem Alten Testament, der [...] so

bestimmt wie ~çn das engste Gemeinschaftsverhältnis zwischen Gott und den

Seinen darstellt.»74 Doch wer sind «die Seinen» Die Frage nach der Extension

stellt sich hier. Dass es nicht nur die eigenen Volksgenossen sind, denen "tçn
gebührt, wird biblisch besonders in der Rede vom «neuen Bund» deutlich.75 So

betont etwa Hans-Joachim Kraus: «Verheißungen der Stiftung eines neuen Bundes

weisen über das Alte Testament hinaus und öffnen die rr"!3 für die Welt der

Völker.»7' Kraus führt diese These näherhin wie folgt aus: «Dem Volk, das den

Bund brach, begegnet Jahwe mit der Verheißung eines neuen Anfangs. Ein neuer

Bund soll gestiftet und geschlossen werden (Hos z,i8ff; Jer 31,31fr.). Im Prinzip
sind die Lebensordnungen des neuen Bundes nach Jer 31,31fr. durchaus die

alten: Gottes Gebote. Neu aber ist die Weise der Aneignung bzw. Zueignung des

Rechtswillens Gottes. Am Anfang steht die Vergebung: sie ist die Voraussetzung
wirklicher Erneuerung. Durch sie schafft Gott den neuen Menschen, der mit
seinem Willen ganz übereinstimmt (Ez 3é,z6f.). Der neue Bund wird von den

Propheten als Gabe der Endzeit verkündigt. Dann schafft Jahwe in universalem

Sinne <Neues> (Jes 41,9; 43,19; 48,6; 65,17). Dann öffnet sich der Bund zur Welt

der Völker hin, dann wächst das Gemeinschaftsverhältnis und füllt die Räume der

Schöpfung.»77

Wenn man nun fragt, wie genau Gott die Verheißung des nEHD rr~n (neuen

Bundes) wahr macht, so stößt man im Rahmen der alttestamentlichen Prophétie
relativ schnell - vermittelt durch Jer 31,31-34,78 dem locus classicus der Rede vom

74 Gollwitzer 1978:167.

75 Zu weiteren Motiven vgl. einführend Ebach 1001:149-167, sowie Brueggemann 1997: 491-
517 «The Nations as Yahweh's Partner». Schmidt 1011: 435-440.

76 Kraus 1979:135.

77 Kraus 1979:135.
78 Vgl. dazu Brueggemann 1004b: 176-178; 1004c: I94f.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit? 209

«neuen Bund» - auf Ez 36,i6f.,79 wo es heißt: «Und ich werde euch ein neues

Herz geben, und in euer Inneres lege ich einen neuen Geist. Und ich entferne

das steinerne Herz aus eurem Leib und gebe euch ein Herz aus Fleisch. Und meinen

Geist werde ich in euer Inneres legen, und ich werde bewirken, dass ihr nach

meinen Satzungen lebt und meine Rechtssätze haltet und nach ihnen handelt»

(Zürcher Bibel, 2007). Hier ist von der Gabe des Geistes Gottes die Rede. Er schafft

ntjnn mil ©in ab («ein neues Herz und neuen Geist»).80 Kraus bemerkt dazu:

«In Hes 36,2éf. wird diese Verheißung des Propheten Jeremia [31,31-34; M.H.]
aufgenommen und mit dem Hinweis auf das schöpferische Wirken des Geistes

Gottes neu entfaltet.»8' Die Öffnung des Bundes zur Welt der Völker ist mithin
nicht anders als pneumatologisch zu verstehen.81 Pneumatologisch meint dabei

zugleich gabetheologisch. Auch die Solidarität kommt übrigens im Zusammenhang
der Rede vom neuen Bund explizit zu stehen, wenn es etwa in Hos 2,2i8' heißt:

«Ich gewinne dich mir zur Frau für alle Zeiten: Ich gewinne dich mir zur Frau für
Recht und Gerechtigkeit, für Solidarität und Erbarmen (''örnrn 73PI5).»

Die Öffnung für die Völkerwelt ist dabei nicht einfach als Entgrenzung zu
verstehen, so als würde der Schalter einfach von partikular auf universal umgelegt.84

Nein, entgrenzte Solidarität ist im Sinne eines grenzenlosen Universalismus

79 Vgl. zu Hes 3é,iéf: Kraus 1983: 7z, 399F, 449®! Welker 199z: 158h Schnocks Z009: 31—5z.

80 Vgl. Bauks Z019: 145: «Anstatt auf die Wandlung Israels zu setzen, schafft Gott einen neuen
Menschen, in den der Gehorsam gegenüber Gottes Willen bereits eingestiftet ist (so explizit
in Ez 11,19; 3<>,z6f; Jes 59,zi).» Wie Schmid (Z019: 38if) hervorhebt, geht es dabei nicht um
eine Implantation neuer Inhalte, sondern die Transplantation eines neuen Herzens: <<[E]rst

ein neues Herz, welches das alte ganz ersetzt, kann der Ort des göttlichen Geistes im
Menschen werden.»

81 Kraus 1996: ZI. Vgl. auch Feldmeier zozo: 48h
8z Janowski (Z019: 478) hebt hervor, dass - wenngleich begrifflich vom «neuen Bund» nur in

Jer 31,31 die Rede ist - auch nach Ez 3é,Z4-z8 das neue Heilshandeln Gottes «sachlich in
einen neuen Bund mündet». Vgl. auch Jeremias Z017: 411.

83 Vgl. Jeremias 1983: 50. Brueggemann (zoo4b: I7zf) kommentiert: «Die Verse zeigen Hosea

in tiefem Konflikt mit dem Modell eines Gottes, der um Gottes eigener erhabener
Selbstdefinition willen zurückschlägt, wenn er beleidigt wird. Aber dieser Gott tut dies nicht und
wird dies auch nicht tun. Und das Ergebnis der Qual dieses Gottes im Buch Hosea ist, dass der

Bund möglich ist, aber nicht wegen eines passenden Partners, sondern weil dieser Gott mit
den Konventionen zu Gunsten einer neuen Art von Solidarität gebrochen hat» [...]. Dieser

gequälte Poet bekräftigt, dass ein neuer Anfang auf Erden möglich ist. Er ist möglich, weil
Gott im Himmel alles Gottsein dem unberechenbaren Partner dargebracht hat. Gott hat keine

anderen Forderungen, keine speziellen Vorrechte, sondern er hält zu seinem reuevollen

Partner».
84 Vgl. auch den Abschnitt «Freundschaft transpartikular» in Hofheinz zoi4a: 190-195.



210 Marco Hofheinz

sozialethisch durchaus kritisch zu betrachten: «Entgrenzte Solidarität, aufdie hin

auch in christlicher Perspektive die Konzeption der Nächsten- und Feindesliebe

gedeutet werden kann [...], ist als Solidarität kontraintuitiv. Weil sie den
lebensweltlich plausiblen Bezug aufkonkrete Gemeinschaften auflöst und so zeigt, dass

ihre Ansprüche letztlich in Forderungen universaler Gerechtigkeit einmünden. »8s

Dieser lebensweltliche Bezug auf konkrete Gemeinschaften wird im neuen

Bund durch die Öffnung für die Völkerwelt nicht aufgelöst. Das Universale bleibt

das konkrete Universale.86 Es wirkt zwar transpartikular87 über Israel hinaus,

verflüchtigt sich und «verdampft» aber nicht in die Abstraktion einer formalen

Universalisierung,88 sondern transzendiert den anfänglichen Partikularismus.89

Vielleicht wäre es angemessen, von «partikularer Universalität» oder
«universaler Partikularität» zu sprechen.90 Christofer Frey hat von «wachsender

Universalität»91 gesprochen. Das universale Ethos erwächst demnach aus der

partikularen (Bundes-)Tradition, deren Gott - biblisch verstanden - der Gott
Israels und zugleich der Herr der ganzen Welt und aller Menschen ist. Die
biblische Überlieferung überschreitet sich hin in eine universale Perspektive. In

gewisser Weise wiederholt sich hier strukturanalog die inkarnationstheologische

Bewegung, die Hans-Joachim Kraus auf die israeltheologische Formel
gebracht hat: «Gott kommt in Israel zur Welt.»91 Damit wird die Erwählung
des Volkes Israel zugunsten der ganzen Welt betont und dem Verdacht einer

Erwählungsexklusivität («exceptionalism») begegnet. Das überbrückende

Geschehen der Öffnung ist zugleich geistgewirkt.

85 Meireis 2.016: 1392.. So auch Meireis 2015: 293.
86 Vom «konkreten Universalen» spricht im Anschluss an Karl Barth: Mechels 1990: 173.

87 Ich übernehme diesen Begriff von Dabrock 2001: 61. Dabrock 2007: 246. Dabrock wendet

diesen Begriff allerdings kritisch gegen den sog. «kirchlichen Kommunitarismus ». Vgl.
Darbrock 2000:144-159.

88 Vgl. Schmidt 2011: 436: «Hier werden - mit den Schlagworten geurteilt - <Universalismus>

und <Partikularismus> vielfach zusammengedacht; das Heil des Ganzen hängt an einem

Teil. »
89 Frey (2014: 32) unterscheidet zwischen formaler Universalisierung und der Transzendierung

des anfänglichen Partikularismus.

90 Vgl. Hofheinz 2014b: I27f.

91 Treffend Frey (2014: 261): «Neuorientierungen des Ethos im Sinne wachsender Universalität

gehen zunächst von bestimmten Traditionen aus, selbst wenn sie gegen diese gerichtet sind.

Niemals fällt ein einsames absolutes Subjekt oberhalb der Lebenswelten Entscheidungen, die

das Ethos erweitern oder verändern».

92 Kraus 1983:143. Dort kursiv. Vgl. auch Link 1997: 38.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit 211

Begründungstheoretisch mag es gleichwohl dabei bleiben, wie Frank Mathwig
konstatiert, dass der Graben zwischen einer Moral der Parteilichkeit und einer

Moral der Gleichheit nicht überbrückt werden kann." Doch sind Begründen
und Verstehen nicht deckungsgleich.94 Verstanden werden (im Sinne der fides

quaerens intellectum) kann diese Weitung durchaus, entspricht sie doch dem

Verhalten Gottes, genauer gesagt: seinem Bundeshandeln als dem konkreten

Universalen. Die Vertikale bildet sich dann gleichsam verstehenstechnisch auf

der Horizontalen ab.

5. Eine bibeldidaktische Veranschaulichung zur Solidaritätstheologie

in narrativ-ethischerAbsicht

Es ergibt sich daraus wiederum die Frage: Wie kann sich solches Verstehen, solche

Einsichtnahme ereignen? Wie können wir näherhin lernen zu verstehen? Hier
kann die Schnittfläche zwischen ethischem Lernen und biblischen Geschichten

näher in den Blick genommen werden. Die bibeldidaktische Auskunft verweist uns

nämlich auf die biblischen Narrationen, genauerhin die Solidaritätserzählungen,

in denen uns solche bundestheologischen Offnungsbewegungen narrativ
vermittelt werden. Ich möchte dies abschließend anhand von zwei Erzählungen
andeuten; zum einen der sog. «Kundschaftergeschichte» in Jos 1,1-24: Als die

Israeliten endlich ins Land Kanaan gelangen, schickt Josua von Schittim aus

heimlich zwei Kundschafter los, die sich in der Stadt Jericho umsehen sollen.

Ausgerechnet eine fremdländische Prostituierte, die Hure Rahab, ist es nun, die

den beiden Kundschaftern Zuflucht gewährt und sie vor dem Zugriff des Königs

von Jericho unter den Flachsstengeln des Daches ihres Hauses verbirgt. Rahabs

93 Mathwig (1014: 272) hält fest: <<[A]uf affektiver Nähe aufbauende Moralkonzepte [können]
den Graben zwischen einer Moral der Parteilichkeit und einer Moral der Gleichheit nicht
überwinden. Das Scheitern ist - konstruktionsbedingt - unvermeidbar».

94 Vgl. Fischer 2012. Fischer u.a. 2007:182-196.



212 Marco Hofheinz

Verhalten wird als «vorbildlich» geschildert," ist sie es doch, die den beiden

Kundschaftern Bundestreue ("ton) erweist.'6

Freilich lässt sich Rahab keineswegs einfach unkritisch als «Vorbild»
charakterisieren,'7 da sie zum einen als eine Prostituierte identifiziert wird, die also in
moralisch-sittlicher Hinsicht fragwürdige Sexual- bzw. Berufspraktiken ausübt.'8 Zum
anderen ist ihr «Landesverrat» zu evident, als dass man im Rezeptionsprozess
einfach unkritisch darüber hinwegsehen könnte. Man wird Rahab insofern eher

als ein «kritisch gebrochenes Vorbild»" identifizieren dürfen. Auch ist Rahab

keineswegs von jeglichem Misstrauen gegenüber den Kundschaftern frei, erachtet

sie doch deren Schwur bzw. Eid für notwendig: «Nun aber schwört mir beim

Herrn: Wie ich euch Barmherzigkeit erwiesen habe, so sollt auch ihr dem Haus

meines Vaters Barmherzigkeit erweisen, und ihr sollt mir ein verlässliches Zeichen

geben, dass ihr meinen Vater, meine Mutter, meine Brüder und meine Schwestern

und alle, die zu ihnen gehören, am Leben lasst und uns rettet vor dem Tod» (Jos

2,i2f.; Zürcher Bibel, 2007).
Rahabs Vorbildlichkeit lässt sich nur verstehen, wenn zugleich ihr Bekenntnis

berücksichtigt wird, das ihren Verrat nicht ausschließlich im Lichte der erwiesenen

Solidarität, sondern zugleich des ersten Gebots erscheinen lässt:100 «Der

Herr, euer Gott, ist Gott oben im Himmel und unten auf der Erde» (Jos 2,11;

95 Davis (2003: 172) weist daraufhin, dass die «Vorbildlichkeit» Rahabs durch das Verhalten

der beiden Spione gewissermaßen konterkariert wird: «[T]he spies are cast in a distinctly
antiheroic light. At the moment of Rahab's confession, they are hiding under the bundles of
flax that are drying on the roof. »

96 In der neutestamentlichen Briefliteratur wird Rahab als beispielhaft dargestellt. So nennt sie

der Jakobusbrief als Musterbeispiel dafür, dass zum Glauben Werke gehören (Jak 2,25). In
Hebr 11,31 wird sie als Beispiel des Glaubens angeführt.

97 Bieberstein (2010) nennt Rahab «[e]ine positive Erzählfigur».
98 Hierbei handelt es sich indes um moralische Wertungen aus Sicht moderner Leserrinnen. Ob

aus dem alttestamentlichen Text selbst eine solche Wertung hervorgeht, dürfte fraglich sein.

So weist etwa Schulte (1992: 255-262) daraufhin, dass der Begriff njjiT auch für alleinstehende

Frauen verwendet werden konnte. Vgl. fernerhin: Jost 1994: 126-137; Baumann/Schottroff
2008: 450-454.

99 Von «kritisch gebrochenen Vorbildern » hat im religionspädagogischen Diskurs gesprochen:
Rickers 2008: 213-240. Vgl. auch Hofheinz 2014c: 80-105. Fernerhin: Mendl 2005; Schmidinger

1996.

100 Daraufhat RD. Miller (2009: 30) aufmerksam gemacht: «The story of Rahabs encounter
with the Israelite spies is a particular manifestation of obedience with the First Commandment,

in this instance on the part of someone outside the community that has received the

Commandments."



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit 213

Zürcher Bibel, 2007).101 Es zeigt sich: «Rahab erscheint [...] als Bekennerin des

geschichtsmächtigen Jahwe, dessen Souveränität universale Präsenz und Nähe

zu Israel miteinander verbindet, wie dies der dtn Bundesidee entspricht.»'01 Die

in Jos 2,14b gebrauchte und überhaupt häufig im Alten Testament begegnende

(Hendiadys-)Verbindung nD£l ipn"" («Und wenn der Herr uns das Land gibt,
wollen wir dir Barmherzigkeit und Treue erweisen » ist insofern bundestheologischer

Natur, als dass der Bund auf der Treue Gottes basiert und beide Begriffe
insofern auf das Engste konnektiert sind.

Es lässt sich bezüglich der oben genannten Bundesöffnung104 im Blick auf
diese Solidaritätsgeschichte von der Kanaanäerin Rahab und den beiden

israelitischen Spionen eine weitere Beobachtung anführen: «Die Männer geloben
diese [Schonung; M.H.] nicht nur, [sondern] wollen sogar Rahab gegenüber
<Wohlwollen> und <Treue> zeigen, wenn Jahwe <das Land gibt>, womit die

Ausweitung der ortsgebundenen Perspektive auf das Land der Landnahme deutlich

wird.»'°s Die biblische Darstellung Rahabs lässt sogar die «Landnahme» in
einem gewissen «Zwielicht» erscheinen: «[T]he conquest account begins with
a sort ofethical and theological inversion. The power of Israel's God is perceived,

101 Treffend bemerkt Miller (1009: 30; vgl. 94): «This confession is a genuine act of conversion:
while the king ofJericho and his men seek to find the spies, Rahab engages in an act of treason

by hiding the spies and sending the king's men on a false search. Rahab's obedience to the

First Commandment is not only a confession of faith in the God of Israel. It is also an act

of faithfulness that totally changes the situation, one requiring her to abandon loyalties and

commitments that had seemed secure». Fernerhin ausführlich: Miller 2007:17-36.
101 Görg 1991: 16. Vgl. Stoebe 1975: 616. Auch Zobel (1982: 71), beobachtet, «daß die nachexili-

sche Theologie die Einordnung des "Ion-Begriffs in die IVD-Vorstellung konsequent vollzogen

hat. Die Güte Gottes wurde zum Inhalt seines Bundes mit Israel. Aber selbst in diesem

Spätstadium der Entwicklung wird unser Begriff nicht zu einem Rechtsterminus. Eher hört
man in ihm die Töne von Verheißung und Gnade, von Barmherzigkeit und grundloser Güte
als die von Recht und Pflicht.»

103 Vgl. die von Stoebe (197s: 602) genannten Belege.

104 Eine erkennbare Universalisierungstendenz zeichnet sich auch in der matthäischen Rezeption
der Rahab-Erzählung ab, insofern Rahab (Mt 1,5) zusammen mit Tamar, Rut und Batseba (Mt
i,3.5f) im Stammbaum Jesu (Mt 1,1-17) genealogisch als eine der heidnischen Stammmütter

Jesu identifiziert wird. Treffend bemerkt Luz (2002: 135), dass die vier nichtjüdischen Frauen

«dem Stammbaum Jesu einen universalistischen Unterton [verleihen]: Daß der Davidsohn,
der Messias Israels, Heil für die Heiden bringt, ist versteckt angedeutet. » Vgl. dazu ausführlich:

Ziethe 2018: 93fr. Zur Rezeption des Alten Testaments in den beiden Eingangskapiteln
des Matthäusevangeliums siehe auch die hermeneutischen Erwägungen von Hensel 2020:

1-20.

105 Görg 1991:16.



214 Marco Hofheinz

affirmed, and even celebrated by the »conquered.' It is due to the religious percep-
tiveness of a Canaanite woman and harlot, for God's sake, that the Israelites first

gain a toehold in the promised land. In the story of Rahab, the stock notion of
Canaanite wickedness is ironized and radically relativized, if not demolished

altogether. Moreover, the corresponding notion of Israelite faithfulness is certainly

not strengthened. Indeed, in the whole conquest account, the only recorded sins

in the promised land are those committed by Israelites.»106

Noch eine zweite Geschichte sei angeführt, nämlich die von David und

Mefiboschet, dem Enkel des Königs Saul, dem einstigen Gegner Davids. Auch

David taugt gewiss nicht zum ungebrochenen moralischen Vorbild,107 insofern

sein königliches Fehlverhalten prophetische Kritik erfährt,108 wie etwa die Natans-

Parabel (zSam 11,1-4) und das elenchtische Khsn nns («Du bist der Mann»)
(iSam 11,7) zeigt. Nach dem Suizid Sauls und dem Tod seiner Söhne in der

Schlacht im Gebirge Gilboa (iSam 31,1-13) lässt David nach den Nachkommen

Sauls suchen. Sauls Enkel, der gelähmte Mefiboschet, befürchtet, dass David die

übrig gebliebenen Sauliden und also auch ihn ausrotten wolle. Doch David hat

anderes im Sinn: «Fürchte dich nicht, denn ich werde dir Barmherzigkeit erweisen

um deines Vaters Jonatan willen, und ich werde dir das ganze Land Sauls, deines

Vaters, zurückgeben, und du sollst immer an meinem Tisch essen. Da warf

er [Mefiboschet] sich nieder und sagte: Was ist dein Diener, dass du dich einem

toten Hund zugewandt hast, wie ich es bin?» (zSam 9,7f.; Zürcher Bibel, 2007).

Wie bereits Gollwitzer anführte,109 begegnet der Begriff "ICI"! in dieser anrührenden

story gleich dreimal (iSam 9,1.3.7) und zwar im Munde Davids, womit dieser

Begriff unzweifelhaft als Leit- bzw. Signalwort fungiert und figuriert."0

106 Davis 2.003: 172.. Vgl. israeltheologisch auch Marquardt 1981: 110-141 «Solidarität mit den

Gottlosen. Zur Geschichte und Bedeutung eines Theologumenons» ; 101-145 «Gottes
Bundestreue und die biblischen Landverheißungen». Fernerhin: Kläs 1003: 300-317.

107 Vgl. die Darstellung von Dietrich 1016. In bibeldidaktischer Hinsicht ist zur Erzählung vom

Königtum Davids (iSam 7-iKön 1) noch immer lesenswert: Baldermann 1969: 59-81.
108 So nachdrücklich Kessler (1017: 339): «Weder der scheiternde König Saul noch der erfolgrei¬

che König David taugen als moralische Vorbilder. [...] Im Gegenteil, an den drei ersten Königen

werden grundsätzliche Probleme königlicher Herrschaft narrativ durchgespielt, weshalb

viele spätere Erfahrungen auf sie zurückprojiziert werden können.» Dort z.T. kursiv.

109 Vgl. Gollwitzer 1978: 167.

110 Vgl. Dietrich 1011:10.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit 215

Diese Solidaritätsgeschichte erweist sich zugleich als eine Freundschaftsgeschichte,"1

zumal Mefiboschet ja nicht nur der Enkel von Davids Gegner Saul,

sondern zugleich der Sohn seines Freundes Jonatan ist. Sie steht eindeutig in
bundestheologischem Kontext, insofern David mit Jonatan eine JHWH-rvn
geschlossen hat (iSam 20,8), aufdie diese Solidaritätsgeschichte rekurriert."1 Die zu
Herzen gehende ~!Ç0 -Geschichte von David und Mefiboschet, die von «Sorgfalt
und Fürsorglichkeit»"' geprägt ist, endet zunächst"4 entsprechend emotional im
Sinne eines «happy end»: «Und Mefiboschet wohnte in Jerusalem, denn

immer aß er am Tisch des Königs. Und er war an beiden Füßen gelähmt.» Freilich

wird man historisch bzw. verdachtshermeneutisch fragen dürfen, «ob David
durch diese Maßnahme den möglichen Thronanwärter nicht kontrollieren wollte

(2Sam 16,3; 19,6). Das vermeintliche Privileg war dann der erfolgreiche Versuch,

jede eigenständige Politik des gelähmten Nachkommen Sauls zu verhindern. Das

Schicksal des judäischen Königs Jojachin, der zwar begnadigt, aber nicht freigelassen

wurde (zKön 25,27), bietet sich zum Vergleich an.»1" Andererseits wird

man hinsichtlich vorschnell unterstellter politischer Schachzüge bedenken müssen:

«Alles das braucht die Ehrlichkeit eines beabsichtigten Gnadenerweises aber

nicht in Frage zu stellen. Wenn die uneingeschränkten Lobeshymnen der älteren

Auslegung auf David oft peinlich und wenig nüchtern sind, so sind es die

grundsätzlichen Verdächtigungen seiner Handlungen nicht weniger.»"6
Diesen beiden Solidaritäts-Erzählungen wohnt insofern eine Öffnungstendenz

inne, als sie grenzüberschreitend mit der Kanaanäerin und Prostituierten Rahab

eine «unsittliche» Nicht-Israelitin und mit dem Sauliden Mefiboschet einen

vermeintlichen Gegner und potentiell konkurrierenden Thronprätendenten"7 in
den Geltungs- und Anwendungsbereich der Solidarität einbeziehen. Insofern die

in Dass es sich bei "ion um freundschaftliche Hingabe handelt, betont Stoebe 1994:161 u.ö.

112 Vgl. Stoebe 1975: 6o8f; Zobel 1981: 52: «Wie David den Jonathan um den "IOn-Erweis bittet,
so tut es auch Jonathan David gegenüber (iSam 20,8.14-15), was wiederum auf dem Hintergrund

der zwischen beiden geschlossenen rPlS-rrçîT gesehen wird.»
113 Dietrich 2021: 22.

114 Vgl. die Fortsetzung in 2Sam 16,1-4 (19,2.5—30), wonach Mefiboschet am Absalom-Aufstand

beteiligt war. Doch auch im Blick auf David erhält das von ihm auf der Erzählebene gezeichnete

Bild eine Eintrübung: «Er wird das Säuische Land, das er hier Meribaal zuspricht, Ziba

übergeben und noch später zwischen beiden aufteilen. So erscheint er als ein Mann, der es gut
meint, aber nicht immer gut macht.» Dietrich 2021: 22.

115 Hentschel 1994: 38. Ähnlich Stoebe 1994: 264F.

116 Stoebe 1994: 265. So auch Dietrich 2021: 23h

117 Vgl. Dietrich 1997: 204, 206, 264.



216 Marco Hofheinz

angewandte Bundestreue vor ihnen nicht Halt macht, schließt der Bund sie nicht

aus, sondern ein. Eine Theologie der Solidarität wird sich, insofern sie auch eine

narrative Ethik umfasst, auf solche Erzählungen ausrichten dürfen und ihnen so-

lidaritätsinklusive Impulse und Perspektiven wahrnehmungs- und handlungs-

bezogener Orientierung entnehmen können.118 Der kritisch-korrektive Umgang

mit biblischen Solidaritäts-Traditionen schließt ja gerade auch das theologische

Subjekt in seiner ethischen und dogmatischen Urteilsbildung ein.

Martha C. Nussbaum verweist, wenn sie auf «Werte gegenseitiger Solidarität
und Hilfe »119 rekurriert, darauf, dass es in der moralischen Erziehung von klein

auf solcher Erzählungen bedarf. Es geht dabei nicht zuletzt um «Politische

Emotionen»'10: «Natürlich bewirkt das narrative Vorstellungsvermögen nicht

von sich aus politische Veränderungen. [...] Die Anregung für sozialen Wandel

muß jedoch aus der Konfrontation mit der Menschlichkeit des Anderen erwachsen.

[...] In diesem Prozeß der Konfrontation spielen [...] Werke der Erzählkunst

eine zentrale Rolle. Diese Überlegungen lassen es dringlich erscheinen, in allen

Gesellschaften die emotionale Entwicklung durch Erzählungen zu kultivieren.

Denn wir haben es heutzutage mit zu vielen Kräften zu tun, die unsere gemeinsame

Menschheit nicht anerkennen, und mit zu vielen Unterschieden, die das

Vorstellungsvermögen beeinträchtigen.»m Die beiden dargestellten
Solidaritätserzählungen verleihen diesem Plädoyer Anschauung. Der reflektierte Umgang
mit solchen Erzählungen tut auch in theologisch-ethischer Hinsicht not. Es geht

hinsichtlich der beiden Solidaritätserzählungen gewiss nicht darum, auf narra-

tivem Wege auf Bundes- bzw. Vertragstreue im Sinne eines Formalverhältnisses

einzuschwören, sondern vielmehr darum, dass der «emotionale[] Gehalt»111 des

"ipn-Begriffs, der zum Handeln motiviert und im Handeln orientiert, durch
narrative Vermittlung seine Kraft entfalten kann. Christliche Theologie, allzumal

christlich-theologische Ethik hat genau damit zu tun, ist sie doch untrennbar mit
der Wahrnehmung der Güte Gottes verbunden. Wenn es in ihr darum geht, sich

im eigenen Verhalten durch diese Güte bestimmen zu lassen, dann wird sie deren

narrative Vermittlung in ihrer begeisternden Kraft nicht ausblenden dürfen. Die

118 Vgl. Zeindler 2009: 275-301.

119 Nussbaum 2000: 160.

120 Nussbaum 2021.

121 Nussbaum 2000: 1546

122 Zobel 1982:59.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit? 217

Schulung des Mitgefühls und die Orientierung in der affektiven Betroffenheit
sind dabei miteingeschlossen.11'

6. Fazit

Halten wir ergebnissichernd fest: Solidarität ist, wie nicht nur die beiden

Solidaritätstheoretiker Helmut Gollwitzer und Hauke Brunkhorst, sondern

auch die beiden narrativen Beispiele aus biblischen Erzählzusammenhängen je
auf ihre Weise gezeigt haben, theologisch als ein Topos des Bundes zu verstehen.

Wenngleich der Begriff keineswegs auf die Verbindung mit rn? und

in diesem Zusammenhang auch nur auf einen engeren Ausschnitt alttestament-

licher Literatur beschränkt ist,'1+ so ist diesen Zusammenhängen doch immerhin

der Hinweis zu entnehmen, dass der Bund zur Solidarität verbindet. Das ist

freilich nicht etwa vertragstheoretisch bzw. kontraktualistisch zu verstehen,11' so

als meine «Bund» schlicht eine formale Vertragskonstellation, d.h. ein Rechts-

Pflicht-Verhältnis. Bei Bund geht es vor allem um Dauerhaftigkeit und Stetigkeit
der Güte Gottes, dessen Zusagen und Verheißungen unverbrüchlich und verlässlich

sind.116 Deshalb wird eine Theologie der Solidarität primär betonen müssen:

Der Bundesgott verbindet zur Solidarität, nicht einfach der Bund. Der Bund ist,

wenn man so will, ein Prädikat Gottes, nicht aber Gott ein Prädikat des Bundes.

Ansonsten droht der Bund, wie das Beispiel von Thomas Hobbes mahnt,117 zum
Leviathan zu werden. Die dauerhafte und stetige Güte Gottes indes ermöglicht
Solidarität. Mit Paulus gesprochen: «Denn Gottes Gaben und Berufung können

ihn nicht gereuen» (Rom 11,29; Lutherbibel, 2017). Insofern konstituiert der

Bund die Solidarität.

Solidarität meint in diesem Sinne ein gemeinschaftstreues Verhalten und zwar
im beschriebenen (bundes)theologischen (Referenz-)Rahmen. Solidarität, die im
Bundverortet ist, also von Gott her ermöglichtwird, verlässt die Parteilichkeit zwar
nicht, weitet sich aber transpartikular aus. Alttestamentliche Narrationen können

dabei helfen, dieser bundestheologischen Offnungsbewegung bibeldidaktisch

113 Dies betont nachdrücklich Fischer 1011:161-173. Zur Rolle von Emotionen in der Ethik vgl.
auch Ammann 1007; Fischer 1007:135-151.

114 So Stoebe 1975: 601.

115 Zur Unterscheidung zwischen Bundestheologie und Vertragstheorie (Kontraktualismus) vgl.
Hofheinz 1010b: 11-49.

116 Vgl. Zobel 1981: 70.

117 Vgl. Moltmann 1997: 31-49. Zum Gesamtzusammenhang: Hofheinz 1011.



218 Marco Hofheinz

zu folgen. Eine Indifferenz ist entsprechenden Solidaritätserzählungen fremd.

Sie zeigen vielmehr in der Konkretion narrativer Vermittlung: Im Bund zu
stehen, heißt parteilich zu sein und sich zugleich transpartikular zu öffnen. Dies

kann nicht unabhängig von Affekten geschehen, wie die prophetische Rede vom

nenn mi] ïnn nb (neuen Herz und neuen Geist) zeigt.118 Ein solidarisches

Handeln ist - biblisch verstanden - ein Bundeshandeln aus dem Geist.119 Ohne

vorschnelle Rückschlüsse auf Geistermanglung aufgrund mangelnder Solidarität
ziehen zu dürfen, was einem Syllogismus practicus gleichkäme, so dürfte hinsichtlich

der Solidaritätsbefähigung gleichwohl mit Paulus zu fragen sein, was es

bedeutet, vom Geist regiert zu werden: «Regiert euch aber der Geist...» (Gal

5,18).1,0 Eine Theologie der Solidarität wird neu bundestheologisch nach der

Vermittlung von Pneumatologie und Ethik fragen müssen1'1 und eo ipso nach dem

Bundeshandeln im Wirkungsfeld des Geistes.1'1 Die narrativen Dimensionen

einer solchen Vermittlung sind dabei zu berücksichtigen. In einer «Welt ohne

Letztbegründungen»1", von der etwa Frank Mathwig in seinem Plädoyer für eine

narrative Ethik spricht, wäre alles andere kontraindiziert. Gerade in ihr gilt es

aber, sich im Denken und Handeln theologisch zu orientieren.
Was die Konzipierung von Solidarität betrifft, so haben wir anhand der

bundestheologischen Impulse bzw. Explorationen gesehen, dass sie weder rein partikular
noch abstrakt universalistisch zu fassen ist. Im ersten Fall wäre sie als eine
partikulare Norm aufeine bestimmte Gruppe von Menschen, etwa solche mit distink-

ten religiösen oder politischen Uberzeugungen oder mit spezifischer nationaler

118 Das Herz ist in Ez 34,16 «Sitz der Gefühle». So Janowski 1019: 477. Vgl. Wannenwetsch

1017: 115-134-

119 Vgl. Fischer 1994.

130 Vgl. Ulrich 1005: 401-438.
131 Zur Grundlegung einer Ethik vom 3. Glaubensartikel her: Ulrich 1988: 113-153.

131 Ein solche pneumatologische Dimensionierung dürfte ihrerseits nur den Auftakt zu einer

trinitätstheologischen Theologie der Solidarität bilden, die eine Ethik einschließt. Hier geht
es indes nicht nur um das Handeln Gottes und des Menschen, sondern viel grundlegender
noch darum, wer dieser solidarische Gott eigentlich ist, der sich in Christus und durch den

Geist uns Menschen zuwendet. Der Gottesbegriffsteht damit zur Disposition. Johann Arnos

Comenius hat wohl nichts geringeres als die Intention des trinitarischen Dogmas getroffen,
wenn er feststellte: Deus non est solitarius (Gott ist nicht einsam). Zit. nach Lochman 1001:
183. Man gestatte mir den dieses Diktum positiv wendenden Neologismus: Deus est solidarius.

Anders gesagt: Theologie wird einmal mehr mit dem Anfang anfangen müssen. Zu dieser

zentralen Metapher Karl Barths vgl. Hofheinz 1014b: 131.

133 Mathwig 1009: 345-381. Vgl. Hauerwas 1994.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit? 219

oder ethnischer Zugehörigkeit, reduziert. Im zweiten Fall wäre Solidarität gleichsam

als eine abstrakte Inklusion gedacht, die keine exklusive Seite kennt. Sie

wäre nichts anderes als Altruismus bzw. allgemeine Menschenliebe. Bei beiden

Varianten handelt es sich um Festschreibungen, die gleichermaßen statisch

wären und die der Dynamik des Bundesgeschehens im Sinne der beschriebenen

Öffnung mithin nicht gerecht würden. Solidarität verstanden als konkrete,
wachsende Universalität bringt zur Sprache, dass im konkreten Partikularen

etwas Universales liegt, zu dem hin es gleichsam unterwegs ist. Politisch dürfte dies

immer dann gegeben sein, «wenn die partikulare Bezugsgruppe der Solidarität

prinzipiell erweiterungsfähig und das Ziel solidarischen Handelns potenziell uni-
versalisierbar ist.»1'4

Dies könnte auch im Blick auf die aktuellen politischen Diskurse um Corona
und die Klimakrise von kaum zu überschätzender Bedeutung sein, besteht doch

« [i]n diesem Fall [...] die Möglichkeit, dass der imaginierte Rahmen des solidarischen

Handelns die ursprünglich gesetzte Grenze überwindet - etwa dann, wenn
bei den handelnden Akteuren die Einsicht wächst, dass sich die Folgen einer

Pandemie oder des Klimawandels kaum durch nationale Alleingänge bewältigen
lassen. Eine < völkische Solidarität > hat für solch eine kosmopolitische Perspektive

keinen Sinn.»'" Die dargestellten bundestheologischen Impulse der Bibel geben

zu einer solchen Perspektivierung für Kirche und Gesellschaft Neuanstöße."6 Es

handelt sich bei diesem Impuls um (selbst-)kritische Überlieferungen - ganz im
Sinne der ekklesiologisch wie gesamtgesellschaftlich relevanten Maxime des semper

reformanda.

134 Süß/Torp 202,1: 11. Freilich ist die Warnung angebracht, dass keineswegs schon ausgemacht

zu sein scheint, «was transnationale Solidarität angesichts des Klimawandels und globaler

Ungleichheit ist oder sein kann [...] Sowohl ein radikaler Egoismus der reichen Staaten des

Nordens und ein gegen den globalen Süden gerichtetes Bündnis als auch ganz neue Formen

globaler Solidarität scheinen hier denkbar.» Süß/Torp 2021: 23.

135 Süß/Torp 2021: Ii.
136 Zum Kosmopolitismus vgl. das gleichnamige Buch: Nussbaum 2010. Dazu die Besprechung

von Dalferth 2021.



220 Marco Hofheinz

Bibliographie

Albertz, R., 1990. Der Mensch als Hüter sei¬

ner Welt. Alttestamentliche Bibelarbeiten

zu den Themen des konziliaren Prozesses.

Stuttgart.

- 1991. Religionsgeschichte Israels in alttes-

tamentlicher Zeit, 1 Bände. GAT 8/1-z,

Göttingen.

- 2.011. Eine himmlische UNO. Religiös
fundierte Friedensvermittlung. G. Althoff
(Hg.): Frieden stiften. Vermittlung und

Konfliktlösung vom Mittelalter bis heute.

Darmstadt, 37-56.

Ammann, Ch., Z007. Emotionen - Seismographen

der Bedeutung. Ihre Relevanz für eine

christliche Ethik. Stuttgart.
Baldermann, I„ 1969. Der biblische Unterricht.

Ein Handbuch für den evangelischen

Religionsunterricht. Braunschweig.
Bauks, M. 1019. Theologie des Alten

Testaments. Religionsgeschichtliche und bibel-
hermeneutische Perspektiven. Göttingen.

Baumann, G./Schottroff, L., 2009. Art.
«Prostitution». F. Crüsemann u.a. (Hg.),
Sozialgeschichtliches Wörterbuch zur Bibel.

Darmstadt, 450-454.
Baumgartner, A./Korff, W„ 1999. Sozialprinzipien

als ethische Baugesetzlichkeiten
moderner Gesellschaften. Personalität,
Solidarität, Subsidiarität. W. Korff u.a. (Hg.),
Handbuch der Wirtschaftsethik 1. Gütersloh,

125-137.
Bieberstein, S„ 2010. Art. Rahab (Person), in:

Das Wissenschaftliche Bibellexikon im
Internet (www.wibilex.de; Zugriff: 5.1.1011)

Bourgeois, L., 2020. Solidarität. Von den

Grundlagen dauerhaften Friedens. Übers,

von E. Böhlke. Berlin.

Brueggemann, W., 1997. Theology of the Old
Testament. Testimony, Dispute, Advocacy.

Minneapolis.

- 1004a. Polyphonie und Einbildungskraft.

Aufsätze zur Theologie des Alten

Testaments. Wiener Alttestamentliche
Studien 4. Frankfurt a.M.

- 2004b. Bund als subversives Paradigma.

Brueggeman 2004a: 171-182.

- 2004c. Bund als soziale Möglichkeit.
Brueggeman 2004a: 183-198.

Brunkhorst, H., 1001. Solidarität. Von der

Bürgerfreundschaft zur globalen
Rechtsgenossenschaft. Frankfurt a.M.

Bude, H. 2019. Solidarität. Die Zukunft einer

großen Idee, München.
Dabrock, P., 2000. Antwortender Glaube und

Vernunft. Zum Ansatz evangelischer

Fundamentaltheologie. Forum Systematik 5.

Stuttgart u.a.

- 2001. Zugehörigkeit und Öffnung. Zum
Verhältnis von kultureller Praxis und
transpartikularer Geltung. GuL 16,53-65.

- 2007. Das Gut des öffentlichen
Vernunftgebrauchs. Aktuelle Herausforderungen im

Verhältnis von Kirche und Staat. H.-R.
Reuter/T. Meireis (Hg.), Das Gute und die Güter.

Studien zur Güterethik, Entwürfe zur
christlichen Gesellschaftswissenschaft 19.

Münster, 231-261.

Dalferth, I.U., 2021. [Rez. zu Nussbaum 2020],

ThLZ 146 (10/2021), 959-962.
Davis, E.F. 2003. Critical Traditioning:

Seeking an Inner Biblical Hermeneutic. E.F.

Davis/R.B. Hays [Hg.], The Art of
Reading Scripture. Grand Rapids/Cambridge,
163-180.

Derrida, J., 1999. Die Politik der Freundschaft.

K.-D. Eichler (Hg.), Philosophie der Freundschaft.

Leipzig, 179-200.
Dietrich, W., 1997. Die frühe Königszeit in Is¬

rael. 10. Jahrhundert v. Chr. Biblische

Enzyklopädie 3. Stuttgart u.a.

- 2002. Der rote Faden im Alten Testament.

W. Dietrich, «Theopolitik». Studien zur

Theologie und Ethik des Alten Testaments.

Neukirchen-Vluyn, 13-28.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit? 221

- 2.016. David. Der Herrscher mit der Harfe,
Biblische Gestalten 14. 2. Auflage. Leipzig.

- 2.02.1.1 Samuel 9-14, BK VIII/4, Göttingen.
Ebach, J., 1995. «... und behutsam mitgehen

mit deinem Gott». Theologische Reden 3.

Bochum.

- 2002. Das erwählte Volk und die Völker.
Recht und Grenze christlicher Lektüre des

Alten Testaments. J. Ebach, Vielfalt ohne

Beliebigkeit. Theologische Reden 5.

Bochum, 249-267.
Feldmeier, R„ 2020. Gottes Geist. Die biblische

Rede vom Geist im Kontext der antiken

Welt, Tria Corda. Jenaer Vorlesungen

zu Judentum, Antike und Christentum 13.

Tübingen.
Fischer, J., 1994. Leben aus dem Geist. Zur

Grundlegung christlicher Ethik. Zürich.

- 2007. Vier Ebenen der Narrativität. Die
Bedeutung der Erzählung in theologisch-ethischer

Perspektive. K. Joisten (Hg.), Narrative

Ethik. Das Gute und das Böse erzählen.

DZPh. Sonderband 17. Berlin, 235-252.

- 2011. Die Bedeutung der Bibel für die

Theologische Ethik. ZEE 55, 262-273.

- 2012. Verstehen statt Begründen. Warum es

in der Ethik um mehr als nur um Handlungen

geht. Stuttgart.

- 2019. Über das Moralische an der Moral.
Der evaluative Charakter moralischer

Wertungen und die Problematik deontologi-
scher Moralauffassungen. J. Fischer, Präsenz

und Faktizität. Über Moral und Religion.
Tübingen, 23-98.

Fischer, J. u.a., 2007. Grundkurs Ethik.
Grundbegriffe philosophischer und theologischer

Ethik. Stuttgart u.a.

Focken, F.-E./Oorschot, F. van (Hg.), 2020.

Schriftbindung evangelischer Theologie.
Theorieelemente aus interdisziplinären
Gesprächen. ThLZ.F 37. Leipzig.

Forst, R., 1994. Kommunitarismus und Liberalismus.

Stationen einer Debatte. A. Honneth
(Hg.), Kommunitarismus. Eine Debatte
über die moralischen Grundlagen moderner

Gesellschaften. 2. Auflage. Frankfurt a.M./

New York, 181-212.

Frey, Chr., 2014. Wege zu einer evangelischen
Ethik. Eine Grundlegung. Gütersloh.

Glueck, N., 1927. Das Wort Hesed im alttesta-

mentlichen Sprachgebrauch als menschliche

und göttliche gemeinschaftsgemäße
Verhaltensweise. BZAW 47, Berlin.

Gollwitzer, H.,1962. Forderungen der Freiheit.
Aufsätze und Reden zur politischen Ethik.
München.

- 1978. Befreiung zur Solidarität. Einführung
in die Evangelische Theologie. München.

- 1988. Auch das Denken darf dienen.
Aufsätze zu Theologie und Geistesgeschichte
1. Helmut Gollwitzer AW 8, hg. von F.-W.

Marquardt. München.
Große Kracht, H.-J., 2017. Solidarität und

Solidarismus. Postliberale Suchbewegungen zur
normativen Selbstverständigung moderner

Gesellschaften, Bielefeld.

- 2020. Soziale Tatsache, Grundwert oder

Tugend? Zur Begriffsgeschichte der Solidarität
im 19. und 20. Jahrhundert. Archiv für
Sozialgeschichte 60, 29-49.

- 2020. «Organische» oder «solidaristi-
sche» Solidarität als Alternative zu kollektiver

Identität, Ethik und Gesellschaft 1/2020,

1-13.

- 2021. «Solidarität zuerst». Zur Neuentdeckung

einer politischen Idee. Bielefeld.

Görg, M. 1991. Josua. Die Neue Echter Bibel

Lfg. 26. Würzburg.
Habermas, J. 2005. Vorpolitische Grundlagen

des demokratischen Rechtsstaates? J. Habermas,

Zwischen Naturalismus und Religion.
Philosophische Aufsätze. Frankfurt a.M.,
106-118.

Hauerwas, S., u.a. (Hg.), 1994. Theology without

Foundations. Religious Practice and the

Future ofTheological Truth. Nashville.

Hensel, B., 2020. Neue Horizonte im Alten
eröffnen? Biblisch-theologische und herme-

neutische Beobachtungen zu Mt 1-2. BZ 64,

1-20.

Hentschel, G„ 1994. 2 Samuel. Die Neue Echter

Bibel Lfg. 34. Würzburg.



222 Marco Hofheinz

Hilpert, K. 1005. Art. «Solidarität». NHThG
4 (Neuausgabe). München, 151-160

Hofheinz, M„ 1014a. Kirche als «Society of
Friends». Überraschende freundschafts-

ekklesiologische Koinzidenzen bei Jürgen
Moltmann und Stanley Hauerwas. M.
Hofheinz u.a. (Hg.), Freundschaft. Zur Aktualität

eines traditionsreichen Begriffs, Zürich,

155-105.

- 1014b. «Er ist unser Friede». Karl Barths

christologische Grundlegung der Friedensethik

im Gespräch mit John Howard Yoder.

FSÖTh 144, Göttingen.

- 1014c. Bildung als ethisches Lernen anhand

von kritisch-gebrochenen Vorbildern.
Impulse Dietrich Bonhoeffers. M. Hofheinz/
H. Noormann (Hg.), Was ist Bildung im
Horizont von Religion. FS F. Johannsen

zum 70. Geburtstag. Stuttgart, 80-105.

- 1010a. «... der Bund und Treue hält
ewiglich.» Der Bund als Grundmetapher
theologischer Ethik. ZThK 117,164-195.

- 1010b. Im Bund. Theologische Impulse zur
Sexual- und Sozialethik. Solingen.

- ion. «Hoch die Internationale Solidarität»?!

Oder: Von der maßvollen Vermittlung

transnationaler Solidarität. M. Hof-
heinz/C. Johnsdorf (Hg.), The Grand

International Challenges in theologischethischer

Perspektive. Stuttgart, 175-305.

- 1011. Die Kunst des Zusammenlebens.
Politisch-ethische Studien zur reformierten

Theologie. FRTH 13, Göttingen.
Hungar, K., 1996. Art. Solidarität. EKL 4. 3.

Auflage. Göttingen, 177-180.
Jähnichen, T., 1007. Solidarität als Begriff der

evangelischen Theologie und Sozialethik.

Jahrbuch für christliche Sozialwissenschaften

48. Münster, 81-104.

- 1009. Sozialpartnerschaft, Teilhabe, Solidarität

- Leitbilder für wirtschaftliches Handeln

in evangelisch-sozialethischer Perspektive,

epd-Dokumentation 14/1009,13-10.

- 1011. Gerechtigkeit als Solidarität - Eine
biblische Erinnerung. M. Hofheinz u.a. (Hg.),
Wie kommt die Bibel in die Ethik? Beiträge

zu einer Grandfrage theologischer Ethik.
Zürich, 41-58.

Janowski, B., 1019. Anthropologie des Alten
Testaments. Grundfragen - Kontexte -
Themenfelder. Tübingen.

Jeremias, J., 1983. Der Prophet Hosea. ATD
14/1. Göttingen.

- 1017. Theologie des Alten Testaments. GAT
6. Göttingen.

Jost, R., 1994. «Huren und Heilige». Ein so¬

zialgeschichtlicher Beitrag. Hedwigjahnow
Forschungsprojekt (Hg.), Feministische

Hermeneutik und Erstes Testament. Analysen

und Interpretationen. Stuttgart, 116-137.

Kessler, R., 1017. Der Weg zum Leben. Ethik
des Alten Testaments. Gütersloh.

Klappert, B„ 1000. Miterben der Verheißung.

Beiträge zum jüdisch-christlichen Dialog.

NBST15. Neukirchen-Vluyn.
Kläs, S„ 1003. Der Staat Israel im

Spannungsfeld von Politik und Religion.
Theologische Wahrnehmungsübungen bei Karl
Barth und Friedrich-Wilhelm Marquardt.
A. Pontzen/A. Stähler (Hg.), Das Gelobte

Land. Erez Israel von der Antike bis zur

Gegenwart. Quellen und Darstellungen. Reinbek

bei Hamburg, 300-317.
Kraus, H.-J., 1979. Gottes Bund. RKZ 110,

134-^37-

- 1983. Systematische Theologie im Kontext
biblischer Geschichte und Eschatologie.

Neukirchen-Vluyn.

- 1996. Der Erste und der Neue Bund.

Biblisch-theologische Studie zu Jer 31,31-34.
Ch. Bizer u.a. (Hg.), Theologisches
geschenkt. FS M. Josuttis. Bovenden, 15-11.

Leutzsch, M., 1995. Solidarität aus biblischer

Perspektive. GuL 10,17-16.
Lienemann, W., 1998. Dimensionen der Soli¬

darität. Theologisch-ethische Überlegungen.

ISE-Texte 7/98, Bern.

- 1008. Grundinformation Theologische
Ethik, Göttingen.

Link, Ch., 1997. Die Spur des Namens. Zur
Funktion und Bedeutung des biblischen
Gottesnamens. Ch. Link, Die Spur des



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit? 223

Namens. Wege zur Erkenntnis Gottes und

zur Erfahrung der Schöpfung. Theologische
Studien. Neukirchen-Vluyn, 37-66

Lochman, J.M., 2002. Wahrheitssuche und
Toleranz. Lebenserinnerungen eines

ökumenischen Grenzgängers. Ubers, von R.

Bohren. Zürich.
Luz, U. 100z. Das Evangelium nach Matthäus

(Mt 1-7). EKK I/i, 5. Auflage. Düsseldorf/
Zürich.

Marquardt, F.-W., 1981. Verwegenheiten.
Theologische Stücke aus Berlin, München.

Mathwig, F., 1007. Solidarität. F. Mathwig/
Ch. Stückelberger, Grundwerte. Eine

theologisch-ethische Orientierung. Beiträge

zu Theologie, Ethik und Kirche 3. Zürich,

2-S7-2-77-

- 2009. Ethik in einer «Welt ohne

Letztbegründungen». Bemerkungen zum Verhältnis

von angewandter und narrativer Ethik.
M. Hofheinz u.a. (Hg.), Ethik und Erzählung.

Theologische und philosophische
Beiträge zur narrativen Ethik. Zürich, 345-381.

- 2014. Riskante Freundschaft. Zur Rolle der

Freundschaft in der Ethik. M. Hofheinz u.a.

(Hg.), Freundschaft. Zur Aktualität eines

traditionsreichen Begriffs. Zürich, 263-277.

- 2021. Handeln, das nach Einsicht fragt.

Beiträge zur theologischen Ethik, hg. von
M.L. Frettlöh/M. Zeindler, reformiert! 10,

Zürich.
McMaken, W.T., 2017. Our God Loves Justice.

An Introduction to Helmut Gollwitzer.

Minneapolis.
Mechels, E.L.J., 1990. Kirche und gesellschaftliche

Umwelt. Thomas - Luther - Barth,
NBST 7. Neukirchen-Vluyn.

Meireis, T., 2015. Ethik des Sozialen. W. Huber

u.a. (Hg.), Handbuch der Evangelischen
Ethik. München, 265-329.

- 2016. Art. Solidarität, Evangelisches
Soziallexikon, 9. Auflage. Stuttgart, I39if.

Mendl, H., 2005. Lernen an (außergewöhnlichen

Biografien. Religionspädagogische

Anregungen für die Unterrichtspraxis,
Donauwörth.

Miller, P.D., 2007. The Story of the First
Commandment: Josua. P.D. Miller, The Way of
the Lord. Essays in Old Testament Theology,
Grand Rapids/Cambridge 2007,17-36.

- 2009. The Ten Commandments. Interpretation:

Resources for the Use of Scripture in
the Church. Louisville.

Moltmann, J., 1997. Covenant oder Leviathan?

Politische Theologie am Beginn der Neuzeit.

J. Moltmann, Gott im Projekt der modernen

Welt. Beiträge zur öffentlichen Relevanz der

Theologie. Gütersloh, 31-49.
Nothelle-Wildfeuer, U„ 2008. Die Sozialprinzipien

der Katholischen Soziallehre. A.
Rauscher (Hg.), Handbuch der Katholischen
Soziallehre. Berlin, 143-163.

Nussbaum, M.C., 2000. Toleranz, Mitleid und
Gnade. R. Forst (Hg.), Toleranz. Philosophische

Grundlagen und gesellschaftliche
Praxis einer umstrittenen Tugend. Frankfurt

a.M., 144-161.

- 2020. Kosmopolitismus. Revision eines Ideals.

Ubers, von M. Weltecke. Darmstadt.

- 2021. Politische Emotionen. Warum Liebe

für Gerechtigkeit wichtig ist. 2. Auflage.
Berlin.

Orth, G., 1995. Helmut Gollwitzer. Zur
Solidarität befreit, Mainz.

- 2006. Helmut Gollwitzer. Solidarität und

Widerspruch. Theologie der Gegenwart.
Eine Einführung. Darmstadt, 102-121.

Rad, G. von, 1992. Theologie des Alten
Testaments 1: Die Theologie der geschichtlichen

Überlieferungen Israels. 10. Auflage.
München.

Rickers, F. 2008. «Kritisch gebrochene
Vorbilder» in der religiösen Erziehung. Ch.
Bizer u.a. (Hg.), Sehnsucht nach Orientierung.
Vorbilder im Religionsunterricht. JRP 24.
Neukirchen-Vluyn, 213-240.

Schmid, K., 2019. Theologie des Alten
Testaments. Tübingen.

Schmidinger, H. (Hg,), 1996. Vor-Bilder. Realität

und Illusion. Salzburger Hochschulwochen.

Graz u.a.



224 Marco Hofheinz

Schmidt, W.H., ion. Alttestamcntlicher
Glaube, Ii. Auflage. Neukirchen-Vluyn.

Schnocks, J., 1009. «Und ich werde meinen
Geist in euch geben» (Ez 37,14). Zu den

Geist-Vorstellungen in Ez 36-37. JBTh 14,
31-51.

Schulte, H., 1991. Beobachtungen zum Begriff
der <Zônâ> im Alten Testament. ZAW 104,
155-161.

Soosten, J. von, 1991. Gerechtigkeit ohne
Solidarität? Deontologische Ethik in der Kritik.
ZEE 36, 61-74.

Stegmann, F.J./Langhorst, P., 1005. Geschichte

der sozialen Ideen im deutschen
Katholizismus. H. Grebing (Hg.), Geschichte der

sozialen Ideen in Deutschland, 1. Auflage.
Essen, 599-866.

Stoebe, H.J., 1975. Art. ion. THAT 1,1. Auflage.

München/Zürich, 600-611.

- 1994. Das zweite Buch Samuelis, KAT
VIII/i. Gütersloh.

Süß, D. /Torp, C„ 1011. Solidarität. Vom 19.

Jahrhundert bis zur Corona-Krise, Bonn.

Ulrich, H.G., 1988. Eschatologie und Ethik.
Die theologische Theorie der Ethik in ihrer

Beziehung auf die Rede von Gott seit Friedrich

Schleiermacher. BEvlh 104. München.

- 1005. Wie Geschöpfe leben. Konturen
evangelischer Ethik, EThD 1. Münster.

Wannenwetsch, B., 1017. «Zu Herzen gehen

lassen das Unglück der Anderen».

Überlegungen zur Rolle von Empathie und
Barmherzigkeit in der christlichen Ethik. G. den

Hertog u.a. (Hg.), «Sagen, was Sache ist».
Versuche explorativer Ethik. Festgabe zu

Ehren von Hans G. Ulrich, Leipzig, 115—134.

Welker, M., 1991. Gottes Geist. Theologie des

Heiligen Geistes. Neukirchen-Vluyn.
Wildt, A., 1995. Art. Solidarität. HWPh 9.

Basel, 1004-1015.

Wittgenstein, L., 1995. Philosophische
Untersuchungen. Ludwig Wittgenstein
Werkausgabe 1. Tractatus logico-philosophicus.
Tagebücher 1914-1916. Philosophische
Untersuchungen. Frankfurt a.M.

Zeindler, M., 1009. Auf Erzählungen hören.

Zur Ethik der Aufmerksamkeit. M.
Hofheinz u.a. (Hg.), Ethik und Erzählung.
Theologische und philosophische Beiträge

zur narrativen Ethik. Zürich, Z75-301.
Ziethe, C., 1018. Aufseinen Namen werden die

Völker hoffen. Die matthäische Rezeption
der Schriften Israels zur Begründung des

universalen Heils. BZNW 233. Berlin.
Zobel, H.-J., 1982.Art. ion. ThWAT III. Berlin

u.a., 48-71.



Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit 225

Abstracts

In Gesellschaft und Kirche hat gegenwärtig ein regelrechter Solidaritätshype eingesetzt,
doch niemand scheint recht zu wissen, was Solidarität eigentlich meint. Bei Licht
betrachtet, tritt als Konfliktlinie immer wieder das Problem des sperrigen Übergangs von
Parteilichkeit und Gleichheit, Partikularität und Universalität zutage. Es wird ausgehend

von den solidaritätstheoretischen und ideengeschichtlichen Erwägungen des Theologen
Helmut Gollwitzer und des Soziologen Hauke Bronkhorst aufgegriffen, die beide aufdie

alttestamentliche Figur des Bundes rekurrieren und eine bundestheologische Perspekti-

vierung des Problems anstoßen. Diesen bundestheologischen Impuls aufnehmend,
versucht die vorliegende Studie erste grundlegende Konturen einer Theologie der Solidarität

zu entwickeln. Zur bibeldidaktischen Exploration dienen dabei zwei alttestamentliche

Erzähltraditionen, namentlich die Narrationen von der Hure Rahab (Jos 2,1-24 und
der Begegnung Davids mit Mefiboschet (2Sam 9, 1-13), in denen der hebräische Begriff
für Solidarität (icn) im Zentrum steht und die transpartikulare Ausweitungs- und Off-

nungsvorstellungen einer «wachsenden Universalität» erkennbar wird, die gleichwohl
die Konkretheit zwischenmenschlicher Begegnung und Verbundenheit nicht hinter sich

lässt.

In society and the church, a real solidarity hype has begun, but no one seems to know

quite what solidarity actually means. When viewed in the light of day, the problem of
the unwieldy transition between partisanship and equality, particularity and universality
repeatedly emerges as a line ofconflict. It is taken up on the basis of the considerations of
theologian Helmut Gollwitzer and sociologist Hauke Bronkhorst on the theory of
solidarity and the history of ideas, both of which refer to the Old Testament figure of the

covenant and initiate a covenant-theological perspective on the problem. Taking up this

covenant-theological impulse, this study attempts to develop the first basic contours of a

theology of solidarity. Two Old Testament narrative traditions, namely the narratives of
Rahab the harlot (Jos 2:1-24) and David>s encounter with Mephibosheth (2Sam 9:1-
13), serve as didactic biblical explorations, in which the Hebrew term for solidarity (~IDn)

is central and the transparticular ideas of expansion and openness of a «growing universality»

are recognisable, which nevertheless does not leave behind the concreteness of
interpersonal encounter and connectedness.

Marco Hofloeinz, Hannover


	Der Solidaritätshype oder: Parteilichkeit und/oder Gleichheit? : Biblische Impulse auf dem Weg zu einer Theologie der Solidarität

