Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 2

Artikel: Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten : Gber hebréaische Inschriften
und frihneuzeitliche Wissenspraktiken

Autor: Berger-Gehringer, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-981568

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-981568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten
Uber hebriische Inschriften und frithneuzeitliche Waissenspraktiken

Andreas Berger-Gebringer

Einleitung

1577 veroffentlichte der Basler Arzt und Humanist Theodor Zwinger (1533-
1588) die Methodus apodemica, eine Art Reisefiihrer fiir Basel, Paris, Padua und
Athen. Das umfangreiche Werk versteht sich als Handbuch fiir Reisende: In vier
Biichern werden Methoden des Reisens formuliert, aus denen sich eine humanis-
tische Hermeneutik des Reisens erschliefdt und anhand derer das Reisen als eine
Kunstform definiert wird.! Dazu navigiert das Werk die Leserschaft beispielhaft
durch die vier genannten Stidte; vorbei an geschichtstrichtigen Schauplitzen,
bedeutungsvollen Gebiduden und entlang zahlreicher Inschriften, die von den
Errungenschaften grofler Personlichkeiten berichteten. Im dritten Buch wer-
den die Leserinnen und Leser unter anderem zum Basler Nadelberg gefiihrt, ei-
ner «noblen und ruhigen Strafle»,* wo sich damals das Anwesen von Zwingers
Stiefsohn Johann Lucas Iselin (1553-1632) befand.’ Hier, so hielt Zwinger fest, be-
finde sich der Grabstein von Rabbi Eliakim: «&Edes lo. Lucz Iselij Rabi Eliakim
integrum monumentum habent.»

Wer dieser Rabbi Eliakim ist und weshalb sich sein Grabstein im Besitz von
Iselin und Zwinger befand, dariiber schweigt sich der Reisefithrer aus. Mehr
Details dazu erhielt nur, wer Christian Wurstisens (154.4—1588) Epitome historia
Basiliensis (1577) aus demselben Jahr zur Hand nahm. Darin kommt Wurstisen
unter anderem auf die Geschichte der Jiidinnen und Juden in Basel zu sprechen so-
wie auf deren Grabsteine, die nach dem Erdbeben von 1356 fiir den Wiederaufbau
der Stadt zweckentfremdet wurden:

1 Ausfithrlich zu Zwingers Methodus apodemica (1577) siehe Felici 2009. Die Apodemik (bzw.
ars apodemica, Kunstlehre des Reisens) bezeichnet die humanistische und frithneuzeitliche
Methodik, anhand derer Bildungsreisen normiert und kanonisiert werden sollten. Siehe u. a.
Enenkel/Jong 2019; Stagl 2002.

2 Zwinger 1577: 179.

Zu Johann Lucas Iselin siche Wanner 196 4: 22F.

4  Zwinger 1577:179.

N

ThZ 2/78 (2022) S. 165-193



166 Andreas Berger-Gehringer

Sehr viele, wie man noch heutiges Tages sihet, haben gedienet, diejenige Mauer zu bede-
cken, welche um den innern Stadtgraben gehet. Einige seyn zu unserer Zeit noch ganz he-
rausgegraben worden, von welchen ich folgende anmerken wollte. Den ersten, so im Jahre
1545 gefunden worden, hat Dr. Theodor Zwinger in seines Stiefsohns Joh. Lucas Iselins
Garten (im Rofhofe) zu einem Angedenken aufrichten lassen; der andere wird in dem
Prediger Kloster geschen; den dritten habe ich vormals in eines Steinhauers Werkstitte
angetroffen s

Dass der Grabstein tatsichlich bereits 1545 vom zwolfjahrigen Zwinger aus der
Mauer entfernt worden war, kann wohl ausgeschlossen werden.¢ Viel wahrschein-
licher liefen Zwinger und Iselin den Grabstein irgendwann zwischen 1561 und
1577 im Garten aufrichten. Hier im Garten pries ihn Zwinger fortan als eine
Basler Sehenswiirdigkeit und empfahl ihn in seinem Reisefiihrer als sehenswertes
Denkmal.”

Von Zwingers Reisefiithrer und Iselins Garten ausgehend entwickelten der
Grabstein und dessen Inschrift eine auf8erordentlich umfangreiche und weit-
reichende Tradierung. In mindestens zwei Dutzend Werken (inkl. simtlicher
Auflagen) und in unterschiedlichen Teilen Europas wurde die Inschrift iiber
mehrere Jahrhunderte hinweg und in verschiedenen Kontexten rezitiert, korri-
giert und verfilscht.® Unter Beriicksichtigung der geringen Anzahl mittelalterli-
cher jiidischer Grabsteine, die im Vergleich zu Stidten wie Worms und Mainz fiir
Basel iiberliefert sind (570 bzw. 151 vs. 16),° oder in Anbetracht dessen, dass selbst
Sebastian Miinsters (1488-1552) hebrdisches Epitaph fiir seinen Freund und be-
rithmten Drucker Johannes Froben (um 1460-1527) lediglich etwa achtmal nach-
gedrucke wurde, stellt sich die Frage: Wie kommt es, dass das hebriische Epitaph

Zitiert nach der deutschen Ubersetzung von Beck: Wurstisen/Beck 1757: 241.

6  Iselin wurde erst 1553 geboren und der Rosshof ging 1557 in den Familienbesitz der Iselins
iiber. Zudem heiratete Zwinger Iselins verwitwete Mutter, Valerie Riidin (1532—-1601), erst
1561.

7 Unter dem Stichwort «Private Sepulcrorums verwies Zwinger an ciner zweiten Stelle noch-
mals auf den Grabstein: Zwinger 1577: 200.

8  Die Inschrift lautet: «Und dieser Stein, den ich gesetzt habe als Denkstein zu den Haupten

des Greises Rabbi Eliakim, des Sohnes des Josephs, und er wurde hier begraben am Halb-Fei-

ertage des Pessachfests am Tage dem 5. Nach 98 [oder 95] nach Rechnung. Seine Ruhe sei im

Garten Eden bei den iibrigen Gerechten der Welt. Amen, Amen, Amen, Selah.» Ubersetzung

gemif Ginsburger 1909: 434. Im Original etwa: *3 1P /ORTD 1380 /N0 TR /ONTT [E8M

W PN /R oY TP 13 /e voeb nE T/ nes b wnn AnS 2apS for 2 oph
DORRN

9  Siche Cuno 2012: 31. Sowie Rapp/Bocher 1961: 157. Die Zahl muss mittlerweile nach oben
korrigiert werden, da in den vergangenen Jahrzehnten weitere Grabsteine entdeckt wurden.

N



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 167

fiir den unbekannten Rabbi Eliakim - beziehungsweise die Abschriften davon
— so oft, so lange und in solch unterschiedlichen Kontexten tiberliefert ist? Und
weshalb ist eine vertiefte Beschiftigung mit einem hebriischen Epitaph aus dem
14. Jahrhundert so lohnenswert?

An der Tradierung des Epitaphs fiir Rabbi Eliakim lasst sich exemplarisch
nachzeichnen, wie sich die christliche und humanistische Selbstvergewisserung
stets auch entlang einer Vergegenwirtigung der jiidischen Vergangenheit artiku-
lierte. Sei es als Bestandteil einer materiellen Erinnerungskultur, anhand der eige-
nen (topographischen) Stadtgeschichte oder fiir philologische Zwecke; stets er-
innerte die Rezeption von Rabbi Eliakims Epitaph an das jidische Fundament
des Christentums. Eine Rekonstruktion zur frithneuzeitlichen Verwendung von
hebriischen Inschriften bietet insofern zweierlei: Zum einen beleuchtet sie ei-
nen Ausschnitt tiber die Bedeutung materieller Geschichte und humanistischer
Auseinandersetzung mit judischer Kultur. Zum anderen bietet sie einen bemer-
kenswerten Einblick in Nuancen und Facetten christlicher Erinnerungs- und
Vergegenwirtigungsprozesse der Frithen Neuzeit.

Der vorliegende Aufsatz macht einen Zweischritt: Zunichst soll der Frage
nachgegangen werden, weshalb Rabbi Eliakims Grabstein tiberhaupt erst aus dem
stadtischen Gemauer entfernt und in Iselins Garten gebracht wurde. Im zweiten
Schritt wird die Tradierungsgeschichte des Epitaphs nachgezeichnet und analy-
siert sowie abschlieRend im Kontext frithneuzeitlicher Gelehrtenkultur(en) und
Wissenspraktiken diskutiert.

Die Vergangenheit sammeln

Wie lasst sich Zwingers und Iselins Faszination fiir einen jiidischen Grabstein er-
kliren und kontextualisieren? Dem frithneuzeitlichen Interesse an Steinen und
Artefakten ging eine humanistische Neubeurteilung antiker Inschriften voraus.
Diese wurden im Zuge des Renaissance-Humanismus und dessen Ideal einer lite-
rarischen Bildungsbewegung zunehmend als probates Werkzeug verstanden, um
den Geist im Bereich der Poesie zu schulen, sich mit den sprachlichen Eigenheiten
des klassischen Lateins vertraut zu machen und die eigene Sprachkompetenz in
der Imitation spiclerisch zu verfeinern.” Spitestens seit dem 16. Jahrhundert ge-
hérte das Studium wie aber auch das Verfassen beziehungsweise die Imitation von

10 Vgl Plotke 2017: 234.



168 Andreas Berger-Gehringer

Inschriften zu einer « Massenaktivitit»." Schon Jacob Burckhardt hielt dazu fest,
dass es sich beim Studium der Inschriften um «eine ernsthafte Angelegenheit
[handelte], indem ein paar gut gebildete Zeilen, cingemeifielt an einem Denkmal
oder von Mund zu Munde mit Gelachter mitgetheilt, den Ruhm eines Gelehrten
begriinden konnten.»*

Dieses gesteigerte Interesse an Inschriften wurde begleitet von einer zuneh-
mend systematisierten Sammelpraxis. Bereits im ausgehenden Spitmittelalter
entwickelte sich ein auflerordentliches Bediirfnis nach dem Sammeln von
Dingen, sowohl materieller wie auch literarischer und intellekeueller Gestalt.”
Daraus resultierte eine Fiille von Kollektionen unterschiedlichster Arten: von
den sogenannten Wunderkammern bezichungsweise Kuriosititenkabinetten,
iiber Herbarien bis hin zu Bibliotheken und dazugehérigen Bibliographien. Sie
dienten einerseits der Sicherung und materiellen Erfahrbarmachungvon Wissen,
andererseits konnte die Welt durch Sammlungen in neuen Kategorien und
Wissenskomplexen gedacht und somit neu ge- beziehungsweise erfasst werden.
Im Sammelbediirfnis artikulierte sich ein Drang nach intellekrueller und mate-
rieller Neuordnung der Welt.

Davon ausgehend definierte sich die Bedeutung einer Sammlung sowohl iiber
ihren Inhalt als auch iiber das angewandte Ordnungsprinzip, ihre Systematik
und Vollstindigkeit. Zusitzlich zeichnete sich ihr Wert tiber die Verfuigbarkeit
ab; je rarer und exotischer die gesammelten Exemplare, desto bedeutender ihr
wissenschaftlicher und kultureller Beitrag und das soziokulturelle Prestige fur
ihre Besitzerin bezichungsweise ihren Besitzer. Die Sammlung und Kultivierung
von Pomeranzen im Garten von Zwingers Freund Felix Platter (1536-1614),
die sich als Attraktion fiir nah und fern entwickelt hatte,”* oder das berithmte
Amerbachkabinett aus dem Privatbesitz von Basilius Amerbach (1533-1591), ei-
nem weiteren Freund Zwingers, sind hierfiir nur zwei von zahlreichen Beispielen
des frithneuzeitlichen Basel.

1 Stenhouse 2005: 34.

12 Burckhardt 1860: 263.

13 Ausfithrlich zu Humanismus und Sammelpraxis siche u. a. Bleichmar/Mancall 20115 Daston/
Park 1998; Findlen 1994; Grote 1994; Kaufmann 1993; Impey/MacGregor 198s.

14 1589 wurde in Basel zudem der botanische Garten eingerichtet. Ausfithrlicher zu Felix Platters
Pomeranzen und weiteren ausgestellten Sammlungsobjekten als Teil seiner Selbstreprisenta-
tion als Mediziner und Gelehrter siche bei Schober 2019: 158-162.

15 Das Amerbachkabinett wurde 1661 gemeinsam von der Stadt Basel und der Universitit Ba-
sel erworben und in der Folge der Offentlichkeit zuginglich gemacht. Es war dies das erste



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 169

Im Zusammenhang mit dieser gesteigerten Sammeltitigkeit und in Verbindung
mit dem humanistischen Bediirfnis nach einer Riickbesinnung auf die antike
Kultur und ihres schriftlichen Erbes, entwickelte sich — ausgehend vom spatmit-
telalterlichen italienischen Raum - ein spezifisches Interesse an rémisch-anti-
ken Inschriften.” Dieses Interesse galt zum einen dem Text, der von zahlreichen
Humanisten in umfangreichen Syllogen zusammengetragen und veréffentlicht
wurde. Berithmte Beispiele hierfiir sind die Inschriftensammlungen von Johannes
Gross (1582—1629) und Johannes Tonjola (156 4-1654), die weiter unten noch zur
Sprache kommen werden.

Zum anderen galt das Interesse zunehmend auch dem Stein als solchem, sprich
der materiellen Kultur, die die Inschrift umgab. Wahrend Inschriften tiber weit-
verzweigte Netzwerke untereinander ausgetauscht und tradiert wurden, lag der
eigentlich heroische Akt in der mithevollen Entdeckung und Autopsie bisher un-
bekannter Inschriften: «Du, als du dich als junger Mann der Wissenschaft wegen
nach Rom begeben hast, hast dich der Lebensgefahr ausgesetzt, nur um wohl ver-
borgene und unbekannte Denkmiler des romischen Altertums, welches du der
Nachwelt ergraben hast [...] um Rat zu fragen», beschrieb etwa Ulrich Zasius
(1461-1535) die Romreise des elsissischen Humanisten Thomas Wolf (1475—
1509).”7 Auf so viel Pathos wurde indes nicht selten auch mit einem gewissen Spott
reagiert. So bemerkte etwa Erasmus in Lob der Torbeit (1511) hohnisch: «[H]ater
eine alte zerbrochene Steinplatte mit verstiimmelter Inschrift irgendwo aus dem
Boden gegraben — du lieber Gott, wie hiipft er dann, wie triumphiert er, wie lasst
er sich feiern! Man meint, er habe Afrika unterworfen oder Babel erobert.» '

Zur Rekonstruktion antiker Vergangenheiten durchkimmten Gelehrte Stadte
und Provinzen nach Steinen und Artefakten. Sie gruben sie aus, studierten
und skizzierten sie. Anschlieend brachten sie sie entweder nach Hause oder

offentliche Museum in Europa. Siche u. a. Braungart 1988. Im Ubrigen beweist die Episode
rund um einen Elch, den Leonhard Thurneysser (1531-1596) 1580 in seinem Garten hielt, dass
zumindest gewisse Formen von Sammlungen auch auf Ablehnung stofen konnten. Die Basler
Bevolkerung zeigte sich von dem exotischen Tier wenig angetan. Es wurde als «Verkorperung
des Teufels» bezeichnet (Schober 2019: 163) und cinzelne versuchten das Tier sogar zu ver-
giften, wie Thurneysser klagte (Thurneysser 1584: LXXXVI).

16  Zum Sammeln von Inschriften, ihrer Rezeption und Reproduktion sowie zu den Inschriften-
sammlungen existiert eine Fiille an Literatur. Siche u. a. Beck/Clemens 2019; Magin/Schin-
del/Wulf 2008; Zajic 2004; Ott 2002; Schnapp 1996; Corsepius 1996.

17 Zitiert nach Ciceres Mardones 2016: 45.

18  Erasmus/Welzig 2016: 119.



170 Andreas Berger-Gehringer

vermachten sie Freunden, wo die Steine jeweils zu sogenannten Lapidarien zu-
sammengetragen wurden. Gemeinsam mit seinem Neffen, dem Humanisten
Wolfgang Lazius (1514-1565), legte etwa der Wiener Biirgermeister Hermes
Schallautzer (1503-1561) in seinem Haus ein solches Lapidarium an. Die bei-
den folgten mit ihrer Praxis unter anderem dem Humanisten Konrad Peutinger
(1465-1547), der in seinem Haus am Dombhof in Augsburg ebenfalls zahlreiche
romisch-antike Steine zusammengetragen hatte, anhand derer er wiederum eine
romische Vergangenheit Augsburgs zu inszenieren versuchte.”

Ahnliches trug sich in Basel zu. Gemeinsam mit Thomas Wolf legte Bonifacius
Amerbach (1495-1562) — der Vater des bereits erwihnten Basilius Amerbach - zu
Beginn des 16. Jahrhunderts eine umfangreiche Inschriftensammlung an.** Nur
wenige Kilometer von Basel entfernt iibten sich derweil Persénlichkeiten wie
Beatus Rhenanus (1465-1547) und Sebastian Miinster auf den Erdhiigeln der che-
maligen rémischen Kolonie Augusta Raurica im Studium der Ruinen. Akribisch
dokumentierten sie die freigelegten Anlagen und Steine und rekonstruierten auf
diese Weise die romische Vergangenheit der Region.*

Solche Unternehmungen entsprangen nicht nur einem genuinen Interesse an
der Antike, sondern auch der Pflege einer personlichen sowie politischen und kol-
lektiven Selbstvergewisserung. Exemplarisch zeigt sich dies etwa am rémischen
Feldherrn Lucius Munatius Plancus (um 87—um 15 v. Chr.). Wihrend Rhenanus
in Augusta Raurica forschte, wurde er von Peutinger auf die Grabinschrift von
Plancus im siiditalienischen Kiistenstidtchen Gaeta aufmerksam gemacht. Sie
nannte Plancus als Griinder von Augusta Raurica. Aus dem Wortlaut der Inschrift
glaubte Rhenanus Plancus aber auch als Griinder Basels herauslesen zu kénnen
und definierte kurzerhand Basels historisches Selbstverstindnis neu. Er verwarf
die bis dahin gingige Auffassung eines helvetischen Ursprungs der Stadt, wie
sie Heinrich Glareanus (1488-1563) vertreten hatte, sowie die mittelalterliche
Uberlieferungeiner kaiserlichen Griindung der Stadt durch Heinrich I1. (973/78-
1024). Stattdessen prisentierte er Basel als Teil einer romischen Genealogie, er-
weiterte Augusta Raurica flussabwirts bis ans Rheinknie und riickte dadurch
Basel naher an Italien.®

19 Ausfithrlich dazu Ot 2010. Zur allgemeinen Rekonstruktion einer rémischen Vergangenheit
Deutschlands siehe Ott 2002.

20 UB Basel, C Via 27.

21 Siche u. a. Schneider 2015: 19. Zu Rhenanus und Inschriften siche ferner Mertens 2008.

22 Siche etwa Mertens 2008: 161. Sowie Rhenanus 1531: 138ff.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 171

Der Basler Rat zeigte sich entziickt ob dieser Neuinterpretation der eigenen
Stadtgeschichte und lieff noch 1528 die Fassade am Haus zum Pfaueneck mit ei-
nem lberlebensgroffen Wandbild von Plancus verzieren. Unter dem Wandbild
wurde eine lateinische Inschrift eingelassen, die Plancus als den «ltesten Forderer
dieser Region» pries und auf das rémische Erbe Basels verwies. Der elsissische
Bildhauer Hans Michel (t um 1587) wiederum fertigte eine knapp drei Meter
hohe Statue von Plancus an, die er 1580 der Stadt schenkte. Sie befindet sich noch
heute an prominenter Lage im Hof des Rathauses.*

Diese Umdeutung der eigenen Geschichte fugte sich nahtlos an religios-poli-
tische Entwicklungen an, wonach sich Basel im Rahmen der reformatorischen
Bewegungen der 1520er Jahre zunehmend seiner religiésen Identifikationsfiguren
entledigte.” Wurden wihrend des Bildersturms im Frithjahr 1529 simtliche
Heiligenbilder, Biisten und Statuen mit groffem Tumult aus den Kirchen getra-
gen und Epitaphe aus dem sakralen Raum verbannt, boten Statuen und Bilder
von weltlichen Figuren wie Plancus und (pseudo-)klassische Artefakte eine
Alternative, um die entstandenen Leerstellen und Liicken neu auszufiillen.?
Wihrend die bunten Innenriume der Kirchen tibermalt und - in den Augen der
Alrglaubigen — ihrer Sinnlichkeit beraubt wurden, etablierte sich im Gegenzug
der profane o6ffentliche und private Raum zunehmend als Gegenstand materieller
und visueller Inszenierung und Erfahrung.

Es ist wenig uberraschend, dass in Zeiten ciner solch gesteigerten Sensibilitat
gegeniiber Inschriften und materieller Geschichtskultur auch hebriische
Inschriften und Grabsteine zunehmend in den Fokus humanistischen Interesses
riickten. Augustins Verstindnis einer hebraica veritas beschloss das Basler Konzil

23 Rhenanus/Mundt 2008: 327.

24 Landolt 1980. Die materielle Erinnerungskultur im Zusammenhang von Munatius Plancus
und dessen Griindermythos dauerte noch Jahrhunderte fort. So zeigte der erste Basler halbe
Guldentaler im 16. Jahrhundert anstelle des an und fiir sich obligatorischen Reichsadlers Mu-
natius Plancus in kriegerischer Pose im romischen Harnisch und mit einem Schild, auf dem
das rémische Hoheitszeichen S.P.Q.R. prangte (Senatus Populusque Romanus: «Senat und
Volk von Rom» ). Selbst in den folgenden Jahrhunderten stellte Munatius Plancus noch ein
beliebtes Sujet fiir Basler Miinzprigungen dar, so fiir den Taler zwischen 1620 und 1650 und
fiir den Dukaten im 18. Jahrhundert.

25 Selbst Heinrich II. war zu diesem Zecitpunke bereits seit knapp vier Jahrhunderten
heiliggesprochen.

26  Siehe dazu auch die Umgestaltung der Marienstatue an der Fassade des Basler Rathauses zu
einer Justitia-Statue. Wihrend der (anhaltenden) Reformationszeit wurden das Jesuskind so-
wie das Zepter in Marias Armen durch eine Waage und ein Schwert ersetzt.



172 Andreas Berger-Gehringer

(1431-1449) die Forderung der theologischen Auseinandersetzung mit der he-
briischen Sprache. Daran ankniipfend ging mit der Griindung der Universitit
Basel nur wenig spiter die Einrichtung eines Lehrstuhls fiir das Griechische und
Hebriische einher. Kurz darauf folgten in der Offizin von Johann Amerbach
und Johannes Petri (1441-1511) erste Experimente mit hebriischen Lettern und
1516 druckte Johann Froben im Rahmen der Hieronymus-Ausgabe erstmals ei-
nen vollstindigen hebriischen Text fiir Basel. Nur zwei Monate spiter erschien
mit der hebriischen Ausgabe des Psalters (Sefer Tefillim, 1516) schlieflich ein rein
hebriisches Werk. Es legte den Grundstein fiir den hebriischen und jiddischen
Buchdruck, wodurch sich Basel im 16. Jahrhundert als ein Zentrum des hebrii-
schen und rabbinischen Wissens etablierte.”

Im Rahmen dessen zeigte sich gerade auch die jiidische Funeralpoesie als be-
gehrter Gegenstand humanistischer Studien und Imitationen. 1537 verfasste etwa
Miinster fiir seinen verstorbenen Freund Erasmus eine Trauerrede in Hebriisch.”
Und auch Miinster wurde nach seinem Tod von seinem ehemaligen Schiiler und
engem Freund Erasmus Oswald Schreckenfuchs (1511-1575) in einer einstiindi-
gen Trauerrede auf Hebriisch gewiirdigt.” Die Grabplatte von Martin Borrhaus
(1499-1564) ihrerseits zeigte ein dreisprachiges Epitaph: Hebriisch, Latein
und Griechisch.*® Nichts jedoch fithrt den Zusammenhang zwischen judischer
Epigraphik und dem humanistischen Interesse an dieser so deutlich vor Augen wie
Miinsters Epitaph fiir Johann Froben. Es ist sprachlich und dsthetisch eine direkte
Imitation jiidischer Epitaphe, wie sie von mittelalterlichen jiidischen Grabsteinen
tiberliefert sind, und Miinster vermutlich nicht zuletzt aus dem Studium der heb-
raischen Inschriften in der Basler Stadtmauer bekannt waren.*

Vergleichbare Entwicklungen liefSen sich auch in anderen Teilen Europas beob-
achten. Der deutsche Orientalist Johann Christoph Wagenseil (1633-1705) sam-
melte nicht weniger als 160 jiidische Epitaphe aus dem norditalienischen Raum
Der Ziircher Johann Heinrich Hottinger d. A. (1620-1667) trug seinerseits 24

27 Noch bis 1535 wurde tiber ein Drittel aller hebriischen Biicher aus dem deutschsprachigen
Raum in Basel gedrucke. Mit 45 Titeln iibertrafen die Basler Offizinen bis dahin selbst die
italienischen und spanischen Pressen (32 bzw. 20 Drucke). Siehe dazu Burnett 2004: 184. Zu
Basel als Zentrum jidischer Kultur siche Sidorko 2014.

28  Siche Weinberg 2014.

29  Schreckenfuchs 1960.

30  Wurstisen 1577: 106.

31 Das Epitaph befindet sich noch heute auf der Grabplatte Frobens in der Peterskirche in Basel.

32 Andreatta 2016: 266. Sowie Universititsbibliothek Leipzig, MS B.H. 18.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 173

hebriische Epitaphe zusammen, die er aus der Ziircher Stadtmauer abgelesen
hatte, denn auch in Ziirich wurden dereinst jiidische Grabsteine ins stidtische
Gemiuer verbaut.”

Wie schon die romisch-antiken Artefakte, waren die jiidischen Inschriften je-
doch nicht nur hinsichtlich ihrer philologischen Aspekte von Bedeutung. Die
Inschriften lieflen sich auch fiir geschichtliche bezichungsweise biblisch-histori-
sche Deutungen nutzbar machen. Ahnlich wie Rhenanus fiir Basel schlug der be-
reits erwihnte Wiener Wolfgang Lazius ein vollig neues Verstindnis der euro-
paischen Geschichte vor. Als Quelle fiir seine These diente ihm die hebriische
Inschrift eines jiidischen Grabsteins aus Gumpendorf, einem Distrikt von Wien.
Die Inschrift galt einem «Mordechai, Nachfahre Gogs, des grofSen Kriegers, im
Jahre 2560 anno mundi» >+ Lazius schlussfolgerte daraus, dass sich die Hebréer
nach der Sintflut in Osterreich niedergelassen haben mussten und dass demnach
die Deutschen — und insbesondere das Habsburgische Haus — direkte Nachfahren
der Juden sein mussten.”® Indem Lazius eine genealogische Verbindung zwischen
dem zeitgenossischen Christentum und biblischen Juden herstellte, bezog er sich
ganz offensichtlich auf theologische Debatten tiber den Alten und Neuen Bund
und spiegelte diesen in seinen eigenen Uberlegungen wider. Als Zugang fiir sein
kontrovers aufgefasstes Verstindnis des christlichen Erbes dienten ihm allerdings
nicht biblische Texte, sondern ein jiidischer Grabstein und dessen hebriische
Inschrift. So wie Rhenanus Basel an die Seite Roms zu riicken versuchte, riickte
Lazius das Christentum niher an dessen jiidisches Fundament.

Im Zusammenhang mit Inschriften und Artefakten offenbaren sich insofern
drei zentrale Charakteristika frithneuzeitlicher Wissenspraktiken. Zum einen
boten sich Inschriften ideal fir philologische Studien, Auseinandersetzungen
und Imitationen an, die die Humanisten wihrend der Renaissance

33  Hottinger 166s: 116f.

34 O 1A &3 oS58y mva N — 1 33 ;e vDT: Lazius 1557: 23. Beim Memz () im
Zahlwert 11 (in dieser Form 40 plus 100) handelt es sich entweder um einen typografischen
Fehler oder aber Lazius unterschied nicht zwischen dem Mez und dem Qoph (P). Richrig ist
np. womit der korrekte Zahlwert soo gemeint ist (100 plus 400). Dariiber hinaus erkannte
Anthony Grafton auch im bedeutungslosen mzyzog (31) einen typografischen Fehler und
iibersetzt es statrdessen mit mygog (1), «Nachfahre von Gog». Siche Grafton 198s: 152f.
Ferner dazu Malkiel 2013: 25.

35 Lazius’ Vorstellung einer biblischen Vergangenheit Europas war vermutlich punktuell beein-
flusst von Joseph Justus Scalligers Arbeiten zu Kalender und Epochen. Siehe auch dazu Graf-
ton 198s.



174 Andreas Berger-Gehringer

besonderes beschiftigten. Zum Zweiten waren sie Ausdruck eines materialisierten
Geschichtsverstindnisses als auch einer objektbezogenen Selbstvergewisserung.
Uber antike Epitaphe und Artefakte konnte die Vergangenheit vergegenwirtigt
und das individuelle, politische und gesellschaftliche Selbstverstindnis humanis-
tischen Idealen folgend neu formuliert werden. Und drittens liefd sich mit Spolien,
Grabsteinen und anderen Artefakten jenes frithneuzeitliche Sammelbediirfnis
befriedigen, das sich im Zuge der beiden vorangehenden Prozesse etabliert hatte.
Diese antiken Objekte boten Zugang zu den Inschriften, die in Syllogen, das
heifft Sammlungen, zusammengetragen wurden und sie lielen sich einzeln wie
auch gesammelt in Gestalt von Lapidarien ausstellen, womit Wissen erfahrbar
gemacht werden konnte - Wissen manifestierte sich in der Sammlung und im
Objeke gleichermaflen. Dabei begrenzte sich das Interesse nicht ausschlieflich
auf lateinische und griechische Inschriften und Artefakte, sondern im humanis-
tischen und reformatorischen Kontext der hebraica veritas und der zunehmen-
den Auseinandersetzung mit der hebriischen Sprache wurden auch hebriische
Inschriften und jiidische Artefakte in den Wissensdiskurs integriert. Auch die
Tradierung und Wirkungsgeschichte von Rabbi Eliakims Grabstein und Epitaph

erfolgte entlang dieser drei Kategorien, wie sich im Folgenden noch zeigen wird.

Rabbi Eliakim im Garten

Von ihrer umfassenden humanistischen Ausbildung geformt zeigten Theodor
Zwinger und sein Stiefsohn Lucas Iselin zeitlebens ein ausgeprigtes Interesse
fur Inschriften sowie fiir einen materialititsbezogenen Gegenwartsbezug des
Vergangenen. Beide sammelten Inschriften nicht nur in Syllogen oder hand-
schriftlichen Manuskripten, sondern explizit auch in und an ihren Hiusern. Uber
siebzig sorgfiltig ausgewihlte Sprichworter, Redewendungen und Bibelzitate in
deutscher, lateinischer, griechischer und hebriischer Sprache zierten Zwingers
Haus am Nadelberg, nur wenige Schritte von Iselins Rosshof entfernt.’¢ Bereits
auf der Strafle wurden Besucherinnen und Besucher vermutlich von einer fantas-
tischen Fassadenmalerei in Empfang genommen, die mit dem vom Pegasus stiir-
zenden griechischen Helden Bellerophon und weiteren Motiven aus der griechi-
schen Mythologie vor Hochmut warnten. Wer iiber die Turschwelle ins Innere
von Zwingers Haus trat wurde mit einer hebriischen Passage aus Kohelet 12,8

36 Gross 1622: 475—480. Zu den Inschriften an Iselins Haus siche Ebd.: 470f.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 175

ermahnt: 52371 $or1 053 San, «Eitelkeit der Eitelkeiten, alles ist Eitelkeit».”
Und auch im Innern sprachen die Mauern weiterhin zu den Bewohnerinnen und
Bewohnern und mahnten, erinnerten und lehrten unentwegt.

Damitschuf Zwinger in seinem eigenen Haus einen individuellen Mikrokosmos,
der den stidtischen Makrokosmos spiegelte. Auch die stidtischen Mauern spra-
chen iiber ihre zahlreichen Inschriften, Denkmiler und Schilder unentwegt zu
den Einwohnerinnen und Einwohnern. In Basel taten sie dies nicht nur in Latein,
Deutsch oder Griechisch, sondern explizit auch in Hebriisch. Nicht weniger als
570 im Basler Gemiuer verbaute jiidische Grabsteine zihlte Johannes Tonjola
noch 1658. Sie waren sprichwortlich in die stadtische Textur verwoben und da-
durch zu einem selbstverstandlichen Teil des stidtischen Abbilds geworden; wer
durch das vormoderne Basel wandelte, wurde auf Schritt und Tritt von hebrii-
schen Inschriften begleitet.

Diese stammten alle aus dem Mittelalter. Mit der Ermordung und Vertreibung
der Mitglieder der ersten jiidischen Gemeinde wihrend des Pogroms von 1349
ging die Verwiistung des jiidischen Friedhofs einher. Dieser befand sich damals
auf dem Areal des Petersplatzes.”® Als nach dem Erdbeben von 1356 die Stadt in
Schutt und Asche lag, wurde auf dem Petersplatz ein Werkhof eingerichtet, der
mitunter fiir die Bearbeitung der bendtigten Steine fiir den Wiederaufbau des
stadtischen Gemiuers und einzelner Gebidude verwendet wurde.® Vom angren-
zenden jidischen Friedhof wurden jiidische Grabsteine herangetragen und zur
Weiterverarbeitung zugeschnitten. Sie wurden allerding nur so weit bearbeitet,
wie es fiir ihren neuen Verwendungszweck unbedingt nétig war, weshalb die heb-
riischen Inschriften oft erhalten blieben. Eingesetzt wurden die Steine vermutlich
mehrheitlich als Decksteine auf der Kontermauer der dufleren Stadtmauer und
dies iiber die gesamte Stadt verteilt, wenngleich mit einer gewissen Konzentration
rund um den Petersplatz.*® Eine solche Zweckentfremdung jidischer Grabsteine
war im Mittelalter kein auflergew6hnlicher Akt. Auch christliche Artefakte wie
Grabsteine oder Altire fanden regelmifig ein zweites oder drittes Leben als

37 Ebd. 475. Ausfiihrlich zum Zwingerhaus siche Mohle 2010. Die Ziircher Bibel iibersetzt die
Passage mit «Fliichtig und nichtig, sprach Kohelet, alles ist fliichtig». 1560 iibersetzte Bullin-
ger die Passage mit «Nichts dann eytelkeit sind alle ding>».

38 Zum Pogrom von 1349 siche Meyer 2005: 26ff. Zum jidischen Friedhof im Mittelalter siche
u. a. Alder/Matt 2010, Alder/Matt 2005, Guth-Dreyfus 198s.

39  Meyer/Laubscher 2006.

40 Tonjola 1661: 3.



176 Andreas Berger-Gehringer

Turschwelle, Treppenstufe oder Abschlussstein. In der Regel handelte es sich
dabei um reinen Pragmatismus, was aber herabsetzende und diskriminierende
Absichten nichr ausschliesst.*"

Unter Beriicksichtigung der schieren Prisenz dieser hebraischen Inschriften im
Basler Gemauer sowie dem gesteigerten Interesse an Inschriften und Artefakten
iiberhaupt, erscheint Zwingers Interesse an Rabbi Eliakims Grabstein wenig
iiberraschend. Wihrend Humanisten nach Iralien und in ehemalige rémische
Kolonien reisten, um nach neuen Inschriften und Artefakten zu graben oder
Basler Gelehrte rheinaufwirts nach Augusta Raurica pilgerten, boten die lokalen
Kontermauern fiir Zwinger und seinesgleichen einen einzigartigen Fundus mit-
telalterlicher und jiidischer Artefakte. Sie lielen sich miihelos studieren, sammeln
und in eine materielle und eklektizistische Geschichts- und Erinnerungskultur in-
korporieren. Bereits 1434 berichtete etwa Silvio Enea Piccolomini (1405-1464),
der spitere Papst Pius II., in einem Brief an seinen Freund Giuliano Cesarini
(1398-1444) von der groflen jiidischen Gemeinde, die cinst in Basel gelebt haben
miisse, wie ihm die unzihligen Inschriften in der Stadtmauer verraten hatten.* Die
Grabsteine, die im 14. Jahrhundert noch als blofes Baumaterial zur Anwendung
kamen, galten demnach bereits fiir Piccolomini als historische Artefakte und als
materielle Zeugen der Basler Geschichte. Gemeinsam mit den Inschriften dien-
ten sie ihm als Zugang zu einer Vergangenheit und zu einer ehemaligen (judi-
schen) Prisenz, die sich im Verlauf der Zeit zumindest in einer materiellen und
kommunikativen Form nicht aufgeldst, sondern im stadtischen Gemiuer iiber-
dauert hatte.

Als Zwinger den Grabstein des Rabbi Eliakim im stadtischen Gemiuer ent-
deckte und gemeinsam mit seinem Stiefsohn Iselin in dessen Garten «zum
Andenken aufrichten» lief,# fihrte er Piccolominis Deutung der lokalen he-
briischen Inschriften fort und partizipierte zugleich in einer humanistischen
Tradition, die sich an einem materiellen Zugang zur Geschichte orientierte.
Gleichzeitig folgte er Peutingers und Schallautzers Vorbild und erginzee das
Konzept des romisch-antiken Lapidariums um jidische Artefakte. Dass Zwinger
den Stein in seinem Reisefiihrer auffiihrte, zeigt, dass der Stein nicht blof fiir
ihn und Iselin gedacht war, sondern simtliche Bewohnerinnen und Besucher

41 Stoffels 2012.
42 Piccolomini 1966: 23.
43 Wurstisen/Beck 1757: 242.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 177

der Stadt verziicken sollte. Ein Besuch in der Stadt sollte unbedingt mit einem
Besuch von Rabbi Eliakims Grabstein in Iselins Garten verbunden werden. Und
so wurde die materielle Geschichtskultur, die den Grabstein folgend umgab, in
Iselins Garten begriindet wie auch bewahrt.

Vom Garten ins Buch

VonIselins Garten ausgehend folgte fiir Rabbi Eliakims Grabstein eine Reise durch
zahlreiche Werke und mehrere Jahrhunderte. Die fritheste schriftliche Erwihnung
der Inschrift reicht allerdings in die Zeit vor Zwingers und Iselins Besitznahme
des Grabsteins zuriick. Sie findet sich in einem Exemplar von Sebastian Miinsters
hebriischer Grammatik im ehemaligen Besitz von Sebastian Lepusculus (1501—
1576). Lepusculus war seit 1542 Professor an der Universitit Basel; zu Beginn fur
Logik, spater dann fir Griechisch. 1556 tibernahm er als Nachfolger von Sebastian
Miinster den Lehrstuhl fir die hebriische Sprache. Diese lernte er wihrend seiner
Studienzeit in Basel in den 1520er Jahren als Miinsters Schiiler von diesem person-
lich. Bereits damals widmete er sich moglicherweise den hebraischen Inschriften
im Basler Gemiuer. So berichtete Johann Heinrich Brucker (1725-1754) von ei-
nem Exemplar von Sebastian Miinsters hebraischen Warterbuch, das sich der-
einst im Besitz von Lepusculus befunden haben miisse und worin sich zahlrei-
che handschriftliche Annotationen und Marginalien befinden.** Unter ande-
rem fand sich auch die Abschrift jener drei jiidischen Grabsteine aus dem Basler
Gemiuer, die Wurstisen im Zitat von weiter oben bereits erwihnt hatte.

Das Exemplar konnte bisher nicht gefunden werden und es ist nicht bekannt, ob
es tiberhaupt tiberliefert ist. Es muss aber als Hinweis darauf verstanden werden,

44 Ebd. 419. Eine gewisse Unsicherheit in meiner Darstellung zu Lepusculus muss an dieser Stel-
le eingestanden werden. Tatsichlich sprach Brucker (bzw. Beck) nimlich nicht von Sebastian
Lepusculus, sondern von einem «Sebastian Lycosthenes». Ein solcher ist jedoch nicht iiber-
liefert, weshalb die Vermutung nahe liegt, dass es sich um eine Verwechslung mit Sebastian
Lepusculus handelte. Nicht auszuschlieRen ist aber, dass Conrad Lycosthenes (1518-1561) ge-
meint sein kénnte, der Stiefvater von Theodor Zwinger. Lycosthenes bewies zeitlebens ein
ausgepragtes humanistisches Interesse an sprachlichen Kollektionen wie etwa Sentenzen, die
er Zwinger nach dem Tod iiberlassen hatte und die Zwinger als Grundlage fiir dessen Enzy-
klopadie Theatrum Vitae Humanae (1571) dienten. Lycosthenes wurde 1545 zum Diakon der
St. Leonhardskirche gewihle, in deren Sprengel der Grabstein angeblich noch im selben Jahr
entdeckt wurde. Denkbar wire insofern, dass Zwinger das hebriische Epitaph von seinem
Stiefvater her kannte und den Grabstein niche zuletze auch in Erinnerung an seinen Stiefvater
bei Iselin aufstellen lief.



178 Andreas Berger-Gehringer

dass Zwinger und Iselin nicht einfach irgendeinen Grabstein aus der Mauer her-
ausgebrochen hatten, sondern einen Grabstein, der bereits zuvor ein gewisses ge-
lehrees Interesse erfahren hatte. Entweder waren der Stein und die Inschrift be-
sonders gut sichtbar und zuganglich und sie stachen sowohl Lepusculus wie auch
Zwinger gleichermaflen ins Auge, oder aber Zwinger kannte die Inschrift von
Lepusculus und besorgte sich den Grabstein gezielt.

Als Marginalie in Lepusculus’ hebriischem Wérterbuch zeigt sich, dass - ab-
gesehen von Piccolomini — das fritheste Interesse an der Inschrift philologisch
begriindet war. Lepusculus war fir Studienzwecke an der Inschrift interessiert
und weniger aus historischem Interesse, wie es Piccolomini im 15. Jahrhundert an
den Tag gelegt hatte oder wie es Wurstisen spiter in seiner Epitome bewies. Fir
Lepusculus waren die Inschriften lebendige Beispicle jiidischer Epigraphik, an-
hand derer sich Wortschatz, Poesie und Grammatik studieren liefen.

Demgegentiber muss Wurstisens Verwendung der hebriischen Inschriften in
einem vollig anderen Kontext gedeutet werden. Die Epitome von 1577 war ge-
wissermaflen der Versuch einer topographischen Chronik zu Basel, die sich
in grofen Teilen entlang der Inschriften des stadtischen Raums artikuliert
und so die Geschichte Basels unter anderem anhand von Epigraphik erzihlt.
Bemerkenswerterweise fiigte Wurstisen auch die drei erwihnten hebriischen
Inschriften in seine Epitome ein. Sie finden sich im zwolften Kapitel, das sich den
Inschriften der Leonhardskirche und des Klarissenklosters Gnadenthal, wie aber
auch der «Juden Bannisirung» (ludeorum exilium) widmet.*

Den hebriischen Inschriften stelle Wurstisen die Geschichte der Juden in Basel
voran, die er von ihren Anfingen bis hin zur Ausléschung im Jahr 1349 auf we-
nigen und doch beeindruckend dichten Seiten schildert. Aus der Datierung die-
ser drei wie aber auch weiterer jiidischer Grabsteine schlussfolgerte Wurstisen,
dass, anders als bisher vermutet, nach dem Pogrom weiterhin Jidinnen und Juden
in Base] gelebt haben mussten. Von besonderer Bedeutung war fiir Wurstisen in
diesem Zusammenhang die 1349 von der stadtischen Obrigkeit 6ffentlich pro-
pagierte Erklirung, wihrend zweihundert Jahren keine Jiidinnen und Juden in
der Stadt aufzunehmen. Wurstisen stellte fest, dass diese Erklarung nicht einge-
halten worden war, wie die Grabinschriften zeigen wiirden. So sei etwa der Tod
einer gewissen Rebekka, Tochter des Heiligen Rabbi Samuel haLevi, auf das Jahr
1375 datiert, womit bewiesen sei, dass in der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts

45 Warstisen 1577: 145ff. Deutsche Ubersetzung des Titels gemif Wurstisen/Beck 1757: 232.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 179

Jiidinnen und Juden in Basel gelebt haben mussten.* Die Stadt war demnach ih-
rer Absicht nicht nachgekommen und wider bisheriger Vermutung lebten auch
nach dem Pogrom zumindest noch wihrend einiger Jahrzehnte Jiidinnen und
Juden in Basel, so Wurstisens Fazit.

Wharstisen gelang damit ein neuer Einblick in die Geschichte der Jiidinnen und
Juden in Basel. Zugleich diskutierte er aber auch die normativen und administrati-
ven Prozesse der spatmittelalterlichen Stadt kritisch und er formulierte, ausgehend
von den judischen Grabsteinen, ¢ine innere Quellenkritik. Indem er die hebrii-
schen Inschriften und die jiidischen Grabsteine als eine Quellengattung behan-
delte, gelang ihm eine Neubeurteilung der Ereignisse im Anschluss an das Pogrom
von 1349. Damit erweiterte Wurstisen Piccolominis Verstindnis der Inschriften
als historisches Zeugnis maflgeblich und folgte dem zeitgendssischen Verstindnis
von Inschriften, wie es vor ihm bereits Personlichkeiten wie Peutinger und Lazius
formuliert hatten. Zugleich unterschied sich Wurstisens Zugang zu den hebrii-
schen Inschriften deutlich von jenem, wie ihn Lepusculus einige Jahre zuvor ge-
wihlt hatte. Wurstisen, der zwar durchaus gewisse Hebriischkenntnisse und eine
Afhnitit fiir die biblischen Sprachen besafi, verkniipfte sein sprachliches Faible
geschickt mit seinem historischen Interesse und legte damit den Grundstein fur
die weitere Tradierung des Grabsteins.

Ein halbes Jahrhundert spiter folgte ihm Johannes Gross mit der umfangrei-
chen Sylloge Urbis Basil (1622). Wie schon bei Wurstisens Epitome handelt es sich
dabei um eine topographisch-historische Schau auf Basel, indem der sichtbare
Text des stidtischen Raums, wie er an kirchlichen Gebauden, Funktionsbauten
und Fassaden privater Liegenschaften bis 1619 prasent und zuginglich war, ab-
gebildet wird. Gross sammelte die Inschriften und gliederte sie quasi entlang ei-
nes virtuellen Gangs durch die Stadt nach Kirchsprengeln. Das Werk beziehungs-
weise die Sammlung kann insofern als ein schriftliches Abbild der bunten Stadt
Basel im 16. und frithen 17. Jahrhundert verstanden werden und vermittelt noch
heute einen Einblick in den farben- und buchstabenfrohen 6ffentlichen Raum der
Friithen Neuzeit. Wie schon bei Wurstisen beobachtet, arbeitete auch Gross nicht
nur nach dem Prinzip der lokalen Autopsie, sondern er erginzte die Sammlung
mit den Vorarbeiten und Sammlungen Dritter. Unter anderem integrierte er

46 Wurstisen 1577: 256. Die Bczeichnung «Hcilig» ist wohl synonym mit «Mirtyrer» zu ver-
stchen und muss als Indiz dafiir gelten, dass Rabbi Samuel Opfer eines Tétungsdelikes gewor-
den war.



180 Andreas Berger-Gehringer

die Inschriftensammlung von Simon Grunaeus (1564-1628) sowie Waurstisens
Epitome fast vollstindig in seine eigene Kollektion. Darunter fielen auch die drei
erwihnten hebriischen Inschriften aus dem Basler Gemiuer.*”

Wie schon Waurstisen erwahnte auch Gross explizit, dass der Grabstein von
Rabbi Eliakim 1545 von Theodor Zwinger entdeckt und im Garten von Lucas
Iselin zum Gedenken aufgestellt worden sei. Bemerkenswert ist zudem Gross’
cinleitende Erliuterung zu den drei hebriischen Inschriften: «Im Kloster
Gnadenthal wurden diese Denkmaler der Juden einst gefunden, deren Friedhof
an diesem Ort war, bis ihnen in Basel ein Ort zum Wohnen und eine Synagoge
zugestanden wurde.» ** Gross war offensichtlich darum bemiiht, nicht nur den
aktuellen Standort des Grabsteins festzuhalten, sondern er verwies ausdriicklich
auf die urspriingliche Lage der genannten Grabsteine. Damit behandelte auch er
die Steine als historische Objekte und Teil einer materiellen jiidischen Geschichte
Basels. Anders als bei Wurstisen dienten sie ihm allerdings weniger fiir eine ge-
schichtstheoretische Hermeneutik, sondern als ereignisgeschichtlicher Zugang
sowie Ansatz fir eine Geschichte der stidtischen Topographie.

Eine Riickfithrung aus dem historischen in einen philologischen Kontext er-
fuhr Rabbi Eliakim wenige Jahre spiter durch Johann Buxtorfs berithmtes Lexicon
Chaldaicum Talmudicum et Rabbinicum (1639). Johann Buxtorf d. A. (1564
1629) zihlt zweifelsfrei zu den bedeutendsten und herausragendsten Hebraisten
der Frithen Neuzeit.# Urspriinglich aus Kamen in Westfalen, kam Buxtorf 1588
mit Hilfe des damaligen Basler Antistes Johann Jakob Grynaeus (1540-1617)
nach Basel und trat hier eine Hauslehrerstelle an. Bereits 1590 iibernahm er den
Lehrstuhl fiir Hebriisch, setzte in dieser Position das Erbe Sebastian Miinsters
und des Basler hebriischen Buchdrucks des 16. Jahrhunderts fort und fiithrte den

christlichen Hebraismus quasi einer neuerlichen Bliite zu.5°

47 Gross1622: 242.

48  «In coenobio S. Clarae, d. Gratiarvm Vallis, (Gradenthal) ista olim reperta fuere monumen-
ta Judzorvm, qvorum Coemiterium illic fuit, dum illis Basilez habirandi locus Synagogaq.
concederetur.» Gross 1622: 242. Der Hinweis ist auch deshalb bemerkenswert, als sich daraus
interpretieren lief3e, dass der jiidische Friedhof am Petersplatz bereits verwendet wurde, noch
bevor sich cine erste jiidische Gemeinde in der Stadt niederlassen durfte. Damit wiirden ein-
zelne Hinweise auf einen jidischen Friedhof in der Nihe des Rindermarkes, der bisher als cher
unwahrscheinlich galt, neue Bedeutung erhalten.

49 Ausfiihrlich zu Buxtorf siche Burnett 1996.

so  Christlicher Hebraismus wird an dieser Stelle vereinfacht als operationaler Begriff verwen-
det. Uber die Problematik und Unzulinglichkeit des Begriffs siche z. B. Dunkelgriin 2017;



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 181

Noch bis heute ragt Buxtorf fiir sein auflergewohnliches Gespiir fiir die heb-
riische Sprache heraus, das er in zahlreichen grammatikalischen Werken un-
ter Beweis stellt. Zu seinen wichtigsten Schriften zahlt das erwihnte Lexicon
Chaldaicum (1639), das er nicht selbst abschliefen konnte, sondern von seinem
gleichnamigen Sohn, Johann Buxtorf d. J. (1599-1664), fertiggestellt und publi-
ziert wurde. Das Worterbuch etablierte sich rasch als zentrales Handwerkszeug
fiir das Studium des biblischen und rabbinischen Hebriisch und blieb in seiner
Prazision und Systematik noch wihrend Jahrhunderten unerreicht. Die einzelnen
Worter und Lemmata versah Buxtorf nicht nur mit einer kargen Ubersetzung
ins Lateinische, sondern er fiigte regelmifig auch Beispiele hinzu. Und so fin-
den sich unter dem Lemma m33n, n33n zu Deutsch Grabstein bezichungsweise
Epitaph (Statua, Monumentum sepulchrale, Epitaphum), zwei Beispicle hebrii-
scher Epitaphe (Forma Epitaphii Judaici virorum talis est).”

Beim ersten Beispiel handelt es sich um die Inschrift firr Rabbi Eliakim. Buxtorf
bettete sie ohne weiteren Kontext ein, sodass die Leserschaft weder iiber den
Ursprung des Epitaphs noch iiber den Standort des Grabsteins im Rosshof infor-
miert wird. Dem Nachdruck der Inschrift folgt einzig die lateinische Ubersetzung.
Diese niichterne und trockene Verwendung des Epitaphs verdeutlicht, dass sich
Buxtorf nicht fiir dessen historischen Gehalt oder Aspekt interessierte. Wie schon
Lepusculus vor ihm interessierte er sich einzig fir den literarischen und gramma-
tikalischen Aspekt. Dies unterstrich Buxtorf zusitzlich, indem er mehrere sprach-
liche Eingriffe in das Epitaph vornahm. Abgeschen davon, dass er die masoreti-
schen Zeichen, wie sie bei Wurstisen und Gross noch punktuell vorhanden sind,
unbeachtet lief3, griff er, wo immer seinem Verstindnis folgend nétig, in den Text
ein. Zum einen korrigierte er etwa das Schluss-Pe bei Joseph (801 vs. 7o) und ver-
zichtete auf seiner Ansicht nach unnétige Abkiirzungen im Epitaph. Dariiber hi-
naus verinderte er das Datum. So las er offenbar nicht 98 (13), sondern 95 (713),
womit sich das Datum der Beisetzung von Rabbi Eliakim von 1338 zu 1335 ver-
schob. Beide Daten sind méglich, da in beiden Jahren der im Epitaph erwihnte
erste Tag des Pessachfests auf einen Sonntag fiel.”

Buxtorfs Hebriischkenntnisse waren ausgezeichnet und es kann ohne
Vorbehalt davon ausgegangen werden, dass ihm auch ohne Vorlage Fehler in der

Grafton 2014; Grafton/Weinberg 2011.
51 Buxtorf1639: 971,
52 Siehe auch Ginsburger 1909: 434f.



182 Andreas Berger-Gehringer

iiberlieferten Form des Epitaphs aufgefallen waren. Dennoch liegt die Vermutung
nahe, dass er nicht nur mit Wurstisen und Gross gearbeitet hatte, sondern dass
er moglicherweise auch Zugang zu Lepusculus’ handschriftlicher Abschrift des
Epitaphs besafl oder aber den Grabstein gar selbst aufgesucht hatte und die
Inschrift direke am Objeke inspizierte. Méglich ist freilich auch eine weitere, bis-
her noch unentdeckte Uberlieferung der Inschrift.

An dieser Stelle lohnt sich ein kurzer Exkurs iiber das zweite von Buxtorf an-
gefiihrte Beispiel eines jidischen Epitaphs. Buxtorf war nimlich darauf bedacht,
seiner Leserschaft nicht nur ein Beispielepitaph fir Minner aufzuzeigen, son-
dern auch eines fur Frauen: «Mulieris Epitaphium in hunc modum fere». Als
Exempel zitierte er die Inschrift fir eine gewisse Rebekka, Tochter des Heiligen
Rabbi Samuel haLevi. Dabei handelt es sich um jene Rebekka bezichungsweise
dieselbe Inschrift, die Christian Wurstisen bereits 1577 erwihnte und die ihm als
Beweis dazu gedient hatte, dass in Basel auch nach dem Pogrom von 1349 noch
Judinnen und Juden gelebt haben mussten. Allerdings druckte Wurstisen das
Epitaph damals nicht ab, sondern belief es beim Hinweis. Der ilteste Nachdruck
der Inschrift fiir Rebekka findet sich in Wilhelm Schickards (1592—1635) Ius
Regium Hebreorum von 1625.5* Der Tiubinger Astronom und Hebraist Schickard
war cin guter Freund Buxtorfs und stand mit diesem zeitlebens im Austausch.
Moglicherweise wurde er von seinem Basler Kollegen auf die Inschrift aufmerk-
sam gemacht. Das zeigt, dass die Auseinandersetzung mit den Basler hebraischen
Inschriften nicht nur iiber den gedruckten Weg stattgefunden hatte, sondern dass
auch andere Wege und Medien zur Anwendung kamen, iiber die die hebriischen
Inschriften Basels rezipiert, tradiert und verbreitet wurden. Deutlich wird zudem,
dass eine heute nicht mehr nachvollziehbare Anzahl Abschriften von hebriischen
Epitaphen kursierten und sich das Interesse nicht nur auf die wenigen gedruck-
ten, heute noch iiberlieferten Abschriften beschrinkt hatte. Eine ausfiihrliche
Analyse frithneuzeitlicher Gelehrten-Korrespondenz wiirde sicherlich wertvolle
und neue Erkenntnisse dazu bieten.

Knapp zwanzig Jahre nach Buxtorf erschien Rabbi Eliakim erneut in einer
Inschriftensammlung: in Johannes Tonjolas Basilea sepulta retecta continuata
(1661). Ausgangspunkt fiir Tonjolas Sylloge war Johannes Gross’ Urbis Basil, die

s3  Buxtorf1639: 971.
s4  Schickard 1625: 174.
ss  Tonjola 1661: 291.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 183

er mit den sichtbaren Inschriften des 6ffentlichen Raums bis zum Jahr 1660 er-
ginzte bezichungsweise fortfithree. Dabei wird Tonjolas selbstgerithmte Akribie
von einer verhiltnismifig einfallslosen und pragmatischen Arbeitsweise kontras-
tiert. Er kopierte Gross konsequent und iibernahm dessen typographische und
inhaltliche Fehler unbemerkt. Selbst Gross' Ordnungsprinzip schien ihm ent-
weder unverstiandlich oder aber er ignorierte es bewusst.* Dies zeigt sich nicht
zuletzt in seinem Nachdruck von Rabbi Eliakims Epitaph. Mit Ausnahme eines
Satzfehlers in der dritten Zeile und des Verzichts auf ein masoretisches Zeichen in
der vierten Zeile, ist sein Nachdruck identisch mit dem von Gross. Den Hinweis
auf Iselins Garten sowie die einleitende Erlduterung zur ehemaligen Lage der ji-
dischen Grabsteine auf dem ehemaligen jiidischen Friedhof und dem Gelande des
Klarissenklosters Gnadenthal iibernahm er wortwortlich.

Trotzdem kann die Bedeutung von Tonjolas Erbe in Bezug auf die hebraischen
Inschriften Basels kaum iiberschitzt werden. Auch wenn Tonjola scheinbar blind
von Gross abgeschrieben hatte, bewies er ein bis dahin beispielloses Interesse an
den Objekten, das heifft an den Grabsteinen selbst. So bemiihte er sich zum einen
in seiner deutschsprachigen Vorrede zum Werk noch auf der ersten Seite um eine
historische Kontextualisierung der jiidischen Grabsteine und verwies ausdriick-
lich auf ihre Geschichte und Zweckentfremdung im 14. Jahrhundert. Zum an-
deren machte er sich die Miihe, simtliche lesbaren jiidischen Grabsteine in der
Basler Stadt- bezichungsweise Kontermauer ausfindig zu machen und numerisch
festzuhalten:

Von Hebraischen Monumentis und Grabsteinen waren vor diesem/ da die Juden freyen
Auffenthalt in Basel hatten eine grosse Anzahl/ nach Verbannung vnd Abschaffung
derselbigen aber/ seind solche Stein zu Bedeckung der jnneren Stadtgraben gebraucht
worden/ und habe ich 4n. 1658 den 24. Julii ueber die 570 dergleichen Stein da die
Hebraische Schrift gar eigentlich zu lesen ware/ noch gefunden/ namlich von St. Johannis
Schwinbogen bif zur der St. Peters Kirchen 170 von dar bif§ naher St. Leonhard 200 von

St. Leonhard bif$ zu den Steinen 73. Biff zu dem Eschemer Schwinbogen 57 und von dar
bif} naher St. Alban 75.5

Die Bedeutung der hebriischen Inschriften firr Tonjola offenbart sich inso-
fern nicht innerhalb der Sammlung, sondern viel deutlicher iber die Vorrede.
Wihrend die Vorrede mit einigen Anmerkungen zum Aufbau und der Ordnung

s6  Siehe auch Buxtorf1940: 18f.
57  Tonjola1661: 3.



184 Andreas Berger-Gehringer

der Inschriftensammlung beginnt sowie Angaben iiber den Inhalt des Werks
macht, kommt Tonjola im Anschluss daran in aller Selbstverstindlichkeit auf
die «hebraischen Monumentis» zu sprechen. Dadurch werden die jiidischen
Grabsteine — und mit ihnen Rabbi Eliakim — ausdriicklich als natiirlicher und
selbstverstindlicher Bestandteil der materiellen Geschichte Basels und somit
endgiiltig als Bestandteil des stidtischen Gedichtnisses behandel.

Diese Bewertung und Darstellung der Inschriften wiegt umso schwerer, als
Tonjolas Inschriftensammlung die letzte und somit ausfithrlichste ihrer Art fiir
Basel ist. Sie hat sich nicht zuletzt deshalb in den vergangenen Jahrhunderten zu
einem einzigartigen Standardwerk etabliert. Noch heute wird regelmifig daraus
zitiert und sie funktioniert nach wie vor als ein topographisches Handbuch und
Personenregister fiir die frithneuzeitliche Stadt Basel.

Spitestens nach Tonjola gelang Rabbi Eliakim der Sprung iiber die Basler
Stadtmauern. In den folgenden hundert Jahren wurde sein Epitaph fast ausschlief-
lich in einem Tubinger und norddeutschen Gelehrtenkreis rezipiert und tradiert.
Personlichkeiten wie Henning Henningsen (1617-1665, Norddeutschland),*
Johannes Faes (1646-1712, Liineburg),” Matthias Friedrich Beck (1649-1701,
Augsburg),®® Johann Nicolai (1665-1708, Tibingen)® und Andreas Adam
Hochstetter (1668-1717, Tiibingen)®* flochten das Epitaph in unterschiedliche
Werke ein. Auch bei ihnen gestaltete sich die Verwendung entweder in philo-
logischen, historischen oder sammlungsbezogenen Kontexten. Besonders nen-
nenswert ist Becks Monumenta Antiqua Judaica, Auguste Vindel (1686). Wie
bereits der Titel verrit, vereint das iiberschaubare Werk jiidische Grabsteine be-
ziehungsweise derer Inschriften, die in Augsburg im stiadtischen Gemauer verbaut
und im 17. Jahrhundert noch erhalten waren. Rabbi Eliakims Epitaph, das Beck
aus Buxtorfs Lexicon Chaldaicum (1639) kannte, diente ihm als vergleichendes
Exempel. Die Sammlung verdeutlicht einmal mehr das enorme Interesse, das jii-
dische Grabsteine und hebriische Epitaphe auch auflerhalb von Basel erregten.
Analog zu rémisch-antiken Inschriften wurden sie in Syllogen und Lapidarien zu-
sammengetragen und einer interessierten Leserschaft beziehungsweise neugieri-
gen Besucherinnen und Besuchern zuginglich gemache.

58  Henningsen 1666: 283.
s9  Giraldi/Faes 1676: 170.
60 Beck1686: 10.

61 Nicolai 1706: 239.

62 Hochstetter 1710: 258.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 185

Dariiber hinaus fand iiber die genannten deutschen Rezipienten keine nennens-
werte Innovation im Umgang mit Rabbi Eliakims Epitaph statt. Erst mit dem
Quellenbuch zur Basler Geschichte des Theologen und Pfarrers Johann Heinrich
Brucker (1725-1754) von 1752 fand gewissermaflen wieder eine neue Form der
Auseinandersetzung mit Rabbi Eliakims Epitaph statt. Brucker gehorte zu den
frithen Persénlichkeiten, die so etwas wie ein modernes Verstindnis der Quellen-
und Archivarbeit formulierten und wie es wenig spiter von Peter Ochs (1752~
1821) im Rahmen seiner achtbindigen Geschichte der Stadt und Landschaft Basel
(1786-1822) umfassend ausgestaltet wurde. Bruckers Ziel war eine Kollektion von
Quellen, anhand derer sich die Geschichte Basels adidquat nachzeichnen lief und
die er unter dem programmatischen Titel Scriptores rerum Basiliensums minores
(1752) zusammenfiigte. Zu den beriicksichtigten Quellen gehérte unter anderem
Waurstisens Epitome, womit auch die drei erwihnten hebriischen Inschriften -
darunter jene von Rabbi Eliakim - von Brucker aufgefithrt wurden.

Anders als Gross oder Tonjola, erwies sich Brucker als iiberaus akribisch ar-
beitender Mensch, der sich nicht auf die blofe Reproduktion fritherer Schriften
verlassen wollte, sondern den bisherigen Text einer kritischen Priifung unterzog,
Uber seine Hebriischkenntnisse ist kaum etwas bekannt, sie waren aber offenbar
gut genug, um in der Abschrift von Wurstisen Fehler zu vermuten. Um sie zu kor-
rigieren wollte er die jiidischen Grabsteine konsultieren und versuchte sie ausfin-
dig zu machen. Allerdings ohne Erfolg; tiber den Verbleib der drei Steine war in
den 1750er Jahren nichts mehr bekannt.

Stattdessen war Bruckers Schwager, der Hebraist und Theologe Johann
Georg Erzberger (1718-1765), im Besitz des mehrfach erwihnten hebriischen
Worterbuchs von Sebastian Miinster, das sich zwei Jahrhunderte zuvor im Besitz
von Lepusculus befunden und das Letzterer mit handschriftlichen Annotationen
versehen hatte. Blieb Brucker der direkte Zugang zu den drei Grabsteinen ver-
wehrt, so stand ihm stattdessen eine der frithesten Abschriften ihrer Epitaphe zur
Verfigung. Im direkten Vergleich zwischen Waurstisens und Lepusculus’ jeweili-
gen Abschriften bemerkte er tatsichlich Abweichungen. Er stufte Lepusculus als
vertrauenswirdiger ein und korrigierte die Epitaphe fir seinen Druck entspre-
chend. Nebst einigen wenigen Korrekturen, die méglicherweise auf Satzfehler ei-
nes unkundigen Setzers zuriickzufiihren sind, entschloss er sich bei der Datierung
ebenfalls fiir ein He (95, 118) anstelle eines Chet (98, M3), wie dies bereits Buxtorf
vorgeschlagen hatte und womit sich das Jahr der Beisetzung von Rabbi Eliakim
von 1338 auf 1335 korrigierte.



186 Andreas Berger-Gehringer

Noch bemerkenswerter als seine Korrekturen ist der Umstand, dass sich
Brucker ganz offensichtlich um eine personliche Autopsie der Grabsteine be-
miiht hatte. Ahnlich wie Tonjola zeigte auch Brucker ein Bediirfnis danach, sich
nicht auf den Nachdruck von Abschriften zu verlassen, sondern er wollte den
Grabstein direkt in seine eigene Arbeit miteinbeziechen. Als ihm das nicht ge-
lang, stiitzte er sich stattdessen auf eine Abschrift, die seiner Meinung nach der
direkten Arbeit mit dem Objekt am nichsten kam: der ihm 4ltesten bekannten
Abschrift des Epitaphs iiberhaupt. Daran lisst sich einmal mehr verdeutlichen,
wie sich die Bedeutung des Epitaphs nach wie vor uiber seine materielle Prasenz
und Uberlieferung definierte.

Wenige Jahre nach Brucker veréffentlichte Jakob Christoph Beck (1711-1785)
eine deutschsprachige Ubersetzung von Waurstisens Epitome unter dem Titel
Christian Waurstseisens kurzer Begriff der Geschichte von Basel (1757). Fiir seine
Arbeit am Werk orientierte sich Beck mehrheitlich an der Ausgabe von Brucker,
allerdings fiigte Beck die drei hebriischen Inschriften nicht im entsprechenden
zwolften Kapitel ein, sondern er belief es bei einem Verweis und setzte stattdessen
die Inschriften ans Ende des Buchs.

Obschon Becks Verwendung oder Tradierung der Inschriften gewissermafien
identisch ist mit derjenigen Brucker und Wurstisen, sorgte er dennoch fiir eine
nennenswerte und mafigebliche Neuerung: Rabbi Eliakim wurde erstmals auch
einem weniger gelehrten Publikum, das des Lateinischen nicht michtig war, be-
kannt gemacht. Beck tibersetzte nimlich erstmals iiberhaupt die Inschriften ins
Deutsche und machte die jiidischen Grabsteine und hebriischen Epitaphe einem
Laienpublikum zuginglich. Tonjola mochte mit seiner deutschsprachigen Vorrede
zwar bereits eine gewisse Integration der hebriischen Inschriftensammlung in ei-
nen Laienkontext vorweggenommen haben, jedoch erst mit Beck wurde diese
Integration vollendet.

Wie sich diese Integration einer materiellen jiidischen Geschichte Basels aus-
wirkte, wird in Johann Caspar Ulrichs (1705-1768) Sammlungjiidischer Geschichte
(1768) deutlich. Diese stellte die erste historische Uberblicksdarstellung zur
Geschichte der Jiidinnen und Juden in der Schweiz dar. Dem Vorbild Wurstisens
folgend inkludierte Ulrich sowohl im Kapitel zur Geschichte der Jidinnen und
Juden in Basel als auch in jenem zu Ziirich einzelne jiidische Grabsteine und
hebriische Inschriften. Fir Zirich druckte er gleich sechs Epitaphe ab. Den
Abschriften fugte er jeweils eine detaillierte Beschreibung iiber den Zustand
der Grabsteine und Inschriften, die der Leserschaft einen lebhaften Eindruck



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 187

der Artefakte vermittelten.® Fiir Basel druckee er indes die drei erwihnten he-
briischen Inschriften ab, darunter jene von Rabbi Eliakim.®* Ein Verweis auf
Zwinger oder Iselin findet sich nicht, stattdessen berichtete Ulrich von ganz an-
deren Personen, die sich offenbar einen jiidischen Grabstein in ihren Garten stel-
len oder ins Hause bringen lieflen.® So habe etwa der «beriihmte Antiquarius,
Hr. Isaac Merian, vor einigen Jahren, ein schoenes Stuck» aus der Mauer nehmen
und in seinem Garten aufstellen lassen.®® Auch Matthius Merian (1685-1763),
Diakon der Theodorskirche, habe sich 1761 einen jiidischen Grabstein angeeig-
net. Und selbst der bereits erwihnte Johann Heinrich Brucker sei im Besitz eines
schénen «Monumentum Judaicum» gewesen.”” Ulrich betonte, dass es sich da-
bei jedoch nur um drei Beispiele handle und dass noch weitere «schoene juedi-
sche Grabsteine [...] in Basel anzutreffen sind ».¢®

Mit seinen Ausfithrungen offenbarte Ulrich eine materielle Geschichtskultur
und Tradition, die sich in Basel rund um die jidischen Grabsteine und ihrer he-
briischen Inschriften in der Frithen Neuzeit etabliert hatte. Wie schon Johann
Lucas Iselin im 16. Jahrhundert, wurden auch im 18. Jahrhundert noch immer jii-
dische Grabsteine aus dem stidtischen Gemiuer herausgenommen, gesammelt
und in privaten Girten oder Liegenschaften ausgestelle. Dem Vorbild Zwingers
und Iselins folgend zeigten sich die Grabsteine als begehrtes Objeke fur die
Zurschaustellung und Vergegenwirtigung der jidischen Geschichte Basels. In
dieser Funktion dienten sie zugleich als eine Art materielle Selbstdarstellung, in
dem das eigene gelehrte Selbstverstindnis sowohl an sich selbst als auch nach au-
fen gerichtet reprisentiert werden konnte.

Fazit

Die Rezeption von Rabbi Eliakims Epitaph endete nicht mit Ulrich. Der
Grabstein selbst mag zwar verloren sein, das Epitaph wird aber auch heute noch
regelmiflig zitiert. Jidische Grabsteine stellen weiterhin einen selbstverstindli-
chen Teil moderner historiographischer Beitrage zur Geschichte der Jiidinnen

63 Ulrich 1768: 39ff.

64 Ulrich 1768: 199ff.

65  Ulrich 1768: 20s.

66  Ulrich 1768: 205. Isaak Merian (1700-1762) war ein Basler Maler, Landvogt und Oberst-
knecht. Siche Schweizerisches Geschlechter-Buch 1955: 216.

67  Ulrich 1768: 20s.

68  Ulrich 1768: 205



188 Andreas Berger-Gehringer

und Juden in Basel — und auch anderen Stidten — dar. Bei Bauarbeiten werden
noch immer regelmifig jiidische Grabsteine gefunden und nach wie vor werden
einzelne solcher Steine ausgestellt.®” Einige befinden sich im Jidischen Museum
in Basel, andere im privaten Garten des Frey-Grynaeischen Instituts und wiede-
rum andere in Gast- und Kultureinrichtungen. In dieser Form ist ihre Funktion
nach wie vor eine dreifache: Die Grabsteine dienen philologischen Studien, be-
richten von historischen Ereignissen und Prozessen, und sie sind als Denkmal
und Erinnerungsstiick Teil von Sammlungen.

Die Geschichte von Rabbi Eliakims Grabstein und Epitaph ist insofern eine
Geschichte tiber materielle Erinnerungskulturen und Wissenspraktiken, sowie
eine Geschichte dartiber, wie sich hebriische Inschriften und jiidische Grabsteine
vom Sammelobjekt zu einer Quellengattung wandeln und als solche etablieren
konnten. Diese wiederum erlaubte neue Perspektiven auf Vergangenes und konnte
unter Umstinden neue Geschichten und Narrative erzihlen. Grabsteine und ihre
Inschriften waren nicht nur Teil eines «archiologischen oder epigraphischen
Inventars», sondern Teil eines «historisch-topographischen Genre zur Erfassung
stidtischer Riume» und ihrer Geschichte.” Thnen wurde eine Briickenfunktion
zuteil, die die antike Vergangenheit mit der Gegenwart verband und sich iiber
die Etablierung der materiellen Geschichtskultur in die Zukunft fortsetzte. Wie
das Beispiel des Rabbi Eliakim zeigt, war dieses Verhiltnis in der Frithen Neuzeit
nicht nur auf die Antike beschrinke. Auch das jiidische Mittelalter wurde in die-
sen Gegenwartsbezug und die materielle Geschichtskultur miteinbezogen. Uber
Inschriften und Steine erfuhr die mittelalterliche judische Vergangenheit einen
Gegenwartsbezug, der sich in unterschiedlichen Nuancen artikulierte, stets aber
einer christlichen und humanistischen Selbstvergewisserung diente. Sei es als
Bestandteil stidtischer Geschichte, als sehenswertes Denkmal in einem Garten
oder fur philologische Studien. Bestindig wurde dadurch das Christentum seines
judischen Fundaments erinnert.

Rabbi Eliakims Grabstein zeigt aber auch, dass dergleichen Prozesse einen
unmittelbaren Objektbezug voraussetzten. Von Waurstisens drei abgedruck-
ten hebriischen Inschriften wurde keine auch nur annihernd so oft rezipiert
wie jene von Rabbi Eliakim. Zwingers und Iselins Akt der Materialisierung
des Epitaphs, indem sie den Grabstein aus der Mauer herausbrachen und im

69  Zu den jiingsten Entdeckungen jiidischer Grabsteine in Basel siche u. a. Erlanger 2020.
70  Ott 2010: 276.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 189

Garten aufstellen lielen, muss insofern unbedingt als zentraler Bestandeeil ei-
ner materiellen Geschichtskultur verstanden werden, die iberhaupt erst die
Tradierung des Epitaphs erlaubt hatte. Erst der Zugriff auf den Stein als solches
und seine Wiederaufrichtung an einem offentlich zuginglichen, von Zwinger
sogar mehrfach und explizit ausgewiesenen Ort, erméglichte die Integration
des Epitaphs in cine materielle und stidtische Erinnerungskultur sowie in ge-
lehrte Wissenspraktiken. Dabei spielte es noch nicht einmal so schr eine Rolle,
ob Zwingers Empfehlung in seinem Reisefuhrer auch tatsichlich Folge geleistet
wurde. Im Gegenteil: Die Tradierungsgeschichte des Epitaphs lasst darauf schlie-
fen, dass ein grosser Teil der erwihnten Personlichkeiten das Epitaph niemals
selbst vor Augen hatte. Das ist aber unwesentlich, zumal sich das Epitaph und mit
ihm Rabbi Eliakim via Lucas Iselins Garten auch so als Teil eines historischen,
stidtischen Selbstverstindnisses etablieren konnte. Das Wissen um die Prisenz
des jiidischen Grabsteins sowie seines exakten Standorts reichte bereits, um in
einen allgemeinen Erinnerungs- und Wissensdiskurs aufgenommen zu werden —
auch lange tiber dessen Verbleib in Iselins Garten beziehungsweise im Rosshof
hinaus. Innerhalb dieses Diskurses war Rabbi Eliakims Grabstein wesentlich be-
standiger und stirker verankert als zuvor in der Kontermauer der Stadtmauer
oder in Iselins Garten.



190

Andreas Berger-Gehringer

Quellen- und Literaturverzeichnis

Ungedruckte Quellen

Universititsbibliothek Basel, C Via 27: Amer-
bach, B., Wolf, T. Amerbachiorum Inscrip-
tiones latinae. Basel/Freiburg 1515.

Universititsbibliothek Leipzig, MS B.H. 18.

Gedruckte Quellen

Beck, M.F,, 1686. Monumenta Antiqua Ju-
daica, Augste Vindel. reperta, & enarrata,
cum Mantissa ill [...]. Augsburg: G. Gobels
(Erben).

Buxtorf, J., 1639. Lexicon Chaldaicum Talmu-
dicum et Rabbnicum [...]. Basel: L. Kénig.
Giraldi, G.G., Faes, J., 1676. Lili Gregorii Gy-
raldi Ferrariensis de sepvltvra ac vario sepe-
liendi ritv libellvs [...] edidit Johannes Faes

Lunaeburgicus. Helmstedt: H.D. Miiller,

Gross, J., 1622. Vrbis Basil. Epitaphia et inscrip-
tiones omnivm templorvm, cvriz, academ.
& aliar. zdivm pvblic [...]. Basel: ].J. Genath.

Henningsen, H., 1666. [..] Muhammedanus
precans, id est, liber precationum Muham-
medicarum Arabaicus manuscriptus [...].
Schleswig: J. Holwein.

Hochstetter, A.A. 1710. Collegium Pufendorf-
ianum, svper libris duobus, de officio homi-
nis et civis [...]. Ttibingen: G. Stoll.

Hottinger, J.H., 1665. Speculum Helvetico Ti-
gurinum [...]. Ziirich: J.G. Simler.

Lazius, W., 1557. De gentivm aliquot migratio-
nibus, sedibus fixis, reliquijs, linguarumq
[...]. Basel: . Oporinus.

Nicolai, J., 1706. Johannis Nicolai antiq. Prof.
in Academ. Tubing, libri IV. De Sepulchris
Hebrzorum [...]. Leiden: H. Teering,

Rhenanus, B., 1531. Beati Rhenani selestadien-
sis rervm Germanicarvm carvm libri tres
[...]. Basel: J. Froben (Erben).

Schickard, W., 1625. 77m1 wown. Ius Regium
Hebrzorum. [...]. Strassburg: L. Zetzner
(Erben).

Thurneysser zum Turm, L., 1584. Ein Durch
Nothgedrungens  Auflschreiben  Mein:
Leonhardt Thurneyssers zum Thurn [...] der

Mir vnd meinen Kindern/ zu Basel besche-
henen Iniurien [...]. Berlin: L. Thurneisser,
N. Volrz.

Tonjola, J., 1661. Basilea sepulta retecta conti-
nuata [...]. Basel: E. Konig.

Ulrich, U.C., 1768. Johann Caspar Ulrichs,
Pfarrers zum Frauen=Muenster in Zuerich,
Sammlung Juedischer Geschichten [...]. Ba-
sel: s.n.

Waurstisen, C., 1577. Epitome historiz Basilien-
sis [...]. Basel: S. Henricpetri.

Waurstisen, C./Beck, J.C., 1757. Christian
Waursteisens kurzer Begriff der Geschichte
von Basel aus dem Lateinischen uebersetzt
[...]. Basel: D. Eckstein Wittib.

Zwinger, T., 1577. Methodvs apodemica in
eorvm gratiam, qvi cum fructu in quocunq
[...]. Basel: E. Episcopius.

Editionen

Erasmus von Rotterdam/Welzig, W., 2016.
Erasmus von Rotterdam: Ausgewihlte
Schriften II. Darmstadt.

Piccolomini, E.S., 1966. Briefe, Dichtun-
gen. Ubersetzt von U. Abel und M. Mell.
Miinchen.

Rhenanus, B./Mundt, F., 2008. Rerum Ger-
manicarum libri tres (1531). Ausgabe, Uber-
serzung, Studien. Tiibingen.

Schreckenfuchs, E.O., 1960. Trauerrede zum
Gedichtnis seines Lehrers Sebastian Miins-
ter. Ingelheim.

Sekundirliteratur

Alder, C./Matt, C.P., 2005. Archiologische
Ausgrabungen auf dem ersten Basler Juden-
friedhof. H. Haumann, Acht Jahrhunderte
Juden in Basel. 200 Jahre Israelitische Ge-
meinde Basel. Basel, 57-60.

— 2010. Der mittelalterliche Friedhof der ers-
ten jiidischen Gemeinde in Basel: Ausgra-
bungen im Kollegiengebiude der Universi-
tit. Basel.

Andreatta, M., 2016. Collecting Hebrew



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten

Epitaphs in the Early Modern Age: The
Christian Hebraist as Antiquarian. S. Man-
delbrote — J. Weinberg, Jewish Books and
their Readers. Aspects of the Intellectual
Life of Christians and Jews in Early Modern
Europe. Boston/Leiden, 260-286.

Beck, E./Clemens, L., 2019. Antike Inschriften
wihrend des Mittelalters nordlich der Al-
pen. Wahrnehmung und Instrumentalisie-
rung. K. Bolle et al., Inschriftenkulturen im
kommunalen Italien. Berlin, 289-304.

Bleichmar, D./Mancall, P.C., 2o11. Collecting
Across Culrures: Material Exchanges in the
Early Modern Atlantic World. Philadelphia.

Braungart, W., 1988. Kunst-Besitzindividua-
lismus. Das Amerbachsche Kunstkabinett
und die Entstehung der frithneuzeitlichen
Kunstkammer, in: Unsere Denkmiler: Mit-
teilungsblate fiir die Mitglieder der Gesell-
schaft fiir Schweizerische Kunstgeschichte
39/3, 287-303.

Burckhardt, J., 1860. Die Cultur der Renais-
sance in Italien: ein Versuch. Basel.

Burnett, S.G., 1996. From Christian Hebraism
to Jewish Studies: Johannes Buxtorf (1564—
1629) and Hebrew Learning in the Seven-
teenth Century. Leiden/New York.

— 2004. Reassessing the «Basel-Wittenberg-
Conflict»: Dimension of the Reformati-
on-Era Discussion of Hebrew Scholarship.
A.P. Coudert/].S. Shoulson, Hebraica Ve-
ritas? Christian Hebraists and the Study of
Judaism in Early Modern Europe. Philadel-
phia, 181-200.

Buxtorf, P., 1940. Die lateinischen Grabin-
schriften in der Stadt Basel. Basel.

Cdceres Mardones, J., 2016. Amerbachiorum
Inscriptiones Latinae: Epigrafik, Geschichte
und Rherorik im Basler Humanismus. Ein
Versuch. ZAK 73/142, 45-54.

Corsepius, K., 1996. Antiquarische Gelehr-
samkeit und bildende Kunst: die Gegenwart
der Antike in der Renaissance. Kéln.

Cuno, K., 2012. Die iltesten jidischen Grab-
steine in den Rheinlanden (bis ca. 1100).
Onomastische Aspekte und die Traditionen

191

der Epitaphgestaltung seit der Antike. Trier.

Daston, L./Park, K., 1998. Wonders and the
Order of Nature: 1150-1750. New York.

Dunkelgriin, T., 2017. The Christian Study of
Judaism in Early Modern Europe. J. Karp -
A. Sutcliffe, The Cambridge History of Ju-
daism. Cambridge, 316—348.

Enenkel, K.A.E., Jong].L. de, 2019. Artes Apo-
demicae and Early Modern Travel Culture
1550—1700. Leiden.

Erlanger, S., 2020. Grabsteine als Zeugen jiidi-
schen Lebens im Mittelalter. Jahresberiche
der Bodenforschung Basel-Stadt, 96-101.

Felici, L., 2009. Theodor Zwinger’s Methodus
Apodemica: An Observatory of the City as
Political Space in the Late Sixteenth Centu-
ry. Cromohs 14, 1-18.

Findlen, P., 1994. Possessing Nature: Muse-
ums, Collecting, and Scientific Culture in
Early Modern Italy. Berkeley.

Ginsburger, M., 1909. Die Juden in Basel.
BZGA, 315-436.

Grafton, A., 1985. From De die natali to De
emendatione temporum: The Origins and
Setting of Scaliger’s Chronology. JWCI 438,
100—-143.

— 2014. Christian Hebraism and the Redisco-
very of Hellenistic Judaism. R.I. Cohen et
al,, Jewish Culture in Early Modern Euro-
pe: Essays in Honor of David B. Ruderman.
Pittsburgh, 169-180.

Grafton, A./ Weinberg, J., 2011. «I have always
loved the Holy Tongue»: Isaac Casaubon,
the Jews, and a Forgotten Chapter in Renais-
sance Scholarship. Cambridge.

Grote, A., 1994. Macrocosmos in Microcosmo:
Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des
Sammelns, 1450 bis 1800. Opladen.

Guth-Dreyfus, K., 1985. Neue Grabsteinfunde
vom mittelalterlichen Judenfriedhof in Ba-
sel. BZGA 8s, 330-336.

Impey, O.R., MacGregor, A., 198s. The Origins
of Museums: The Cabinet of Curiosities in
Sixteenth- and Seventeenth-Century Euro-
pe. Oxford.

Kaufmann, T.d.C., 1993. The Mastery of



192

Nature: Aspects of Art, Science, and Huma-
nism in the Renaissance. Princeton.

Landolt, E., 1980. Die Statue des Munatius
Plancus und der Bildhauer Hans Michel.
Basler Stadtbuch, 235—2 40.

Malkiel, D., 2013. The Artifact and Humanism
in Medieval Jewish Though. Jewish History
27/1, 21— 40.

Magin, C./Schindel, U./Wulf, C., 2008. Tra-
ditionen, Zisuren, Umbriiche: Inschriften
des spiten Mittelalters und der frithen Neu-
zeit im historischen Kontext. Wiesbaden.

Mertens, D., 2008. Oberrheinische Huma-
nisten um 1500 als Sammler und Verfasser
von Inschriften. C. Magin — U. Schindel -
C. Wulf, Traditionen, Zisuren, Umbriiche.
Inschriften des spiten Mittelalters und der
frithen Neuzeit im historischen Kontext.
Wiesbaden, 153-157.

Meyer, W., 2005. Benotigt, geduldet, verach-
tet und verfolgt. Zur Geschichte der Juden
in Basel zwischen 1200 und 1800. H. Hau-
mann, Acht Jahrhunderte Juden in Basel.
200 Jahre Israclitische Gemeinde Basel. Ba-
sel, 13—56.

Meyer, W./Laubscher H.P., 2006. Da verficle
Basel iiberall: Das Basler Erdbeben von 1356.
Basel.

Méhle, M., 2010. Das Zwingerhaus am Nadel-
berg. BZGA 110,209-28.

Ott, M., 2002: Die Entdeckungdes Altertums:
der Umgang mit der romischen Vergangen-
heit Stiddeutschlands im 16. Jahrhundert.
Kallmiinz.

- 2010. Konrad Peutinger und die Inschriften
des rémischen Augsburg. Die «Romanae
vetustatis fragmcnta» von 1505 im Kontext
des gelehrten Wissens nérdlich und siid-
lich der Alpen. G.M. Miiller, Humanismus
und Renaissance in Augsburg. Kulturge-
schichte einer Stadt zwischen Spitmittelal-
ter und Dreifligjahrigem Krieg. Berlin/New
York, 275—289.

Plotke, S., 2017. Humanistische Transpositio-
nen: Die ersten deutschen Ubersetzungen

von Andrea Alciatos Emblembuch. J.J. Kipf

Andreas Berger-Gehringer

et al.,, Humanistische Antikeniibersetzung
und frithneuzeitliche Poetik in Deutschland
(1450-1620). Berlin/Boston, 223—2.41.

Rapp, E.L./Bécher, O., 1961. Die mittelalter-
lichen hebriischen Epitaphien des Rheinge-
biets. Mainzer Zeitschrift s6/57, 155—182.

Schnapp, A., 1996. The Discovery of the Past.
The Origins of Archeology. London.

Schneider, C., 2015. Aufbruch in die eigene
Antike: Die Basler entdecken ihre romische
Vergangenheit im 16. Jahrhundert. T. Huf
schmid/B. Thomas, Wiederentdeckt! Basili-
us Amerbach erforscht das Theater von Au-
gusta Raurica. Basel, 11-22.

Schober, S.-M., 2019. Gesellschaft im Exzess:
Mediziner in Basel um 1600. Frankfurt a.
M.

Schweizerisches Geschlechter-Buch, 1955. Al-
manach généalogique suisse. Bd. 10. Basel.
Sidorko, C.P., 2014. Basel und der jiddische
Buchdruck (1557-1612): Kulturexport in der

Frithen Neuzeit, Basel.

Stagl, J., 2002. Eine Geschichte der Neugier.
Die Kunst des Reisens 1550-18c0. Wien.

Stenhouse, W, 2005. Reading Inscriptions and
Writing Ancient History. Historical Scho-
larship in the Late Renaissance, in: BICS,
Supplement 86, I11-X, 1-203.

Stoffels, P., 2012. Die Wiederverwendung jii-
discher Grabsteine im spatmittelalterlichen
Reich. Trier.

Wanner, G.A., 1964. Seit 600 Jahren in Basel.
Lebensbilder aus der Familie Iselin. Basel.
Weinberg, J., 2014. Weeping Over Erasmus in
Hebrew and Latin. R.1. Cohen et al., Jewish
Culture in Early Modern Europe: Essays in
Honor of David B. Ruderman. Pittsburgh,

145-155.

Zajic, A., 2004. «Zu ewiger gedichtnis aufge-
richt»: Grabdenkmiler als Quelle fiir Me-
moria und Reprisentation von Adel und
Birgertum im Spitmittelalter und in der
Frithen Neuzeit. Das Beispiel Niederdster-
reichs, Wien,



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 193

Abstracts

Im 16. Jh. liefen Theodor Zwinger und Lucas Iselin den Grabstein des Rabbi Eliakim in
Iselins Garten aufstellen. Der Grabstein stammte urspriinglich vom jtidischen Friedhof
in Basel. Nach der morderischen Vertreibung der jiidischen Gemeinde im 14. Jh. wurde
er mit hunderten von weiteren jiidischen Grabsteinen in die Stadtmauer verbaut. Nach
seiner Verlegung in Iselins Garten Iselins wurde er zum Artefake, Denkmal und zur Se-
henswiirdigkeit. Ausgehend von Zwingers und Iselins Interesse am Grabstein und des-
sen hebraischen Inschrift untersucht der vorliegende Beitrag die Bedeutung materieller
Geschichte und humanistischer Wissenspraktiken im Zusammenhang mit hebriischen
Epitaphen. Er illustriert, wie sich die christlich-humanistische Selbstvergewisserung wih-
rend der Frithen Neuzeit stets auch entlang ciner (materiellen) Vergegenwirtigung der
judischen Vergangenheit artikulierte.

In the 16th century, Theodor Zwinger and Lucas Iselin installed the tombstone of Rabbi
Eliakim in Iselin‘s garden. Originally, the tombstone came from the Jewish cemetery in
Basel. After the murderous expulsion of the Jewish community in the 14th century, the
tombstone was built into the city wall along with hundreds of other Jewish headstones.
Through its relocation to Iselin’s garden, the tombstone became an artifact, monument,
and landmark. Examining Zwinger's and Iselin’s interest in the tombstone and its Hebrew
inscriptions, this article explores the significance of material history and humanist knowl-
edge practices (Wissenspraktiken) in relation to Hebrew epitaphs. It illustrates how early
modern Christian humanist self-assurance was articulated through a (material) manifes-
tation (Vergegenwirtigung) of the Jewish past.

Andreas Berger-Gebringer, New Haven



	Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten : über hebräische Inschriften und frühneuzeitliche Wissenspraktiken

