
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 2

Artikel: Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten : über hebräische Inschriften
und frühneuzeitliche Wissenspraktiken

Autor: Berger-Gehringer, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-981568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-981568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten

Über hebräische Inschriften und frühneuzeitliche Wissenspraktiken

Andreas Berger-Gehringer

Einleitung

1577 veröffentlichte der Basler Arzt und Humanist Theodor Zwinger (1533—

1588) die Methodus apodemica, eine Art Reiseführer für Basel, Paris, Padua und
Athen. Das umfangreiche Werk versteht sich als Handbuch für Reisende: In vier
Büchern werden Methoden des Reisens formuliert, aus denen sich eine humanistische

Hermeneutik des Reisens erschließt und anhand derer das Reisen als eine

Kunstform definiert wird." Dazu navigiert das Werk die Leserschaft beispielhaft
durch die vier genannten Städte; vorbei an geschichtsträchtigen Schauplätzen,

bedeutungsvollen Gebäuden und entlang zahlreicher Inschriften, die von den

Errungenschaften großer Persönlichkeiten berichteten. Im dritten Buch werden

die Leserinnen und Leser unter anderem zum Basler Nadelberg geführt,
einer «noblen und ruhigen Straße»,1 wo sich damals das Anwesen von Zwingers
Stiefsohn Johann Lucas Iselin (1553-1632) befand.' Hier, so hielt Zwinger fest,

befinde sich der Grabstein von Rabbi Eliakim: «Aides Io. Lucœ Iselij Rabi Eliakim

integrum monumentum habent.»4

Wer dieser Rabbi Eliakim ist und weshalb sich sein Grabstein im Besitz von
Iselin und Zwinger befand, darüber schweigt sich der Reiseführer aus. Mehr
Details dazu erhielt nur, wer Christian Wurstisens (1544-1588) Epitome historia

Basiliensis (1577) aus demselben Jahr zur Hand nahm. Darin kommt Wurstisen

unter anderem aufdie Geschichte derJüdinnen undjuden in Basel zu sprechen
sowie aufderen Grabsteine, die nach dem Erdbeben von 1356 für den Wiederaufbau
der Stadt zweckentfremdet wurden:

i Ausführlich zu Zwingers Methodus apodemica (1577) siehe Felici 1009. Die Apodemik (bzw.

ars apodemica, Kunstlehre des Reisens) bezeichnet die humanistische und frühneuzeitliche
Methodik, anhand derer Bildungsreisen normiert und kanonisiert werden sollten. Siehe u. a.

Enenkel/Jong 2.019; Stagl 2.001.

1 Zwinger 1577:179.
3 Zu Johann Lucas Iselin siehe Wanner 1964: uff.
4 Zwinger 1577:179.

ThZ 2/78(2022)S.165-193



166 Andreas Berger-Gehringer

Sehr viele, wie man noch heutiges Tages sihet, haben gedienet, diejenige Mauer zu
bedecken, welche um den innern Stadtgraben gehet. Einige seyn zu unserer Zeit noch ganz
herausgegraben worden, von welchen ich folgende anmerken wollte. Den ersten, so im Jahre

1545 gefunden worden, hat Dr. Theodor Zwinger in seines Stiefsohns Joh. Lucas Iselins

Garten (im Roßhofe) zu einem Angedenken aufrichten lassen; der andere wird in dem

Prediger Kloster gesehen; den dritten habe ich vormals in eines Steinhauers Werkstätte

angetroffen^

Dass der Grabstein tatsächlich bereits 1545 vom zwölfjährigen Zwinger aus der

Mauer entfernt worden war, kann wohl ausgeschlossen werden.6 Viel wahrscheinlicher

ließen Zwinger und Iselin den Grabstein irgendwann zwischen 1561 und

1577 im Garten aufrichten. Hier im Garten pries ihn Zwinger fortan als eine

Basler Sehenswürdigkeit und empfahl ihn in seinem Reiseführer als sehenswertes

Denkmal.7

Von Zwingers Reiseführer und Iselins Garten ausgehend entwickelten der

Grabstein und dessen Inschrift eine außerordentlich umfangreiche und
weitreichende Tradierung. In mindestens zwei Dutzend Werken (inkl. sämtlicher

Auflagen) und in unterschiedlichen Teilen Europas wurde die Inschrift über

mehrere Jahrhunderte hinweg und in verschiedenen Kontexten rezitiert, korrigiert

und verfälscht.8 Unter Berücksichtigung der geringen Anzahl mittelalterlicher

jüdischer Grabsteine, die im Vergleich zu Städten wie Worms und Mainz für
Basel überliefert sind (570 bzw. 151 vs. 16),9 oder in Anbetracht dessen, dass selbst

Sebastian Münsters (1488-1552) hebräisches Epitaph für seinen Freund und
berühmten DruckerJohannes Froben (um 1460-1527) lediglich etwa achtmal

nachgedruckt wurde, stellt sich die Frage: Wie kommt es, dass das hebräische Epitaph

5 Zitiert nach der deutschen Ubersetzung von Beck: Wurstisen/Beck 1757: 241.

6 Iselin wurde erst 1553 geboren und der Rosshof ging 1557 in den Familienbesitz der Iselins

über. Zudem heiratete Zwinger Iselins verwitwete Mutter, Valerie Rüdin (1532-1601), erst

1561.

7 Unter dem Stichwort «Privatre Sepulcrorum» verwies Zwinger an einer zweiten Stelle noch¬

mals aufden Grabstein: Zwinger 1577: 200.
8 Die Inschrift lautet: «Und dieser Stein, den ich gesetzt habe als Denkstein zu den Häupten

des Greises Rabbi Eliakim, des Sohnes des Josephs, und er wurde hier begraben am Halb-Fei-

ertage des Pessachfests am Tage dem 5. Nach 98 [oder 95] nach Rechnung. Seine Ruhe sei im

Garten Eden bei den übrigen Gerechten der Welt. Amen, Amen, Amen, Selah.» Übersetzung

gemäß Ginsburger 1909: 434. Im Original etwa: '7 jpin /BK71? man /TUB 70K /nKin püm
7» 'pns /7KÜ DU py 73 /TTUO Q7Sb PIS 71 /T 1703 bv 711137 /binb 73p,b 10V /'3 D'p'bn
.'0 'K K N

9 Siehe Cuno 2012: 31. Sowie Rapp/Böcher 1961: 157. Die Zahl muss mittlerweile nach oben

korrigiert werden, da in den vergangenen Jahrzehnten weitere Grabsteine entdeckt wurden.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 167

für den unbekannten Rabbi Eliakim - beziehungsweise die Abschriften davon

- so oft, so lange und in solch unterschiedlichen Kontexten überliefert ist? Und
weshalb ist eine vertiefte Beschäftigung mit einem hebräischen Epitaph aus dem

14. Jahrhundert so lohnenswert?

An der Tradierung des Epitaphs für Rabbi Eliakim lässt sich exemplarisch

nachzeichnen, wie sich die christliche und humanistische Selbstvergewisserung

stets auch entlang einer Vergegenwärtigung der jüdischen Vergangenheit artikulierte.

Sei es als Bestandteil einer materiellen Erinnerungskultur, anhand der eigenen

(topographischen) Stadtgeschichte oder für philologische Zwecke; stets

erinnerte die Rezeption von Rabbi Eliakims Epitaph an das jüdische Fundament

des Christentums. Eine Rekonstruktion zur frühneuzeitlichen Verwendung von
hebräischen Inschriften bietet insofern zweierlei: Zum einen beleuchtet sie

einen Ausschnitt über die Bedeutung materieller Geschichte und humanistischer

Auseinandersetzung mit jüdischer Kultur. Zum anderen bietet sie einen
bemerkenswerten Einblick in Nuancen und Facetten christlicher Erinnerungs- und

Vergegenwärtigungsprozesse der Frühen Neuzeit.

Der vorliegende Aufsatz macht einen Zweischritt: Zunächst soll der Frage

nachgegangen werden, weshalb Rabbi Eliakims Grabstein überhaupt erst aus dem

städtischen Gemäuer entfernt und in Iselins Garten gebracht wurde. Im zweiten

Schritt wird die Tradierungsgeschichte des Epitaphs nachgezeichnet und analysiert

sowie abschließend im Kontext frühneuzeitlicher Gelehrtenkultur(en) und

Wissenspraktiken diskutiert.

Die Vergangenheit sammeln

Wie lässt sich Zwingers und Iselins Faszination für einen jüdischen Grabstein
erklären und kontextualisieren? Dem frühneuzeitlichen Interesse an Steinen und

Artefakten ging eine humanistische Neubeurteilung antiker Inschriften voraus.
Diese wurden im Zuge des Renaissance-Humanismus und dessen Ideal einer
literarischen Bildungsbewegung zunehmend als probates Werkzeug verstanden, um
den Geist im Bereich der Poesie zu schulen, sich mit den sprachlichen Eigenheiten
des klassischen Lateins vertraut zu machen und die eigene Sprachkompetenz in
der Imitation spielerisch zu verfeinern.Spätestens seit dem 16. Jahrhundert
gehörte das Studium wie aber auch das Verfassen beziehungsweise die Imitation von

10 Vgl. Plotke 1017: 234.



168 Andreas Berger-Gehringer

Inschriften zu einer «Massenaktivität».11 Schon Jacob Burckhardt hielt dazu fest,

dass es sich beim Studium der Inschriften um «eine ernsthafte Angelegenheit

[handelte], indem ein paar gut gebildete Zeilen, eingemeißelt an einem Denkmal

oder von Mund zu Munde mit Gelächter mitgetheilt, den Ruhm eines Gelehrten

begründen konnten.»11

Dieses gesteigerte Interesse an Inschriften wurde begleitet von einer zunehmend

systematisierten Sammelpraxis. Bereits im ausgehenden Spätmittelalter
entwickelte sich ein außerordentliches Bedürfnis nach dem Sammeln von

Dingen, sowohl materieller wie auch literarischer und intellektueller Gestalt."

Daraus resultierte eine Fülle von Kollektionen unterschiedlichster Arten: von

den sogenannten Wunderkammern beziehungsweise Kuriositätenkabinetten,

über Herbarien bis hin zu Bibliotheken und dazugehörigen Bibliographien. Sie

dienten einerseits der Sicherung und materiellen Erfahrbarmachung von Wissen,

andererseits konnte die Welt durch Sammlungen in neuen Kategorien und

Wissenskomplexen gedacht und somit neu ge- beziehungsweise erfasst werden.

Im Sammelbedürfnis artikulierte sich ein Drang nach intellektueller und
materieller Neuordnung der Welt.

Davon ausgehend definierte sich die Bedeutung einer Sammlung sowohl über

ihren Inhalt als auch über das angewandte Ordnungsprinzip, ihre Systematik

und Vollständigkeit. Zusätzlich zeichnete sich ihr Wert über die Verfügbarkeit
ab; je rarer und exotischer die gesammelten Exemplare, desto bedeutender ihr
wissenschaftlicher und kultureller Beitrag und das soziokulturelle Prestige für

ihre Besitzerin beziehungsweise ihren Besitzer. Die Sammlung und Kultivierung

von Pomeranzen im Garten von Zwingers Freund Felix Platter (1536-1614),

die sich als Attraktion für nah und fern entwickelt hatte,14 oder das berühmte

Amerbachkabinett aus dem Privatbesitz von Basilius Amerbach (1533—1591),

einem weiteren Freund Zwingers, sind hierfür nur zwei von zahlreichen Beispielen
des frühneuzeitlichen Basel."

11 Stenhouse 1005: 34.
12 Burckhardt i860: 263.

13 Ausführlich zu Humanismus und Sammelpraxis siehe u. a. Bleichmar/Mancall 2011; Daston/
Park 1998; Findlen 1994; Grote 1994; Kaufmann 1993; Impey/MacGregor 1985.

14 1589 wurde in Basel zudem der botanische Garten eingerichtet. Ausführlicher zu Felix Platters

Pomeranzen und weiteren ausgestellten Sammlungsobjekten als Teil seiner Selbstrepräsentation

als Mediziner und Gelehrter siehe bei Schober 2019:158-162.

15 Das Amerbachkabinett wurde 1661 gemeinsam von der Stadt Basel und der Universität Ba¬

sel erworben und in der Folge der Öffentlichkeit zugänglich gemacht. Es war dies das erste



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 169

Im Zusammenhang mit dieser gesteigerten Sammeltätigkeit und in Verbindung
mit dem humanistischen Bedürfnis nach einer Rückbesinnung auf die antike

Kultur und ihres schriftlichen Erbes, entwickelte sich - ausgehend vom
spätmittelalterlichen italienischen Raum - ein spezifisches Interesse an römisch-antiken

Inschriften.'6 Dieses Interesse galt zum einen dem Text, der von zahlreichen

Humanisten in umfangreichen Syllogen zusammengetragen und veröffentlicht
wurde. Berühmte Beispiele hierfür sind die Inschriftensammlungen von Johannes

Gross (1581-1619) und Johannes Tonjola (1564-1654), die weiter unten noch zur
Sprache kommen werden.

Zum anderen galt das Interesse zunehmend auch dem Stein als solchem, sprich
der materiellen Kultur, die die Inschrift umgab. Während Inschriften über

weitverzweigte Netzwerke untereinander ausgetauscht und tradiert wurden, lag der

eigentlich heroische Akt in der mühevollen Entdeckung und Autopsie bisher

unbekannter Inschriften: «Du, als du dich als junger Mann der Wissenschaft wegen
nach Rom begeben hast, hast dich der Lebensgefahr ausgesetzt, nur um wohl
verborgene und unbekannte Denkmäler des römischen Altertums, welches du der

Nachwelt ergraben hast [...] um Rat zu fragen», beschrieb etwa Ulrich Zasius

(1461-1535) die Romreise des elsässischen Humanisten Thomas Wolf (1475-
1509).17 Aufso viel Pathos wurde indes nicht selten auch mit einem gewissen Spott

reagiert. So bemerkte etwa Erasmus in Lob der Torheit (1511) höhnisch: « [H]at er

eine alte zerbrochene Steinplatte mit verstümmelter Inschrift irgendwo aus dem

Boden gegraben - du lieber Gott, wie hüpft er dann, wie triumphiert er, wie lässt

er sich feiern! Man meint, er habe Afrika unterworfen oder Babel erobert.»'8

Zur Rekonstruktion antiker Vergangenheiten durchkämmten Gelehrte Städte

und Provinzen nach Steinen und Artefakten. Sie gruben sie aus, studierten

und skizzierten sie. Anschließend brachten sie sie entweder nach Hause oder

öffentliche Museum in Europa. Siehe u. a. Braungart 1988. Im Übrigen beweist die Episode
rund um einen Elch, den Leonhard Thurneysser (1531-1596) 1580 in seinem Garten hielt, dass

zumindest gewisse Formen von Sammlungen auch aufAblehnung stoßen konnten. Die Basler

Bevölkerung zeigte sich von dem exotischen Tier wenig angetan. Es wurde als «Verkörperung
des Teufels» bezeichnet (Schober 1019: 163) und einzelne versuchten das Tier sogar zu
vergiften, wie Thurneysser klagte (Thurneysser 1584: LXXXVI).

16 Zum Sammeln von Inschriften, ihrer Rezeption und Reproduktion sowie zu den Inschriften¬

sammlungen existiert eine Fülle an Literatur. Siehe u. a. Beck/Clemens 1019; Magin/Schin-
del/Wulfzoo8; Zajic Z004; Ott 1001; Schnapp 1996: Corsepius 1996.

17 Zitiert nach Câceres Mardones zoié: 45.
18 Erasmus/Welzig zoi6: 119.



170 Andreas Berger-Gehringer

vermachten sie Freunden, wo die Steine jeweils zu sogenannten Lapidarien

zusammengetragen wurden. Gemeinsam mit seinem Neffen, dem Humanisten

Wolfgang Lazius (1514-1565), legte etwa der Wiener Bürgermeister Hermes

Schallautzer (1503-1561) in seinem Haus ein solches Lapidarium an. Die
beiden folgten mit ihrer Praxis unter anderem dem Humanisten Konrad Peutinger

(1465-1547), der in seinem Haus am Domhof in Augsburg ebenfalls zahlreiche

römisch-antike Steine zusammengetragen hatte, anhand derer er wiederum eine

römische Vergangenheit Augsburgs zu inszenieren versuchte.19

Ähnliches trug sich in Basel zu. Gemeinsam mit Thomas Wolf legte Bonifacius

Amerbach (1495-1562) - der Vater des bereits erwähnten Basilius Amerbach - zu

Beginn des 16. Jahrhunderts eine umfangreiche Inschriftensammlung an.10 Nur

wenige Kilometer von Basel entfernt übten sich derweil Persönlichkeiten wie

Beatus Rhenanus (1465-1547) und Sebastian Münster aufden Erdhügeln der

ehemaligen römischen Kolonie Augusta Raurica im Studium der Ruinen. Aicribisch

dokumentierten sie die freigelegten Anlagen und Steine und rekonstruierten auf

diese Weise die römische Vergangenheit der Region.11

Solche Unternehmungen entsprangen nicht nur einem genuinen Interesse an

der Antike, sondern auch der Pflege einer persönlichen sowie politischen und
kollektiven Selbstvergewisserung. Exemplarisch zeigt sich dies etwa am römischen

Feldherrn Lucius Munatius Plancus (um 87-um 15 v. Chr.). Während Rhenanus

in Augusta Raurica forschte, wurde er von Peutinger auf die Grabinschrift von
Plancus im süditalienischen Küstenstädtchen Gaeta aufmerksam gemacht. Sie

nannte Plancus als Gründer von Augusta Raurica. Aus dem Wortlaut der Inschrift

glaubte Rhenanus Plancus aber auch als Gründer Basels herauslesen zu können

und definierte kurzerhand Basels historisches Selbstverständnis neu. Er verwarf

die bis dahin gängige Auffassung eines helvetischen Ursprungs der Stadt, wie

sie Heinrich Glareanus (1488-1563) vertreten hatte, sowie die mittelalterliche

Überlieferung einer kaiserlichen Gründung der Stadt durch Heinrich II. (973/78-
1024). Stattdessen präsentierte er Basel als Teil einer römischen Genealogie,
erweiterte Augusta Raurica flussabwärts bis ans Rheinknie und rückte dadurch

Basel näher an Italien.11

19 Ausführlich dazu Ott 1010. Zur allgemeinen Rekonstruktion einer römischen Vergangenheit
Deutschlands siehe Ott 1001.

10 UB Basel, C Via 27.

21 Siehe u. a. Schneider 2015: 19. Zu Rhenanus und Inschriften siehe ferner Mertens 2008.

22 Siehe etwa Mertens 2008: 161. Sowie Rhenanus 1531: i;8ff.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 171

Der Basler Rat zeigte sich entzückt ob dieser Neuinterpretation der eigenen

Stadtgeschichte und ließ noch 1528 die Fassade am Haus zum Pfaueneck mit
einem überlebensgroßen Wandbild von Plancus verzieren. Unter dem Wandbild
wurde eine lateinische Inschrift eingelassen, die Plancus als den «ältesten Förderer

dieser Region» pries und auf das römische Erbe Basels verwies.2' Der elsässische

Bildhauer Hans Michel (t um 1587) wiederum fertigte eine knapp drei Meter
hohe Statue von Plancus an, die er 1580 der Stadt schenkte. Sie befindet sich noch

heute an prominenter Lage im Hofdes Rathauses.24

Diese Umdeutung der eigenen Geschichte fügte sich nahtlos an religiös-politische

Entwicklungen an, wonach sich Basel im Rahmen der reformatorischen

Bewegungen der 1520er Jahre zunehmend seiner religiösen Identifikationsfiguren
entledigte.2' Wurden während des Bildersturms im Frühjahr 1529 sämtliche

Heiligenbilder, Büsten und Statuen mit großem Tumult aus den Kirchen getragen

und Epitaphe aus dem sakralen Raum verbannt, boten Statuen und Bilder

von weltlichen Figuren wie Plancus und (pseudo-)klassische Artefakte eine

Alternative, um die entstandenen Leerstellen und Lücken neu auszufüllen.26

Während die bunten Innenräume der Kirchen übermalt und - in den Augen der

Altgläubigen - ihrer Sinnlichkeit beraubt wurden, etablierte sich im Gegenzug
der profane öffentliche und private Raum zunehmend als Gegenstand materieller

und visueller Inszenierung und Erfahrung.
Es ist wenig überraschend, dass in Zeiten einer solch gesteigerten Sensibilität

gegenüber Inschriften und materieller Geschichtskultur auch hebräische

Inschriften und Grabsteine zunehmend in den Fokus humanistischen Interesses

rückten. Augustins Verständnis einer hebraica Veritas beschloss das Basler Konzil

23 Rhenanus/Mundt 2008: 317.

24 Landolt 1980. Die materielle Erinnerungskultur im Zusammenhang von Munatius Plancus

und dessen Gründermythos dauerte noch Jahrhunderte fort. So zeigte der erste Basler halbe

Guldentaler im 16. Jahrhundert anstelle des an und für sich obligatorischen Reichsadlers

Munatius Plancus in kriegerischer Pose im römischen Harnisch und mit einem Schild, auf dem

das römische Hoheitszeichen S.P.Q.R. prangte (Senatus Populusque Romanus-. «Senat und
Volk von Rom »)• Selbst in den folgenden Jahrhunderten stellte Munatius Plancus noch ein
beliebtes Sujet für Basler Münzprägungen dar, so für den Taler zwischen 1620 und 1650 und
für den Dukaten im 18. Jahrhundert.

25 Selbst Heinrich II. war zu diesem Zeitpunkt bereits seit knapp vier Jahrhunderten
heiliggesprochen.

26 Siehe dazu auch die Umgestaltung der Marienstatue an der Fassade des Basler Rathauses zu
einer Justitia-Statue. Während der (anhaltenden) Reformationszeit wurden das Jesuskind
sowie das Zepter in Marias Armen durch eine Waage und ein Schwert ersetzt.



172 Andreas Berger-Gehringer

(1431-1449) die Förderung der theologischen Auseinandersetzung mit der

hebräischen Sprache. Daran anknüpfend ging mit der Gründung der Universität
Basel nur wenig später die Einrichtung eines Lehrstuhls für das Griechische und

Hebräische einher. Kurz darauf folgten in der Offizin von Johann Amerbach

und Johannes Petri (1441-1511) erste Experimente mit hebräischen Lettern und

1516 druckte Johann Froben im Rahmen der Hieronymus-Ausgabe erstmals

einen vollständigen hebräischen Text für Basel. Nur zwei Monate später erschien

mit der hebräischen Ausgabe des Psalters (Sefer Tefillim, 1516) schließlich ein rein

hebräisches Werk. Es legte den Grundstein für den hebräischen und jiddischen
Buchdruck, wodurch sich Basel im 16. Jahrhundert als ein Zentrum des hebräischen

und rabbinischen Wissens etablierte.27

Im Rahmen dessen zeigte sich gerade auch die jüdische Funeralpoesie als

begehrter Gegenstand humanistischer Studien und Imitationen. 1537 verfasste etwa

Münster für seinen verstorbenen Freund Erasmus eine Trauerrede in Hebräisch.28

Und auch Münster wurde nach seinem Tod von seinem ehemaligen Schüler und

engem Freund Erasmus Oswald Schreckenfuchs (1511-1575) in einer einstündigen

Trauerrede auf Hebräisch gewürdigt.29 Die Grabplatte von Martin Borrhaus

(1499-1564) ihrerseits zeigte ein dreisprachiges Epitaph: Hebräisch, Latein

und Griechisch.'0 Nichts jedoch führt den Zusammenhang zwischen jüdischer

Epigraphik und dem humanistischen Interesse an dieser so deutlich vor Augen wie

Münsters Epitaph fürJohann Froben. Es ist sprachlich und ästhetisch eine direkte

Imitation jüdischer Epitaphe, wie sie von mittelalterlichen jüdischen Grabsteinen

überliefert sind, und Münster vermutlich nicht zuletzt aus dem Studium der
hebräischen Inschriften in der Basler Stadtmauer bekannt waren.'1

Vergleichbare Entwicklungen ließen sich auch in anderen Teilen Europas
beobachten. Der deutsche Orientalist Johann Christoph Wagenseil (1633-1705)
sammelte nicht weniger als 160 jüdische Epitaphe aus dem norditalienischen Raum.'2

Der Zürcher Johann Heinrich Hottinger d. Ä. (1610-1667) trug seinerseits 14

17 Noch bis 1535 wurde über ein Drittel aller hebräischen Bücher aus dem deutschsprachigen
Raum in Basel gedruckt. Mit 45 Titeln übertrafen die Basler Offizinen bis dahin selbst die

italienischen und spanischen Pressen (3z bzw. 10 Drucke). Siehe dazu Burnett 1004: 184. Zu
Basel als Zentrum jüdischer Kultur siehe Sidorko Z014.

z8 Siehe Weinberg 1014.

19 Schreckenfuchs i960.
30 Wurstisen 1577:106.

31 Das Epitaph befindet sich noch heute auf der Grabplatte Frobens in der Peterskirche in Basel.

3z Andreatta zoi6: z66. Sowie Universitätsbibliothek Leipzig, MS B.H. 18.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 173

hebräische Epitaphe zusammen, die er aus der Zürcher Stadtmauer abgelesen

hatte, denn auch in Zürich wurden dereinst jüdische Grabsteine ins städtische

Gemäuer verbaut."

Wie schon die römisch-antiken Artefakte, waren die jüdischen Inschriften
jedoch nicht nur hinsichtlich ihrer philologischen Aspekte von Bedeutung. Die
Inschriften ließen sich auch für geschichtliche beziehungsweise biblisch-historische

Deutungen nutzbar machen. Ähnlich wie Rhenanus für Basel schlug der

bereits erwähnte Wiener Wolfgang Lazius ein völlig neues Verständnis der

europäischen Geschichte vor. Als Quelle für seine These diente ihm die hebräische

Inschrift: eines jüdischen Grabsteins aus Gumpendorf, einem Distrikt von Wien.
Die Inschrift galt einem «Mordechai, Nachfahre Gogs, des großen Kriegers, im
Jahre 2560 anno mundi>>.'4 Lazius schlussfolgerte daraus, dass sich die Hebräer

nach der Sintflut in Osterreich niedergelassen haben mussten und dass demnach

die Deutschen - und insbesondere das Habsburgische Haus - direkte Nachfahren

der Juden sein mussten." Indem Lazius eine genealogische Verbindung zwischen

dem zeitgenössischen Christentum und biblischen Juden herstellte, bezog er sich

ganz offensichtlich auf theologische Debatten über den Alten und Neuen Bund

und spiegelte diesen in seinen eigenen Überlegungen wider. Als Zugang für sein

kontrovers aufgefasstes Verständnis des christlichen Erbes dienten ihm allerdings
nicht biblische Texte, sondern ein jüdischer Grabstein und dessen hebräische

Inschrift. So wie Rhenanus Basel an die Seite Roms zu rücken versuchte, rückte

Lazius das Christentum näher an dessen jüdisches Fundament.

Im Zusammenhang mit Inschriften und Artefakten offenbaren sich insofern

drei zentrale Charakteristika frühneuzeitlicher Wissenspraktiken. Zum einen

boten sich Inschriften ideal für philologische Studien, Auseinandersetzungen
und Imitationen an, die die Humanisten während der Renaissance

33 Hottinger 1665: n6f.

34 6 nn Sa abt» nx-o-o n;»a — bn:n -rn: wn Lazius 1557:13. Beim Mem (6) im
Zahlwert PQ (in dieser Form 40 plus 100) handelt es sich entweder um einen typografischen
Fehler oder aber Lazius unterschied nicht zwischen dem Mem und dem Qoph (p). Richtig ist

Pp. womit der korrekte Zahlwert 500 gemeint ist (100 plus 400). Darüber hinaus erkannte

Anthony Grafton auch im bedeutungslosen myzog (31PD) einen typografischen Fehler und
übersetzt es stattdessen mit mygog (313'D), «Nachfahre von Gog». Siehe Grafton 1985: 152.fi

Ferner dazu Malkiel 1013:15.

35 Lazius' Vorstellung einer biblischen Vergangenheit Europas war vermutlich punktuell beein-
flusst von Joseph Justus Scalligers Arbeiten zu Kalender und Epochen. Siehe auch dazu Grafton

1985.



174 Andreas Berger-Gehringer

besonderes beschäftigten. Zum Zweiten waren sie Ausdruck eines materialisierten

Geschichtsverständnisses als auch einer objektbezogenen Selbstvergewisserung.

Über antike Epitaphe und Artefakte konnte die Vergangenheit vergegenwärtigt
und das individuelle, politische und gesellschaftliche Selbstverständnis humanistischen

Idealen folgend neu formuliert werden. Und drittens ließ sich mit Spolien,

Grabsteinen und anderen Artefakten jenes frühneuzeitliche Sammelbedürfnis

befriedigen, das sich im Zuge der beiden vorangehenden Prozesse etabliert hatte.

Diese antiken Objekte boten Zugang zu den Inschriften, die in Syllogen, das

heißt Sammlungen, zusammengetragen wurden und sie ließen sich einzeln wie

auch gesammelt in Gestalt von Lapidarien ausstellen, womit Wissen erfahrbar

gemacht werden konnte - Wissen manifestierte sich in der Sammlung und im

Objekt gleichermaßen. Dabei begrenzte sich das Interesse nicht ausschließlich

auf lateinische und griechische Inschriften und Artefakte, sondern im humanistischen

und reformatorischen Kontext der hebraica Veritas und der zunehmenden

Auseinandersetzung mit der hebräischen Sprache wurden auch hebräische

Inschriften und jüdische Artefakte in den Wissensdiskurs integriert. Auch die

Tradierung und Wirkungsgeschichte von Rabbi Eliakims Grabstein und Epitaph

erfolgte entlang dieser drei Kategorien, wie sich im Folgenden noch zeigen wird.

Rabbi Eliakim im Garten

Von ihrer umfassenden humanistischen Ausbildung geformt zeigten Theodor

Zwinger und sein Stiefsohn Lucas Iselin zeitlebens ein ausgeprägtes Interesse

für Inschriften sowie für einen materialitätsbezogenen Gegenwartsbezug des

Vergangenen. Beide sammelten Inschriften nicht nur in Syllogen oder
handschriftlichen Manuskripten, sondern explizit auch in und an ihren Häusern. Über

siebzig sorgfältig ausgewählte Sprichwörter, Redewendungen und Bibelzitate in

deutscher, lateinischer, griechischer und hebräischer Sprache zierten Zwingers
Haus am Nadelberg, nur wenige Schritte von Iselins Rosshof entfernt.'6 Bereits

auf der Straße wurden Besucherinnen und Besucher vermutlich von einer
fantastischen Fassadenmalerei in Empfang genommen, die mit dem vom Pegasus

stürzenden griechischen Helden Bellerophon und weiteren Motiven aus der griechischen

Mythologie vor Hochmut warnten. Wer über die Türschwelle ins Innere

von Zwingers Haus trat wurde mit einer hebräischen Passage aus Kohelet 11,8

}6 Gross 161z: 475-480. Zu den Inschriften an Iselins Haus siehe Ebd.: 470ft



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 175

ermahnt: 'pnn bDH "bnn ban, «Eitelkeit der Eitelkeiten, alles ist Eitelkeit».'7

Und auch im Innern sprachen die Mauern weiterhin zu den Bewohnerinnen und

Bewohnern und mahnten, erinnerten und lehrten unentwegt.
Damit schufZwinger in seinem eigenen Haus einen individuellen Mikrokosmos,

der den städtischen Makrokosmos spiegelte. Auch die städtischen Mauern sprachen

über ihre zahlreichen Inschriften, Denkmäler und Schilder unentwegt zu

den Einwohnerinnen und Einwohnern. In Basel taten sie dies nicht nur in Latein,
Deutsch oder Griechisch, sondern explizit auch in Hebräisch. Nicht weniger als

570 im Basler Gemäuer verbaute jüdische Grabsteine zählte Johannes Tonjola
noch 1658. Sie waren sprichwörtlich in die städtische Textur verwoben und
dadurch zu einem selbstverständlichen Teil des städtischen Abbilds geworden; wer
durch das vormoderne Basel wandelte, wurde auf Schritt und Tritt von hebräischen

Inschriften begleitet.
Diese stammten alle aus dem Mittelalter. Mit der Ermordung und Vertreibung

der Mitglieder der ersten jüdischen Gemeinde während des Pogroms von 1349

ging die Verwüstung des jüdischen Friedhofs einher. Dieser befand sich damals

auf dem Areal des Petersplatzes.'8 Als nach dem Erdbeben von 1356 die Stadt in
Schutt und Asche lag, wurde auf dem Petersplatz ein Werkhof eingerichtet, der

mitunter für die Bearbeitung der benötigten Steine für den Wiederaufbau des

städtischen Gemäuers und einzelner Gebäude verwendet wurde." Vom angrenzenden

jüdischen Friedhof wurden jüdische Grabsteine herangetragen und zur

Weiterverarbeitung zugeschnitten. Sie wurden allerding nur so weit bearbeitet,

wie es für ihren neuen Verwendungszweck unbedingt nötig war, weshalb die

hebräischen Inschriften oft erhalten blieben. Eingesetzt wurden die Steine vermutlich
mehrheitlich als Decksteine auf der Kontermauer der äußeren Stadtmauer und
dies über die gesamte Stadt verteilt, wenngleich mit einer gewissen Konzentration
rund um den Petersplatz.40 Eine solche Zweckentfremdung jüdischer Grabsteine

war im Mittelalter kein außergewöhnlicher Akt. Auch christliche Artefakte wie

Grabsteine oder Altäre fanden regelmäßig ein zweites oder drittes Leben als

37 Ebd. 475. Ausfuhrlich zum Zwingerhaus siehe Möhle 2.010. Die Zürcher Bibel übersetzt die

Passage mit «Flüchtig und nichtig, sprach Kohelet, alles ist flüchtig», iséo übersetzte Bullinger

die Passage mit «Nichts dann eytelkeit sind alle ding».
38 Zum Pogrom von 1349 siehe Meyer 200s: 26ff. Zum jüdischen Friedhof im Mittelalter siehe

u. a. Alder/Matt 2010, Alder/Matt 2005, Guth-Dreyfus 1985.

39 Meyer/Laubscher 2006.

40 Tonjola 1661: 3.



176 Andreas Berger-Gehringer

Türschwelle, Treppenstufe oder Abschlussstein. In der Regel handelte es sich

dabei um reinen Pragmatismus, was aber herabsetzende und diskriminierende

Absichten nicht ausschliesst.4'

Unter Berücksichtigung der schieren Präsenz dieser hebräischen Inschriften im
Basler Gemäuer sowie dem gesteigerten Interesse an Inschriften und Artefakten

überhaupt, erscheint Zwingers Interesse an Rabbi Eliakims Grabstein wenig
überraschend. Während Humanisten nach Italien und in ehemalige römische

Kolonien reisten, um nach neuen Inschriften und Artefakten zu graben oder

Basler Gelehrte rheinaufwärts nach Augusta Raurica pilgerten, boten die lokalen

Kontermauern für Zwinger und seinesgleichen einen einzigartigen Fundus

mittelalterlicher und jüdischer Artefakte. Sie ließen sich mühelos studieren, sammeln

und in eine materielle und eklektizistische Geschichts- und Erinnerungskultur
inkorporieren. Bereits 1434 berichtete etwa Silvio Enea Piccolomini (1405-1464),
der spätere Papst Pius II., in einem Brief an seinen Freund Giuliano Cesarini

(1398-1444) von der großen jüdischen Gemeinde, die einst in Basel gelebt haben

müsse, wie ihm die unzähligen Inschriften in der Stadtmauer verraten hätten.41 Die

Grabsteine, die im 14. Jahrhundert noch als bloßes Baumaterial zur Anwendung
kamen, galten demnach bereits für Piccolomini als historische Artefakte und als

materielle Zeugen der Basler Geschichte. Gemeinsam mit den Inschriften dienten

sie ihm als Zugang zu einer Vergangenheit und zu einer ehemaligen
(jüdischen) Präsenz, die sich im Verlauf der Zeit zumindest in einer materiellen und

kommunikativen Form nicht aufgelöst, sondern im städtischen Gemäuer
überdauert hatte.

Als Zwinger den Grabstein des Rabbi Eliakim im städtischen Gemäuer
entdeckte und gemeinsam mit seinem Stiefsohn Iselin in dessen Garten «zum
Andenken aufrichten» ließ,4' führte er Piccolominis Deutung der lokalen
hebräischen Inschriften fort und partizipierte zugleich in einer humanistischen

Tradition, die sich an einem materiellen Zugang zur Geschichte orientierte.

Gleichzeitig folgte er Peutingers und Schallautzers Vorbild und ergänzte das

Konzept des römisch-antiken Lapidariums um jüdische Artefakte. Dass Zwinger
den Stein in seinem Reiseführer aufführte, zeigt, dass der Stein nicht bloß für

ihn und Iselin gedacht war, sondern sämtliche Bewohnerinnen und Besucher

41 Stoffels 1012.

42 Piccolomini 1966: 23.

43 Wurstisen/Beck 1757: 242.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 177

der Stadt verzücken sollte. Ein Besuch in der Stadt sollte unbedingt mit einem

Besuch von Rabbi Eliakims Grabstein in Iselins Garten verbunden werden. Und

so wurde die materielle Geschichtskultur, die den Grabstein folgend umgab, in
Iselins Garten begründet wie auch bewahrt.

Vom Garten ins Buch

Von Iselins Garten ausgehend folgte für Rabbi Eliakims Grabstein eine Reise durch

zahlreiche Werke und mehrere Jahrhunderte. Die früheste schriftliche Erwähnung
der Inschrift reicht allerdings in die Zeit vor Zwingers und Iselins Besitznahme

des Grabsteins zurück. Sie findet sich in einem Exemplar von Sebastian Münsters

hebräischer Grammatik im ehemaligen Besitz von Sebastian Lepusculus (1501-

1576). Lepusculus war seit 154z Professor an der Universität Basel; zu Beginn für

Logik, später dann für Griechisch. 1556 übernahm er als Nachfolger von Sebastian

Münster den Lehrstuhl für die hebräische Sprache. Diese lernte er während seiner

Studienzeit in Basel in den i5Zoer Jahren als Münsters Schüler von diesem persönlich.

Bereits damals widmete er sich möglicherweise den hebräischen Inschriften

im Basler Gemäuer. So berichtete Johann Heinrich Brucker (1715-1754) von
einem Exemplar von Sebastian Münsters hebräischen Wörterbuch, das sich

dereinst im Besitz von Lepusculus befunden haben müsse und worin sich zahlreiche

handschriftliche Annotationen und Marginalien befänden.44 Unter anderem

fand sich auch die Abschrift jener drei jüdischen Grabsteine aus dem Basler

Gemäuer, die Wurstisen im Zitat von weiter oben bereits erwähnt hatte.

Das Exemplar konnte bisher nicht gefunden werden und es ist nicht bekannt, ob

es überhaupt überliefert ist. Es muss aber als Hinweis darauf verstanden werden,

44 Ebd. 419. Eine gewisse Unsicherheit in meiner Darstellung zu Lepusculus muss an dieser Stel¬

le eingestanden werden. Tatsächlich sprach Brucker (bzw. Beck) nämlich nicht von Sebastian

Lepusculus, sondern von einem «Sebastian Lycosthenes». Ein solcher ist jedoch nicht
überliefert, weshalb die Vermutung nahe liegt, dass es sich um eine Verwechslung mit Sebastian

Lepusculus handelte. Nicht auszuschließen ist aber, dass Conrad Lycosthenes (1518-1561)

gemeint sein könnte, der Stiefvater von Theodor Zwinger. Lycosthenes bewies zeitlebens ein

ausgeprägtes humanistisches Interesse an sprachlichen Kollektionen wie etwa Sentenzen, die

er Zwinger nach dem Tod überlassen hatte und die Zwinger als Grundlage für dessen

Enzyklopädie Theatrum Vitae Humanae (1571) dienten. Lycosthenes wurde 1545 zum Diakon der

St. Leonhardskirche gewählt, in deren Sprengel der Grabstein angeblich noch im selben Jahr
entdeckt wurde. Denkbar wäre insofern, dass Zwinger das hebräische Epitaph von seinem

Stiefvater her kannte und den Grabstein nicht zuletzt auch in Erinnerung an seinen Stiefvater
bei Iselin aufstellen ließ.



178 Andreas Berger-Gehringer

dass Zwinger und Iselin nicht einfach irgendeinen Grabstein aus der Mauer

herausgebrochen hatten, sondern einen Grabstein, der bereits zuvor ein gewisses
gelehrtes Interesse erfahren hatte. Entweder waren der Stein und die Inschrift
besonders gut sichtbar und zugänglich und sie stachen sowohl Lepusculus wie auch

Zwinger gleichermaßen ins Auge, oder aber Zwinger kannte die Inschrift von

Lepusculus und besorgte sich den Grabstein gezielt.
Als Marginalie in Lepusculus' hebräischem Wörterbuch zeigt sich, dass -

abgesehen von Piccolomini - das früheste Interesse an der Inschrift philologisch

begründet war. Lepusculus war für Studienzwecke an der Inschrift interessiert

und weniger aus historischem Interesse, wie es Piccolomini im 15. Jahrhundert an

den Tag gelegt hatte oder wie es Wurstisen später in seiner Epitome bewies. Für

Lepusculus waren die Inschriften lebendige Beispiele jüdischer Epigraphik,
anhand derer sich Wortschatz, Poesie und Grammatik studieren ließen.

Demgegenüber muss Wurstisens Verwendung der hebräischen Inschriften in

einem völlig anderen Kontext gedeutet werden. Die Epitome von 1577 war
gewissermaßen der Versuch einer topographischen Chronik zu Basel, die sich

in großen Teilen entlang der Inschriften des städtischen Raums artikuliert
und so die Geschichte Basels unter anderem anhand von Epigraphik erzählt.

Bemerkenswerterweise fügte Wurstisen auch die drei erwähnten hebräischen

Inschriften in seine Epitome ein. Sie finden sich im zwölften Kapitel, das sich den

Inschriften der Leonhardskirche und des Klarissenklosters Gnadenthal, wie aber

auch der «Juden Bannisirung» (Iudœorum exilium) widmet.45

Den hebräischen Inschriften stellt Wurstisen die Geschichte der Juden in Basel

voran, die er von ihren Anfängen bis hin zur Auslöschung im Jahr 1349 auf

wenigen und doch beeindruckend dichten Seiten schildert. Aus der Datierung dieser

drei wie aber auch weiterer jüdischer Grabsteine schlussfolgerte Wurstisen,

dass, anders als bisher vermutet, nach dem Pogrom weiterhin Jüdinnen undJuden

in Basel gelebt haben mussten. Von besonderer Bedeutung war für Wurstisen in

diesem Zusammenhang die 1349 von der städtischen Obrigkeit öffentlich

propagierte Erklärung, während zweihundert Jahren keine Jüdinnen und Juden in

der Stadt aufzunehmen. Wurstisen stellte fest, dass diese Erklärung nicht
eingehalten worden war, wie die Grabinschriften zeigen würden. So sei etwa der Tod

einer gewissen Rebekka, Tochter des Heiligen Rabbi Samuel haLevi, auf das Jahr

1375 datiert, womit bewiesen sei, dass in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts

45 Wurstisen 1577:14sff. Deutsche Übersetzung des Titels gemäß Wurstisen/Beck 1757:131.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 179

Jüdinnen und Juden in Basel gelebt haben mussten.46 Die Stadt war demnach

ihrer Absicht nicht nachgekommen und wider bisheriger Vermutung lebten auch

nach dem Pogrom zumindest noch während einiger Jahrzehnte Jüdinnen und

Juden in Basel, so Wurstisens Fazit.

Wurstisen gelang damit ein neuer Einblick in die Geschichte der Jüdinnen und

Juden in Basel. Zugleich diskutierte er aber auch die normativen und administrativen

Prozesse der spätmittelalterlichen Stadt kritisch und er formulierte, ausgehend

von den jüdischen Grabsteinen, eine innere Quellenkritik. Indem er die hebräischen

Inschriften und die jüdischen Grabsteine als eine Quellengattung behandelte,

gelang ihm eine Neubeurteilung der Ereignisse im Anschluss an das Pogrom

von 1349. Damit erweiterte Wurstisen Piccolominis Verständnis der Inschriften

als historisches Zeugnis maßgeblich und folgte dem zeitgenössischen Verständnis

von Inschriften, wie es vor ihm bereits Persönlichkeiten wie Peutinger und Lazius

formuliert hatten. Zugleich unterschied sich Würstisens Zugang zu den hebräischen

Inschriften deutlich von jenem, wie ihn Lepusculus einige Jahre zuvor
gewählt hatte. Wurstisen, der zwar durchaus gewisse Hebräischkenntnisse und eine

Affinität für die biblischen Sprachen besaß, verknüpfte sein sprachliches Faible

geschickt mit seinem historischen Interesse und legte damit den Grundstein für
die weitere Tradierung des Grabsteins.

Ein halbes Jahrhundert später folgte ihm Johannes Gross mit der umfangreichen

Sylloge Urbis Basil (iézi). Wie schon bei Würstisens Epitome handelt es sich

dabei um eine topographisch-historische Schau auf Basel, indem der sichtbare

Text des städtischen Raums, wie er an kirchlichen Gebäuden, Funktionsbauten

und Fassaden privater Liegenschaften bis 1619 präsent und zugänglich war,

abgebildet wird. Gross sammelte die Inschriften und gliederte sie quasi entlang

eines virtuellen Gangs durch die Stadt nach Kirchsprengeln. Das Werk beziehungsweise

die Sammlung kann insofern als ein schriftliches Abbild der bunten Stadt

Basel im 16. und frühen 17. Jahrhundert verstanden werden und vermittelt noch

heute einen Einblick in den färben- und buchstabenfrohen öffentlichen Raum der

Frühen Neuzeit. Wie schon bei Wurstisen beobachtet, arbeitete auch Gross nicht

nur nach dem Prinzip der lokalen Autopsie, sondern er ergänzte die Sammlung

mit den Vorarbeiten und Sammlungen Dritter. Unter anderem integrierte er

46 Wurstisen 1577: 156. Die Bezeichnung «Heilig» ist wohl synonym mit «Märtyrer» zu ver¬

stehen und muss als Indiz dafür gelten, dass Rabbi Samuel Opfer eines Tötungsdelikts geworden

war.



180 Andreas Berger-Gehringer

die Inschriftensammlung von Simon Grunaeus (1564-1628) sowie Wurstisens

Epitome fast vollständig in seine eigene Kollektion. Darunter fielen auch die drei

erwähnten hebräischen Inschriften aus dem Basler Gemäuer.47

Wie schon Wurstisen erwähnte auch Gross explizit, dass der Grabstein von

Rabbi Eliakim 1545 von Theodor Zwinger entdeckt und im Garten von Lucas

Iselin zum Gedenken aufgestellt worden sei. Bemerkenswert ist zudem Gross'

einleitende Erläuterung zu den drei hebräischen Inschriften: «Im Kloster

Gnadenthal wurden diese Denkmäler der Juden einst gefunden, deren Friedhof

an diesem Ort war, bis ihnen in Basel ein Ort zum Wohnen und eine Synagoge

zugestanden wurde.»48 Gross war offensichtlich darum bemüht, nicht nur den

aktuellen Standort des Grabsteins festzuhalten, sondern er verwies ausdrücklich

auf die ursprüngliche Lage der genannten Grabsteine. Damit behandelte auch er

die Steine als historische Objekte und Teil einer materiellen jüdischen Geschichte

Basels. Anders als bei Wurstisen dienten sie ihm allerdings weniger für eine ge-

schichtstheoretische Hermeneutik, sondern als ereignisgeschichtlicher Zugang

sowie Ansatz für eine Geschichte der städtischen Topographie.
Eine Rückführung aus dem historischen in einen philologischen Kontext

erfuhr Rabbi Eliakim wenigeJahre später durchJohann Buxtorfs berühmtes Lexicon

Chaldaicum Talmudicum et Rabbinicum (1639). Johann Buxtorf d. Ä. (1564—

1629) zählt zweifelsfrei zu den bedeutendsten und herausragendsten Hebraisten

der Frühen Neuzeit.4' Ursprünglich aus Kamen in Westfalen, kam Buxtorf 1588

mit Hilfe des damaligen Basler Antistes Johann Jakob Grynaeus (1540-1617)

nach Basel und trat hier eine Hauslehrerstelle an. Bereits 1590 übernahm er den

Lehrstuhl für Hebräisch, setzte in dieser Position das Erbe Sebastian Münsters

und des Basler hebräischen Buchdrucks des 16. Jahrhunderts fort und führte den

christlichen Hebraismus quasi einer neuerlichen Blüte zu.s°

47 Gross 1612: 241.
48 «In coenobio S. Ciarae, d. Gratiarvm Vallis, (Gnadenthal) ista olim reperta fuere monumen-

ta Judatorvm, qvorum Coemiterium illic fuit, dum illis Basile^ habitandi locus Synagogaq.
concederetur.» Gross 1622:142. Der Hinweis ist auch deshalb bemerkenswert, als sich daraus

interpretieren ließe, dass der jüdische Friedhof am Petersplatz bereits verwendet wurde, noch

bevor sich eine erste jüdische Gemeinde in der Stadt niederlassen durfte. Damit würden
einzelne Hinweise aufeinen jüdischen Friedhof in der Nähe des Rindermarkts, der bisher als eher

unwahrscheinlich galt, neue Bedeutung erhalten.

49 Ausführlich zu Buxtorf siehe Burnett 1996.

50 Christlicher Hebraismus wird an dieser Stelle vereinfacht als operationaler Begriff verwen¬
det. Uber die Problematik und Unzulänglichkeit des Begriffs siehe z. B. Dunkelgrün 2017;



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 181

Noch bis heute ragt Buxtorf für sein außergewöhnliches Gespür für die
hebräische Sprache heraus, das er in zahlreichen grammatikalischen Werken unter

Beweis stellt. Zu seinen wichtigsten Schriften zählt das erwähnte Lexicon

Chaldaicum (1639), das er nicht selbst abschließen konnte, sondern von seinem

gleichnamigen Sohn, Johann Buxtorf d. J. (1599-1664), fertiggestellt und publiziert

wurde. Das Wörterbuch etablierte sich rasch als zentrales Handwerkszeug
für das Studium des biblischen und rabbinischen Hebräisch und blieb in seiner

Präzision und Systematik noch währendJahrhunderten unerreicht. Die einzelnen

Wörter und Lemmata versah Buxtorf nicht nur mit einer kargen Übersetzung
ins Lateinische, sondern er fügte regelmäßig auch Beispiele hinzu. Und so

finden sich unter dem Lemma rasD, rQSD zu Deutsch Grabstein beziehungsweise

Epitaph (Statua, Monumentum sepulchrale, Epitaphum), zwei Beispiele hebräischer

Epitaphe {Forma EpitaphiiJudaici virorum talis est)!>1

Beim ersten Beispiel handelt es sich um die Inschrift für Rabbi Eliakim. Buxtorf
bettete sie ohne weiteren Kontext ein, sodass die Leserschaft weder über den

Ursprung des Epitaphs noch über den Standort des Grabsteins im Rosshof informiert

wird. Dem Nachdruck der Inschrift folgt einzig die lateinische Übersetzung.

Diese nüchterne und trockene Verwendung des Epitaphs verdeutlicht, dass sich

Buxtorfnicht für dessen historischen Gehalt oder Aspekt interessierte. Wie schon

Lepusculus vor ihm interessierte er sich einzig für den literarischen und
grammatikalischen Aspekt. Dies unterstrich Buxtorfzusätzlich, indem er mehrere sprachliche

Eingriffe in das Epitaph vornahm. Abgesehen davon, dass er die masoreti-
schen Zeichen, wie sie bei Wurstisen und Gross noch punktuell vorhanden sind,

unbeachtet ließ, griffer, wo immer seinem Verständnis folgend nötig, in den Text

ein. Zum einen korrigierte er etwa das Schluss-Te beiJoseph (SOV vs. "JOV) und
verzichtete aufseiner Ansicht nach unnötige Abkürzungen im Epitaph. Darüber

hinaus veränderte er das Datum. So las er offenbar nicht 98 (ns), sondern 95 (na),

womit sich das Datum der Beisetzung von Rabbi Eliakim von 1338 zu 1335

verschob. Beide Daten sind möglich, da in beiden Jahren der im Epitaph erwähnte

erste Tag des Pessachfests auf einen Sonntag fiel.51

Buxtorfs Hebräischkenntnisse waren ausgezeichnet und es kann ohne

Vorbehalt davon ausgegangen werden, dass ihm auch ohne Vorlage Fehler in der

Grafton 1014; Grafton/Weinberg 2011.

51 Buxtorf 1639: 971.

51 Siehe auch Ginsburger 1909: 434F.



182 Andreas Berger-Gehringer

überlieferten Form des Epitaphs aufgefallen waren. Dennoch liegt die Vermutung
nahe, dass er nicht nur mit "Wurstisen und Gross gearbeitet hatte, sondern dass

er möglicherweise auch Zugang zu Lepusculus' handschriftlicher Abschrift des

Epitaphs besaß oder aber den Grabstein gar selbst aufgesucht hatte und die

Inschrift direkt am Objekt inspizierte. Möglich ist freilich auch eine weitere,
bisher noch unentdeckte Überlieferung der Inschrift.

An dieser Stelle lohnt sich ein kurzer Exkurs über das zweite von Buxtorf
angeführte Beispiel eines jüdischen Epitaphs. Buxtorfwar nämlich darauf bedacht,

seiner Leserschaft nicht nur ein Beispielepitaph für Männer aufzuzeigen,
sondern auch eines für Frauen: «Mulieris Epitaphium in hunc modum fere»." Als

Exempel zitierte er die Inschrift für eine gewisse Rebekka, Tochter des FFeiligen

Rabbi Samuel haLevi. Dabei handelt es sich um jene Rebekka beziehungsweise

dieselbe Inschrift, die Christian Wurstisen bereits 1577 erwähnte und die ihm als

Beweis dazu gedient hatte, dass in Basel auch nach dem Pogrom von 1349 noch

Jüdinnen und Juden gelebt haben mussten. Allerdings druckte Wurstisen das

Epitaph damals nicht ab, sondern beließ es beim Hinweis. Der älteste Nachdruck

der Inschrift für Rebekka findet sich in Wilhelm Schickards (1591-1635) lus

Regium Hebrœorum von 1625.54 Der Tübinger Astronom und Hebraist Schickard

war ein guter Freund Buxtorfs und stand mit diesem zeitlebens im Austausch.

Möglicherweise wurde er von seinem Basler Kollegen auf die Inschrift aufmerksam

gemacht. Das zeigt, dass die Auseinandersetzung mit den Basler hebräischen

Inschriften nicht nur über den gedruckten Weg stattgefunden hatte, sondern dass

auch andere Wege und Medien zur Anwendung kamen, über die die hebräischen

Inschriften Basels rezipiert, tradiert und verbreitet wurden. Deutlich wird zudem,

dass eine heute nicht mehr nachvollziehbare Anzahl Abschriften von hebräischen

Epitaphen kursierten und sich das Interesse nicht nur auf die wenigen gedruckten,

heute noch überlieferten Abschriften beschränkt hatte. Eine ausführliche

Analyse frühneuzeitlicher Gelehrten-Korrespondenz würde sicherlich wertvolle

und neue Erkenntnisse dazu bieten.

Knapp zwanzig Jahre nach Buxtorf erschien Rabbi Eliakim erneut in einer

Inschriftensammlung: in Johannes Tonjolas Basilea sepulta retecta continuata

(1661)." Ausgangspunkt für Tonjolas Sylloge war Johannes Gross' Urbis Basil, die

53 Buxtorf 1639: 971.

54 Schickard 1625:174.

55 Tonjola 1661: 291.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 183

er mit den sichtbaren Inschriften des öffentlichen Raums bis zum Jahr 1660

ergänzte beziehungsweise fortführte. Dabei wird Tonjolas selbstgerühmte Akribie

von einer verhältnismäßig einfallslosen und pragmatischen Arbeitsweise kontrastiert.

Er kopierte Gross konsequent und übernahm dessen typographische und

inhaltliche Fehler unbemerkt. Selbst Gross' Ordnungsprinzip schien ihm
entweder unverständlich oder aber er ignorierte es bewusstA Dies zeigt sich nicht
zuletzt in seinem Nachdruck von Rabbi Eliakims Epitaph. Mit Ausnahme eines

Satzfehlers in der dritten Zeile und des Verzichts aufein masoretisches Zeichen in
der vierten Zeile, ist sein Nachdruck identisch mit dem von Gross. Den Hinweis
auf Iselins Garten sowie die einleitende Erläuterung zur ehemaligen Lage der

jüdischen Grabsteine aufdem ehemaligen jüdischen Friedhofund dem Gelände des

Klarissenklosters Gnadenthal übernahm er wortwörtlich.
Trotzdem kann die Bedeutung von Tonjolas Erbe in Bezug aufdie hebräischen

Inschriften Basels kaum überschätzt werden. Auch wenn Tonjola scheinbar blind

von Gross abgeschrieben hatte, bewies er ein bis dahin beispielloses Interesse an

den Objekten, das heißt an den Grabsteinen selbst. So bemühte er sich zum einen

in seiner deutschsprachigen Vorrede zum Werk noch auf der ersten Seite um eine

historische Kontextualisierung der jüdischen Grabsteine und verwies ausdrücklich

auf ihre Geschichte und Zweckentfremdung im 14. Jahrhundert. Zum
anderen machte er sich die Mühe, sämtliche lesbaren jüdischen Grabsteine in der

Basler Stadt- beziehungsweise Kontermauer ausfindig zu machen und numerisch

festzuhalten:

Von Hebräischen Monumentis und Grabsteinen waren vor diesem/ da die Juden freyen
Auffenthalt in Basel hatten eine grosse Anzahl/ nach Verbannung vnd Abschaffung
derselbigen aber/ seind solche Stein zu Bedeckung der jnneren Stadtgraben gebraucht
worden/ und habe ich An. 1658 den 24. Julii ueber die 570 dergleichen Stein da die

Hebräische Schrift gar eigentlich zu lesen ware/ noch gefunden/ nämlich von St. Johannis

Schwinbogen biß zur der St. Peters Kirchen 170 von dar biß naher St. Leonhard zoo von
St. Leonhard biß zu den Steinen 73. Biß zu dem Eschemer Schwinbogen 57 und von dar

biß naher St. Alban 75."

Die Bedeutung der hebräischen Inschriften für Tonjola offenbart sich insofern

nicht innerhalb der Sammlung, sondern viel deutlicher über die Vorrede.

Während die Vorrede mit einigen Anmerkungen zum Aufbau und der Ordnung

56 Siehe auch Buxtorf 1940: i8f.

57 Tonjola 1661: 3.



184 Andreas Berger-Gehringer

der Inschriftensammlung beginnt sowie Angaben über den Inhalt des Werks

macht, kommt Tonjola im Anschluss daran in aller Selbstverständlichkeit auf

die «hebräischen Monumentis» zu sprechen. Dadurch werden die jüdischen
Grabsteine - und mit ihnen Rabbi Eliakim - ausdrücklich als natürlicher und

selbstverständlicher Bestandteil der materiellen Geschichte Basels und somit

endgültig als Bestandteil des städtischen Gedächtnisses behandelt.

Diese Bewertung und Darstellung der Inschriften wiegt umso schwerer, als

Tonjolas Inschriftensammlung die letzte und somit ausführlichste ihrer Art für

Basel ist. Sie hat sich nicht zuletzt deshalb in den vergangenen Jahrhunderten zu

einem einzigartigen Standardwerk etabliert. Noch heute wird regelmäßig daraus

zitiert und sie funktioniert nach wie vor als ein topographisches Handbuch und

Personenregister für die frühneuzeitliche Stadt Basel.

Spätestens nach Tonjola gelang Rabbi Eliakim der Sprung über die Basler

Stadtmauern. In den folgenden hundertJahren wurde sein Epitaph fast ausschließlich

in einem Tübinger und norddeutschen Gelehrtenkreis rezipiert und tradiert.

Persönlichkeiten wie Henning Henningsen (1617-1665, Norddeutschland),58

Johannes Faes (1646-1712, Lüneburg),59 Matthias Friedrich Beck (1649-1701,

Augsburg),60 Johann Nicolai (1665-1708, Tübingen)6' und Andreas Adam

Hochstetter (1668-1717, Tübingen)61 flochten das Epitaph in unterschiedliche

Werke ein. Auch bei ihnen gestaltete sich die Verwendung entweder in
philologischen, historischen oder sammlungsbezogenen Kontexten. Besonders

nennenswert ist Becks Monumenta Antiqua Judaica, Augusta Vindel (1686). Wie

bereits der Titel verrät, vereint das überschaubare Werk jüdische Grabsteine

beziehungsweise derer Inschriften, die in Augsburg im städtischen Gemäuer verbaut

und im 17. Jahrhundert noch erhalten waren. Rabbi Eliakims Epitaph, das Beck

aus Buxtorfs Lexicon Chaldaicum (1639) kannte, diente ihm als vergleichendes

Exempel. Die Sammlung verdeutlicht einmal mehr das enorme Interesse, das

jüdische Grabsteine und hebräische Epitaphe auch außerhalb von Basel erregten.

Analog zu römisch-antiken Inschriften wurden sie in Syllogen und Lapidarien

zusammengetragen und einer interessierten Leserschaft beziehungsweise neugierigen

Besucherinnen und Besuchern zugänglich gemacht.

58 Henningsen 1666: 183.

59 Giraldi/Faes 1676: 170.

60 Beck 1686:10.
61 Nicolai 1706:139.
61 Hochstetter 1710: 138.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 185

Darüber hinaus fand über die genannten deutschen Rezipienten keine nennenswerte

Innovation im Umgang mit Rabbi Eliakims Epitaph statt. Erst mit dem

Quellenbuch zur Basler Geschichte des Theologen und Pfarrers Johann Heinrich
Brucker (1725-1754) von 175z fand gewissermaßen wieder eine neue Form der

Auseinandersetzung mit Rabbi Eliakims Epitaph statt. Brucker gehörte zu den

frühen Persönlichkeiten, die so etwas wie ein modernes Verständnis der Quellen-
und Archivarbeit formulierten und wie es wenig später von Peter Ochs (1752-

1821) im Rahmen seiner achtbändigen Geschichte der Stadt und Landschaft Basel

(1786-1822) umfassend ausgestaltet wurde. Bruckers Ziel war eine Kollektion von

Quellen, anhand derer sich die Geschichte Basels adäquat nachzeichnen ließ und
die er unter dem programmatischen Titel Scriptores rerum Basiliensums minores

(1752) zusammenfügte. Zu den berücksichtigten Quellen gehörte unter anderem

Wurstisens Epitome, womit auch die drei erwähnten hebräischen Inschriften -
darunter jene von Rabbi Eliakim - von Brucker aufgeführt wurden.

Anders als Gross oder Tonjola, erwies sich Brucker als überaus akribisch
arbeitender Mensch, der sich nicht auf die bloße Reproduktion früherer Schriften

verlassen wollte, sondern den bisherigen Text einer kritischen Prüfung unterzog.
Über seine Hebräischkenntnisse ist kaum etwas bekannt, sie waren aber offenbar

gut genug, um in der Abschrift von Wurstisen Fehler zu vermuten. Um sie zu

korrigieren wollte er die jüdischen Grabsteine konsultieren und versuchte sie ausfindig

zu machen. Allerdings ohne Erfolg; über den Verbleib der drei Steine war in
den 1750er Jahren nichts mehr bekannt.

Stattdessen war Bruckers Schwager, der Hebraist und Theologe Johann

Georg Erzberger (1718-1765), im Besitz des mehrfach erwähnten hebräischen

Wörterbuchs von Sebastian Münster, das sich zwei Jahrhunderte zuvor im Besitz

von Lepusculus befunden und das Letzterer mit handschriftlichen Annotationen
versehen hatte. Blieb Brucker der direkte Zugang zu den drei Grabsteinen

verwehrt, so stand ihm stattdessen eine der frühesten Abschriften ihrer Epitaphe zur

Verfügung. Im direkten Vergleich zwischen Wurstisens und Lepusculus' jeweiligen

Abschriften bemerkte er tatsächlich Abweichungen. Er stufte Lepusculus als

vertrauenswürdiger ein und korrigierte die Epitaphe für seinen Druck entsprechend.

Nebst einigen wenigen Korrekturen, die möglicherweise aufSatzfehler

eines unkundigen Setzers zurückzuführen sind, entschloss er sich bei der Datierung
ebenfalls für ein He (95, ns) anstelle eines Chet (98, ns), wie dies bereits Buxtorf

vorgeschlagen hatte und womit sich das Jahr der Beisetzung von Rabbi Eliakim

von 1338 auf 1335 korrigierte.



186 Andreas Berger-Gehringer

Noch bemerkenswerter als seine Korrekturen ist der Umstand, dass sich

Brucker ganz offensichtlich um eine persönliche Autopsie der Grabsteine

bemüht hatte. Ähnlich wie Tonjola zeigte auch Brucker ein Bedürfnis danach, sich

nicht auf den Nachdruck von Abschriften zu verlassen, sondern er wollte den

Grabstein direkt in seine eigene Arbeit miteinbeziehen. Als ihm das nicht
gelang, stützte er sich stattdessen auf eine Abschrift, die seiner Meinung nach der

direkten Arbeit mit dem Objekt am nächsten kam: der ihm ältesten bekannten

Abschrift des Epitaphs überhaupt. Daran lässt sich einmal mehr verdeutlichen,

wie sich die Bedeutung des Epitaphs nach wie vor über seine materielle Präsenz

und Überlieferung definierte.

Wenige Jahre nach Brucker veröffentlichte Jakob Christoph Beck (1711-1785)

eine deutschsprachige Übersetzung von Wurstisens Epitome unter dem Titel
Christian Wurstseisens kurzer Begriffder Geschichte von Basel (1757). Für seine

Arbeit am Werk orientierte sich Beck mehrheitlich an der Ausgabe von Brucker,

allerdings fügte Beck die drei hebräischen Inschriften nicht im entsprechenden

zwölften Kapitel ein, sondern er beließ es bei einem Verweis und setzte stattdessen

die Inschriften ans Ende des Buchs.

Obschon Becks Verwendung oder Tradierung der Inschriften gewissermaßen

identisch ist mit derjenigen Brucker und Wurstisen, sorgte er dennoch für eine

nennenswerte und maßgebliche Neuerung: Rabbi Eliakim wurde erstmals auch

einem weniger gelehrten Publikum, das des Lateinischen nicht mächtig war,
bekannt gemacht. Beck übersetzte nämlich erstmals überhaupt die Inschriften ins

Deutsche und machte die jüdischen Grabsteine und hebräischen Epitaphe einem

Laienpublikum zugänglich. Tonjola mochte mit seiner deutschsprachigen Vorrede

zwar bereits eine gewisse Integration der hebräischen Inschriftensammlung in
einen Laienkontext vorweggenommen haben, jedoch erst mit Beck wurde diese

Integration vollendet.

Wie sich diese Integration einer materiellen jüdischen Geschichte Basels

auswirkte, wird in Johann Caspar Ulrichs (1705-1768) Sammlungjüdischer Geschichte

(1768) deutlich. Diese stellte die erste historische Überblicksdarstellung zur

Geschichte der Jüdinnen und Juden in der Schweiz dar. Dem Vorbild Wurstisens

folgend inkludierte Ulrich sowohl im Kapitel zur Geschichte der Jüdinnen und

Juden in Basel als auch in jenem zu Zürich einzelne jüdische Grabsteine und

hebräische Inschriften. Für Zürich druckte er gleich sechs Epitaphe ab. Den

Abschriften fügte er jeweils eine detaillierte Beschreibung über den Zustand

der Grabsteine und Inschriften, die der Leserschaft einen lebhaften Eindruck



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 187

der Artefakte vermittelten.6' Für Basel druckte er indes die drei erwähnten
hebräischen Inschriften ab, darunter jene von Rabbi Eliakim.64 Ein Verweis auf

Zwinger oder Iselin findet sich nicht, stattdessen berichtete Ulrich von ganz
anderen Personen, die sich offenbar einen jüdischen Grabstein in ihren Garten stellen

oder ins Hause bringen ließen.6' So habe etwa der «berühmte Antiquarius,
Hr. Isaac Merian, vor einigen Jahren, ein schoenes Stuck» aus der Mauer nehmen

und in seinem Garten aufstellen lassen.66 Auch Matthäus Merian (1685-1763),

Diakon der Theodorskirche, habe sich 1761 einen jüdischen Grabstein angeeignet.

Und selbst der bereits erwähnte Johann Heinrich Brucker sei im Besitz eines

schönen «Monumentum Judaicum» gewesen.67 Ulrich betonte, dass es sich dabei

jedoch nur um drei Beispiele handle und dass noch weitere «schoene juedi-
sche Grabsteine [...] in Basel anzutreffen sind».68

Mit seinen Ausführungen offenbarte Ulrich eine materielle Geschichtskultur

und Tradition, die sich in Basel rund um die jüdischen Grabsteine und ihrer
hebräischen Inschriften in der Frühen Neuzeit etabliert hatte. Wie schon Johann
Lucas Iselin im 16. Jahrhundert, wurden auch im 18. Jahrhundert noch immer
jüdische Grabsteine aus dem städtischen Gemäuer herausgenommen, gesammelt

und in privaten Gärten oder Liegenschaften ausgestellt. Dem Vorbild Zwingers
und Iselins folgend zeigten sich die Grabsteine als begehrtes Objekt für die

Zurschaustellung und Vergegenwärtigung der jüdischen Geschichte Basels. In
dieser Funktion dienten sie zugleich als eine Art materielle Selbstdarstellung, in
dem das eigene gelehrte Selbstverständnis sowohl an sich selbst als auch nach
außen gerichtet repräsentiert werden konnte.

Fazit

Die Rezeption von Rabbi Eliakims Epitaph endete nicht mit Ulrich. Der
Grabstein selbst mag zwar verloren sein, das Epitaph wird aber auch heute noch

regelmäßig zitiert. Jüdische Grabsteine stellen weiterhin einen selbstverständlichen

Teil moderner historiographischer Beiträge zur Geschichte der Jüdinnen

63 Ulrich 1768: 39ff.

64 Ulrich 1768:199fr
65 Ulrich 1768: 2,05.

66 Ulrich 1768: 205. Isaak Merian (1700-1762) war ein Basler Maler, Landvogt und Oberst¬

knecht. Siehe Schweizerisches Geschlechter-Buch 1955: 216.

67 Ulrich 1768: 205.
68 Ulrich 1768: 205



188 Andreas Berger-Gehringer

und Juden in Basel - und auch anderen Städten - dar. Bei Bauarbeiten werden

noch immer regelmäßig jüdische Grabsteine gefunden und nach wie vor werden

einzelne solcher Steine ausgestellt/9 Einige befinden sich im Jüdischen Museum

in Basel, andere im privaten Garten des Frey-Grynaeischen Instituts und wiederum

andere in Gast- und Kultureinrichtungen. In dieser Form ist ihre Funktion
nach wie vor eine dreifache: Die Grabsteine dienen philologischen Studien,
berichten von historischen Ereignissen und Prozessen, und sie sind als Denkmal

und Erinnerungsstück Teil von Sammlungen.

Die Geschichte von Rabbi Eliakims Grabstein und Epitaph ist insofern eine

Geschichte über materielle Erinnerungskulturen und Wissenspraktiken, sowie

eine Geschichte darüber, wie sich hebräische Inschriften und jüdische Grabsteine

vom Sammelobjekt zu einer Quellengattung wandeln und als solche etablieren

konnten. Diese wiederum erlaubte neue Perspektiven aufVergangenes und konnte

unter Umständen neue Geschichten und Narrative erzählen. Grabsteine und ihre

Inschriften waren nicht nur Teil eines «archäologischen oder epigraphischen

Inventars», sondern Teil eines «historisch-topographischen Genre zur Erfassung
städtischer Räume» und ihrer Geschichte.70 Ihnen wurde eine Brückenfunktion

zuteil, die die antike Vergangenheit mit der Gegenwart verband und sich über

die Etablierung der materiellen Geschichtskultur in die Zukunft fortsetzte. Wie
das Beispiel des Rabbi Eliakim zeigt, war dieses Verhältnis in der Frühen Neuzeit

nicht nur auf die Antike beschränkt. Auch das jüdische Mittelalter wurde in diesen

Gegenwartsbezug und die materielle Geschichtskultur miteinbezogen. Über

Inschriften und Steine erfuhr die mittelalterliche jüdische Vergangenheit einen

Gegenwartsbezug, der sich in unterschiedlichen Nuancen artikulierte, stets aber

einer christlichen und humanistischen Selbstvergewisserung diente. Sei es als

Bestandteil städtischer Geschichte, als sehenswertes Denkmal in einem Garten

oder für philologische Studien. Beständig wurde dadurch das Christentum seines

jüdischen Fundaments erinnert.
Rabbi Eliakims Grabstein zeigt aber auch, dass dergleichen Prozesse einen

unmittelbaren Objektbezug voraussetzten. Von Wurstisens drei abgedruckten

hebräischen Inschriften wurde keine auch nur annähernd so oft rezipiert
wie jene von Rabbi Eliakim. Zwingers und Iselins Akt der Materialisierung
des Epitaphs, indem sie den Grabstein aus der Mauer herausbrachen und im

69 Zu den jüngsten Entdeckungen jüdischer Grabsteine in Basel siehe u. a. Erlanger 2020.

70 Ott 2010: 276.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 189

Garten aufstellen ließen, muss insofern unbedingt als zentraler Bestandteil

einer materiellen Geschichtskultur verstanden werden, die überhaupt erst die

Tradierung des Epitaphs erlaubt hatte. Erst der Zugriff auf den Stein als solches

und seine Wiederaufrichtung an einem öffentlich zugänglichen, von Zwinger

sogar mehrfach und explizit ausgewiesenen Ort, ermöglichte die Integration
des Epitaphs in eine materielle und städtische Erinnerungskultur sowie in
gelehrte Wissenspraktiken. Dabei spielte es noch nicht einmal so sehr eine Rolle,

ob Zwingers Empfehlung in seinem Reiseführer auch tatsächlich Folge geleistet
wurde. Im Gegenteil: Die Tradierungsgeschichte des Epitaphs lässt darauf schließen,

dass ein grosser Teil der erwähnten Persönlichkeiten das Epitaph niemals

selbst vor Augen hatte. Das ist aber unwesentlich, zumal sich das Epitaph und mit
ihm Rabbi Eliakim via Lucas Iselins Garten auch so als Teil eines historischen,

städtischen Selbstverständnisses etablieren konnte. Das Wissen um die Präsenz

des jüdischen Grabsteins sowie seines exakten Standorts reichte bereits, um in

einen allgemeinen Erinnerungs- und Wissensdiskurs aufgenommen zu werden -
auch lange über dessen Verbleib in Iselins Garten beziehungsweise im Rosshof

hinaus. Innerhalb dieses Diskurses war Rabbi Eliakims Grabstein wesentlich

beständiger und stärker verankert als zuvor in der Kontermauer der Stadtmauer

oder in Iselins Garten.



190 Andreas Berger-Gehringer

Quellen- und Literaturverzeichnis

Ungedruckte Quellen
Universitätsbibliothek Basel, C Via 2,7: Amer-

bach, B., Wolf, T. Amerbachiorum Inscrip-
tiones latinae. Basel/Freiburg 1515.

Universitätsbibliothek Leipzig, MS B.H. 18.

Gedruckte Quellen
Beck, M.F., 1686. Monumenta Antiqua Ju-

daica, Augstœ Vindel. reperta, & enarrata,

cum Mantissa ill [...]. Augsburg: G. Göbels

(Erben).
Buxtorf, J., 1639. Lexicon Chaldaicum Talmu-

dicum et Rabbnicum [...]. Basel: L. König.
Giraldi, G.G., Faes, J., 1676. Lili Gregorii Gy-

raldi Ferrariensis de sepvltvra ac vario sepe-
liendi ritv libellvs [...] edidit Johannes Faes

Lunaeburgicus. Helmstedt: H.D. Müller.
Gross, J„ 1611. Vrbis Basil. Epitaphia et inscrip-

tiones omnivm templorvm, cvriae, academ.

& aliar. atdivmpvblic [...]. Basel: J.J. Genath.

Henningsen, H., 1666. [...] Muhammedanus

precans, id est, liber precationum Muham-
medicarum Arabaicus manuscriptus [...].

Schleswig: J. Holwein.
Hochstetten A.A. 1710. Collegium Pufendorf-

ianum, svper libris duobus, de officio hominis

et civis [...]. Tübingen: G. Stoll.

Hottinger, J.H., 1665. Speculum Helvetico Ti-

gurinum [...]. Zürich: J.G. Simler.

Lazius, W., 1557. De gentivm aliquot migratio-
nibus, sedibus fixis, reliquijs, linguarumq
[...]. Basel: J. Oporinus.

Nicolai, J., 1706. Johannis Nicolai antiq. Prof,

in Academ. Tubing, libri IV. De Sepulchris
Hebraorum [...]. Leiden: H. Teering.

Rhenanus, B., 1531. Beati Rhenani selestadien-

sis rervm Germanicarvm carvm libri très

[...]. Basel: J. Froben (Erben).
Schickard, W„ 1615. "[ban BSEI3. lus Regium

Hebraorum. [...]. Strassburg: L. Zetzner

(Erben).

"Ihurneysser zum Turm, L., 1584. Ein Durch

Nothgedrungens Aufschreiben Mein:
Leonhardt Thurneyssers zum Thum [...] der

Mir vnd meinen Kindern/ zu Basel besche-

henen Iniurien [...]. Berlin: L. Thurneisser,

N. Voltz.

Tonjola, J., 1661. Basilea sepulta retecta conti-

nuata [...]. Basel: E. König.
Ulrich, U.C., 1768. Johann Caspar Ulrichs,

Pfarrers zum Frauen=Muenster in Zuerich,

Sammlung Juedischer Geschichten [...].
Basel: s.n.

Wurstisen, C„ 1577. Epitome historian Basilien-

sis [...]. Basel: S. Henricpetri.
Wurstisen, C./Beck, J.C., 1757. Christian

Wursteisens kurzer Begriff der Geschichte

von Basel aus dem Lateinischen uebersetzt

[...]. Basel: D. Eckstein Wittib.
Zwinger, T., 1577. Methodvs apodemica in

eorvm gratiam, qvi cum fructu in quocunq
[...]. Basel: E. Episcopius.

Editionen
Erasmus von Rotterdam/Welzig, W„ zoi6.

Erasmus von Rotterdam: Ausgewählte
Schriften II. Darmstadt.

Piccolomini, E.S., 1966. Briefe, Dichtungen.

Übersetzt von U. Abel und M. Meli.

München.
Rhenanus, B./Mündt, F., 1008. Rerum

Germanicarum libri très (1531). Ausgabe,

Übersetzung, Studien. Tübingen.
Schreckenfuchs, E.O., 1960. Trauerrede zum

Gedächtnis seines Lehrers Sebastian Münster.

Ingelheim.

Sekundärliteratur
Aider, C./Matt, C.P., 2005. Archäologische

Ausgrabungen auf dem ersten Basler
Judenfriedhof. H. Haumann, Acht Jahrhunderte
Juden in Basel, zoo Jahre Israelitische
Gemeinde Basel. Basel, 57-60.

- zoio. Der mittelalterliche Friedhof der ers¬

ten jüdischen Gemeinde in Basel:

Ausgrabungen im Kollegiengebäude der Universität.

Basel.

Andreatta, M., zoi6. Collecting Hebrew



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 191

Epitaphs in the Early Modern Age: The

Christian Hebraist as Antiquarian. S.

Mandelbrote - J. Weinberg, Jewish Books and

their Readers. Aspects of the Intellectual
Life ofChristians and Jews in Early Modern

Europe. Boston/Leiden, 2.60-186.

Beck, E./Clemens, L., 1019. Antike Inschriften
während des Mittelalters nördlich der

Alpen. Wahrnehmung und Instrumentalisierung.

K. Bolle et ab, Inschriftenkulturen im
kommunalen Italien. Berlin, 189-304.

Bleichmar, D./Mancall, P.C., zoii. Collecting
Across Cultures: Material Exchanges in the

Early Modern Atlantic World. Philadelphia.

Braungart, W„ 1988. Kunst-Besitzindividualismus.

Das Amerbachsche Kunstkabinett
und die Entstehung der frühneuzeitlichen
Kunstkammer, in: Unsere Denkmäler:

Mitteilungsblatt für die Mitglieder der Gesellschaft

für Schweizerische Kunstgeschichte
39/3,187-303.

Burckhardt, J., i860. Die Cultur der Renaissance

in Italien: ein Versuch. Basel.

Burnett, S.G., 1996. From Christian Hebraism

to Jewish Studies: Johannes Buxtorf (1564-
1619) and Hebrew Learning in the Seventeenth

Century. Leiden/New York.

- 1004. Reassessing the «Basel-Wittenberg-
Conflict»: Dimension of the Reformation-Era

Discussion of Hebrew Scholarship.
A.P. Coudert/J.S. Shoulson, Hebraica
Veritas? Christian Hebraists and the Study of
Judaism in Early Modern Europe. Philadelphia,

181-100.

Buxtorf, P., 1940. Die lateinischen
Grabinschriften in der Stadt Basel. Basel.

Câceres Mardones, J., 1016. Amerbachiorum

Inscriptiones Latinae: Epigrafik, Geschichte

und Rhetorik im Basler Humanismus. Ein
Versuch. ZAK 73/141, 45-54.

Corsepius, K., 1996. Antiquarische
Gelehrsamkeit und bildende Kunst: die Gegenwart
der Antike in der Renaissance. Köln.

Cuno, K., 1011. Die ältesten jüdischen Grabsteine

in den Rheinlanden (bis ca. 1100).

Onomastische Aspekte und die Traditionen

der Epitaphgestaltung seit der Antike. Trier.
Daston, L./Park, K., 1998. Wonders and the

Order ofNature: 1150-1750. New York.

Dunkelgrün, T., 1017. The Christian Study of
Judaism in Early Modern Europe. J. Karp -
A. Sutcliffe, The Cambridge History of
Judaism. Cambridge, 316-348.

Enenkel, K.A.E., JongJ.L. de, 1019. Artes Apo-
demicae and Early Modern Travel Culture

1550-1700. Leiden.

Erlanger, S., 1010. Grabsteine als Zeugen
jüdischen Lebens im Mittelalter. Jahresbericht
der Bodenforschung Basel-Stadt, 96-101.

Felici, L., 1009. Theodor Zwinger's Methodus

Apodemica: An Observatory of the City as

Political Space in the Late Sixteenth Century.

Cromohs 14,1-18.
Findlen, P., 1994. Possessing Nature: Museums,

Collecting, and Scientific Culture in
Early Modern Italy. Berkeley.

Ginsburger, M„ 1909. Die Juden in Basel.

BZGA, 315-436.

Grafton, A., 1985. From De die natali to De
emendatione temporum: The Origins and

Setting of Scaliger's Chronology. JWCI 48,

100-143.

- 1014. Christian Hebraism and the Rediscovery

of Hellenistic Judaism. R.I. Cohen et

al., Jewish Culture in Early Modern Europe:

Essays in Honor of David B. Ruderman.

Pittsburgh, 169-180.
Grafton, A./Weinberg, J., 2,011. «I have always

loved the Holy Tongue»: Isaac Casaubon,
theJews, and a Forgotten Chapter in Renaissance

Scholarship. Cambridge.
Grote, A., 1994. Macrocosmos in Microcosmo:

Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des

Sammeins, 1450 bis 1800. Opladen.
Guth-Dreyfus, K., 1985. Neue Grabsteinfunde

vom mittelalterlichen Judenfriedhof in Basel.

BZGA 85,330-336.

Impey, O.R., MacGregor, A., 1985. The Origins
of Museums: The Cabinet of Curiosities in
Sixteenth- and Seventeenth-Century Europe.

Oxford.
Kaufmann, T.d.C., 1993. The Mastery of



192 Andreas Berger-Gehringer

Nature: Aspects ofArt, Science, and Humanism

in the Renaissance. Princeton.
Landolt, E„ 1980. Die Statue des Munatius

Plancus und der Bildhauer Hans Michel.
Basler Stadtbuch, 135-140.

Malkiel, D., 1013. The Artifact and Humanism
in Medieval Jewish Though. Jewish History
17/1, 21-40.

Magin, C./Schindel, U./Wulf, C., zoo8.
Traditionen, Zäsuren, Umbrüche: Inschriften
des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit

im historischen Kontext. Wiesbaden.

Mertens, D., 1008. Oberrheinische Humanisten

um 1500 als Sammler und Verfasser

von Inschriften. C. Magin - U. Schindel -
C. Wulf, Traditionen, Zäsuren, Umbrüche.
Inschriften des späten Mittelalters und der

frühen Neuzeit im historischen Kontext.
Wiesbaden, 153-157.

Meyer, W., 1005. Benötigt, geduldet, verachtet

und verfolgt. Zur Geschichte der Juden

in Basel zwischen 12.00 und 1800. H.
Haumann, Acht Jahrhunderte Juden in Basel.

100 Jahre Israelitische Gemeinde Basel. Basel,

13-56.

Meyer, W./Laubscher H.P., zoo6. Da verfiele

Basel überall: Das Basler Erdbeben von 1356.

Basel.

Möhle, M., zoio. Das Zwingerhaus am Nadelberg.

BZGA no, Z09-Z8.
Ott, M., zooz: Die Entdeckung des Altertums:

der Umgang mit der römischen Vergangenheit

Süddeutschlands im 16. Jahrhundert.
Kallmünz.

- zoio. Konrad Peutinger und die Inschriften
des römischen Augsburg. Die «Romanae

vetustatis fragmenta» von 1505 im Kontext
des gelehrten Wissens nördlich und südlich

der Alpen. G.M. Müller, Humanismus
und Renaissance in Augsburg. Kulturgeschichte

einer Stadt zwischen Spätmittelalter

und Dreißigjährigem Krieg. Berlin/New
York, Z75-Z89.

Plotke, S., Z017. Humanistische Transpositionen:

Die ersten deutschen Übersetzungen

von Andrea Alciatos Emblembuch. J.J. Kipf

et al„ Humanistische Antikenübersetzung
und frühneuzeitliche Poetik in Deutschland

(1450-16Z0). Berlin/Boston, ZZ3-Z41.
Rapp, E.L./Böcher, O., 1961. Die mittelalterlichen

hebräischen Epitaphien des Rheingebiets.

Mainzer Zeitschrift 56/57,155-182.

Schnapp, A., 1996. The Discovery of the Past.

The Origins ofArcheology. London.
Schneider, C., Z015. Aufbruch in die eigene

Antike: Die Basler entdecken ihre römische

Vergangenheit im 16. Jahrhundert. T. Huf-
schmid/B. Thomas, Wiederentdeckt! Basilius

Amerbach erforscht das Theater von

Augusta Raurica. Basel, 11-zz.
Schober, S.-M., Z019. Gesellschaft im Exzess:

Mediziner in Basel um 1600. Frankfurt a.

M.
Schweizerisches Geschlechter-Buch, 1955. Al-

manach généalogique suisse. Bd. 10. Basel.

Sidorko, C.P., Z014. Basel und der jiddische
Buchdruck (1557—161z): Kulturexport in der

Frühen Neuzeit. Basel.

Stagl, J., 2002. Eine Geschichte der Neugier.
Die Kunst des Reisens 1550-1800. Wien.

Stenhouse, W., 2005. Reading Inscriptions and

Writing Ancient History. Historical
Scholarship in the Late Renaissance, in: BICS,

Supplement 86, III-X, 1-203.
Stoffels, P., 2012. Die Wiederverwendung

jüdischer Grabsteine im spätmittelalterlichen
Reich. Trier.

Wanner, G.A., 1964. Seit 600 Jahren in Basel.

Lebensbilder aus der Familie Iselin. Basel.

Weinberg, J., 2014. Weeping Over Erasmus in

Hebrew and Latin. R.I. Cohen et al., Jewish

Culture in Early Modern Europe: Essays in
Honor of David B. Ruderman. Pittsburgh,

145-155-

Zajic, A., 2004. «Zu ewiger gedächtnis aufge-

richt»; Grabdenkmäler als Quelle für
Memoria und Repräsentation von Adel und

Bürgertum im Spätmittelalter und in der

Frühen Neuzeit. Das Beispiel Niederösterreichs.

Wien.



Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten 193

Abstracts

Im 16. Jh. ließen Theodor Zwinger und Lucas Iselin den Grabstein des Rabbi Eliakim in
Iselins Garten aufstellen. Der Grabstein stammte ursprünglich vom jüdischen Friedhof
in Basel. Nach der mörderischen Vertreibung der jüdischen Gemeinde im 14. Jh. wurde

er mit hunderten von weiteren jüdischen Grabsteinen in die Stadtmauer verbaut. Nach

seiner Verlegung in Iselins Garten Iselins wurde er zum Artefakt, Denkmal und zur
Sehenswürdigkeit. Ausgehend von Zwingers und Iselins Interesse am Grabstein und dessen

hebräischen Inschrift untersucht der vorliegende Beitrag die Bedeutung materieller
Geschichte und humanistischer Wissenspraktiken im Zusammenhang mit hebräischen

Epitaphen. Er illustriert, wie sich die christlich-humanistische Selbstvergewisserung während

der Frühen Neuzeit stets auch entlang einer (materiellen) Vergegenwärtigung der

jüdischen Vergangenheit artikulierte.

In the 16th century, Theodor Zwinger and Lucas Iselin installed the tombstone of Rabbi
Eliakim in Iselins garden. Originally, the tombstone came from the Jewish cemetery in
Basel. After the murderous expulsion of the Jewish community in the 14th century, the
tombstone was built into the city wall along with hundreds of other Jewish headstones.

Through its relocation to Iselin's garden, the tombstone became an artifact, monument,
and landmark. Examining Zwingers and Iselin's interest in the tombstone and its Hebrew

inscriptions, this article explores the significance ofmaterial history and humanist knowledge

practices [Wissenspraktiken) in relation to Hebrew epitaphs. It illustrates how early
modern Christian humanist self-assurance was articulated through a (material) manifestation

Vergegenwärtigung) of the Jewish past.

Andreas Berger-Gehringer, New Haven


	Rabbi Eliakim in Johann Iselins Garten : über hebräische Inschriften und frühneuzeitliche Wissenspraktiken

