Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 78 (2022)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Barbara U. Meyer, Jesus the Jew in Christian Memory. Theological and
Philosophical Explorations, Cambridge University Press 2020, 212 S.

Wie ist eine Christologie, also eine dogmatische Lehre, in der sich die christliche Religion
in ihrer Besonderheit darstellt, zu konstruieren, damit sie nicht zu einer Ersetzung des
Judentums und seiner heilgeschichtlichen Stellung durch Jesus Christus fihrt? Das ist
das Thema der Studie von Barbara U. Meyer mit dem Titel Jesus the Jew in Christian
Memory. Theological and Philosophical Explorations. Es fithrt Uberlegungen aus ihrer
Dissertationsschrift Christologie im Schatten der Shoah — im Lichte Isracls: Studien zu
Paul van Buren und Friedrich-Wilhelm Marquardt weiter, die im Jahre 2004 erschien.
Ihr Anliegen ist es, eine Christologie auszuarbeiten, die die bleibende Bedeutung der jii-
dischen Religion fiir die christliche aufnimmt und auf diese Weise zu ciner kritischen
Revision der christologischen Lehrtradition beitrigt. Das soll der Erinnerungsbegriff leis-
ten, der mit einem Differenzmodell verbunden wird. «I will show that Christian me-
mory — in the broad sense of comprising not just basic narratives but also legal, social, and
theological reflections of those stories - is, to a larger extent, textually shared with Jews.»
(8) Das Erinnerungskonzept bildet den Rahmen, in dem Judentum und Christentum
in Jesus Christus miteinander verzahnt werden. Daraus ergibt sich eine Neufassung der
Christologie: sie wird zur interreligiosen Reflexion von unaufhebbarer Andersheit im
Christentum. Denn die «Jewishness of Jesus Christ engenders an otherness that opens
up new intellectual, spiritual, and ethical horizons for the non-Jewish Christian» (11).
Strukeuriert ist die Untersuchung in sechs Kapitel, die von einer Einleitung Zhe
Jewishness of Jesus as a Theological Challenge (1-15) und ciner Conclusion (180-187) so-
wic einem Postscript (188-192), welches das Projeke einer interreligiésen Christologie skiz-
ziert, einrahmt werden. Mit dem Erinnerungskonzept, welches das erste Kapitel What Is
Christian Memory? (16—41) erortert, werden die Diskurse iiber Gedichtniskulturen so-
wie deren Anwendung auf die historische Jesusforschung aufgenommen. Mit der zhird
quest ricken Jesus von Nazareth sowie die frithen christusgliubigen Gruppen in das an-
tike Judentum des Zweiten Tempels. Die Weitergabe des erinnerten Jesus in der christ-
lichen Religion, so die These der Untersuchung, enthilt damit von Anfang an einen
konstitutiven Bezug auf die jiidische Erinnerungskultur. Mit Blick auf die Vergangenheit
fithre das zweite Kapitel The Past: History of Halakhah and Dogma das Konzept weiter
(42-65), wihrend die anschliefenden Kapitel sich der Gegenwart (7he Present: Jesus and
Jewish Continuity, 66-98) und der Zukunft (7he Future: Regarding the Human, 99-127)
widmen. Vor diesem Hintergrund rekonstruieren das fiinfte Kapitel Affer and Against
Suffering (128-148) die Verséhnungslehre in kritischer Absetzung von deren traditio-
neller Form, die das Leiden in einen sinnstiftenden Rahmen einordnet, und das sechste



132 Rezensionen

Andersheit als christologische Kategorie am Leitfaden der Vulnerabilitit (Besween Jesus,
the Jew, and the Other, 149-179).

Mit dem Erinnerungsgedanken greift die Autorin in der Tat ein weiterfithrendes
Konzept auf, um zu einer lingst tiberfilligen theologischen Neubewertung des Judentums
zu gelangen. Dabei folgt sie den Konzeptionen von Paul van Buren und Friedrich-
Wilhelm Marquardt, denen sie bereits ihre Dissertation widmete. Deren Entwiirfe ei-
ner post-supersessionist Christologie werden durch das Erinnerungskonzept sowie eine
Differenzorientierung erweitert und in eine interreligiése Konzeption tiberfithrt, welche
einen Diskurs «beyond the binitary categories of <mine> und <yours>, beyond the sole
alternatives of similarities and differences» (188) beschreibt. Grundlage der Konzeption
ist die historische und religionsgeschichtliche Einordnung Jesu von Nazareth und seiner
friihen Anhinger in das antike Judentum des Zweiten Tempels (44-56). Darauf zielt der
Erinnerungsbegriff: «In this book, memory functions as a frame of references helping us
to formulate historical questions anew.» (41) Was bedeutet der historische und religions-
geschichtliche Befund fiir die dogmatische Christologie? Die Studie tendiert, dhnlich wie
die Christologic Marquardts (der allerdings an Fragen der historischen Jesusforschung
nur méfig interessiert war), dazu, das historische Resultat direke in die Christologie auf-
zunehmen, also nicht zwischen der historischen Sicht und der religiésen Selbstsicht des
Glaubens zu unterscheiden. «Jesus the Jew observed the commandments of the Torah,
and Jesus Christ fulfilled the Torah without abrogating it. The first is a historical and the
second a Christological statement. Both are part of the Christian belief that comprises
the humanity and the divinity of Jesus Christ.» (54) In der Christologie ist der histo-
rische Befund, nimlich die jiidische Identitit Jesu, aufzunehmen. Diese reprisentiert in
der Person des Christus die menschliche Natur, wihrend die gottliche der christlichen
Religion zugeschlagen wird. Auf diese Weise wird die Zweinaturenlehre zur interreligio-
sen Beschreibung des christlichen Bezugs auf Jesus Christus umformuliert. Indem sich
die christliche Religion auf Jesus Christus bezicht, rekurriert sie zugleich aufgrund der
jiidischen Identitit Jesu auch auf das Judentum. Fiir die sich aus dieser Grundlegung er-
gebende Christologie hat das zur Folge, dass sie zur Kritik der Christologie der theologi-
schen Lehrtradition benutzt wird, die sich auf die christliche Religion bezog, diese Sicht
aber universalisierte und auf das Judentum iibertrug.

Durch die vorgeschlagene Neufassung der Christologie soll jegliche Depotenzierung
der jiidischen Religion vermieden und deren Bedeutung fiir die christliche theologisch
aufgezeigt werden. So wichtig diese Intention ist, so fraglich ist es jedoch, ob sie durch
eine theologische Ausschaltung der Differenz zwischen Judentum und Christentum in der
christologischen Konstruktion Jesu Christi erreicht werden kann. Denn mit der program-
matischen Ausscheidung einer theologischen Differenz zwischen beiden Religionen (vgl.
181: «the ways that never parted» ) kann das Judentum auch nicht mehr als eine eigenstin-
dige Religion anerkannt werden. Zur Folge hat das eine untergriindige Vereinnahmung
des Judentums, die dem Bestreben, dieses endlich als mit dem Christentum ebenbiirtig
anzuerkennen, zuwiderliuft. Vermeiden ldsst sich das nur, wenn man auch theologisch
an einer Differenz zwischen beiden Religionen festhilt und die Christologie gerade nicht



Rezensionen 133

auf das Judentum tibertrigt. Zwischen dem historischen Befund und der christologischen
Deutung Jesu ist deutlich zu unterscheiden. Jesus und seine Nachfolger gehoren, wie
die Autorin zu Recht herausstellt, in das antike Judentum, sind ein Bestandteil der jiidi-
schen Religionsgeschichte. Aber auch das Christentum bezieht sich auf den Nazarener,
welches sich in komplexen Uberlagerungs- und Abstofungsprozessen zugleich mit dem
Judentum als eigenstindige Religion ausdifferenziert hat und in sich eine eigene religiése
Sicht (nicht die wahre oder eigentliche!) ihrer Anfinge in der Gestalt Jesu Christi re-
prasentiert. In dem Bild Jesu Christi stellt sich die christliche Religion selbst dar. Allein
das thematisiert die Christologie: wie die christliche Religion in ihrem Bezug auf Jesus
Christus als Religion funktioniert. Ubertrigt man dies auf das Judentum - schon Jesus
als den Christus gibt es nur in und fir die christliche Religion —, dann lassen sich alle die
Aporien der Lehrtradition nicht mehr vermeiden, die man hinter sich lassen mochte.

Man kann natiirlich davon ausgehen, dass die Christologie gar nicht die Aufgabe hat,
die Struktur des christlichen Glaubens zu beschreiben, sondern eine «historically ori-
ented discipline» (188) sei, welche auf «the dynamics between the religions, on the ex-
change and interpretations of ideas, or on <repercussions>» (189) den Fokus legt. Aber
dann stellt sich - dhnlich wie in der gegenwirtigen Religionstheologie — die Frage, wie
sich die theologische Konstruktion einer interreligiosen Dialogreligion zu der Selbstsiche
der einzelnen Religionen verhilt. Diese hingen an ihren konkreten Symboltrigern, aber
nicht an einer Divinitdt hinter den religiésen Zeichensystemen, die zudem mit dem
Problem konfrontiert ist, die in den Fokus geriickte Differenzorientierung monistisch
wieder aufzuheben.

So hat Barbara U. Meyer eine wichtige und anregende Studie zur Christologie im christ-
lich-jiudischen Dialog vorgelegt, deren Intentionen allerdings auf einer verinderten sys-
tematischen Grundlage weiterzufiihren sind, um zu einer wirklichen Anerkennung der
judischen Religion in der christlichen Theologie zu gelangen.

Christian Danz, Universitit Wien

Uwe Plath, Castellios Selbstverstindnis in seiner Auseinandersetzung mit
Calvin. Schwabe Verlag, Basel 2021 (Schriften der Internationalen Castellio
Gesellschaft Bd. 2). 99 S., ISBN 978-3-7965-4360-9, CHF 14.00.

Das Biichlein geht auf einen Vortrag zuriick, den der Verfasser — seit seiner Dissertation
tiber Calvin und Basel ausgewiesener Castellio-Spezialist und seit einigen Jahren zu die-
sem Thema publizistisch wieder verstirke aktiv — Ende Oktober 2019 vor den Mitgliedern
der Internationalen Castellio Gesellschaft in der Alten Universitit Basel gehalten hat.
Den Anstof zu diesem Thema gab die These Thomas Maissens, Castellios Bedeutung
liege nicht darin, «dass er unser Vorldufer ist als toleranter Mensch, sondern dass er ein
Querdenker war in seiner Zeit» (7, nach einem Vortrag Maissens in Basel vom s.10.2018).



134 Rezensionen

Nun kann man das Wort Querdenker heute nicht mehr so unbelastet in seiner eigent-
lichen Bedeutung verwenden wie 2018, trotzdem ergibt sich die Frage, ob sich denn der
Basler Humanist selbst als Querdenker (in dem lexikalischen Sinne eines eigenstindigen
und originellen Denkers) verstanden hat, mithin die Frage nach seinem Selbstverstindnis,
vor allem in seiner Auseinandersetzung mit Calvin.

Dass diese Frage nicht leicht zu beantworten ist, liegt am mageren Quellenbefund:
Es gibt wenige Stellen in Castellios Schriften, in denen er sich iiber sich selbst dufiert,
und die muss man mithsam zusammensuchen. Genauso spirlich und zudem meist
durch Parteinahme verzerrt sind die Aussagen der Zeitgenossen. Insofern ist es hochst
verdienstvoll, dass Plath auf den wenigen Seiten des Biichleins Belege fiir Castellios
Selbstverstindnis zusammentrigt: Dieser sicht sich als einen bescheidenen Mann und ist
doch zugleich von seinen philologischen und theologischen Kompetenzen so tiberzeugt,
dass er daraus das Selbstbewusstsein schopfen kann, das er in der Auseinandersetzung
mit Calvin und Beza braucht. Er sieht sich als ehrlichen, frommen und rechtschaffenen
Anhinger des neuen Glaubens, dessen Ubersetzungsarbeit an der Bibel nicht hinlinglich
gewiirdigt wird und der deshalb in bitterer Armut leben muss. Er sieht sich auch nach lan-
gen Jahren im Basler Exil weiterhin als Franzose und als berufener Kritiker seiner Zeit, vor
allem von Lasterhaftigkeit und Gottlosigkeit, Mangel an Nichstenliebe und Frommigkeit
sowie von religioser Intoleranz — und zwar schon vor der Hinrichtung Servets und der
auf sie folgenden Debatte: «Ja, wir werden zu Mérdern aus Eifer fiir Christus, der, damit
das Blut anderer nicht vergossen werde, das seine vergossen hat. Aus Eifer fir Christus
reiflen wir das Unkraut heraus, obwohl er uns vorgeschrieben hat, das Unkraut bis zur
Ernte stehen zu lassen» (25) — so 1551 in der Praefatio an Eduard VI. von England zur
Biblia interprete Sebastiano Castalione. Folgerichtig entwickelt sich das Selbstverstindnis
des Humanisten im Streit mit Calvin weiter: Er sicht sich als Historiker und Kritiker
des <Falles Servet> und fiihle sich dabei nicht allein; er hat Freunde, ist einer von vie-
len Kidmpfern fiir die Wahrheit. Freilich ist von ihnen wenig zu horen — welch Wunder,
dass Castellio seine schwache Position religiés tiberhoht und sich als <David gegen
Goliath> stilisiert. So etwa, wenn er in De haereticis im Bezug auf Calvin schreibt: «ich
werde sehen, ob dieser Goliath aus der Schleuder des Hirten mit dem Stein des gottlichen
Wortes zu Boden geworfen und mit seinem eigenen Schwert enthauptet werden kann,
denn die Waffen des Saul, d.h. menschliche Waffen, fihren wir nicht in diesem Kampf>
(50). In diesem Zusammenhang wiederholt Plath seine These, dass Castellio mit seinem
Pseudonym Faticanus nicht auf den Mons Vaticanus anspiele, sondern auf den vates, den
Scher, sich also als von Gott berufenen Propheten verstehe — das leuchtet ein. Dass sich
Castellio jedenfalls nicht als Haretiker und auch nicht als Patron und Helfer von Ketzern
sicht, geht nicht allein aus der Verteidigungsschrift vor dem Basler Rat hervor, die er 1563
kurz vor seinem Tode verfasst hat, es ist jedem klar, der De arte dubitandi - seit 2015 auch
in der deutschen Ubersetzung von Werner Stingl zuginglich — genau gelesen hat.

Seine Zusammenstellung komplettiert Plath durch einen Quellenanhang, der unter an-
derem die letztgenannte Schrift und einen Brief Castellios an David Joris* Schwiegersohn
Nikolaus Blesdijk mit einer Warnung vor der Verfolgung der Téufer in der Pfalz und einem



Rezensionen 135

Bericht iiber das Geschehen in Frankreich enthilt — alle Quellenstiicke sind in deutscher
Ubersetzung durch den Autor wiedergegeben. Ein ausfiihrliches Literaturverzeichnis er-
ginzt das Biandchen, das in die Hinde aller gehort, die sich mit Castellio auseinander-
setzen mochten — auch iiber den Kreis der nach ihm benannten Gesellschaft und der
Fachgelehrten hinaus.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal/Bonn



	Rezensionen

