
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Barbara U. Meyer, Jesus the Jew in Christian Memory. Theological and

Philosophical Explorations, Cambridge University Press 202.0, 212 S.

Wie ist eine Christologie, also eine dogmatische Lehre, in der sich die christliche Religion
in ihrer Besonderheit darstellt, zu konstruieren, damit sie nicht zu einer Ersetzung des

Judentums und seiner heilgeschichtlichen Stellung durch Jesus Christus führt Das ist
das Thema der Studie von Barbara U. Meyer mit dem Titel Jesus the Jew in Christian

Memory. Theological and Philosophical Explorations. Es führt Überlegungen aus ihrer
Dissertationsschrift Christologie im Schatten der Shoah - im Lichte Israels: Studien zu
Paul van Buren und Friedrich-Wilhelm Marquardt weiter, die im Jahre 2004 erschien.

Ihr Anliegen ist es, eine Christologie auszuarbeiten, die die bleibende Bedeutung der
jüdischen Religion für die christliche aufnimmt und auf diese Weise zu einer kritischen
Revision der christologischen Lehrtradition beiträgt. Das soll der Erinnerungsbegriff leisten,

der mit einem Differenzmodell verbunden wird. «I will show that Christian

memory - in the broad sense ofcomprising not just basic narratives but also legal, social, and

theological reflections of those stories - is, to a larger extent, textually shared with Jews.»
(8) Das Erinnerungskonzept bildet den Rahmen, in dem Judentum und Christentum
in Jesus Christus miteinander verzahnt werden. Daraus ergibt sich eine Neufassung der

Christologie: sie wird zur interreligiösen Reflexion von unaufhebbarer Andersheit im
Christentum. Denn die «Jewishness ofJesus Christ engenders an otherness that opens

up new intellectual, spiritual, and ethical horizons for the non-Jewish Christian» (11).

Strukturiert ist die Untersuchung in sechs Kapitel, die von einer Einleitung The

Jewishness ofJesus as a Theological Challenge (1—15) und einer Conclusion (180-187) so~

wie einem Postscript (18 8-192), welches das Projekt einer interreligiösen Christologie
skizziert, einrahmt werden. Mit dem Erinnerungskonzept, welches das erste Kapitel What Is

Christian Memory (16-41) erörtert, werden die Diskurse über Gedächtniskulturen
sowie deren Anwendung auf die historische Jesusforschung aufgenommen. Mit der third
quest rücken Jesus von Nazareth sowie die frühen christusgläubigen Gruppen in das

antike Judentum des Zweiten Tempels. Die Weitergabe des erinnerten Jesus in der christlichen

Religion, so die These der Untersuchung, enthält damit von Anfang an einen

konstitutiven Bezug aufdie jüdische Erinnerungskultur. Mit Blick aufdie Vergangenheit
führt das zweite Kapitel The Past: History ofHalakhah and Dogma das Konzept weiter
(42-65), während die anschließenden Kapitel sich der Gegenwart The Present:Jesus and

Jewish Continuity, 66-98) und der Zukunft [The Future: Regarding the Human, 99-127)
widmen. Vor diesem Hintergrund rekonstruieren das fünfte Kapitel Afier and Against
Suffering (128-148) die Versöhnungslehre in kritischer Absetzung von deren traditioneller

Form, die das Leiden in einen sinnstiftenden Rahmen einordnet, und das sechste



132 Rezensionen

Andersheit als christologische Kategorie am Leitfaden der Vulnerabilität (Between Jesus,

theJew, and the Other, 149-179).
Mit dem Erinnerungsgedanken greift die Autorin in der Tat ein weiterführendes

Konzept auf, um zu einer längst überfälligen theologischen Neubewertung desJudentums

zu gelangen. Dabei folgt sie den Konzeptionen von Paul van Buren und Friedrich-

Wilhelm Marquardt, denen sie bereits ihre Dissertation widmete. Deren Entwürfe

einer post-supersessionist Christologie werden durch das Erinnerungskonzept sowie eine

Differenzorientierung erweitert und in eine interreligiöse Konzeption überführt, welche

einen Diskurs «beyond the binitary categories of <mine> und <yours>, beyond the sole

alternatives of similarities and differences» (188) beschreibt. Grundlage der Konzeption
ist die historische und religionsgeschichtliche Einordnung Jesu von Nazareth und seiner

frühen Anhänger in das antike Judentum des Zweiten Tempels (44-56). Darauf zielt der

Erinnerungsbegriff: «In this book, memory functions as a frame of references helping us

to formulate historical questions anew.» (41) Was bedeutet der historische und

religionsgeschichtliche Befund für die dogmatische Christologie? Die Studie tendiert, ähnlich wie
die Christologie Marquardts (der allerdings an Fragen der historischen Jesusforschung

nur mäßig interessiert war), dazu, das historische Resultat direkt in die Christologie
aufzunehmen, also nicht zwischen der historischen Sicht und der religiösen Selbstsicht des

Glaubens zu unterscheiden. «Jesus the Jew observed the commandments of the Torah,
and Jesus Christ fulfilled the Torah without abrogating it. The first is a historical and the

second a Christological statement. Both are part of the Christian belief that comprises
the humanity and the divinity ofJesus Christ.» (54) In der Christologie ist der
historische Befund, nämlich die jüdische Identität Jesu, aufzunehmen. Diese repräsentiert in
der Person des Christus die menschliche Natur, während die göttliche der christlichen

Religion zugeschlagen wird. Auf diese Weise wird die Zweinaturenlehre zur interreligiösen

Beschreibung des christlichen Bezugs aufJesus Christus umformuliert. Indem sich

die christliche Religion aufJesus Christus bezieht, rekurriert sie zugleich aufgrund der

jüdischen Identität Jesu auch auf das Judentum. Für die sich aus dieser Grundlegung
ergebende Christologie hat das zur Folge, dass sie zur Kritik der Christologie der theologischen

Lehr tradition benutzt wird, die sich aufdie christliche Religion bezog, diese Sicht

aber universalisierte und auf das Judentum übertrug.
Durch die vorgeschlagene Neufassung der Christologie soll jegliche Depotenzierung

der jüdischen Religion vermieden und deren Bedeutung für die christliche theologisch

aufgezeigt werden. So wichtig diese Intention ist, so fraglich ist es jedoch, ob sie durch

eine theologische Ausschaltung der Differenz zwischen Judentum und Christentum in der

christologischen Konstruktion Jesu Christi erreicht werden kann. Denn mit der

programmatischen Ausscheidung einer theologischen Differenz zwischen beiden Religionen (vgl.
181 : « the ways that never parted» kann das Judentum auch nicht mehr als eine eigenständige

Religion anerkannt werden. Zur Folge hat das eine untergründige Vereinnahmung
des Judentums, die dem Bestreben, dieses endlich als mit dem Christentum ebenbürtig
anzuerkennen, zuwiderläuft. Vermeiden lässt sich das nur, wenn man auch theologisch

an einer Differenz zwischen beiden Religionen festhält und die Christologie gerade nicht



Rezensionen 133

auf das Judentum überträgt. Zwischen dem historischen Befund und der christologischen

Deutung Jesu ist deutlich zu unterscheiden. Jesus und seine Nachfolger gehören, wie
die Autorin zu Recht herausstellt, in das antike Judentum, sind ein Bestandteil der
jüdischen Religionsgeschichte. Aber auch das Christentum bezieht sich auf den Nazarener,
welches sich in komplexen Uberlagerungs- und Abstoßungsprozessen zugleich mit dem

Judentum als eigenständige Religion ausdifferenziert hat und in sich eine eigene religiöse
Sicht (nicht die wahre oder eigentliche!) ihrer Anfänge in der Gestalt Jesu Christi

repräsentiert. In dem Bild Jesu Christi stellt sich die christliche Religion selbst dar. Allein
das thematisiert die Christologie: wie die christliche Religion in ihrem Bezug aufJesus

Christus als Religion funktioniert. Uberträgt man dies auf das Judentum - schon Jesus

als den Christus gibt es nur in und für die christliche Religion -, dann lassen sich alle die

Aporien der Lehrtradition nicht mehr vermeiden, die man hinter sich lassen möchte.

Man kann natürlich davon ausgehen, dass die Christologie gar nicht die Aufgabe hat,
die Struktur des christlichen Glaubens zu beschreiben, sondern eine «historically
oriented discipline» (188) sei, welche auf «the dynamics between the religions, on the

exchange and interpretations of ideas, or on <repercussions >» (189) den Fokus legt. Aber
dann stellt sich - ähnlich wie in der gegenwärtigen Religionstheologie - die Frage, wie
sich die theologische Konstruktion einer interreligiösen Dialogreligion zu der Selbstsicht

der einzelnen Religionen verhält. Diese hängen an ihren konkreten Symbolträgern, aber

nicht an einer Divinität hinter den religiösen Zeichensystemen, die zudem mit dem

Problem konfrontiert ist, die in den Fokus gerückte Differenzorientierung monistisch
wieder aufzuheben.

So hat Barbara U. Meyer eine wichtige und anregende Studie zur Christologie im
christlich-jüdischen Dialog vorgelegt, deren Intentionen allerdings auf einer veränderten
systematischen Grundlage weiterzuführen sind, um zu einer wirklichen Anerkennung der

jüdischen Religion in der christlichen Theologie zu gelangen.

Christian Danz, Universität Wien

Uwe Plath, Castellios Selbstverständnis in seiner Auseinandersetzung mit
Calvin. Schwabe Verlag, Basel zozi (Schriften der Internationalen Castellio

Gesellschaft Bd. z). 99 S., ISBN 978-3-7965-4360-9, CHF 14.00.

Das Büchlein geht auf einen Vortrag zurück, den der Verfasser - seit seiner Dissertation
über Calvin und Basel ausgewiesener Castellio-Spezialist und seit einigen Jahren zu
diesem Thema publizistisch wieder verstärkt aktiv - Ende Oktober Z019 vor den Mitgliedern
der Internationalen Castellio Gesellschaft in der Alten Universität Basel gehalten hat.

Den Anstoß zu diesem Thema gab die These Thomas Maissens, Castellios Bedeutung
liege nicht darin, «dass er unser Vorläufer ist als toleranter Mensch, sondern dass er ein

Querdenker war in seiner Zeit» (7, nach einem Vortrag Maissens in Basel vom 5.10.Z018).



134 Rezensionen

Nun kann man das Wort Querdenker heute nicht mehr so unbelastet in seiner eigentlichen

Bedeutung verwenden wie 2018, trotzdem ergibt sich die Frage, ob sich denn der

Basler Humanist selbst als Querdenker (in dem lexikalischen Sinne eines eigenständigen
und originellen Denkers) verstanden hat, mithin die Frage nach seinem Selbstverständnis,

vor allem in seiner Auseinandersetzung mit Calvin.
Dass diese Frage nicht leicht zu beantworten ist, liegt am mageren Quellenbefund:

Es gibt wenige Stellen in Castellios Schriften, in denen er sich über sich selbst äußert,

und die muss man mühsam zusammensuchen. Genauso spärlich und zudem meist
durch Parteinahme verzerrt sind die Aussagen der Zeitgenossen. Insofern ist es höchst

verdienstvoll, dass Plath auf den wenigen Seiten des Büchleins Belege für Castellios
Selbstverständnis zusammenträgt: Dieser sieht sich als einen bescheidenen Mann und ist
doch zugleich von seinen philologischen und theologischen Kompetenzen so überzeugt,
dass er daraus das Selbstbewusstsein schöpfen kann, das er in der Auseinandersetzung
mit Calvin und Beza braucht. Er sieht sich als ehrlichen, frommen und rechtschaffenen

Anhänger des neuen Glaubens, dessen Ubersetzungsarbeit an der Bibel nicht hinlänglich
gewürdigt wird und der deshalb in bitterer Armut leben muss. Er sieht sich auch nach langen

Jahren im Basler Exil weiterhin als Franzose und als berufener Kritiker seiner Zeit, vor
allem von Lasterhaftigkeit und Gottlosigkeit, Mangel an Nächstenliebe und Frömmigkeit
sowie von religiöser Intoleranz - und zwar schon vor der Hinrichtung Servets und der

auf sie folgenden Debatte: «Ja, wir werden zu Mördern aus Eifer für Christus, der, damit
das Blut anderer nicht vergossen werde, das seine vergossen hat. Aus Eifer für Christus
reißen wir das Unkraut heraus, obwohl er uns vorgeschrieben hat, das Unkraut bis zur
Ernte stehen zu lassen» (25) - so 1551 in der Praefatio an Eduard VI. von England zur
Biblia interprète Sebastiano Castalione. Folgerichtig entwickelt sich das Selbstverständnis
des Humanisten im Streit mit Calvin weiter: Er sieht sich als Historiker und Kritiker
des <Falles Servet> und fühlt sich dabei nicht allein; er hat Freunde, ist einer von vielen

Kämpfern für die Wahrheit. Freilich ist von ihnen wenig zu hören - welch Wunder,
dass Castellio seine schwache Position religiös überhöht und sich als < David gegen
Goliath> stilisiert. So etwa, wenn er in De haereticis im Bezug auf Calvin schreibt: «ich
werde sehen, ob dieser Goliath aus der Schleuder des Hirten mit dem Stein des göttlichen
Wortes zu Boden geworfen und mit seinem eigenen Schwert enthauptet werden kann,
denn die Waffen des Saul, d.h. menschliche Waffen, führen wir nicht in diesem Kampf»
(50). In diesem Zusammenhang wiederholt Plath seine These, dass Castellio mit seinem

Pseudonym Vaticanus nicht auf den Möns Vdticanus anspiele, sondern auf den vates, den

Seher, sich also als von Gott berufenen Propheten verstehe - das leuchtet ein. Dass sich

Castellio jedenfalls nicht als Häretiker und auch nicht als Patron und Helfer von Ketzern
sieht, geht nicht allein aus der Verteidigungsschrift vor dem Basler Rat hervor, die er 1563

kurz vor seinem Tode verfasst hat, es ist jedem klar, der De arte dubitandi - seit 2015 auch

in der deutschen Ubersetzung von Werner Stingl zugänglich - genau gelesen hat.

Seine Zusammenstellung komplettiert Plath durch einen Quellenanhang, der unter
anderem die letztgenannte Schrift und einen BriefCastellios an David Joris' Schwiegersohn
Nikolaus Blesdijk mit einer Warnungvor der Verfolgung der Täufer in der Pfalz und einem



Rezensionen 135

Bericht über das Geschehen in Frankreich enthält - alle Quellenstücke sind in deutscher

Ubersetzung durch den Autor wiedergegeben. Ein ausführliches Literaturverzeichnis

ergänzt das Bändchen, das in die Hände aller gehört, die sich mit Castellio auseinandersetzen

möchten - auch über den Kreis der nach ihm benannten Gesellschaft und der

Fachgelehrten hinaus.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal/Bonn


	Rezensionen

