
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 1

Artikel: Greifbare Interkulturalität : das Wechselspiel zwischen Narration,
Erleben und materialer Gestaltung aus empirischer Perspektive

Autor: Ketges, Lisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Greifbare Interkulturalität

Das Wechselspiel zwischen Narration, Erleben
und materialer Gestaltung aus empirischer Perspektive

Lisa Ketges

Vorspann

«Ich trete auf das grosse, eiserne Tor zu, das den Eingang zum Gelände markiert. Rechts

daneben ist eine kleinere Tür eingelassen, sie ist nur angelehnt. Ich ziehe sie auf und trete

durch die Tür auf den gekiesten Weg, der mich den Hügel hinunter mitten auf das

Gelände führt. Um mich herum ist es still. Die Strasse, die ich gerade verlassen habe, ist
kaum befahren. Das Gelände liegt am Rand einer kleinen Stadr. Es erhebt sich auf einem

Berg über das Tal aufder einen Seite und schmiegt sich aufder anderen Seite in den Hang
hinein. Vor den Häusern, die die Einfahrt des Geländes rechts und links flankieren, ist es

auch ruhig - es ist Mittagszeit, niemand ist zu sehen. Bäume säumen den Weg, auf dem

ich gehe, und ich kann sehen, dass sich ihre Kronen noch viel weiter hügelabwärts und
dann den Berg wieder hinauf fortsetzen. Sie ragen hoch über mich auf. Ein leichter Wind
kommt aufund rauscht durch die Bäume, ihre Blätter rascheln leise. Ich höre, wie der Kies

und der Erdboden unter meinen Schritten knirschen.»

Einleitung

Greifbare Interkulturalität - unter diesem Titel widmet sich dieser Aufsatz dem

Verhältnis zwischen Narration, Erleben und materialer Gestaltung mit Blick auf

i Dieser Aufsatz entstand im Zusammenhang mit meinem praktisch-theologischen For¬

schungsprojekt, das ich zurzeit an der Theologischen Fakultät der Universität Basel durchführe.

Darin gehe ich der Frage nach, wie sich christliche interkulturelle Gemeinschaften, die z.B.

in Sprache, Tradition und nationalen Bezügen verschieden sind, als Gemeinschaft verstehen

und konstituieren. Dabei setze ich zwei Schwerpunkte: i) Wie wird interkulturelle christliche
Gemeinschaft in ästhetischen Medien hervorgebracht und erlebt i) Wie zeigen sich

Interkulturalität und Gemeinschaft im Kontext der Arbeit mit Kindern, Jugendlichen und jungen
Erwachsenen als spezifische Zielgruppe Die Forschungsarbeit steht im Zusammenhang mit
dem SNF-Forschungsprojekt «Conviviality in Motion. Exploring Practices and Theologies
ofMultiethnic Christian Congregations in Europe» unter der Leitung von Prof. Dr. Andrea

Bieler an der Theologischen Fakultät (Praktische Theologie) der Universität Basel. Näheres

zum Forschungsprojekt und zum Teilprojekt der Autorin s. https://theologie.unibas.ch/de/
projekt-conviviality-in-motion/.

ThZ 1/78 (2022) S. 104-130



Greifbare Interkulturalität 105

Gemeinschaft und Identifications- und Abgrenzungsprozesse. Interkulturalität

zeigt sich in dieser Verhältnisbestimmung als eine Form des Erlebens, in der

imaginative und sprachliche Praktiken und Objektbezug in besonderer Weise

zusammenkommen.

Ausgangspunkt für die folgenden Überlegungen war die Beobachtung während

verschiedenen Feldforschungsphasen, dass für die Gemeinschaft, bei der ich zu

Gast war, nicht nur die Geschichte ihrer Entstehung und der Modus des Erzählens

eine grosse Rolle spielen, sondern in gleichem Masse die sinnlich wahrnehmbare

Gestaltung der Umgebung für die Gemeinschaft und ihr Selbstverständnis wichtig

sind. In der ersten Analyse der Daten kristallisierte sich die Frage nach dem

Zusammenhang zwischen diesen beiden Aspekten heraus: In welchem Verhältnis

stehen das Narrativ als erzählte, erlebte und gedeutete Geschichte und das

Erzählen dieser Geschichte und Materialität i.S. der Objekthaftigkeit und sinnlicher

Wahrnehmbarkeit des Raumes der Gemeinschaft zueinander?

Im Folgenden gehe ich der Frage nach, wie sich materiale Gestaltung und

Narration als zwei unterschiedliche Praktiken, die mit Blick aufKommunikationsprozesse

eine Rolle spielen, aus empirischer Perspektive miteinander verbinden

und verstehen lassen. Ausgehend von Daten aus meiner empirischen Forschung1

beleuchte ich die Verbindung von materialen Objekten und einer sinnstiftenden,
umfassenden Erzählung. Dabei orientiere ich mich an einem Fallbeispiel, gehe

aber darüber hinaus und stelle meine Analyseergebnisse in Theoriekontexte der

Gemeinschaftsbildung und des Erinnerungsdiskurses. In diesem Zusammenhang
betrachte ich Sprache, Interaktion, Raum und Architektur als zentrale Aspekte
für ein Paradigma interkultureller Gemeinschaftsbildung. Interkulturalität
kommt im Folgenden vor allen Dingen in Bezug auf das Deutungsangebot und
das Selbstverständnis der Gemeinschaft zum Tragen.

i In dem ethnografisch angelegten Forschungsprojekt arbeite ich mit zwei christlichen Ge¬

meinden bzw. Gemeinschaften zusammen. Ich führe vor Ort Interviews durch und nehme an

Veranstaltungen, Sitzungen und Gottesdiensten teil (Teilnehmende Beobachtung). Aus den

schriftlichen Transkripten der Interviews und der gemachten Beobachtungen generiere ich
mittels des Verfahrens der Grounded Theory Methodology Erkenntnisse darüber, wie
interkulturelle christliche Gemeinschaft vor Ort gelebt wird. Hinzu kommen Ergebnisse einer

Dokumentenanalyse von internen Dokumenten der Gemeinschaften oder Darstellungen in
verschiedenen Medien der Öffentlichkeitsarbeit.



106 Lisa Ketges

Gemeinschaftsbegriff

Im Folgenden verstehe ich eine Gemeinschaft vorläufig' als beschreibbare Grösse,

die eine Kontinuität der Zeit, des Raumes, der Aktivitäten und der Personen

aufweist,4 und auf die in der Kommunikation auf vielfältige Weise direkt und indirekt

verwiesen wird. Dabei ist für die Analyse wichtig, dass sowohl die Individuen
als Teil der Gemeinschaft als auch die Gemeinschaft als kollektive Grösse eine

Rolle spielen. Die Frage nach Gemeinschaftsbildung und -erfahrung entfaltet

sich v.a. an der inhaltlichen Qualifizierung als Gemeinschaft: Was macht die

Gemeinschaft aus Wie und wodurch werden Einzelne Teil der Gemeinschaft

Wie erleben sie diese? Wie handeln Einzelne ihre Individualität im Gegenüber

zur Gemeinschaft aus Im Rahmen dieser inhaltlichen Qualifizierung ist auch die

Frage nach den strukturellen Kriterien der Zeit und der Personen noch einmal zu
erweitern: Welche Rolle spielen Kontinuität und Diskontinuität von Zeit und

Personen für die Bildung und das Erleben von Gemeinschaft

Die im Folgenden vorgestellte Gemeinschaft ist insofern als interkulturell zu
verstehen, als dass sie Christ: innen unterschiedlicher Sprache, Herkunft und

Traditionen in sich versammelt, ein Modell der geteilten Leitung aufweist, bereits

langfristig Erfahrungen als interkulturelle Gemeinschaft gesammelt hat und von
aussen als Expertin aufdem Gebiet der Interkulturalität wahrgenommen wird.'

Die Gemeinschaft

Ich gehe ein paar Schritte, dann sehe ich vor mir an einem Baum ein Schild, auf

Augenhöhe befestigt. Es ist in freundlichem Orangegelb beschriftet und heisst

mich willkommen. Es stimmt mich ein auf das, was mich nun erwarten wird:
der Text auf dem Schild warnt mich vor, dass ich hier ganz andere Erfahrungen

3 Die Diskussion um das Verständnis von «Gemeinschaft» steht im Gesamtzusammenhang
des Forschungsprojektes und wird in der Dissertation ausführlicher dargestellt und in Bezug
aufdas Forschungsfeld konkretisiert werden. Ausgangspunkt der Überlegungen ist die Qualität

einer Gemeinschaft im Gegenüber zu anderen Formen der Gruppenbildung.

4 Diese Arbeitsdefinition entstammt der gemeinsamen Arbeit des Projektteams von Conviviali¬

ty in Motion und weiterer affiliierter Mitglieder. Sie bezieht sich primär aufeinen strukturellen

Begriffvon Gemeinschaft, der der Beschreibung des Forschungsgegenstandes dient.

5 S. SNF-Forschungsprojekt Conviviality in Motion, Universität Basel, https://theologie.uni-
bas.ch/de/projekt-conviviality-in-motion/ueber-das-projekt/



Greifbare Interkulturalität 107

machen werde, fremde Sprachen, neue Menschen und Ungewohntes erleben

werde. Ich muss laut lachen, Vorfreude kommt in mir auf.

Die vorgestellte Gemeinschaft ist eine interkulturelle christliche Gemeinschaft,

die aufKinder- undJugendarbeit ausgerichtet ist. Sie besteht seit mehr als 15 Jahren

und ist im Besitz eines weitläufigen, hügeligen Geländes im ländlichen Raum, das

sie in ihrem Sinne gestaltet. Die Gemeinschaft wird durch eine Trägerstruktur und

ein Team von festen Mitarbeitenden getragen. Andere haupt- und ehrenamtliche

Mitarbeitende kommen punktuell hinzu. Sie bietet verschiedene Angebote und

Veranstaltungen hauptsächlich für Kinder, Jugendliche und junge Erwachsene

an. Die Gruppen, die an verschiedenen Angeboten der Gemeinschaft teilnehmen,

sind in ihrer Zusammensetzung, Kontinuität der Teilnahme und konfessionellen

Zugehörigkeit sehr heterogen. Einige Gruppen kommen als feste Gruppe

zu den Programmen (Bsp. Konfirmand rinnen oder Schulklassen), bei anderen

Veranstaltungen setzt sich die Gruppe der Teilnehmenden Jahr fürJahr mit wenig
Fluktuation aus den gleichen Personen zusammen. Bei anderen Angeboten
wiederum ändert sich die Zusammensetzung der Gruppe der Teilnehmenden jedes

Mal, einige Teilgruppen kommen schon seit Jahren, andere hingegen nehmen nur
einmalig oder punktuell teil. Andere Teilnehmende kommen als Einzelpersonen
ohne direkten Gemeinde- oder Kirchenbezug. Bei einigen Angeboten setzt

sich die Gesamtgruppe aus Kleingruppen aus unterschiedlichen christlichen

Gemeinden und Kirchen zusammen.

/. Erzählen und erzählte Geschichte: Das Narrativ der Gemeinschafi

« [...] [Ajlso es steckt halt so viel Geschichte - du kannst eigentlich an jeden Ort gehen
auf dem Berg und mit dem, was du siehst, eine Geschichte erzählen, eine Andacht erzählen

oder einfach die Fresse halten und es wirken lassen. Also du kannst es halt immer so

nutzen, wie du es gerade irgendwie auch brauchst.»6

Kommt man mit der Gemeinschaft in Kontakt, wird schnell deutlich, dass

die Entstehungsgeschichte eine grosse Rolle spielt. Aufbauend auf der

Entstehungsgeschichte und in Verbindung mit den Zielen und Visionen, die sich

die Gemeinschaft für ihre Arbeit gesetzt hat, lässt sich eine gefestigte Erzählung,
ein Narrativ, erkennen, das an vielen Stellen Teil der Arbeit der Gemeinschaft ist.

6 iozi_Int_Georg_Abs. 51 (unveröffentlichtes Interviewtranskript). Die Namen von allen In¬

terviewpartner: innen sind verändert worden.



108 Lisa Kecges

In dieser Erzählung spielen der Wunsch einer Gruppe, eine internationale und

interkulturelle Gemeinschaft sein zu wollen, und die Verbindung eines Ortes mit
dieser Vision eine grosse Rolle.

i.i. Das Narrativ: Begegnung und Gemeinscha.fi miteinander und mit Gott

In der Erzählung wird der Entstehungsprozess der Gemeinschaft beschrieben, der

mit der Begegnung zwischen Einzelnen begann und dann durch ein gemeinsames

Ziel feste Formen bekam:

«Das Leben hat einige von uns zusammengeführt und uns besondere Freundschaften über

manche Kulturgrenzen hinaus geschenkt. Innerhalb dieser Freundschaften ist uns schnell

klar geworden, dass wir so nicht weitermachen könnten. [...] Mit unserer Weltstadt auf
Rädern, wir nannten das Projekt damals auch «World Camp» [sie] wollten wir auf diese

Herausforderung antworten. Wir wollten die Verhältnisse zwischen Gastgebern und
Gästen, zwischen Einheimischen und Zuwanderern einfach einmal umdrehen. Wir wollten

ein Zeichen der Hoffnung und des Neuanfangs setzen.»7

Die Gruppe initiierte ein Jugendprojekt, mit dem sie nach einiger Zeit auf ein

neues Gelände umzog. Dort entwickelten sich feste Strukturen, in denen sie heute

arbeitet, z.T. lebt und ihre Programme für Kinder und Jugendliche betreibt. Tief
verwurzelt ist das Verständnis als Gemeinschaft von Christ:innen:

«Wenn die Freude an Gott uns erfüllt, erkennen wir in den anderen unsere vermissten
Geschwister. [...] Denn in der Freude an Gott kommen wir nicht nur als Verschiedene

zusammen, sondern auch als gemeinsam von Gott Geliebte. [...] Wir erkennen: Das ist die

Kirche, die Jesus als sein Leib baut. [...] In der Freude an Gott und in der Erfahrung der
Liebe Christi entsteht unsere Gemeinschaft.»8

Die Gemeinschaft und ihr Gelände als der Ort, an dem sie sich niedergelassen hat,

sind eng miteinander verbunden. Mit dem Namen «Himmelsfels » wird auch das

Gelände bezeichnet. Zwei der Verantwortlichen und Initiatoren antworten auf
die Frage, was den Himmelsfels ausmache, so:

«Der Himmelsfels ist ein Berg voll Bauschutt und Hoffnung zugleich. Der Himmelsfels
ist ein Gleichnis der Liebe Gottes und ein Ort, dem Menschen täglich lachend miteinander

streiten. [...] Der Himmelsfels ist ein Zuhause für Kinder und Jugendliche und ein
Schutzraum für Heimatsuchende. Aber gleichzeitig ist der Himmelsfels auch unglaublich

7 Weth/Ogedegbe 2017: iç>f.

8 Weth/Himmelsfels-Gemeinschaft 2019: Abs. 13.



Greifbare Interkulturalität 109

verletzlich und instabil. [...] Der Himmelsfels ist für uns und unsere Gäste eine dauernde

Herausforderung, eine immerwährende Liebeserklärung und ein unermüdliches
Gebet.»9

Stimmen von Teilnehmenden, die während Veranstaltungen aufgefangen wurden,

beschreiben verschiedene Aspekte, die sie an der Gemeinschaft und ihrem

Ort wertschätzen:10 das Erleben von Gemeinschaft, das gemeinsame religiöse
Leben und Begegnungen mit Gott werden oft genannt, aber auch das Treffen
anderer Jugendlicher und mit ihnen eine gute Zeit zu haben, ist wichtig. Für sie stellt
die Zeit vor Ort eine prägende Zeit dar, in der Unterschiede, z.B. aus welcher

religiösen Traditionen oder Lebenssituation sie kommen, für sie keine (grosse) Rolle

mehr spielen.

Die Vision, ein «Zeichen der Hoffnung und des Neuanfangs»11, die am Anfang
Motivation und Antrieb war, spiegelt sich heute in der Zielsetzung:

«Die ökumenische christliche Gemeinschaft ist bewusst offen für Menschen jenseits der

Kirchen und lädt sie ein, mit ihnen die Erfahrung der Versöhnung zu teilen und auf dem

Himmelsfels einen ungezwungenen Einblick in christliche Spiritualität zu gewinnen. Der
Himmelsfels hat das Ziel, Gräben zwischen verschiedenen Konfessionen und zwischen

verschiedenen Nationalitäten und Kulturen beispielhaft zu überwinden.»11

1.2. Das Narrativ als Selbstbeschreibung und Selbstverständnis

Die Gemeinschaft möchte einen Ort für interkulturelle Begegnung, insbesondere

für Kinder und Jugendliche, bieten." Dazu veranstaltet sie verschiedene

Freizeitangebote wie z.B. Jugendcamps. Die Entstehung der Gemeinschaft geht
auf ein Jugendprojekt zurück, das sich mit Fragen nach Kultur und Nationalität
auseinandersetzte. Ziel dabei war es, die Jugendlichen zu Begegnungen mit
anderen als den ihnen bekannten <Kulturen> und zur Reflexion anzuregen.
Vor dem christlichen Horizont ist es für die Gemeinschaft wichtig, einander

als Geschwister anzuerkennen und miteinander ihren christlichen Glauben

zu leben - in Wertschätzung der Vielfalt, die sie aus ihren verschiedenen

9 Weth/Ogedegbe 1017: 9h

10 S. u.a. Stiftung Himmelsfels, zuletzt geprüft am 11.01.2012(b); Notizen zu Feldgesprächen
(unveröffentlicht).

n Weth/Ogedegbe 1017:2.9h

11 Stiftung Himmelsfels, zuletzt geprüft am 12.01.2011(a).

13 S. für die folgenden Abschnitte: Stiftung Himmelsfels; Weth/Ogedegbe 2017; Weth/Him-
melsfels-Gemeinschaft 1019.



110 Lisa Ketges

christlichen Traditionen mitbringen. Ihr Ziel ist es, als versöhnte Gemeinschaft

von Christ: innen auch über die lokale Gemeinschaft, die sie vor Ort versuchen zu
bilden und zu vermitteln, hinaus miteinander zu leben.

Der Entstehungsimpuls der Gemeinschaft wird als Aufbruch beschrieben,

alte Strukturen der Segregation in der (Landes)Kirche zurückzulassen und neue

Begegnungen zu wagen. Dies wird mit der Erzählung des physischen Aufbruchs

einer Kerngruppe verbunden, die einen Ort verliess und sich an einem anderen

niederliess. Der visionäre Weg in die neue Gemeinschaft ist eng mit dem Reiseweg

verbunden, den die Gemeinschaft mit Bauwagen, die das neue Gelände bestücken

sollten, zurückgelegt hat.

Die Gemeinschaft zeichnet die Ankunft auf ihrem neuen Gelände als Betreten

von Neuland, das sie für sich in Anspruch nehmen und gestalten können. Am
neuen Ort bieten sich also neue Möglichkeiten, ihn im Sinne der Gemeinschaft

zu gestalten. Das Gelände bietet vorläufig (Planungs)Sicherheit und die

Möglichkeit, Pläne in die Tat umzusetzen. Gleichzeitig ist diese Ankunft nach

wie vor in gewisser Instabilität begriffen, die auf finanzielle Rahmenbedingungen
und Planungsunsicherheiten zurückzuführen ist.

1.3. Das Narrativ unter Beobachtung: Identifikation von Spannungsfeldern

Aus der Position als Teilnehmende Beobachterin konnte ich einige Beobachtungen

zu diesem Narrativ machen.

Das Narrativ zeigt sich in der Selbstdarstellung der Gemeinschaft in Print- und
Online-Medien.14 Dabei werden sowohl die ganze Entstehungsgeschichte erzählt

als auch nur einzelne Elemente aufgegriffen. Charakteristisch für das Narrativ
ist das Verständnis der eigenen Geschichte als (Lebens) Geschichte vor dem

Horizont des Wirkens Gottes. Theologische Motive und Symbole werden in das

Narrativ eingebettet und bewirken eine Verdichtung der Erzählung.
Im Narrativ konnten Spannungsfelder identifiziert werden, die sich in
thematischen Dualismen beschreiben lassen. Diese verweisen nicht nur auf Phasen

der erzählten Geschichte, sondern haben zudem eine inhaltlich-interpretative
Dimension über das Narrativ hinaus. Als Dualismen zeigen sie dabei an, dass sich

das Narrativ immer zwischen zwei Polen entspannt, die sich wechselseitig aufeinander

beziehen. Beispiele für die Dualismen sind Fragment - Ganzes, Knappheit

14 S. Weth/Ogedegbe 1017; Stiftung Himmelsfels; Weth/Himmelsfels-Gemeinschaft 2019.



Greifbare Interkulturalität 111

- Überfluss und Kontinuität - Vorläufigkeit. Dies zeigt sich im Narrativ z.B. an der

Betonung von Gemeinschaft und Individuum,15 der Kontrastierung von verschiedenen

Ressourcen (Geld, Materialien, Arbeitskraft, Kreativität, Liebe)'6 oder dem

Selbstverständnis als beständige und verlässliche, aber eschatologisch vorläufige
Gemeinschaft'7. Die einzelnen Themen, die einen Pol ausmachen, können zwar
als solche für sich betrachtet werden, ihre umfassende Tiefe zeigt sich jedoch erst

in der produktiven Spannung mit dem (scheinbar) entgegengesetzten Thema.

Das Narrativ der Gemeinschaft in der starken Betonung von Interkulturalität
und Begegnung als Leitmotive lässt sich exemplarisch als eine produktive

Spannung zwischen den beiden Aspekten «Aufbruch» und «Ankommen»
beschreiben.'8

Das visionäre Ziel, der Aufbruch zu einer neuen Form der christlichen

Gemeinschaft, wird mit dem physischen Weg zum neuen Gelände verbunden.

Der Weg dorthin wird in der Erzählung zentraler Teil des performativen
Selbstverständnisses einer Gemeinschaft, die sich auf den Weg gemacht hat.

Diese verschiedenen Momente des Aufbruchs erfahren eine spannungsvolle

Entsprechung im Aspekt des Ankommens. Nach einem Aufbruch folgt ein

Moment des Ankommens: am neuen Ort, in einer neuen Gemeinschaft miteinander.

Gleichzeitig ist dieses Ankommen nie endgültig, sondern schon wieder im
Aufbruch begriffen. Dies zeigt sich z.B. in der inhaltlichen, baulichen oder personellen

Fluktuation verschiedener Elemente.

1.4. Narrativ und Wiederholung

Das Narrativ zirkuliert aufverschiedene Weisen innerhalb der Gemeinschaft und

wird zugleich v.a. im Rahmen der Öffentlichkeitsarbeit der Gemeinschaft auch

nach aussen weitergetragen. Zum einen ist die Erzählung der Geschichte der

Gemeinschaft bedeutender Teil der Aussendarstellung und als solche im Internet,

15 Z.B. Weth/Ogedegbe 1017: 11 und in diesem Aufsatz 2.4. Funktionen und Gebrauch; 3.4
Funktionelle Dimension: Selbstaneignung.

16 Z.B. zozi_Int_Miguel_Abs z; 10; 60 (unveröffentlichtes Interviewtranskript); zozi_Int_Ge-

org, Abs. 5z; 76 (unveröffentlichtes Interviewtranskript) und in diesem Aufsatz z.z Der Um-

bauprozess und der Umzug der Bauwagen.

17 Z.B. Weth/Himmelsfels-Gemeinschaft Z019: Abs. 19 und in diesem Aufsatz i.i.Das Narrativ:
Begegnung und Gemeinschaft miteinander und mit Gott.

18 S. für die folgenden Abschnitte: Stiftung Himmelsfels; Weth/Ogedegbe Z017; Weth/Him¬
melsfels-Gemeinschaft Z019.



112 Lisa Kecges

in Social Media oder durch Werbemarerialien zugänglich und präsent. Zum
anderen wird das Narrativ allen Neuankömmlingen in der Gemeinschaft individuell
oder im Rahmen der Begrüssung als Gruppe erzählt.

Weitere Modi derWiederholung treten in anderen Kommunikationssituationen

zu Tage. Das Narrativ wird aufNachfrage erzählt (Interviewsituation), es wird in
informellen Gesprächen ohne direkte Themenlenkung als Informationsweitergabe

und als Geschichtenerzählung eingebracht und lässt sich im systemimmanenten

Sprachgebrauch einzelner Personen beobachten, wenn z.B. Teilnehmende Wörter
oder Wendungen nutzen, die im Zusammenhang mit dem Narrativ stehen und

dort auf einen bestimmten Aspekt der Geschichte oder Deutung verweisen.

Sprachmuster und Bausteine werden dabei z.T. sogar wörtlich wiederholt.

Die Wiederholung stellt eine überindividuelle Praktik dar, da darin nicht die

eigene Lebensgeschichte, sondern die <fremdes, angeeignete Geschichte der

Gemeinschaft erzählt wird.

Mit dieser Narrationspraktik der Wiederholung geschieht eine Verstärkung und

Fortführung des Narrativs der Gemeinschaft. Zudem lassen sich insbesondere im
Modus der Übernahme im Sprachgebrauch Elemente erkennen, die mit der Frage

nach Gemeinschaftsbildung zusammenhängen. Denkbar ist hier eine Betrachtung
der Funktionen z.B. unter der Perspektive der Strategien der Grenzziehung bei

Andreas Wimmcr.'9 Wimmer vertritt den Ansatz, dass die Bildung von (ethnischen)

Gruppen ein Ergebnis von verschiedenen Grenzziehungsprozessen ist.

Grenzen um Gruppen herum können dabei durch verschiedene Strategien

gezogen und Gruppen damit begrenzt bzw. erweitert werden. Die Rezeption des

Narrativs könnte in diesem Zusammenhang als ein Faktor, an dem sich eine

solche Grenzziehung festmacht, oder als Merkmal, das für das (Selbst)Verständnis

der Gruppe, die durch die Grenzen entsteht, wichtig ist, verstanden werden.

19 Wimmer 2.008b; Wimmer zoo8a. Wimmer versteht ethnische Grenzziehungsprozesse bzw.

ihre Strategien dabei nicht auf <klassische> ethnische Faktoren wie race begrenzt, sondern

bezieht auch Faktoren wie Sprache oder Religion mit ein, s. Wimmer 2.008a: 1031. Im
vorliegenden Fall sind primär Grenzziehungsfaktoren aus dem Bereich der Theologien bzw. der

theologischen Tradition (z.B. Bibelhermeneutik, Verständnis von bestimmten religiösen To-

poi, Sakramentsverständnis) oder Sprache von Interesse.



Greifbare Interkulturalität 113

1.5. Das Narrativ alsprägendes Element der Gemeinschafi

Die Gemeinschaft lebt aus einem Selbstverständnis als interkulturelle, christliche

Gemeinschaft heraus. Dieses Selbstverständnis gründet sich auf der

Entstehungsgeschichte der Gemeinschaft, die in einer Erzählung weitergetragen

wird, und findet so Eintrag in das Leben der Gemeinschaff. An verschiedenen

Stellen begegnet diese Entstehungserzählung sowohl in mündlicher als

auch in schriftlicher Form. Das Narrativ geht jedoch in seinem Gehalt über die

Entstehungsgeschichte hinaus. Es enthält Deutungsangebote für das Verständnis

von Ereignissen und Erfahrungen in der Gemeinschaft und hat zudem einen

visionären Charakter, der die Wünsche und Ziele der Gemeinschaft in das Narrativ

einträgt.
Im Prozess der Narration kann also festgehaltenwerden, dass das Narrativ eine ge-

meinschaffsstiffende Funktion hat: Es dient der Identitätsbeschreibung und kann

eine normative Funktion erhalten. Es wirkt nach aussen als Identifikationsmerkmal
und nach innen als Identifikations- und Deutungsangebot und hat damit eine

gemeinschaffsfördernde Bedeutung. Weiter spielt die Praxis des Erzählens eine

Rolle, da diese nicht nur kommunikative Verstärkung bewirkt, sondern auch

als Praktik im Zusammenhang der Gemeinschaftsbildung von Bedeutung sein

könnte.

2. DieMaterialität des Ortes und seine Gestaltung

Noch drei Schritte den Weg hinunter und ich komme an einer Weggabelung an. Vor mir
liegt eine grosse Wiese, auf der knorrige alte Bäume stehen. Rund um ihre Stämme sind
Bänke angebracht. Ich kann mir gut vorstellen, dass es dort an heissen Sommertagen im
Schatten der Blätter angenehm kühl ist. Auf der Wiese verteilt stehen einige seltsame

Holzhäuser. Keins sieht aus wie das andere, kleinere und grössere, manche mit rundem,
andere mit spitz zulaufendem Dach. Als ich näher komme, sehe ich, dass es keineswegs
Häuser sind - es sind Bauwagen, die mit Treppen, Geländern und abenteuerlich
aussehenden Dachaufbauten versehen sind. Sie sind offenbar lange nicht bewegt worden - die

Reifen sind bewachsen mit Gras und Moos. Sie sind bunt bemalt, manche mit Mustern,
andere mit Bildern und Symbolen. Ich kann Symbole erkennen, die mich an manche

Landesflaggen erinnern. Manche der Wagen treten fast in den Schatten der Bäume, vor
denen sie stehen, zurück, schmiegen sich in die Natur ein. Sie wirken einladend und

gemütlich.

Die Materialität des Ortes ist i.S. der Objekthaftigkeit und sinnlichen

Wahrnehmbarkeit des Raumes der Gemeinschaft zu verstehen. Die



114 Lisa Ketges

ästhetische Gestaltung des Ortes stellt sich unter zwei Gesichtspunkten dar:

Erstens haben die materiale Ausstattung und Gestaltung des Ortes nicht nur
für das Selbstverständnis der Gemeinschaft einen hohen Stellenwert, sondern

spielen auch für die Gestaltung ihres Gemeinschaftslebens eine wichtige Rolle,

zweitens werden mit verschiedenen Objekten Deutungsprozesse und -angebote
verbunden.

Dies lässt sich anhand der Bauwagen aufdem Gelände exemplarisch darstellen.

2.1. Beschreibung der materialen Objekte: Die Bauwagen

Aufdem Gelände verteilt stehen 20-30 Bauwagen, wie sie sonst z.B. aufBaustellen

als temporäre und flexible Aufenthaltsmöglichkeit genutzt werden. Die dort
stehenden Bauwagen sind alle älteren Baujahres und keiner der Wagen ist mehr mobil.

Durch ihre Platzierung auf dem Gelände prägen sie dieses auch optisch.
Alle Bauwagen sind innen und aussen umgestaltet worden. Innen wurden sie

mit Schlafmöglichkeit und Regalen, Strom, Licht und einer Heizung ausgestattet.

Von aussen lassen sich viele verschiedene Motive erkennen, dabei gleicht
kein Wagen dem anderen. Thematisch orientiert sich die äussere Bemalung und

Gestaltung an Ländern, z.B. sind Flaggen oder Symbole der Länder aufgemalt
worden. Manche sind baulich erweitert worden (Veranda/Balkon), fast alle haben

eine Treppe, über die man den Innenraum betreten kann. Bei manchen Wagen ist

die Ursprungsform (rechteckiger Grundbau mit gewölbtem Dach) noch erkennbar,

bei anderen nicht. Die Wagen sind primär aus Holz gebaut, ebenso die meisten

Anbauten. Neben oder über den Türen wurde ein Holzschild angebracht, auf
dem der Ländername des Bauwagens steht.

2.2. Der Umbauprozess und der Umzug der Bauwagen

Für die Gemeinschaft stellen die Bauwagen nicht nur in ihrem Jetzt-Zustand

einen integralen Bestandteil ihrer Arbeit dar. Für sie spielt der Umbau als Prozess,

die Bauweise, das genutzte Material, verschiedene Funktionen des Objekts sowie

die Standortverlagerung der Bauwagen eine zentrale Rolle für das Verständnis

und die Bedeutung der Bauwagen.

Der Umbau der einzelnen Bauwagen begann als Projektarbeit mit Kindern und

Jugendlichen.20

20 S. Weth/Ogedegbe 2017: 26-32; 44-49.



Die Bauwagen (© Lisa Ketges).



116 Lisa Ketges

Ziel des mehrwöchigen Projektes war eine kreative Auseinandersetzung

mit Fragen nach Nationalität, <landestypischer Kultur>, Essen, Liedern und

Sprachen. Dazu sollten alte Bauwagen umgestaltet werden, dabei wurde auch

Müll als Baumaterial verwendet. Jeder Bauwagen wurde einem Land gewidmet
und mit Elementen, die mit dem Land verbunden werden, gestaltet. Die Kinder
und Jugendlichen durften die Wagen nach ihren Vorstellungen nutzen und
umbauen. Dann wechselte die Gemeinschaft den Ort und die Bauwagen wurden an

ihren jetzigen Standort überführt. Insbesondere diese Überführung im Rahmen

einer mehrwöchigen Aktion («Demo für Völkerverständigung»11) ist eng mit
dem Symbolwert der Bauwagen für die Gemeinschaft verknüpft. Danach wurden

diese standfest gemacht und den Witterungsbedingungen, denen sie im freien

Gelände ausgesetzt sind, angepasst. Anbauten wie z.B. Treppen und Balkone

wurden ergänzt. Andere, bereits gestaltete Bauwagen wurden von verschiedenen

Gruppen der Gemeinschaft als Geschenke übergeben. Die Arbeit an den

Bauwagen wird durch viele verschiedene Personen geleistet, deren Mitarbeit
in zeitlicher Dauer, Umfang und Zeitpunkt sehr unterschiedlich ist. Während

immer wieder neue Wagen auf das Gelände gebracht wurden und werden, bleiben

die bereits vorhandenen nicht unverändert: sie bedürfen kontinuierlicher

Instandhaltung, Bemalung und kreative Bebauung müssen aufgefrischt oder

erneuert werden. Die Bauwagen werden v.a. in ihrer Innenausstattung immer wieder

neuen Anforderungen und Bedürfnissen angepasst.

2.j. Die Bauwagen aus der Perspektive der beobachtenden Forscherin

Mit Blick auf die Nutzung der Bauwagen lassen sich verschiedene Aspekte
beobachten und festhalten.

Sind Gruppen auf dem Gelände untergebracht, wohnen sie in Kleingruppen
in den Bauwagen. Eine solche Kleingruppe schläft dort gemeinsam, bekommt als

Gruppe Aufgaben zugeteilt und wird während der Zeit des Programms z.T. auch

kollektiv angesprochen: «Diese Aufgabe übernimmt Brasilien». Die Bauwagen

bieten auch den Rückzug in den Privatraum, da die Bauwagen, wenn sie bewohnt

sind, nach Absprache von anderen Teilnehmenden nicht betreten werden dürfen.

Die Einzelnen, die an den Programmen teilnehmen und dort untergebracht
sind, interagieren sehr verschieden mit den Bauwagen. Es gibt Identifikation mit

21 202i_Int_Georg_Abs 14 (unveröffentlichtes Interviewtranskript), s. auch Weth/Ogedegbe

2017: 44-49-



Greifbare Interkulturalität 117

ihnen, die Kinder undJugendlichen bewerten die Bauwagen nach Vorzügen, Lage,

Komfort oder Ausstattung. Sie nehmen sie in Besitz und machen sie sich zu eigen.
Andere Teilnehmende bauen an den Wagen weiter oder reparieren sie. Auch die

Mitarbeitenden nehmen in Bezug auf die Bauwagen verschiedene Aufgaben der

Gestaltung und Wartung, aber auch der Gästebetreuung wahr.

2.4. Funktionen und Gebrauch

Die Bauwagen erfüllen verschiedene Funktionen für die Gemeinschaft: sie bieten

eine Unterbringungsmöglichkeit, sie gehören für die dauerhaft Mitarbeitenden

zur Geländebebauung, die instand gehalten werden muss, und sie werden immer
wieder kreativ-künstlerisch in Anspruch genommen. Auch diese Funktionen sind

ständig in Veränderung begriffen.

Kollektive Dimension: Neue Funktionen der Materialität

Das ursprüngliche Projekt11 startete mit Bauwagen, die ihrer ursprünglichen
Funktion, eine mobile, einfache Räumlichkeit, die nach Belieben genutzt, möbliert

und bewegt werden konnte, nicht mehr genügten. Sie waren alt und baufällig,

z.T. schon nicht mehr vollständig mobil, das Material mürbe.

DieBauwagendientenzunächstalsLeinwandfürdiekreativeAuseinandersetzung
der Kinder und Jugendlichen mit den Ländern und Nationen, der Frage nach

Internationalität und Interkulturalität, der Begegnung, Auseinandersetzung und
Freundschaft. Sie wurden damit zu interaktiven Lernorten. Auch neue Wagen
werden in diesem Sinne gestaltet:

«And then my project was to draw on the walls of the Botschafts. I, I, like, - I did, like,
the South Africa [...]. So the main purpose - I was inspired to do that, [...] because there

are media portrayal ofother countries [...] So, they portrayed it as a country that
is very hungry, there's only animals there [...] So that was very hurtful, even not being
an African, it was very hurting. [...] So these are the misconceptions that has been, you
know, put into peoples mind by the media and, you know, everything So my idea was

zz S. 2.2. Der Umbauprozess und die Platzierung der Bauwagen in diesem Artikel.



118 Lisa Ketges

just to show the actual nice part of it, because that is only a minimal, there is more things
that you can enjoy.»1'

Die Überführung der Bauwagen in einem mehrwöchigen Umzug stellt eine weitere

Funktion dar. Die Bauwagen wurden nicht nur funktional wieder mobile

Fahrzeuge, sondern erregten zudem Aufmerksamkeit für das Projekt und das

Vorhaben der Gemeinschaft.

Mit der Platzierung auf dem Gelände der Gemeinschaft: trat eine neue

Funktion der Bauwagen hinzu: aus den mobilen Begegnungsorten wurden

nun Beherbergungsmöglichkeiten für Mitarbeitende, Besucher:innen und

Gäste. Neben die Funktion als Lern- und Anschauungsmaterial trat der praktische

Nutzen, vielen Menschen eine Unterkunft bieten zu können, wenn sie das

Gelände besuchen, und die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen auf mehrtägige

Programme ausweiten zu können. Für längerfristig Mitarbeitende boten die

Bauwagen die Möglichkeit, in der ersten Phase der Entstehung des Geländes vor
Ort zu wohnen, sie wurden gar zum <Zuhause auf Zeit >: «(-.) ich habe so inne,

inne Bauwagen gewohnt, fast drei Monat, ja, und ich hab mich gefühlt als <Voll,

ich bin Zuhause, ist mein Wohnwagen, ich kann alles so.> » 14

Die Bauwagen dienen als Identifikationspunkt für die Kleingruppe, die in
ihnen untergebracht ist, und auch von aussen auf diesen Bauwagen bezogen

wird und kollektiv angesprochen wird. Die gemeinsame, in sich geschlossene

Unterbringung verstärkt den Prozess des Zusammenwachsens als Kleingruppe.

Individuelle Dimension: Kreative Mitgestaltung

Die Mitgestaltung des Ortes ist eine Verantwortung, die Bedeutung für die

Einzelnen haben kann und Ausdruck der individuellen Entfaltungsmöglichkeiten
in einem künstlerisch-freien Rahmen ist.

So war Kreativität als freie Entfaltung von Anfang eine eigene Bauweise und

Gestaltungsform, die keinen Regeln folgte. Die kreative Gestaltung als Anspruch
und Herausforderung, aber auch als Einladung und Reflexionsanstoss ist bis

heute Teil der Arbeit an und mit den Bauwagen, wenn neue Wagen dazukommen

oder alte überholt und verändert werden müssen. Dabei werden immer wieder

Einzelne mit der Gestaltung neuer Wagen betraut, die sich selbst in der Arbeit

13 iOii_Int_Buhmi_Abs. m (unveröffentlichtes Interviewtranskript).
2.4 iozi_Int_Dtarso_Abs. 15 (unveröffentlichtes Interviewtranskript).



Greifbare Interkulturalität 119

ausdrücken können und diese Aufgaben eigenverantwordich übernehmen. Die
einzelnen Wagen sind durch ihre individuelle Gestaltung identifizierbar und
haben einen eigenen Charakter, Kinder und Jugendliche identifizieren sich mit <

ihrem > Wagen, in dem sie untergebracht sind, und machen das an bestimmten Bau-

und Gestaltungselementen fest.

3. Deutungspraktiken zwischen Narrativ undMaterialität

Narrativ und Materialität werden immer wieder direkt oder indirekt aufeinander

bezogen. Dabei treten die Bedeutung und Funktionen, die diese beiden Aspekte

jeweils für sich haben, zurück. Aus dem Zusammenwirken von Narrativ und

Materialität entsteht etwas Neues: es zeigen sich Deutungsdimensionen, die über

die bisherigen hinausgehen.

3.1. Verweisende Dimension:

Der Zusammenhang zwischen Narrativ undMaterialität

Die erste Dimension stellt die Herstellung eines Zusammenhangs zwischen

Materialität und Narrativ dar. Dabei werden Objekt und Narrativ bzw. Teile

des Narrativs aufeinander bezogen. Dies geschieht, indem z.B. im Gespräch und

Umgang miteinander Objekte mit Elementen des Narrativs in Verbindung
gebracht werden. Exemplarisch lässt sich die internationale und interkulturelle

Orientierung der Gemeinschaft sowie ihr Interesse daran, Begegnung anzuregen,

an den Bauwagen als materiale Objekte ablesen. Beispielsweise wird den

Neuankömmlingen erklärt, dass die Wagen, in denen sie nun wohnen werden,

schon von Beginn an Teil der Ressourcen der Gemeinschaft gewesen seien. Diese

stehen als «Botschaft» für bestimmte Länder bzw. Länderkomplexe und

verkörpern damit diese Aspekte des Narrativs, das Narrativ wird darin quasi anfassbar.

Das Objekt steht damit gleichsam für das Narrativ. Die Bauwagen stehen

damit nicht mehr nur für sich und ihre eigene Funktion und Bedeutung,
sondern stellen einen Zusammenhang zu ihrer eigenen Entstehungsgeschichte und
der Entstehungsgeschichte der Gemeinschaft her.

3.2. Deutende Dimension: Erinnerung und Gemeinschaft

Das Narrativ bietet den Rahmen, die Gemeinschaft als Erinnerungsgemeinschaft

zu verstehen. Eine Erinnerungsgemeinschaft stellt eine Gemeinschaft dar, die sich

als Kollektiv auf eine bestimmte Erinnerung bzw. einen Erinnerungskomplex



120 Lisa Ketges

bezieht und sich diese geteilte Erinnerung im Modus der Narration, aber auch

durch rituelle, körperlich vollzogene Handlungen immer wieder vor Augen
führt.1' Die sich ereignet habende Geschichte der Entstehung wird darin erinnert
und zur Grunderzählung der Gemeinschaft.

Die materiale Qualität von Erinnerung: Erinnerungsorte

Die Dimension der Vergangenheit entfaltet sich als Deutungsgeschehen von
Narrativ und Materialität im kollektiven Erinnerungsgeschehen, das als materiale

Qualität eine Bezogenheit auf einen Ort bzw. ein Objekt aufweist. Liegt eine

solche Bezogenheit vor, spricht man von einem Erinnerungsort oder Mnernotop.

Der Terminus «Erinnerungsort» entstammt der Diskussion unter dem

Begriff der «memory scapes»lé, die in den letzten Jahren vor allen Dingen in
den Sozial- und Literaturwissenschaften geführt wird.17 Sie wird gespeist aus

dem Diskurs um die Erinnerung als soziales und kollektives Phänomen und be-

einflusst durch das Diskursthema «Raum».18 In diesem Zusammenhang werden,

ausgehend von der Frage nach dem Umgang von Gemeinschaften mit
kollektiven Erinnerungen, Fragen der Erinnerungstradierung mit Blick auf

Verräumlichung bzw. Verörtlichung19 diskutiert. Das Subjekt der Erinnerung ist
die Gemeinschaft.'0 Nicht nur Sprache und, daran anschliessend, Schrift, als

Medium der Erinnerungsweitergabe'1, sondern auch Körper'1 und andere Medien
der Tradierung" werden dabei auf die Frage nach dem Ort und dem räumlichen

Anknüpfungspunkt von Erinnerung bezogen.'4 Der französische Historiker

15 S. z.B. Zerubavel 1003: zf; Connerton 1009:1-5.
16 Oder ähnlich «landscapes of memory» (Nicklas, Dahl Hermansen), «memoryscapes»

(Phillips/Mitchell Reyes).

Z7 S. z.B. Phillips/Mitchell Reyes zoii; Nicklas 2.016; Dahl Hermansen 1019; Tähä et al. Z019.
18 S. Erll Z005:10-30; Pethes Z015:196.

Z9 Ich spreche im Folgenden von < Ort > und nicht von < Raum >, um zum einen eine Abgrenzung
zum Diskurses des Raumes zu schaffen, und zum anderen, um die materialen Qualität, die sich

auch in der Debatte um die «Erinnerungsorte» zeigt, stärker zum Ausdruck zu bringen.

30 Ausgangspunkt von z.B. Pierre Noras Untersuchungen ist die Nation, s. Connerton Z009: 1;

Dahl Hermansen Z019: Z4Z.

31 Bei Maurice Halbwachs, s. Halbwachs Z003, und Jan Assmann, s. Assmann Z005.

3z Paul Connerton, s. Connerton Z009.

33 Aleida Assmann, s. Assmann Z003, und Astrid Erll, s. Erll Z005:159F.

34 Die Tradierung der Erinnerung ist dabei mit Blick auf das Narrativ als Bezugspunkt anstelle

einer Erinnerung noch nicht weit genug gefasst. Das Narrativ bewirkt durch seinen geweiteten

Gehalt gegenüber einer Erinnerung eine Dynamisierung des Rezeptionsprozesses, die



Greifbare Interkulturalität 121

Pierre Nora prägte in diesem Zusammenhang den Begriffder «Erinnerungsorte »

(«lieux de mémoire»)." Offen ist dabei das Objekt im weiteren Sinne, das unter

«Ort» verstanden wird. Insbesondere Aleida Assmann und Astrid Erll weiten

den Fokus auf den lokal-geografischen Ort und weisen auf den medialen

Charakter von Erinnerungsorten hin.'6 So wird auch die Literatur als Hinweis
auf solche Erinnerungsorte und als Erinnerungsort selbst diskutiert.'7

In Bezug auf die untersuchte Gemeinschaft kann hier in mehrfacher Hinsicht

von einem «Erinnerungsort» gesprochen werden. Zunächst ist der geografi-
sche Ort, also das Gelände, auf dem die Gemeinschaft beheimatet ist, narra-

tiv ein wichtiger Erinnerungsort für die Entstehungsgeschichte, den Aufbruch
und das Ankommen. Darüber hinaus kann aber grundsätzlich in der materia-

len Dimension die Deutung als Erinnerungsort festgestellt werden. Konkret
lassen sich dann einzelne Objekte als je eigener Erinnerungsort verstehen, die

mit der Erinnerung im Narrativ als Gesamtes oder mit einzelnen Aspekte

davon verbunden sind. Auch sprachliche Elemente (Texte, Liedtexte) können als

Erinnerungsort verstanden werden.

Mnemotope und Semiotisierung: Transition des Materialen

Unter dem Terminus Mnemotop wurde das Konzept der Erinnerungsorte
weiterentwickelt.

Unter Mnemotopen «im engeren Sinn»'8 betont Jan Assmann die Loslösung
des Ortes von der materialen Ebene hin zur semiotischen Deutung derartiger
Orte, die damit eine eigene Qualität gegenüber dem reinen Verweisungscharakter

(Hinweis auf, Zeichen für) und der Qualität als materiales Objekt (Artefakt
der Vergangenheit, z.B. Ruine) aufweisen." Für ihn ist nicht mehr das Objekt,
wie es erscheint, entscheidend, sondern die semiotische Qualität des engen

eigene Qualitäten hervorbringt. S. in diesem Aufsatz 3.3. Dimension der Zeitlichkeit: Aktualisierung

und Zukunfisausblick und 3.4. Funktionelle Dimension: Selbstaneignung.

35 Pethes 2015:197; Dahl Hermansen 2019: 242F.

36 S. Assmann 2003, Erll 2005. Assmann weist dabei insbesondere auf den Aspekt der Dauer der

Erinnerung im Medium (299), Erll auf die Lücke zwischen Erinnerungsobjekt und Erinnerung,

die nicht eindeutig kausal geschlossen werden könne (159), hin. S. auch Davis 2014:18.

37 S. Pethes 2015:198-201.
38 Pethes 2015:197.

39 Assmann 2005: 60.



122 Lisa Kccges

Zusammenhangs von Objekt und Erinnerung, die über die beiden Elemente

hinausgeht.
Im vorliegenden Beispiel werden die Bauwagen in Zusammenhang mit dem

Narrativ bzw. den erinnernden Elementen darin zu den Orten, an denen eine

solche Semiotisierung beobachtet werden kann. Als semiotisch verstandene

Materialität geht die Bedeutung der Bauwagen für die Gemeinschaft über das

Funktionale sowie den Verweisungscharakter hinaus, sie enthalten eine eigene

Qualität als Zeichen und verweisen darin auf einen Bedeutungsüberschuss. Die

Bauwagen als Objekte deuten damit über sich selbst hinaus, da in ihnen erlebbar

ist, was sich im Narrativ als dualistische Spannung entfaltet: die Ambivalenz
zwischen Ankommen und Aufbruch. Die Bauwagen als ehemals mobile Orte weisen

trotz ihrer Standhaftigkeit auf dem Gelände darauf hin, dass im Ankommen

zugleich immer auch ein Aufbruch steckt und dass sich diese Veränderung beständig

neu vollzieht. Im Transzendenzbezug entfaltet sich diese Spannung auch unter
dem Paradigma der irdischen Vorläufigkeit und der Hoffnung aufeine erlöste und
versöhnte Welt.

Assimilation undEintritt in die Erinnerungsgemeinschaft:

Individuum und Kollektiv

Der Frage nach dem Verhältnis von Individuum und der kollektiven

Erinnerungsgemeinschaft und dem Stellenwert der miteinander geteilten

Erinnerung geht der Soziologe Evitar Zerubavel nach.

In seiner Monografie «Time Maps» widmet er sich der Überlegung, wie Zeit
und Geschehen aus dem Blick der Gegenwart rückwirkend konstruiert und
gezeichnet werden.40 Dabei interessiert ihn die kollektive Dimension solcher

Konstruktionsprozesse, da diese zwar individuell erlebt, aber dennoch immer im
Kontext einer spezifischen Erinnerungsgemeinschaft («mnemonic communities»4')

vollzogen werden.

Diese Erinnerungsgemeinschaft teilt also eine Erinnerung, an der die meisten

ihrer Mitglieder nicht (mehr) physisch oder synchron Anteil haben konnten
oder können. Die Integration neuer Mitglieder in die Erinnerungsgemeinschaft

geschieht dann als «existential fusion of one's personal history with that of the

40 Zerubavel 1003.

41 Zerubavel 2.003: 4. Im Original kursiv.



Greifbare Interkulturalität 123

communities to which one belongs»41. Die fremde, kollektive Geschichte wird
als die eigene verstanden und erlebt. Dies zeigt sich dann auch im Vollzug geteilter

und auf die Erinnerung bezogener Praktiken, die die Mitglieder miteinander

verbindet4' - auch wenn keine direkte persönliche Bekanntheit aller Mitglieder
untereinander vorliegt.

Die Assimilation in die Erinnerungsgemeinschaft lässt sich auch in den Daten

beobachten. Einzelne Mitarbeitende, die nicht Teil der Gründungsgemeinschaft

waren, verstehen sich selbst als Teil der Gemeinschaft, die diese Erinnerung teilt,
stellen sich selbst in die Erinnerung hinein und machen sie sich zu eigen: «It first

started - it>s a like a long story (lacht). It had differences, it was - and then,

out ofwhat I know, like it was just a, a mountain with, you know, rubbish. And
then pastor Hermann - he came and then and then we had some people like

of - who needed a job they came and worked on the mountain (.).»44 Auch

für einzelne Teilnehmende gilt dies. Vorläufig sind dabei das Rekurrieren und

Wiedererzählen der Erinnerung und die direkte oder indirekte Selbsterklärung
als Mitglieder der Erinnerungsgemeinschaft als Praktiken zu beobachten. Ob die

Assimilation kollektiv für alle, die temporär Teil der Gemeinschaft werden, gelten

kann, kann bisher nicht gesagt werden.45 Eine weitere offene Frage in
diesem Zusammenhang ist, ob diese Form der Assimilation beständig oder - wie

anzunehmen ist - von Unterbrüchen und Abbrüchen geprägt ist. Es ist denkbar,

dass für einige die Assimilation in die Erinnerungsgemeinschaft über ihre Zeit
in der Gemeinschaft hinaus besteht und sie die Erinnerung an anderer Stelle

teilen, während andere mit dem Austritt aus der Gemeinschaft vor Ort auch ihre

Assimilation in die Erinnerungsgemeinschaft auflösen und zurücklassen.

42 Zerubavel 2.003: 3.

43 Zerubavel 2003: 4.

44 202i_Int_Buhmi_Abs. 54 (unveröffentlichtes Interviewtranskript). An dieser Stelle spricht
die interviewte Person sogar analog («we») zu dem, was Zerubavel in seinem Buch
beschreibt: Das Sprechen in einer «Ich»- oder «Wir»-Form, die suggeriert, man sei dabei

gewesen, obwohl das Ereignis, das erzählt wird, vergangen ist und die Sprecherin nicht beteiligt
war. S. Zerubavel 2003: 3.

45 Für z.B. Zerubavel scheint sich die Frage, ob ein solcher Prozess nicht von allen Individuen

gleichermassen vollzogen wird, nicht zu stellen. Er setzt den kollektiven Prozess voraus, der

individuelle innere Vollzug i.S. der Uberzeugung ist für ihn scheinbar nicht von Relevanz. Vgl.
Zerubavel 2003: 2.



124 Lisa Ketges

3.3. Dimension der Zeitlichkeit: Aktualisierung und Zukunftsausblick

Eine Aktualisierung des Deutungsprozesses geschieht wiederum in der

Wiederholung des sich beständig verändernden Narrativs und seiner Deutungen,
die in den o.g. Prozessen aufgeführt wurden.

In der konstanten Veränderung der Bauwagen zeigt sich exemplarisch: auch

das, woran sich Erinnerung knüpft und was wichtiger Bestandteil des Lebens in
der Gemeinschaft ist, ist nur vorläufig und beständiger Veränderung ausgesetzt.

Damit bleiben Materialität und Narrativ gleichermassen einem dynamischen

Prozess unterworfen, der auch Auswirkung auf die Zukunft hat. Diese stellt sich

vor diesem Hintergrund als fragil und vorläufig dar, ist stark im Moment verhaftet

und ist gleichzeitig eng mit der Vision verbunden, die am <Ende> des

interkulturellen Begegnungsprozesses stehen könnte: eine umfassende interkulturelle

Gemeinschaft von Christ:innen auch über die Grenzen dieser Gemeinschaft vor
Ort hinaus.46

3.4. Funktionelle Dimension: Selbstaneignung

Eine stärker funktionelle Dimension zeigt sich unter dem Stichwort der

Selbstaneignung. Hierbei steht das Individuum als Subjekt des Deutungsprozesses

im Vordergrund. Wird das Narrativ im Zusammenhang mit Materialität nun mit
Blick auf das Individuum dem Deutungsprozess unterworfen, wird deutlich, dass

zwischen einer Erinnerung und einem Narrativ noch einmal Unterschiede liegen.

Eine Erinnerung kann im Modus der Narration ausgedrückt werden oder zeigt
sich in Form eines Narrativs und ein Narrativ kann Elemente enthalten, die

erinnernd auf die Vergangenheit bezogen sind. Dennoch geht ein sinnstiftendes

Narrativ wie das vorliegende, das aktualisierenden Bezug zur Gegenwart und

Relevanz für die Zukunft hat, über eine Erinnerung hinaus.

So kann das Narrativ im Sinne der Selbstaneignung durch die Einzelnen

gedeutet werden. Dabei geht der Bezug des Narrativs auf das eigene Leben über

das Mitvollziehen der Erinnerung hinaus: Das eigene Leben wird vor dem

Hintergrund des Narrativs gedeutet bzw. das Narrativ wird in seiner Relevanz

auf das eigene Leben bezogen. Dabei tritt das individuelle Leben aber eben nicht
hinter die kollektive Bedeutung der Erinnerung zurück, sondern erhält eine neue

Relevanz. Elemente der eigenen Lebensgeschichte werden in Anlehnung oder

46 Stiftung Himmelsfels; Weth/Himmelsfels-Gemeinschaft 1019: Abs. 16,19,11.



Greifbare Interkulturalität 125

synchron mit Elementen des Narrativs gedeutet, so z.B. die Suche nach neuen

Formen der christlichen Gemeinschaft.

Gleichzeitig bietet sich darin eine Projektionsfläche für die eigene

Lebensgeschichte: die einzelne Lebensgeschichte wird Teil des Narrativs.
Verschiedene Gesprächspartnerinnen erzählen mir von der Bedeutung der

Gemeinschaft für ihr eigenes Leben oder von Lebensgeschichten anderer, für
die die Gemeinschaft sehr bedeutsam war oder ist: «Dass gewisse Formen von

Respekt, Toleranz erlebt werden konnten und jetzt nicht nur theoretisch, sondern

auch wirklich ganz praktisch und das war für mich ein sehr, sehr besonderes

Erlebnis und ist es bis heute noch. Das in der Form nicht so gab.»47 Diese

einzelnen Lebensgeschichten werden darin z.T. zu Teilen des Narrativs, die wiedererzählt

werden.

4. Kritische Betrachtung undAusblick

4.1. Bruchlinien

Die vorangegangenen Entfaltungen sind durch einen visionären Charakter

gekennzeichnet. Das Narrativ ist stark von den in ihm enthaltenen Zielen

und Visionen einer < neuen > Form der Gemeinschaft, aber auch von ihrem

Selbstverständnis als bereits interkulturell lebende Gemeinschaft geprägt.
In Bezug auf den visionären Charakter, dem die Zusammenhänge von Narrativ

und Materialität damit im Deutungsprozess unterworfen sind, können einige
Bruchlinien ausgemacht werden. Diese verbinden das hin und wieder homogen
auf Gemeinschaftlichkeit ausgerichtet erscheinende Narrativ in der Rezeption
mit anderen Dynamiken.

Der Effekt derAbsonderung

Während der bisherigen Phasen, in denen ich als Teilnehmende Beobachterin vor
Ort war, entstand bei mir zeitweise der Eindruck, mich in einer Art Blase, die stark

von der <Aussenwelt> abgegrenzt ist, zu befinden. Die räumliche Abgrenzung,
auch durch die Geländebegrenzung durch den Baumbewuchs an vielen Stellen,

und die Konzentration auf das Geschehen vor Ort führten bei mir dazu, dass

ich es als Wechsel zwischen der <Welt der Gemeinschaft > und der <Aussenwelt>

erlebte, wenn ich das Gelände verliess, durch die <Aussenwelt> in Anspruch

47 zozi_Int_Miguel_Abs. iz (unveröffentlichtes Interviewtranskript).



126 Lisa Ketges

genommen wurde oder im Rahmen meiner Forschungstätigkeit reflexiv auf das

Erlebte blickte. Auch in verschiedenen Feld- und Reflexionsgesprächen kam dies

zur Sprache, mein Eindruck wurde zudem durch ähnliche Wahrnehmungen
anderer Personen verstärkt. Dies hängt m.E. zum einen an der Geräuschkulisse, da

je nach Windrichtung fast keine Geräusche der Umgebung auf dem Gelände

hörbar sind. Zum anderen verdichtet die Struktur des Programms, das veranstaltet

wird, die Zeit auf gemeinschaftliche Erlebnisse hin, während derer die

<Aussenwelt> stark ausgeblendet wird. Bis vor kurzem trug auch eine schlechte

Mobilfunkanbindung zum Effekt der Wahrnehmung einer Blase bei. Auch die

körperliche Wahrnehmung wie empfundene Kälte, Wärme oder Müdigkeit kann

einen Einfluss aufdie Identifikations- und Teilnahmeprozesse der Teilnehmenden

haben.

Dieser <Blaseneffekt > ist hinsichtlich seiner möglichen Wirkung auf den

Prozess der Rezeption des Narrativs und der Zusammenhänge von Narrativ
und Materialität zu untersuchen. Inwiefern tragen Teilnehmende, die an

Veranstaltungen teilgenommen haben, ihre Erlebnisse und ggf. Überzeugungen, die sie

dabei gewonnen haben, in ihre Alltagswelt mit ein?

Aushandlung von Individualität und Gemeinschaft

Eine weitere kritische Anfrage stellt sich angesichts der Aushandlung zwischen

Individualität und Gemeinschaft.

Zunächst ist die Wahrnehmung der Ereignisse und Gegebenheiten vor Ort
körperlich verhaftet und wird individuell verstanden. Vorerfahrungen, persönliche
Präferenzen und Abneigungen sind damit immer Teil des Reflexionsprozesses

und Umgangs mit dem visionär vorgelebten und vermittelten Selbstverständnis

der Gemeinschaft.

Z.B. ist eine Individualisierung dann zu beobachten, wenn Einzelne sich der

erzählten, gelebten und konstruierten Gemeinschaftlichkeit, wie sie oben

dargestellt wurde, entziehen, indem sie an der gemeinschaftlichen Tagesstruktur
nicht teilnehmen. Das zeigt sich z.B. im Fernbleiben von den tagesstrukturierenden

Gebetszeiten oder im Rückzug in den privaten und geschützten Raum

der Bauwagen. Die Bauwagen werden damit zum Gegenpunkt des Narrativs der

Gemeinschaft. Sie verstärken den Individualitätscharakter. Die Einzelnen können

somit ihre Individualität - auch wenn sie dabei in ihrer Kleingruppe, mit der sie

ihre Unterkunft teilen, bleiben - stärker gegenüber der Gemeinschaft vertreten.



Greifbare Interkulturalität 127

Raumaneignung und Bedürfnisorientierung

Einzelne Beobachtungen zeigen, dass sich v.a. die Kinder und Jugendlichen
die materialen Gegebenheiten, die Objekte und Gebäude vor Ort, aneignen
und noch einmal ganz anders nutzen oder nutzbar machen. Sie lassen sich dabei

von der semiotischen Bedeutung der Objekte und der Deutungskraft des

Narrativs nicht beeindrucken und haben keine Scheu vor den inhaltlich-funk-
tionellen Bestimmungen, sondern beleben den Ort ihren Bedürfnissen entsprechend:

So können die Bauwagen für sie der Raum sein, in dem sie Geheimnisse

teilen; ein Raum, der für Gebetszeiten genutzt wird, wird zum Gefechtsort für
Kissenschlachten; eine grosse Wiese, auf der ein grosses Kreuz steht, bietet genug
Platz für bewegungsintensive Geländespiele aller Art.

4.2. Ausblick

In der Weiterführung der Forschungsarbeit kann Aspekten nachgegangen werden,

die hier als offene Fragen und erste Impulse stehen bleiben müssen.

So muss das Verhältnis von < visionärer > und <gelebter> Interkulturalität

genauer in den Blick genommen werden, um die Übereinstimmungen und

Differenzen zwischen Normativität und <Realität> herauszuarbeiten. Hier sind

insbesondere die individuelle und die kollektive Dimension interessant: Wo

entsprechen sich kollektiv gedeutete und gelebte Interkulturalität und individuell
erlebte Interkulturalität? Wo sind Differenzen zu beobachten? Welche gemeinsamen

Praktiken und Rituale spielen dabei eine Rolle? Und in der Weiterführung
der Überlegungen aus 3.1 (Deutende Dimension: Erinnerung und Gemeinschaft)
und 3.3 (Funktionelle Dimension: Selbstaneignung) könnte ein vertiefter

Blick auf die diffusen und uneindeutigen Selbstverhältnisbestimmungen und

Identifizierungen vom Individuum mit der (Erinnerungs-)Gemeinschaft
geworfen werden: Wie verhalten sich diese Verhältnisbestimmungen unter zeitlicher

Perspektive Wie verändern sie sich, wenn der Ortsbezug zur Gemeinschaft

entfällt
Ein weiterer Aspekt ist die vertiefte Analyse der Prozesse der Gemeinschaftsbildung.

Dazu gehören die Fragen der Differenz und Grenzziehung nach innen
und aussen, die hier nur exemplarisch angerissen werden konnten: Inwiefern

tragen Deutungsangebote wie die hier vorgestellten dazu bei, eine Gemeinschaft nach

innen i.S. der empfundenen Zugehörigkeit zu bilden? Inwiefern bieten sie sich

an, um die Gemeinschaft nach aussen an Erkennungsmerkmalen und Kriterien



128 Lisa Ketges

darzustellen und ihr Profil zu verleihen? Wie werden die Deutungsangebote
individuell rezipiert und empfunden? Wie werden in den Deutungsangeboten
Inklusivität und Exklusivität miteinander verhandelt An welchen Stellen gibt es

Widerstand von Individuen gegen diese Form der Gemeinschaft?

Abspann

Die Stimmung im Raum ist ruhig, die Lichter werden gerade gedämpft, die meisten sind

schon gegangen. Ich trete aus dem Gebäude heraus, schiebe die grosse Schiebetür wieder

ins Schloss und schlüpfe in meine Schuhe. Draussen ist es dunkel und kalt. Als wir
uns vorhin hingesetzt haben, war es noch hell. Jetzt sehe ich den Mond am Himmel, die

Nacht ist sehr klar. Ein paar Sterne kann ich sehen. Ich mache mich langsam auf den Weg

zu meinem Bauwagen, der etwas abseits versteckt hinter ein paar Bäumen steht. Der Weg
ist voller Laub, es ist nass, ich muss aufpassen, dass ich nicht ausrutsche. Ich freue mich
auf den warmen Bauwagen und meinen gemütlichen Schlafsack. Dann bin ich am Ende
des Weges angekommen und der Bauwagen schält sich aus der Dunkelheit. Ich steige
die Treppe hinauf und öffne die Tür. Drinnen ist es warm. Ich schlüpfe schnell aus meinen

Schuhen und durch die Tür in den Wagen, dann schliesse ich die Tür hinter mir. Ich

freue mich aufdie Ruhe der Nacht und das Zusammenkommen in der Stille am nächsten

Morgen, wenn es wieder losgeht.



Greifbare Interkulturalität 129

Assmann, A., 1003. Erinnerungsräume.
Formen und Wandlungen des kulturellen
Gedächtnisses. München.

Assmann, J., 100$. Das kulturelle Gedächtnis.

Schrift, Erinnerung und politische Identität
in frühen Hochkulturen. München.

Connerton, P., 1009. How Societies Remember.

Cambridge, New York, Melbourne.
Dahl Hermansen, B., 1019. Landscape of

Memory. Theoretical Perspectives and the Case

ofLubya as lieu de memoire. Tähä et al 1019:

141-155.
Davis, S.J., 1014. Christ Child: Cultural

Memories of a YoungJesus. New Haven u.a.

Erll, A., 1005. Kollektives Gedächtnis und

Erinnerungskulturen. Eine Einführung.
Stuttgart.

Halbwachs, M„ 1003. Stätten der Verkündigung

im Heiligen Land. Eine Studie zum
kollektiven Gedächtnis. Konstanz.

Nicklas, T., 1016. New Testament Canon and

Ancient Christian «Landscapes of Memory».

Early Christianity 7,5-13.
Pethes, N. 17. Mnemotop. J. Dünne/A. Mahler:

Handbuch Literatur & Raum. Berlin,
196-104.

Phillips, K. R./Mitchell Reyes, G., ion. Global

Memoryscapes. Contesting Remembrance

in a Transnational Age. Tuscaloosa.

SNF-Forschungsprojekt «Conviviality in
Motion» (Universität Basel). Homepage
«Conviviality in Motion. Exploring Practices

and Theologies in Multiethnic Christian
Congregations in Europe». Über das

Projekt. https://theologie.unibas.ch/de/projekt-
conviviality-in-motion/ueber-das-projekt/
(Stand 15.11.1011.)

raphie

Tähä, H./Pappé, I./Thompson, T. L., Hjelm,
Ingrid, 1019. A New Critical Approach to
the History of Palestine. Palestine history
and heritage project 1. London, New York.

Wimmer, A., 1008a. Elementary Strategies of
Ethnic Boundary Making. Ethnic and Racial

Studies 31,1015-1055.

- 1008b. Ethnische Grenzziehungen in der

Immigrationsgesellschaft. Jenseits des

Herder'schen Commonsense. F. Kalter,
Migration und Integration, 57-80.

Zerubavel, E„ 1003. Time Maps. Collective

Memory and the Social Shape of the Past.

Chicago.

Quellen

Stiftung Himmelsfels. Homepage der

Stiftung Himmelsfels. Zuletzt geprüft am
11.01.1011(a). https://himmelsfels.de/.

Stiftung Himmelsfels. Darum sollte man zum
Himmelsfels kommen! Veröffentlicht am
10. Dezember 1010. Zuletzt geprüft am
ii.oi.1011(b). https://www.youtube.com/
watch?v=iqoaOODznoo.

Weth, J./Himmelsfels-Gemeinschaft.
Himmelsfels. Gemeinschaft aus Freude Ein
Gedankenweg über den Himmelsfels & eine

Einladung zum Mitfreuen!
Weth, J. /Ogedegbe, S., 1017. Himmelsfels.

Berg aus Bauschutt und Hoffnung.
Spangenberg.

Unveröffentlichte Interviewtranskripte
ioii_Int_Buhmi.
ion_Int_Dtarso.
ion_Int_Georg.
ion_Int_Miguel.



130 Lisa Ketges

Abstracts

Ausgehend von einer empirischen Forschungsarbeit zum Thema Interkulturalität in
christlichen Gemeinschaften werden Narrationspratiken in Zusammenhang mit materia-
len Gestaltungpraktiken untersucht. Dabei wird insbesondere die interpretative Verbin-

dungvon Objekt und Erzählung beleuchtet. Der Aufsatz nähert sich den Themen der
Materialität und Narration zunächst aus forschungspraktischer, empirischer Sicht und stellt

die Analyseergebnisse dann in theoretische Zusammenhänge mit Diskursen zu Gemeinschaft,

kollektiver Erinnerung und Sprache sowie in den Forschungszusammenhang von
Interkulturalität und christlicher Gemeinschaft. In enger Verbindung von empirischer
und theoretischer Analyse werden verschiedene Deutungspraktiken, die die
Eigenproduktivität der Verbindung von Gegenstand und Geschichte, von Objekt und Erzählung,

aufzeigen, herausgearbeitet und zum Abschluss kritisch beleuchtet.

In the context of a research project that focuses on interculturality in Christian communities,

a fruitful perspective on materiality and narration as praxis has emerged from
empirical research data. In the following, the reciprocity of interpretation that lies in the

connection of materiality and narration will be illustrated. Starting from empirical data,

analytical results are interpreted in the context of theoretical perspectives on community

and community building, the discourse on collective memory and practices of social

action. Closely linked to the empirical research perspective, these insights allow to draw

first conclusions on questions of community formation. These conclusions are critically
reflected and used to develop further analytical questions.

Lisa Ketges, Basel


	Greifbare Interkulturalität : das Wechselspiel zwischen Narration, Erleben und materialer Gestaltung aus empirischer Perspektive

