
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 1

Artikel: Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum : empirisch-
theologische Reflexionen zu interkulturell-ökumenischen
Gottesdiensten

Autor: Meyer, Esther Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum.

Empirisch-theologische Reflexionen zu interkulturell-ökumenischen
Gottesdiensten

Esther Maria Meyer

i. Nonverbale, gemeinschaftsbildende Prozesse

im interkulturell-ökumenischen Gottesdienst

Über interkulturelle Gottesdienste wurde in den letzten Jahren im
deutschsprachigen Raum aus verschiedener Perspektive nachgedacht: Praxeologisch in

Handreichungen, in denen basierend auf gemachten Erfahrungen Kriterien für
und Erkenntnisse aus interkulturelle(n) Gottesdiensten formuliert wurden.1

Darüber hinaus wurde der interkulturelle Gottesdienst liturgietheologisch
reflektiert. So explorierte die Praktische Theologin Andrea Bieler in ihrem Buch

«Gottesdienst Interkulturell» diesen als Gottesdienst im Zwischenraum.

Ihrem Ansatz zufolge entsteht im gemeinsamen Gebet «ein eschatologischer

Zwischenraum, in dem wir uns der Hoffnung aufdas Kommen von Gottes gerechter

Welt öffnen»1. Bezogen auf die interkulturell-ökumenischen Gottesdienste

lässt sich der Zwischenraum weiter als Ort betrachten,

«in der kreativen und auch schmerzhaften Spannung des <schon jetzt - aber noch nicht>,
nach Einheit im Sinne von Heilung der schmerzlicheren Trennung im Leib Christi zu
streben, ohne die Differenzen zwischen Glaubens- und Lebensformen zu negieren.»'

Zu den interkulturell-ökumenischen Gottesdiensten kommen Menschen

zusammen, die in ihren Gemeinden in unterschiedlichen Sprachen, rituellen
Ausdruckformen und Liturgien Gottesdienst feiern. All diese Aspekte werden

in interkulturell-ökumenische Gottesdienste eingebracht. In dieser sichtbaren

und praktizierten Vielfalt wird praxeologisch und liturgietheologisch zugleich
die Chance aber auch die Herausforderung des interkulturell-ökumenischen
Gottesdienstes gesehen. Denn im gemeinsamen Feiern von Gottesdiensten kann
dem von Andrea Bieler beschriebenen Streben nach Einheit und der theologischen

i Vgl. für eine Materialsammlung: https://www.ekd.de/gottesdienst-migration-reflexionen-in-
terkulturelle-gottesdienste-35326.htm (letzter Zugriff: 17.1.Z1).

2, Bieler 1008:19.
3 Bieler 1008:19.

ThZ 1/78 (2022) S. 85-103



86 Esther Maria Meyer

Selbstvergewisserung, in der Taufe verbunden zu sein, eine konkrete Form gegeben

werden.4 Zugleich bleibt die Herausforderung, inmitten der Verschiedenheit

in Theologie, Sprache und Ausdrucksform eine Gottesdienstgemeinschaft zu
werden. Dabei intensiviert sich die Notwendigkeit des Übersetzens, die jeder
zwischenmenschlichen Kommunikation zugrunde liegt.5 Besonders wenn die

vorhandene Sprachenvielfalt, die eine zwischenmenschliche Kommunikation

eigentlich erschwert, für die Kommunikation des Evangeliums fruchtbar
gemacht werden soll. Die Multilingualität ist dabei nicht nur auf die verbali-

sierte Sprache und theologische Positionen zu begrenzen. Vielmehr findet sich

auch eine < Mehrsprachigkeit > in der nonverbalen Kommunikation. So werden

ebenfalls unterschiedliche rituelle Ausdrucksweisen, die in Gestik, gezeigter
Emotionalität und Körperbewegungen sichtbar werden, in den interpersonalen

Kommunikationsprozess eingebracht. Damit geht mit dem interkulturellen
Gottesdienst ein Übersetzungs- und Aushandlungsprozess einher, in dem auch

Macht zirkuliert, sich Machtstrukturen ausbilden, angeeignet und modifiziert
werden.6

Die Gestaltung eines oben skizzierten Zwischenraumes entsteht aus versprachlichten

und nonverbalen Prozessen. Verbalisiert wird im Gottesdienst die Bildung
einer Gemeinschaft in <Anmoderationen>, wie beispielsweise im Gebet («wir
beten nun gemeinsam»)7 sowie in Reflexionen im Gebet, dem Segen oder der

Predigt («wir kommen aus verschiedenen Kontexten und sind doch durch die

Taufe verbunden»). Daneben finden nonverbale (Kommunikations-)Prozesse

statt, die über Körpersprache und Interaktion entstehen. Sie können teilweise

im Anschluss verbalisiert werden («als wir beim Segen unsere Hände spontan
zueinander streckten, spürte man sich viel stärker verbunden»), werden jedoch
nicht im Gottesdienst selbst artikuliert, um ihn nicht zu unterbrechen. Andere
nonverbale Prozesse sind auch nach dem Gottesdienst nur schwer artikulierbar.

Sie werden wahrgenommen und empfunden, lassen sich aber erst nach einer

4 Vgl. Bieler 2.008:19.

5 Vgl. Schneider-Harprecht zooi: 135.

6 Vgl. Bieler zozo: 20.

7 Die Passagen wörtlicher Rede sind teilweise direkte Zitate und teilweise re-formuliert aus

Beschreibungen, die das Gesprochene zusammenfassen. Sowohl die Zitate als auch die

Beschreibungen entstammen Beobachtungsprotokollen, die im Rahmen meiner entstehenden

Doktorarbeit zum Thema «Die Konvivialität interkulturell-ökumenischer Partnerschaften

vor Ort» verfasst worden sind.



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 87

Reflexion verbalisieren. Dabei übersetzt der Prozess des Verbalisierens das Erlebte

in Begriffe.

In diesem Artikel werden drei nonverbale Phänomene versprachlicht, die im
Gottesdienst wahrnehmbar waren, sich jedoch von Teilnehmenden nur schwer

in Worten ausdrücken liessen. Die Versprachlichung findet in Form einer

theoriegeleiteten Interpretation zweier Vignetten statt. Anhand der ersten Vignette
werden - als erstes Phänomen - das sich gegenseitig bedingende Herstellen eines

sozialen Raumes und die darin verwobenen ersten Vergemeinschaftungsprozesse

versprachlicht. Anschliessend wird anhand einer zweiten Vignette die leibliche

Kommunikation der Feiernden herausgearbeitet. Das dritte nonverbale

Phänomen ist die Herstellung einer tertiärkulturellen Gemeinschaft. Dafür
wird im folgenden Abschnitt das methodische Vorgehen beschrieben sowie

das den Reflexionen zugrunde liegende Fallbeispiel vorgestellt. Anschliessend

wird mit Christian Grethleins Gottesdienstverständnis als Kommunikation des

Evangeliums im Modus des gemeinschaftlichen Feierns eine Heuristik eingeführt,
die die drei Phänomene nicht nur als soziale Praxis im Gottesdienst, sondern auch

als Teil der liturgischen Feier verstehen lässt. In einem vierten Abschnitt werden

die herausgearbeiteten Phänomene analysiert.

2. Ethnographisch-theologisches Nachdenken über interkulturelle Gottesdienste

Das im Folgenden Dargestellte soll - dem Verständnis des praktisch-theologischen

Nachdenkens entsprechend - aus dem Reflektieren ge- bzw. erlebter Praxis

entwickelt werden. Dem Forschungsansatz der empirischen Theologie folgend
wird dabei «im methodisch gesicherten RückgriffaufErfahrung [Erkenntnis] zu

erlangen versucht»8.

Die verwendeten Methoden der empirischen Forschung vermögen auf
verschiedene Weise das Er- und Gelebte zu versprachlichen und in Textform zu

bringen. Der auf Versprachlichung ausgerichtete Prozess ermöglicht in besonderer

Weise das Einbringen nonverbalen Wissens in das theologische Reflektieren

über den Gottesdienst.9 Es ist das aufgrund seiner Komplexität Unbeschreibliche,
das Vorsprachliche, das Selbstverständliche und das Stumme der sozialen Praxis.

Dabei handelt es sich bei dem Vorsprachlichen um «all jene Schichten von implizitem,

körperlichem Wissen, das die Teilnehmer haben, ohne dass sie es einfach

8 Heimbrock/Meyer 2007: 15.

9 Vgl. Meyer 2007:11-16.



88 Esther Maria Meyer

verbalisieren könnten»10. Die Versprachlichung dieses Wissens findet aus praktischen

Gründen nicht statt, da sie den Alltag unterbrechen und behindern würde.

Das Selbstverständliche hingegen wird als < nicht der Rede wert> seiend

empfunden, scheint es doch offensichtlich. Darüber hinaus wird auch das Stumme,

wie all jene Materialität, die in die soziale Praxis eingebunden wird und so zum
konstitutiven Element des Kommunikationsprozesses wird, miteinbezogen. Das

«Schweigsame der sozialen Praxis» mithilfe sozialwissenschaftlicher Methoden,
d.h. intersubjektiv nachvollziehbar, zu verbalisieren, ist die Chance ethnographischer

Forschung."

Im subjektiven Wahrnehmen11 und Aufnehmen der Resonanzen über den

eigenen Körper sowie im Festhalten von Notizen, die anschliessend zu einem

Protokoll ausgearbeitet werden, beginnt der Ubersetzungsprozess vom
nonverbalen Erleben in die Sprachlichkeit.13 Der Prozess des Verbalisierens wird in
der Analyse durch ein De- und Re-Konstruieren des Erlebten fortgeschrieben:
Zum einen durch den Prozess der kontrastierenden Interpretation, der an der

Epistemologie pragmatischer Semiotik orientiert, Erkenntnis ermöglicht; zum
anderen durch das Verwenden von Theorien als Heuristik, die sich, verstanden

als Gedankenstrukturen, für die Re- und De-Konstruktion erkenntnisfördernd

erweisen. Die so herausgearbeiteten Phänomene können im fortschreitenden

Theoriegenerierungsprozess exploriert werden.'4

Die empirische Grundlage der hier beobachteten Phänomene sind

Untersuchungen zu interkulturellen Gottesdiensten, die ion in der Friedenskirche

Mannheim (mit-)gefeiert wurden. In dieser feiern die (landeskirchliche)
ChristusFriedenGemeinde, die koreanische Agape Gemeinde (Presbyterian

Church in the Republic of Korea), die (äthiopische) Maranatha Gemeinde, die

PC Mannheim (Presbyterian Church of Cameron), die ungarisch-protestantische

Gemeinde in Baden und die arabisch-christliche Gemeinde Mannheim/

10 Hirschauer 2001: 443.
11 Vgl. Hirschauer 1001: 436-449.
12 Zu Grenzen und Chancen der Subjektivität vgl. Christopher Scholtz 2007: 221.

13 Vgl. Breidenstein et. al. 2020: in.
14 Vgl. Deeg/Plüss 2021: 27h Die in der ethnographischen Forschung generierten Analyseein¬

sichten sind nicht repräsentativ, basieren sie doch aufeinem Fallbeispiel. Stattdessen generieren

sie im Verbalisieren eine intersubjektiv-nachvollziehbare, durch Interpretation entstandene

Theorie. Die herausgearbeiteten Bedingungsfaktoren und der sozialen Praxis zugrunde

liegenden Strukturen sollen dabei intersubjektiv nachvollziehbar sein und in ähnlichen

Settings erkannt werden können.



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 89

Ludwigsbafen jeweils ihre Gottesdienste und gestalten in den dazugehörigen

Räumen Teile des jeweiligen Gemeindelebens. Die dieser shared-place-community

zugrundeliegende Struktur, das interkulturelle Kirchenzentrum Mannheim, um-
fasst neben dem aufMietverhältnissen basierenden Teilen der Räume ein fast

monatliches Zusammenkommen von Vertreterinnen aller Gemeinden. In diesem

findet ein gegenseitiger Austausch, die Organisation des < Zusammenlebens > und

der Partnerschaften zwischen den Gemeinden sowie die Vorbereitung der

interkulturellen Gottesdienste statt. Diese werden jeweils an Pfingsten, zu Beginn der

interkulturellen Woche und am ersten Advent mit anschliessendem gemeinsamen
Essen und Fest gefeiert. Zu Beginn der interkulturellen Woche im September
gestalten und feiern neben den oben genannten Gemeinden weitere internationale

Gemeinden sowie die Vertreter der Diakonie und Caritas den Gottesdienst mit.
Die Liturgie wurde von den interkulturell-ökumenischen Gottesdiensten des

Interkulturellen Konvents christlicher Gemeinden übernommen. Sie setzt sich

aus den klassischen Liturgieelementen Sammlung, Anbetung, Verkündigung,
Fürbitten und Sendung zusammen.'5 Den grössten Teil des Gottesdienstes um-
fasst die Verkündigung: Pfarrer:innen und Mitglieder aus den Gemeinden

predigen dialogisch oder in Kurzpredigten nacheinander. Je nach Thema werden die

Anwesenden gebeten vorbereitet, aber auch spontan, von ihren Erfahrungen, z.B.

von Aufbrechen und Ankommen zu erzählen. Der Gottesdienst wird in
deutscher Sprache gefeiert, da diese von allen Anwesenden verstanden wird. Einzelne

Gottesdienstelemente werden auch in Englisch gestaltet. Die Lieder und

teilweise auch die Fürbitten werden in der jeweils eigenen Gemeinde gesprochenen

Sprache vorgetragen und auf dem Liedblatt (zusammengefasst) übersetzt

abgedruckt. Im Jahr 202.1, während der Corona-Pandemie, wurden ebenfalls die drei

oben genannten Gottesdienste gefeiert, wenn auch an Pfingsten und am 1. Advent

ohne anschliessende Begegnung bei Essen und Trinken. Ein gemeinsames Singen

war ebenfalls nur im September möglich.

15 So beginnt der Gottesdienst nach der persönlichen Sammlung und dem Glockenläuten mit
einem Einzug der Personen, die ihn mitvorbereitet haben. Dem schliessen sich die Begrüs-

sung und das Eingangsgebet sowie ein Moment der Anbetung in Form eines Liedes, Gebets

oder Psalms an. Die Verkündigung besteht aus mehreren Predigtimpulsen sowie einem Gebet

und/oder Lied. Anschliessend werden die Fürbitten, vorgetragen von Mitgliedern und Pfarrer:

innen der Gemeinden und das Vater Unser gebetet. Der Gottesdienst schliesst durch die

Abkündigungen, bei denen der weitere Verlauf des Tages erklärt sowie der gemeinsam
ausgewählte Kollekte-Empfänger benannt werden, dem Segen und einem Ausgangslied.



90 Esther Maria Meyer

Die Datengrundlage der folgenden Reflexion sind die von mir angefertigten

Gedächtnisprotokolle der Gottesdienste. Diese rekonstruieren den Gottesdienst

auf der Basis von Notizen, die das perspektivisch und subjektiv Erlebte schriftlich

festhielten, zusammen mit im Gottesdienst gesprochenen Texte und

gesungenen Liedern, die mir dankenswerterweise von den Verfasserinnen zur

Verfügung gestellt wurden. Im Folgenden werden die Ergebnisse des beschriebenen

Analysevorganges dargestellt. Dafür wird einleitend Christian Grethleins

Gottesdienstverständnis als Heuristik eingeführt, mithilfe derer die nonverbalen

Phänomene als Teil des Gottesdienstes und nicht (nur) als soziale Praxis im
Gottesdienst verstanden werden können.

3. Kommunikation des Evangeliums alsgrundlegende Heuristik

«Die Feier der Liturgie bzw. die Gottesdienstfeier ist für die Feiernden eine

Handlung des Glaubens.»'6 Dabei geht es gemäß Christian Grethlein um die

Kommunikation des Evangeliums im Modus des gemeinschaftlichen Feierns.'7

Nimmt man den genus verbi von eüayysk^opcu, nämlich das Medium, ernst,

zeigt sich der ereignende Charakter des Evangeliums.'8 Dieses, welches nur im

Rückbezug aufJesu Handeln und Botschaft, das Anbrechen des Reich Gottes,

begreifbar wird, kann so als Ubertragungs- und Speichermedium verstanden werden.

Diesem «doppelten medientheoretischen Sinn»'9 entsprechend wird das

Evangelium als nur in der Interaktion im doppelten Modus erfahrbar verstanden:

Zugleich in einer ergebnisoffenen, aktuellen, aber eben auch abgeschlossenen,

interpretierbaren Weise.

«Kommunikationstheoretisch gesehen geht es auch bei der Kommunikation des

Evangeliums um Redundanz und Selektion, also die Verbindung zu Bekanntem, ohne die

Kommunikation nicht möglich ist, und die Eröffnung von Neuem, die Kommunikation
weiterführt.»10

Aufgrund seines doppelten Mediencharakters ereignet sich das Evangelium so

zum einen nur in der «Verbindung zu Bekanntem» aus dem Neues entsteht.

«Die genaue Bedeutung von „Evangelium" wird erst im Kommunikationsprozess

16 Neijenhuis zozo: 11.

17 Grethlein 1016: z8iff.
18 Vgl. Grethlein zoi6: i6iff.
19 Grethlein 2.016: 171.

zo Grethlein zoié: Z09.



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 91

generiert und ist grundsätzlich ergebnisoffen bis hin zur Erschließung neuer
Wirklichkeit.»11 Zum anderen bleibt das Evangelium als Speichermedium,
das innerhalb des Christentums tradiert wird, begrenzt. Dadurch wird ein

Austauschen der Botschaft des Evangliums mit weiteren kulturell und historisch

bedingten Lehren über die Zeit hinweg verhindert. Sie bedarfvielmehr eines

stetigen Kommunikationsprozesses. Dabei ereignet sich das Evangelium «in
kommunikativen Vollzügen verbaler und nonverbaler Art»11 insbesondere durch

Begegnungen:

«<Evangelium > ergibt sich [dadurch] kommunikativ immer wieder aufs Neue in
konkreten Situationen, im Austausch von Personen und deren Beziehungen und ist offen für
Neuentdeckungen. [...] Dies ist aber keineswegs ein Ausdruck von Beliebigkeit. Vielmehr
ist diese Offenheit kommunikationstheoretische Voraussetzung für den innovativen und

personenbezogenen Charakter des Evangeliums.»1'

Die Ergebnisoffenheit dieses Kommunikationsprozesses «erweist sich als

irritierende Ungewissheit, aber zugleich als Bedingung für neue Einsichten bei den

Kommunizierenden.»14 So wird das mögliche Missverstehen während einer

Kommunikation nicht primär als zu vermeidende Störungverstanden, sondern als

Bedingung für die Entstehung einer Kommunikation, in der sich das Evangelium

ereignen kann. Versteht man den Gottesdienst als Kommunikation des gemeinsamen

Evangeliums im Modus der gemeinschaftlichen Feier, so wird diese als ein

von vielen gestaltetes Erlebnis, basierend auf non- und verbaler Kommunikation
versteh- und beschreibbar.1S Dementsprechend weitet sich der liturgiewissenschaftliche

Blick, sodass neben den gesprochenen Inhalten und verbalisierten

Prozessen auch die nonverbalen Prozesse als Teil des Gottesdienstgeschehens in
die Analysen und Reflexionen einfliessen. Durch die Methoden der Ethnographie
können jene verbalisiert und für weitere theologische Anschlussfragen fruchtbar

gemacht werden.

Ii Grethlein 2016: 159 (im Original kursiv).
2.2. Grethlein 2016: 171.

2.3 Grethlein 2016: 171

24 Grethlein 2016: 181.

25 Vgl. Grethlein 2016: 28iff.



92 Esther Maria Meyer

4. Die Entstehung einer tertiärkulturellen Gemeinschaft

4.1. Herstellung eines Raumes und die Vergemeinschafiung

Die folgende Sequenz, die die Minuten vor dem interkulturellen Gottesdienst zur

Eröffnung der interkulturellen Woche einfängt, zeigt die aus dem anfänglichen
Zusammenkommen entstehenden Phänomene:

Es ist ein warmer Herbstmorgen. Im Vorgarten der Friedenskirche werden Tische und
Pavillons für das spätere Fingerfood-Buffet aufgebaut. «Ja, hier hoch. Und hoch damit »,
tönt es und schon wird das Dach des letzten Pavillons vonfünfMitgliedern verschiedener

Gemeinden hochgewuchtet und aufdie Stangen gesetzt. Daneben werden Getränkeflaschen,

Gläser und Tassen aufdie Tische gestellt. Es wird Smalltalk gehalten, sich erkundigt, was
noch zu tun ist - je nach Gegenüber in Deutsch, Arabisch und Englisch. Mitglieder der

einzelnen Gemeinden kommen und gehen den Weg zur Kirche entlang, der durch den kleinen

Vorgarten führt. Es wird mitfreundlichem Nicken, «Hallo» oder «Guten Morgen»
gegrüsst. Einige tragen Speisen für das spätere Büffet in Gemeindesaal, in dem der Chor

der ChristusFriedenGemeinde gerade noch im letzten Durchgang Lieder probt. An der

Eingangstür, zu der einzelne Treppenstufen führen, und im dahinterliegenden Vorraum

richten sich die Personen der ChristusFriedenGemeinde ein, die die Anwesenden zur
Kontaktverfolgung aufnehmen. Dafür aktivieren sie eine von der Badischen Landeskirche

entwickelten Sofiware, über die die am Gottesdienstteilnehmenden sich anmelden konnten,

aufdem Smartphone. So können sie die Ankommenden <abhaken> oder ihre Kontaktdaten

aufnehmen. In der Kirche ist es noch ruhig. Die nach vorne ausgerichteten Bänke sind noch

fast leer. Die schon Angekommenen sitzen schweigend nach vorne blickend da oder sprechen

gedämpfi mit ihren Sitznachbarn. Im Altarraum brennen schon die Kerzen. Frische Blumen
stehen neben dem Altar. An den zwei Stufen zum Altarraum steht mittigein Mikrofon. Links

vorne wird die Technikfr spätergesungene Liederaufgebaut. Hinten werden neben der Tür

an einem Stehtisch noch die letzten Liedblättergefaltet und den Hereinkommenden übergeben.

Dabei begrüssen sich die Personenfreundlich.

In der Sequenz werden zwei interferierende Prozesse sichtbar:

Zum einen wird der Raum des folgenden Ereignisses, nämlich der Gottesdienst

mit einem sich anschliessenden gemeinsamen Essen, gestaltet. Anders als beim

Aufbau selbst soll für die Analyse nicht primär das Ergebnis der Handlung,
sondern der Prozess, der als Verräumlichung versprachlicht werden kann, fokussiert

werden.

Zum anderen werden die eintreffenden Personen eine Gemeinschaft. Dies

geschieht durch verschiedene Handlungen, wie spontane Reaktionen und ritualisierte

(Begrüssungs-)Praktiken. Der Prozess lässt sich als Vergemeinschaftung ver-
balisieren. Die zwei Prozesse finden synchron statt. Der Ethnograph Tobias Boos



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 93

arbeitet in seiner Theorie zu Gemeinschaften heraus, jene «als geprägt durch die

Prozesse der Vergemeinschaftung und Verräumlichung zu begreifen.»
Dabei sind «[b]eide Prozesse durch ineinander verschachtelte

Wechselwirkungen gekennzeichnet».16 Diese Theorie als Heuristik verwendend

sollen nun beide Phänomene sowie ihre Wechselwirkung in der beschriebenen

Situation herausgearbeitet werden.

In der Sequenz sind drei Orte, die auf unterschiedliche Arten gestaltet werden,

beschrieben: Der Vorgarten, als Ort der ersten Begegnung. Gerade am Entstehen

ist ein Zwischenraum, in dem die Kontakterfassung und die Ubergabe der

Liedblätter stattfinden wird. Nach ihm betreten die Personen den Gottesdienstraum.

Dabei unterscheiden sich die Orte in ihrer Stimmung. Ihnen liegen verschiedene

Handlungslogiken zugrunde, die aufder jeweiligen Architektur des Ortes basieren

und den Verräumlichungs- und Vergemeinschaftungsprozess prägen: So bietet der

Vorgarten in seiner Weite Platz zum Verweilen. Zugleich regt der Weg, der mitten
durch den Garten von der Strasse zur Kirche führt, dazu an, zur Kirche zu laufen.

Durch das Platzieren weiterer Elemente sowie die Bewegungen der Personen werden

beide Handlungslogiken verstärkt. Personen bleiben stehen, führen Smalltalk

oder gehen grüssend zur Kirche. Die Raumsoziologin Martina Low übersetzt den

Prozess der «(An)Ordnungvon sozialen Gütern und Personen»17 in den Begriff
des placing. Gemäss Low lässt sich zwischen dem Ort und Raum unterscheiden,

wobei der Raum durch den Prozess des placing und der Syntheseleistung
entsteht. Letztere bezeichnet den Prozess, der das die eigene Person Umgebende

«in Wahrnehmungs-, Vorstellungs- oder Erinnerungsprozessen als Ensemble»

erfasst respektive als Raum konstruiert.18 Indem die ankommenden Personen

beim Aufbau helfen, Smalltalk betreiben oder im Vorbeigehen freundlich grüs-

sen, erfassen sie das Ensemble aus «sozialen Gütern und Personen»19 als Raum

der ersten Begegnung und fügen sich ihm über ihre Handlungen ein, wobei sie

ihn zugleich weiter herstellen. Das nonverbale Herstellen des Raumes ist dabei

das Selbstverständliche, das im Prozess nicht versprachlicht oder reflektiert wird.

Zeitgleich und teilweise interferierend findet ein Vergemeinschaftungsprozess

statt. Dabei lassen sich in diesem zwei Handlungsarten herausarbeiten: Zum einen

16 Boos 1013:58.

17 Low 1001:158.
z8 Low 1001:158.

19 Low 1001:158.



94 Esther Maria Meyer

finden sich Interaktionen, durch die das Gegenüber wahrgenommen wird und
zwischenmenschliche Beziehungen gestiftet und vertieft werden. Zum einen zeigt
sich dies im Smalltalk der einzelnen Personen, bei dem Beziehungen gestiftet,
vertieft oder aufgefrischt werden, zum anderen aber auch im Wechsel der Sprache. Wie
oben skizziert wechseln die Personen während des Aufbaues je nach Gegenüber
zwischen Englisch, Deutsch und Arabisch. Darin liegt ein Wahrnehmen der

anderen Person sowie ein Signalisieren der eigenen Bereitschaft, eine möglichst
einfache Kommunikation zu ermöglichen und zusammen Gottesdienstgemeinschaft
herzustellen. Gleiches zeigt sich im Nicken und Grüssen, einem sich Ansehen und
Wahrnehmen. Jene Handlungen können ebenfalls als Praktiken gedeutet werden,

die Offenheit und den Willen zur Begegnung signalisieren. Die drei beschriebenen

Interaktionen unterscheiden sich im jeweiligen Nähe-Distanz-Verhalten

der Akteure. So bleibt im Nicken eine höfliche Distanz, während im Smalltalk
Persönliches ausgetauscht wird. Daneben finden sich im Fragen, was noch zu tun
sei, und dem Aufbauen, Essen Platzieren und Proben Interaktionen, die intentional

auf das Herstellen und Gelingen des Gottesdienstes und des anschliessenden

Begegnungsfests ausgerichtet sind. Speziell in der Begegnung der Probenden und

derjenigen, die das Essen in den Raum bringen, findet eine Vergemeinschaftung

statt, in der die Personen sich nicht zueinander wenden, sondern sich auf den

Gottesdienst ausrichten. Sichtbar wird diese Ausrichtung an den Personen in der

Kirche. Sie richten ihre Körper nicht mehr zueinander, sondern zum Altar hin.

Die Vergemeinschaftung umfasst so zwei Dynamiken in der Begegnung: zum
einen sich einander zugewandt wahrnehmen und zum anderen sich nebeneinander

gemeinsam auf das Geschehen im Altarraum ausrichten. In den Handlungen der

Personen können beide Dynamiken des Vergemeinschaftungsprozesses interferieren

und unterschiedlich stark wirken. Die einzelnen Personen sind so in
unterschiedlichen Nähe-Distanz-Verhältnissen verbunden, die sich dynamisch verändern

können.

Der Zwischenraum entsteht basierend aufder Architektur, die durch die Stufen

und Türen einen Übergang markiert. Dieser wird durch das Sich-Hinstellen der

Personen, die im Folgenden die Kontaktaufnahme durchführen werden,
sowie den Stehtisch und die Übergabe der Liedblätter verstärkt {placing). In der

Kontaktaufnahme kommt es zum Abfragen der persönlichen Daten. Die Angabe

jener ist aufgrund der Pandemie die Bedingung am Gottesdienst teilzunehmen.

Durch den kontrollierenden Charakter der Kontaktaufnahme entsteht für einen

Moment eine Hierarchie zwischen denen, die am Eingang stehen, und jenen,



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 95

die in die Kirche gehen. Dabei symbolisiert das Smartphone die unterschiedliche

Position. Das in seiner Materialität eigentlich Stumme wirkt so in den Raum.

Die Begegnung ist kurz, intentional und aufeinander bezogen, wobei nur jeweils
die in die Kirche Gehenden Informationen über sich preisgeben. Im Reichen

des Liedblattes wird den Personen anschließend eine Orientierungshilfe für
den Gottesdienst mitgegeben. In beiden Interaktionen des Zwischenraumes findet

sich eine weitere Facette des Vergemeinschaftungsprozesses: Er ist ein
aufeinander ausgerichtet sein, in dem sich zugleich aufgrund der unterschiedlichen

Ressourcen eine Hierarchie zeigt, jedoch nicht verbalisiert wird.

Im dritten Raum, dem Gottesdienstraum, ist der Kirchenarchitektur eine klare

Interaktionslogik eingeschrieben: Die nach vorne ausgerichteten (z.B. montierten)

Bänke im Mittelschiff sowie der Mittelgang, richten die Blicke und Körper
der anwesenden Personen nach vorne zum Altarraum aus. Die bewusst

platzierten schon leuchtenden Kerzen, die frischen Blumen und das Mikrofon zeugen

von einem (anstehenden) festlichen Ereignis und den im Altarraum
stattfindenden Performances. Die still nach vorne ausgerichtet sitzenden Menschen

sowie die gedämpften Stimmen verstärken dies. Neben dem gerade beschriebenen

von verschiedenen Akteuren unabhängig und zugleich gemeinsam vollzogene

placing, wird der Ort als Gottesdienstraum hergestellt. Die dazugehörige

Syntheseleistung zeigt sich in den Aktionen der Hereinkommenden, die ebenfalls

Platz nehmen und sich nach vorne ausrichten. So findet eine solidarische

Vergemeinschaftung statt, die im sich Sammeln beginnt und im sich nebeneinander

auf den Gottesdienst Ausrichten Gemeinschaft herstellt. Die beschriebenen

drei Räume fliessen zugleich durch die Klänge und Bewegungen an ihren

Rändern ineinander. So sind beispielsweise die Bewegungen und Worte aus dem

Zwischenraum im Gottesdienstraum wahrnehmbar.

Die Analyse zeigt, dass das Werden zur Gottesdienstgemeinschaft im
interkulturellen Gottesdienst sich aus sich wechselseitig beeinflussenden Prozessen

der Vergemeinschaftung und Verräumlichung entwickelt. Dabei wird der Raum
als Rahmen des Geschehens zusammen in unterschiedlichen (Inter-)Aktionen
gestaltet. Zugleich entsteht eine Gemeinschaft, in der sich verschiedene Nähe-

Distanz-Verhältnisse zwischen den Personen sowie verschiedene Dynamiken
finden. Letztere unterscheiden sich in ihren Grundausrichtungen: In dem

Wahrnehmen des/der anderen, im Beziehungspflegen und im verantwortlich
Sein ist die Bewegung auf das Gegenüber ausgerichtet.



96 Esther Maria Meyer

4.2. Leibliche Kommunikation

Während des interkulturellen Gottesdienstes zeigen sich zwei weitere nonverbale,

die Vergemeinschaftung und Kommunikation unterstützende Prozesse. Sie

sollen exemplarisch anhand der Beschreibung eines Liedvollzug während des

Gottesdienst zu Beginn der interkulturellen Woche exploriert werden. Der

besagte Gottesdienst wurde von Mitgliedern der genannten sechs Gemeinden des

interkulturellen Kirchenzentrums sowie weiteren Gemeinden und den
kirchlichen Trägern Caritas und Diakonie gestaltet und gefeiert. Der Gottesdienst

war gut besucht, sodass Mitfeiernde auf fast allen Sitzen im Mittelschiff und

einigen im Seitenschiff sassen. Die Anwesenden sassen alleine, in Familien oder
als Gemeindemitglieder zusammen. Die Gemeinden waren entsprechend ihrer
Grösse unterschiedlich zahlreich vertreten.

Die Sängerin aus der arabischen Gemeindegeht die zwei Stufen zum Altarraum hinaufund
dreht sich lächelnd in der Mitte der Altarraumbreite stehend um. Siefasst aufDeutsch den

Inhalt desfolgenden arabische Liedes zusammen : espreise die Grösse Gottes und besinge seine

Heiligkeit. Dann beginnt die Playback Musik zu spielen und erfüllt über die in der Kirche

angebrachten Lautsprecher den Kirchenraum. Die Sängerin beginnt aufArabisch zu singen.

Ihr Gesicht strahlt, ihr Oberkörper ist leicht nach oben gebeugt. Mit der rechten Hand hält
sie das Mikrofon, die linke wird die Melodie unterstreichendfrei bewegt. Die ersten Personen

beginnen in ihren Bänken sitzend mit ihren Oberkörpern zu wippen. Andere klopfen den

Takt streckenweise mit ihren Fingern aufder Banklehne vor ihnen mit. Die Bewegungen
werden individuell streckenweise ausgeführt, dann wiedereingestellt und von anderen

aufgenommen. Der Takt verändert sich während des Refrains. In seiner Gleichmässigkeit
animiert er zur Bewegung. Die ersten beginnen dem Takt entsprechend zu klatschen. Dabei sieht

man ein Lächeln aufden Lippen der Klatschenden. Die nächste Strophefolgt. Beim zweiten

Durchgang des Refrains setzt die Sängerin nun noch einmal bewusst an. Die Freude ihrer
Stimme wird aufgenommen, erst im Klatschen einzelner, das zu einem dieganze Kirche

erfüllenden Klatschen heranwächst. Die Oberkörper der Anwesenden wippen dezent odergut
sichtbar, während viele zusammen im gleichen Takt klatschen. Einige Personen versuchen

mitzusingen, andere lächeln. In der hintersten Reihe hüpft eine Gruppe stehenderKinder
lachend aufund ab, während sie vokalisierend mitsingen und ihre Köpfe wild schütteln. Dann
endet das Lied unddieAnwesenden applaudieren individuell, sodass ein lauterKlangteppich

aus Klatschgeräuschen entsteht, der in einem lächelnden Nicken der Sängerin aufgenommen

wird, bevor sie sich wieder hinsetzt und der Applaus verebbt.

Die Szene beschreibt das körperliche Reagieren aufeinander in seiner Vielfalt. Die

Bewegungen der Sängerin werden, der Melodie und dem Takt folgend, von
einzelnen im Wippen und Klatschen aufgenommen. Dabei reagieren die Personen

individuell. Während manche bis zum Ende still dasitzen und zuhören, drücken



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 97

sich andere immer wieder durch Bewegungen aus, die die Melodie und den Takt

aufnehmen. Dabei zeigt sich in den Reaktionen, den freien Bewegungen und

dem Lächeln ein affektives Berührtsein. Das individuell Erlebte lässt sich

jedoch von aussen nur bruchstückhaft wahrnehmen und deuten. Das Ansteigen
der Interaktionsdichte gegen Ende des Liedes erinnert an einen immer stärker

schwingenden Resonanzkörper. Es entsteht ein kollektiv Erlebtes, das sich als

Atmosphäre spüren lässt. Beide Arten des Erlebens, individuell und kollektiv
als Atmosphäre, sind aufeinander bezogen, ruft doch die Atmosphäre, gestaltet
durch verschiedene Frequenzen in Musik und Klatschgeräuschen, Bewegungen,
Mimiken und sprachlichem Inhalt, das individuell Erlebte hervor.

Um die nonverbale Kommunikation, das vorsprachliche Reagieren auf die

Musik und das selbstverständlich erscheinende Applaudieren am Ende zu ver-

balisieren, lässt sich Hermann Schmitz' Leib-Konzept als Heuristik heranziehen.

Jener versteht den Leib im Kontrast zum Körper, der aktiv als Werkzeug einsetzbar

ist. Während der Körper im naturwissenschaftlichen Sinne mess- und tastbar

ist, zeige sich der Leib stattdessen im passiven Erfahren.'0 Er changiert in
seiner spürbaren Grunddynamik zwischen «Engung» und «Weitung» bzw.

«Spannung» und «Schwellung»." Vertieft der Mensch sich frei in das ihn und sie

Umgebende und versinkt darin, verstanden als Prozess der Weitung/Schwellung,

spricht Schmitz vom Prozess der Ausleibung. So lässt sich das in der Sequenz
beschriebene Wippen, Lächeln und sich in die Melodie und den sich umgebenden

Klangkörper versinken lassen als solche verbalisieren. Die ihr entgegengesetzte

Dynamik, die Einleibung, entsteht in einer durch Spannung erzeugten Engung
des Leibes, die den Menschen auf sich zentriert und so sich selbst wahrnehmen

lässt. Zugleich bleibt der Leib als dynamisch-struktureller, den Körper übersteigender

Raum bestehen.

Nach Schmitz findet leibliche Kommunikation statt, wenn der «Leib in eine

leibliche Dynamik aufgenommen wird». Dann bewegt er sich nicht mehr nur
zwischen Engung und Weitung um die eigene Person, sondern interferiert mit den

aus Engungs- und Weitungsprozessen weiterer Leiber entstandenen Dynamiken.
Das affektiv Berührtsein - oder in Schmitz' Worten das affektiv Betroffensein,

wird somit das Apriori des Sozialen, da es «auf etwas oder jemand Anderen

30 Schmitz 2.011: 143.

31 Schmitz 2.011:15.



98 Esther Maria Meyer

verweist»'1. «Wo niemand affizierbar ist, also keine Leiber, sondern nur leblose

Körper involviert sind, ist Sozialität nicht möglich.»" Dem folgend ermöglicht
erst das affektiv Betroffensein Sozialität und kann so als Apriori des Sozialen

verstanden werden.

Mit diesem Ansatz lassen sich verschiedene Weisen des affektiv Berührtseins

mittels Bewegung als zwischenleibliche Kommunikation verstehen. Neben

dem oben beschriebenen Ausleiben, finden im Liedvollzug auch ein Einleiben

statt, das im Wippen und Klatschen sichtbar wird. In beidem wird Energie

aufgewendet und der Leib in Spannung gebracht. In den Bewegungen spüren
sich die Personen selbst und zugleich bleibt der Leib als Raum, der mit anderen

Leibern interferieren kann, bestehen. Der synchron und nebeneinander

verlaufende Einleibungsprozess während des Klatschens verläuft dabei nicht
aufeinander zugewandt, sondern solidarisch-sozialisierend. Dieser Prozess lässt sich

als «solidarisches Einleiben» verbalisieren.'4 Das solidarische Einleiben wirkt,
Schmitz folgend, in besonderer Weise sozial integrierend." Das Lied, der gemeinsame

Bezugspunkt, dient dabei als Integrator. Auffallend ist die Veränderung des

Klatschens am Ende. So folgt der solidarischen Einleibung und synchron
stattfindende Ausleibung während des Liedvollzugs im sich anschliessenden Applaus,

einem individuellen Klatschen, eine weitere solidarische Einleibung, die der

Sängerin Respekt zollt.

Die eingeführte Heuristik der Ein- und Ausleibung lässt das nonverbale

Geschehen nicht mehr nur als <Nebenprodukt> des < eigentlichen > Geschehens,

des Loblied-Vollzugs, erscheinen. Es findet nicht <nur> ein unterstützendes, den

Takt aufnehmendes Klatschen statt, sondern auch eine leibliche Kommunikation
und Gestaltung der Gemeinschaft. Anders als bei verbaler Kommunikation findet

sich keine hörbare, jedoch wahrnehmbare < Stimmenvielfalt >. Die während
des Gottesdienstes gestaltete Gemeinschaft beginnt im persönlich affektiven

Betroffensein und lässt eine Gemeinschaft entstehen, in der in unterschiedlicher

Intensität sich einige im sich in der Vertiefung in das Lied ausleiben und andere

sich in der Spannung des Leibes solidarisch einleiben. Die Verbindung zwischen

31 Gugutzer 1017:150.
3 3 Gugutzer 1017:150.

34 Gugutzer 1017:19-53.
35 Schmitz 1011: 47f.



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 99

einander ist somit vielfältig dynamisch und umfasst die sinnliche, räumliche und

leibliche Wahrnehmung.

4.3. Doing Interculturality: Die Entstehung des dritten Raumes

Während die bisher dargestellten Phänomene in jeder sozialen Praxis zu finden

sind, zeichnet sich der interkulturelle Gottesdienst durch ein weiteres Phänomen

aus, das ebenfalls in der obigen Szene sichtbar wird: die Praxis interkulturellen
Feierns. Dabei lassen sich verschiedene Aktivitäten erkennen: (a) Das gegenseitige

Wahrnehmen, das sich im Singen, Zuhören und Applaudieren zeigt, (b) das

mitgehende Einverleiben, das im Wippen, Summen und Klatschen zum Ausdruck

kommt und (c) ein sich frei Ausdrücken, wie es im Hüpfen der Kinder und ihrem

vokalisierenden Singen oder später im Gottesdienst im multilingualen, gemeinsamen

Vater-Unser-Sprechen zum Ausdruck kommt. Das zeitgleiche Auftreten der

verschiedenen Aktionsarten lässt die Herstellung von Interkulturalität nicht als

einheitlichen Prozess, sondern erneut als dynamisch-kreativen Prozess erkenntlich

werden.

Um sie für weitere Reflexionen zu verbalisieren, erweist sich das praxeologi-
sche Verständnis von Kultur resp. Interkulturalität erkenntnisfördernd. Darin
wird Kultur als ein durch Handlungen hergestellter Sinnhorizont respektive

Symbolsystem verstanden, der bzw. das sich wiederum zugleich in Praktiken, dem

doing culture, zeigt. Das doing culture kann aktiv-sichtbar in aktiven Prozess, aber

auch materialisiert in Objekten oder im Wissen <passiv> hergestellt werden.'6

Dem Ansatz entsprechend wird auch Interkulturalität aufgleiche Weise in einem

doing interculturality hergestellt und begreifbar. Als Interkulturalität können
damit, gemäß Csaba Földes, die «Interaktionen von Personen aus konzeptuell
unterschiedlichen Lebenswelten»57 verstanden werden, in denen das Eingeführte
nicht mehr oppositionell gegen- und nebeneinandersteht, sondern reflektiert
und relational verbunden ist. Die Reflexion erfolgt in der beschriebenen Sequenz

nicht verbal, sondern intuitiv und nonverbal im sich Dazu-Verhalten. Zugleich

erfolgt die Interaktion relational, basierend auf der Verräumlichung, die im
Gleichschritt mit der anfänglichen Vergemeinschaftung geschieht, und der in der

leiblichen Kommunikation entstehenden sozialen Integration. Földes folgend
kommt in der Begegnung

36 Vgl. Horning Z004: iof.
37 Földes 1009: 513.



100 Esther Maria Meyer

«eine neue (Zwischen)Kultur zustande, die als eine Art „Interkultur" bzw. terminologisch

m.E. noch treffender: als eine Drittkultur(alität) oder Tertiärkultur(alität) zu
betrachten wäre, da sie nicht einfach nur etwas „dazwischen" ist, sondern damit in vielerlei

Hinsicht qualitativ Neues vorliegt.»

Die am Anfang beschriebenen Handlungsarten - akzeptierendes Wahrnehmen,

Einstimmen und freier Ausdruck in einer fremd wirkenden Praxis - können dabei

als Modi des doing interculturality verstanden werden. In ihnen entstehen

tertiärkulturelle Interaktionen unterschiedlicher Art. Dabei ist auffallend, dass sie nicht
nach einem sich wiederholenden Muster entstehen, sondern situativ interferieren.

So wohnt dem doing interculturality eine gewisse Diffusität inne. Als
erkenntnisfördernde Heuristik bietet sich die kulturwissenschaftliche Theorie derfuzzy
logic ofencounters an. Basierend auf der Idee der mathematischenfuzzy logic

thematisiert sie die kreative Dynamik in interkulturellen Begegnungen. Jene lassen

sich zwar in Ansätzen beschreibend verbalisieren, jedoch nicht aufwiederholbare

Strukturen reduzieren. Stattdessen verläuft jede neue Begegnung in ihrer eigenen

Komplexität ab, weshalb sie unplanbar und situativ ist.'8 Das doing interculturality

während des Gottesdienstes bleibt ein in seiner Komplexität nur unscharf
beschreibbarer Prozess. Er entwickelt sich über den Gottesdienst hinweg aus den

Handlungen der Anwesenden in Elementen wie Gebet oder Predigt. In jedem
Gottesdienst entsteht die skizzierte Dynamik erneut. Indem die interkulturell-
ökumenischen Gottesdienste von mehreren Gemeinden vorbereitet und gestaltet

werden, wechseln die Rollen der Anwesenden und ihre individuell praktizierten
Modi des doing interculturality während des Gottesdienstes. In der Herstellung
dieser dynamischen Tertiärkultur entsteht eine Gemeinschaft, die Friedemann

Burkhardt folgend, als «tertiärkulturelle Gemeinschaft»" beschrieben werden

kann. Die Herstellung von Interkulturalität wird aufgrund ihrer Komplexität
und, um den Vorgang nicht zu stören, nicht sprachlich reflektiert, sondern

passiert nonverbal.40 Die raumsoziologischen Erkenntnisse ernst nehmend, entsteht

in diesem Prozess ein Interaktionsraum, in dem die «Drittkultur(alität) oder

Tertiärkultur(alität) » hergestellt werden kann - ein dritter Raum.41

38 Vgl. Mackenthun/Juterczenka 1009:14fr.

39 Burkhart Z022.: 7.

40 Hirschauer 2.001: 443.

41 Bhabha 1994: 5, 37.



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 101

Fazit

In Form einer theoriegeleiteten Interpretation wurden drei nonverbale Phänomene

verbalisiert, die sich im gemeinsamen Feiern des Gottesdienstes bezüglich der

Vergemeinschaftung zeigten. Dies brachte die Dynamiken in der tertiärkulturellen

Gemeinschaft zur Sprache. Folgt man den dabei gewonnen Interpretationen
wird deutlich, dass der soziale Raum als Rahmen des Gottesdienstes entsteht. In
seiner Herstellung beginnt die Vergemeinschaftung. Während des Gottesdienstes

finden über das affektiv Betroffensein eine weitere Art der Vergemeinschaftung

statt. In unterschiedlicher Intensität vertiefen sich Personen in das sie Umgebende

(Ausleibung). Synchron aktivieren andere Energie und solidarisieren sich in der

Einleibung. Zeitgleich findet in den verschiedenen Modi des doing intercultura-

lity die Entstehung einer tertiärkulturellen Gemeinschaft statt. Dabei entwickeln

sich die ihr zugrunde liegenden Übersetzungs- und Kommunikationsprozesse

immer situativ und dynamisch weiter.

Durch das interpretativ-analytischen Versprachlichen des Nonverbalen

wird das im Gottesdienst Wahrnehmbare für liturgische Reflexionen fruchtbar

gemacht. Dies sind neben nonverbalen Prozessen auch die Energien, die

Atmosphären, Gefühle wie das affektiv Betroffen-Sein sowie die körperliche

und leibliche Kommunikation. Grethlein folgend ist das, was oft
selbstverständlich oder als < nicht der Rede wert> wirkt, für den Gottesdienst als

Kommunikationsgeschehen ebenfalls konstitutiv ist. Es kann so nicht mehr

<nur> als soziale Praxis im Gottesdienst, sondern als Teil der Kommunikation des

Evangeliums im Modus der gemeinschaftlichen Feier verstanden werden. Einen

ersten Ansatz einer Liturgie «beyond words» legt Andrea Bieler vor, indem sie

auf das verkörperte Wissen im Gottesdienst und verschiedene Energien im
liturgischen Vollzug verweist.41 In interkulturellen Gottesdiensten findet im doing in-

terculturality ein ständiges Übersetzen statt und Neues wird kreiert. Beides wird
oft nonverbal vollzogen. Insbesondere die Einbeziehung nonverbaler Prozesse

ermöglicht ein umfassenderes Verstehen des interkulturellen Gottesdienstes.

42 Bieler 2008: Interkultureller Gottesdienst, 215. Bieler (2008:15-18) verweist im Benennen der

nonverbalen Prozesse dabei aufdas verkörperlichte Wissen und daraus entstehende Handlungen

sowie auf die Energien im Gottesdienst, die als Trust, Shape, Hang und Swing verbalisiert

werden können.



102 Esther Maria Meyer

Bibliographie

Bhabha, H., 1994. The Location of Culture.
London/New York 1994.

Bieler, A., 1008. Gottesdienst interkulturell.
Predigen und Gottesdienst feiern im
Zwischenraum, Stuttgart.

Boos, T., 2013. Ethnische Sphären. Uber die

emotionale Konstruktion von Gemeinschaft
bei syrisch- und libanesischstämmigen

Argentiniern. Bielefeld.

Breidenstein, G./Hirschauer S./Kalthoff H./
Nieswand B., 2.020. Ethnografie. Die Praxis

der Feldforschung. 3. Überarb. Aufl.
München.

Burkhart, F., 2022. Multikollektivität in der

Gemeindeentwicklung. In dieser Ausgabe
ThZ 78.1.

Deeg A. u. Plüss D. 2021. Liturgik [Lehrbuch
Praktische Theologie, 5], Gütersloh.

Dinter, A./Heimbrock, H.-G./Söderblom, K„
2007. Einführung in die Empirische Theologie.

Gelebte Religion erforschen. Göttingen.
Földes, C„ 2009. Black Box clnterkultura-

lität>. Die unbekannte Bekannte (nicht
nur) für Deutsch als Fremd-/Zweitsprache.
Rückblick, Kontexte und Ausblick. Wirkendes

Wort 59, 503-525.
Grethlein, C., 220i6. Praktische Theologie,

Berlin/Boston.
Gugutzer, R„ 2017. Leib und Situation. Zum

Theorie- und Forschungsprogramm der

Neophänomenologischen Soziologie.
Zeitschrift für Soziologie 46.3.

Heimbrock, H.-G./Meyer, P., 2007. Einleitung:

Im Anfang ist das Staunen. Dinter et
al. 2007: n-16

Hirschauer, S., 2001. Ethnografisches Schreiben

und die Schweigsamkeit des Sozialen.

Zu einer Methodologie der Beschreibung.
Zeitschrift für Soziologie 30.6, 429-451.

Hörning, K. /Reuter J., 2004. Doing Cultur.
Kultur als Praxis. Ders, Doing Culture.
Neue Positionen zum Verhältnis von Kultur
und sozialer Praxis, Bielefeld, 9-18.

Low, M., 2001. Raumsoziologie, Frankfurt am
Main.

Neijenhuis, J„ 2020. Liturgik [Kompendien
Praktische Theologie, 5], Stuttgart.

Mackenthun, G./Juterczenka S., 2009.
Introduction. Dies: The Fuzzy Logic of Encounter.

New Perspctives on Cultural Contact.
Münster/New York/München/ Berlin,

7-21.
Scholtz, C„ 2007. Teilnehmende Beobachtung.

Dinter et al. 2007: 214-225.
Schmitz, H., 2011. Der Leib. Berlin/Boston.

Schneider-Harprecht, C., 2001. Interkulturelle
Seelsorge. Göttingen.

Weblinks

https://www.ekd.de/gottesdienst-migration-
reflexionen-interkulturelle-gottesdiens-
te-35326.htm (letzter Zugriff: 17.1.22).



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 103

Abstracts

Das gemeinsam Gottesdienst Feiern in sichtbarer und praktizierter Vielfalt, wie es in
interkulturellen Gottesdiensten stattfindet, ist zugleich die Herausforderung und Chance.

Zum einen kann im Gottesdienst das Streben nach Einheit und die theologische Selbst-

vergewisserung der Verbundenheit über die Taufe eine konkrete Form finden ohne die

Vielfalt christlicher Praxis zu negieren. Zum anderen bedarf es eines stetigen (interkulturellen)

Übersetzungs- und Aushandlungsprozesses. Versteht man Christian Grethlein

folgend den Gottesdienst als Kommunikation des Evangeliums im Modus der
gemeinschaftlichen Feier so rücken neben versprachlichten Prozessen auch nicht versprachlichte
in den Fokus. Im Artikel werden drei nonverbale Prozesse, die die Kommunikation und

Vergemeinschaftung unterstützen, mithilfe ethnographischer Methoden verbalisiert: a)

die Herstellung eines Raumes, in der eine erste Vergemeinschaftung geschieht; b) eine

aus der affektiven Betroffenheit entstehende Sozialität, die leiblich in der Aus- und Ein-

leibung kommuniziert und c) eine im doinginterculturality gestaltete tertiärkulturelle
Gemeinschaft, in der Gottesdienst gefeiert werden kann.

Celebrating worship together in visible and practiced diversity, as it takes place in inter-
cultural worship services, is both a challenge and an opportunity. On the one hand, the

striving for unity and connectedness through baptism can find a concrete form in worship

without negating the diversity of Christian practice. On the other hand, it requires
a constant (intercultural) process of translation and negotiation of a non-verbal and verbal

nature. Following Christian Grethlein, ifone understands worship as communication
of the Gospel in the mode of communal celebration, then besides verbal processes also

non-verbal ones come into focus. In this article, three non-verbal processes that support
communication and communion are verbalized with the help of ethnographic methods:

a) the creation of a space in which an initial communion takes place; b) a sociality that

emerges from affective involvement and communicates bodily in the out- and in-body;
and c) a tertiary-cultural community shaped in doing interculturality, in which worship
can be celebrated.

Esther Maria Meyer, Basel


	Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum : empirisch-theologische Reflexionen zu interkulturell-ökumenischen Gottesdiensten

