Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 78 (2022)
Heft: 1
Artikel: Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum : empirisch-

theologische Reflexionen zu interkulturell-6kumenischen
Gottesdiensten

Autor: Meyer, Esther Maria
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-977301

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-977301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum.

Empirisch-theologische Reflexionen zu interkulturell-6kumenischen
Gottesdiensten

Esther Maria Meyer

1. Nonverbale, gemeinschaftsbildende Prozesse
im interkulturell-ékumenischen Gottesdienst

Uber interkulturelle Gottesdienste wurde in den letzten Jahren im deutsch-
sprachigen Raum aus verschiedener Perspektive nachgedacht: Praxeologisch in
Handreichungen, in denen basierend auf gemachten Erfahrungen Kriterien fiir
und Erkenntnisse aus interkulturelle(n) Gottesdiensten formuliert wurden.'
Dariiber hinaus wurde der interkulturelle Gottesdienst liturgietheologisch re-
flektiert. So explorierte die Praktische Theologin Andrea Bieler in ihrem Buch
«Gottesdienst Interkulturell»> diesen als Gottesdienst im Zwischenraum.
Threm Ansatz zufolge entsteht im gemeinsamen Gebet «ein eschatologischer
Zwischenraum, in dem wir uns der Hoffnungauf das Kommen von Gottes gerech-
ter Welt 6ffnen»*. Bezogen auf die interkulturell-6kumenischen Gottesdienste
lisst sich der Zwischenraum weiter als Ort betrachten,

«in der kreativen und auch schmerzhaften Spannung des <schon jetzt — aber noch nicht>,
nach Einheit im Sinne von Heilung der schmerzlicheren Trennung im Leib Christi zu
streben, ohne die Differenzen zwischen Glaubens- und Lebensformen zu negieren. »*

Zu den interkulturell-6kumenischen Gottesdiensten kommen Menschen zu-
sammen, die in ihren Gemeinden in unterschiedlichen Sprachen, rituellen
Ausdruckformen und Liturgien Gottesdienst feiern. All diese Aspekte werden
in interkulturell-okumenische Gottesdienste eingebracht. In dieser sichtbaren
und praktizierten Vielfalt wird praxeologisch und liturgietheologisch zugleich
die Chance aber auch die Herausforderung des interkulturell-6kumenischen
Gottesdienstes gesehen. Denn im gemeinsamen Feiern von Gottesdiensten kann
dem von Andrea Bieler beschriebenen Streben nach Einheit und der theologischen

1 Vgl fiir eine Materialsammlung: https://www.ckd.de/gottesdienst-migration-reflexionen-in-
terkulturelle-gottesdienste-35326.htm (letzter Zugriff: 17.1.22).

2 Bieler 2008: 19.

3 Bieler 2008: 19.

ThZ 1/78 (2022) S. 85-103



86 Esther Maria Meyer

Selbstvergewisserung, in der Taufe verbunden zu sein, eine konkrete Form gege-
ben werden.* Zugleich bleibt die Herausforderung, inmitten der Verschiedenheit
in Theologie, Sprache und Ausdrucksform eine Gottesdienstgemeinschaft zu
werden. Dabei intensiviert sich die Notwendigkeit des Ubersetzens, die jeder
zwischenmenschlichen Kommunikation zugrunde liegt. Besonders wenn die
vorhandene Sprachenvielfalt, die eine zwischenmenschliche Kommunikation
eigentlich erschwert, fur die Kommunikation des Evangeliums fruchtbar ge-
macht werden soll. Die Multilingualitit ist dabei nicht nur auf die verbali-
sierte Sprache und theologische Positionen zu begrenzen. Vielmehr findet sich
auch eine <Mehrsprachigkeit> in der nonverbalen Kommunikation. So werden
ebenfalls unterschiedliche rituelle Ausdrucksweisen, die in Gestik, gezeigter
Emotionalitit und Korperbewegungen sichtbar werden, in den interpersona-
len Kommunikationsprozess eingebracht. Damit geht mit dem interkulturellen
Gottesdienst ein Ubersetzungs- und Aushandlungsprozess einher, in dem auch
Macht zirkuliert, sich Machtstrukturen ausbilden, angeeignet und modifiziert
werden.®

Die Gestaltung eines oben skizzierten Zwischenraumes entsteht aus versprach-
lichten und nonverbalen Prozessen. Verbalisiert wird im Gottesdienst die Bildung
einer Gemeinschaft in <Anmoderationen>, wie beispielsweise im Gebet («wir
beten nun gemeinsam»)” sowie in Reflexionen im Gebet, dem Segen oder der
Predigt («wir kommen aus verschiedenen Kontexten und sind doch durch die
Taufe verbunden»). Daneben finden nonverbale (Kommunikations-)Prozesse
statt, die tiber Kérpersprache und Interaktion entstehen. Sie konnen teilweise
im Anschluss verbalisiert werden («als wir beim Segen unsere Hinde spontan
zueinander streckten, spiirte man sich viel stirker verbunden» ), werden jedoch
nicht im Gottesdienst selbst artikuliert, um ihn nicht zu unterbrechen. Andere
nonverbale Prozesse sind auch nach dem Gorttesdienst nur schwer artikulier-
bar. Sie werden wahrgenommen und empfunden, lassen sich aber erst nach einer

Vgl. Bicler 2008: 19.

Vgl. Schneider-Harprecht 2001: 135.

Vgl. Bieler 2020: 20.

Die Passagen wortlicher Rede sind teilweise direkce Zitate und teilweise re-formuliert aus
Beschreibungen, die das Gesprochene zusammenfassen. Sowohl die Zitate als auch die Be-
schreibungen entstammen Beobachtungsprotokollen, die im Rahmen meiner entstehenden
Doktorarbeit zum Thema «Die Konvivialitit interkulcurell-6kumenischer Partnerschaften
vor Ort» verfasst worden sind.

N GV A



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 87

Reflexion verbalisieren. Dabei iibersetzt der Prozess des Verbalisierens das Erlebte
in Begriffe.

In diesem Artikel werden drei nonverbale Phinomene versprachlicht, die im
Gottesdienst wahrnehmbar waren, sich jedoch von Teilnehmenden nur schwer
in Worten ausdriicken liessen. Die Versprachlichung findet in Form einer theo-
riegeleiteten Interpretation zweier Vignetten statt. Anhand der ersten Vignette
werden — als erstes Phinomen — das sich gegenseitig bedingende Herstellen eines
sozialen Raumes und die darin verwobenen ersten Vergemeinschaftungsprozesse
versprachlicht. Anschliessend wird anhand einer zweiten Vignette die leibli-
che Kommunikation der Feiernden herausgearbeitet. Das dritte nonverbale
Phinomen ist die Herstellung einer tertidrkulturellen Gemeinschaft. Dafiur
wird im folgenden Abschnitt das methodische Vorgehen beschrieben sowie
das den Reflexionen zugrunde liegende Fallbeispiel vorgestellt. Anschliessend
wird mit Christian Grethleins Gottesdienstverstindnis als Kommunikation des
Evangeliums im Modus des gemeinschaftlichen Feierns eine Heuristik eingefiihrt,
die die drei Phinomene nicht nur als soziale Praxis im Gottesdienst, sondern auch
als Teil der liturgischen Feier verstehen ldsst. In einem vierten Abschnitt werden

die herausgearbeiteten Phinomene analysiert.

2. Ethnographisch-theologisches Nachdenken iiber interkulturelle Gottesdienste

Das im Folgenden Dargestellte soll — dem Verstindnis des praktisch-theologi-
schen Nachdenkens entsprechend — aus dem Reflektieren ge- bzw. erlebter Praxis
entwickelt werden. Dem Forschungsansatz der empirischen Theologie folgend
wird dabei «im methodisch gesicherten Riickgriff auf Erfahrung [Erkenntnis] zu
erlangen versucht»*.

Die verwendeten Methoden der empirischen Forschung vermogen auf ver-
schiedene Weise das Er- und Gelebte zu versprachlichen und in Textform zu
bringen. Der auf Versprachlichung ausgerichtete Prozess erméglicht in besonde-
rer Weise das Einbringen nonverbalen Wissens in das theologische Reflektieren
tiber den Gottesdienst.? Es ist das aufgrund seiner Komplexitit Unbeschreibliche,
das Vorsprachliche, das Selbstverstindliche und das Stumme der sozialen Praxis.
Dabei handelt es sich bei dem Vorsprachlichen um «all jene Schichten von impli-
zitem, korperlichem Wissen, das die Teilnehmer haben, ohne dass sie es einfach

8 Heimbrock/Meyer 2007: 15.
9  Vgl. Meyer 2007: 11-16.



88 Esther Maria Meyer

verbalisieren kénnten»*°. Die Versprachlichung dieses Wissens findet aus prakri-
schen Griinden nicht statt, da sie den Alltag unterbrechen und behindern wiirde.
Das Selbstverstindliche hingegen wird als <nicht der Rede wert> seiend emp-
funden, scheint es doch offensichtlich. Dariiber hinaus wird auch das Stumme,
wie all jene Materialitit, die in die soziale Praxis eingebunden wird und so zum
konstitutiven Element des Kommunikationsprozesses wird, miteinbezogen. Das
«Schweigsame der sozialen Praxis» mithilfe sozialwissenschaftlicher Methoden,
d.h. intersubjektiv nachvollziehbar, zu verbalisieren, ist die Chance ethnographi-
scher Forschung.”

Im subjektiven Wahrnehmen™ und Aufnehmen der Resonanzen tiber den ei-
genen Korper sowie im Festhalten von Notizen, die anschliessend zu einem
Protokoll ausgearbeitet werden, beginnt der Ubersetzungsprozess vom non-
verbalen Erleben in die Sprachlichkeit.® Der Prozess des Verbalisierens wird in
der Analyse durch ein De- und Re-Konstruieren des Erlebten fortgeschrieben:
Zum einen durch den Prozess der kontrastierenden Interpretation, der an der
Epistemologie pragmatischer Semiotik orientiert, Erkenntnis erméglicht; zum
anderen durch das Verwenden von Theorien als Heuristik, die sich, verstanden
als Gedankenstrukturen, fiir die Re- und De-Konstruktion erkenntnisférdernd
erweisen. Die so herausgearbeiteten Phinomene kénnen im fortschreitenden
Theoriegenerierungsprozess exploriert werden."

Die empirische Grundlage der hier beobachteten Phinomene sind Unter-
suchungen zu interkulturellen Gottesdiensten, die 2021 in der Friedenskirche
Mannheim (mit-)gefeiert wurden. In dieser feiern die (landeskirchliche)
ChristusFriedenGemeinde, die koreanische Agape Gemeinde (Presbyterian
Church in the Republic of Korea), die (dthiopische) Maranatha Gemeinde, die
PC Mannheim (Presbyterian Church of Cameron), die ungarisch-protestan-
tische Gemeinde in Baden und die arabisch-christliche Gemeinde Mannheim/

10 Hirschauer 2001: 443.

1 Vgl Hirschauer 2001: 436-449.

12 Zu Grenzen und Chancen der Subjektivitit vgl. Christopher Scholtz 2007: 221.

13 Vgl. Breidenstein et. al. 2020: 111

14  Vgl. Deeg/Pliiss 2021: 27f. Die in der ethnographischen Forschung generierten Analyseein-
sichten sind nicht reprisentativ, basieren sie doch auf einem Fallbeispiel. Stattdessen generie-
ren sie im Verbalisieren eine intersubjektiv-nachvollziehbare, durch Interpretation entstan-
dene Theorie. Die herausgearbeiteten Bedingungsfaktoren und der sozialen Praxis zugrunde
liegenden Strukturen sollen dabei intersubjektiv nachvollzichbar sein und in dhnlichen Set-
tings erkannt werden konnen.



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 89

Ludwigshafen jeweils ihre Gottesdienste und gestalten in den dazugehorigen
Riumen Teile des jeweiligen Gemeindelebens. Die dieser shared-place-community
zugrundeliegende Strukreur, das interkulturelle Kirchenzentrum Mannheim, um-
fasst neben dem auf Mietverhiltnissen basierenden Teilen der Riume ein fast mo-
natliches Zusammenkommen von Vertreter*innen aller Gemeinden. In diesem
findet ein gegenseitiger Austausch, die Organisation des <Zusammenlebens> und
der Partnerschaften zwischen den Gemeinden sowie die Vorbereitung der inter-
kulturellen Gottesdienste statt. Diese werden jeweils an Pfingsten, zu Beginn der
interkulturellen Woche und am ersten Advent mit anschliessendem gemeinsamen
Essen und Fest gefeiert. Zu Beginn der interkulturellen Woche im September ge-
stalten und feiern neben den oben genannten Gemeinden weitere internationale
Gemeinden sowie die Vertreter der Diakonie und Caritas den Gottesdienst mit.
Die Liturgie wurde von den interkulturell-6kumenischen Gottesdiensten des
Interkulturellen Konvents christlicher Gemeinden iibernommen. Sie setzt sich
aus den klassischen Liturgieelementen Sammlung, Anbetung, Verkiindigung,
Fiirbitten und Sendung zusammen.” Den grossten Teil des Gottesdienstes um-
fasst die Verkiindigung: Pfarrer:innen und Mitglieder aus den Gemeinden pre-
digen dialogisch oder in Kurzpredigten nacheinander. Je nach Thema werden die
Anwesenden gebeten vorbereitet, aber auch spontan, von ihren Erfahrungen, z.B.
von Aufbrechen und Ankommen zu erzihlen. Der Gottesdienst wird in deut-
scher Sprache gefeiert, da diese von allen Anwesenden verstanden wird. Einzelne
Gottesdienstelemente werden auch in Englisch gestaltet. Die Lieder und teil-
weise auch die Fiirbitten werden in der jeweils eigenen Gemeinde gesprochenen
Sprache vorgetragen und auf dem Liedblatt (zusammengefasst) iibersetzt abge-
drucke. Im Jahr 2021, wihrend der Corona-Pandemie, wurden ebenfalls die drei
oben genannten Gottesdienste gefeiert, wenn auch an Pfingsten und am 1. Advent
ohne anschliessende Begegnung bei Essen und Trinken. Ein gemeinsames Singen
war ebenfalls nur im September méglich.

15 So beginnt der Gottesdienst nach der persénlichen Sammlung und dem Glockenliuten mit
einem Einzug der Personen, die ihn mitvorbereitet haben. Dem schliessen sich die Begriis-
sung und das Eingangsgebet sowie ein Moment der Anbetung in Form cines Liedes, Gebets
oder Psalms an. Die Verkiindigung besteht aus mehreren Predigtimpulsen sowie einem Gebet
und/oder Lied. Anschliessend werden die Fiirbitten, vorgetragen von Mitgliedern und Pfar-
rer:innen der Gemeinden und das Vater Unser gebetet. Der Gottesdienst schliesst durch die
Abkiindigungen, bei denen der weitere Verlauf des Tages erklirt sowie der gemeinsam aus-
gewihlte Kollekte-Empfinger benannt werden, dem Segen und einem Ausgangslied.



90 Esther Maria Meyer

Die Datengrundlage der folgenden Reflexion sind die von mir angefertigten
Gedichtnisprotokolle der Gottesdienste. Diese rekonstruieren den Gottesdienst
auf der Basis von Notizen, die das perspektivisch und subjektiv Erlebte schrift-
lich festhielten, zusammen mit im Gottesdienst gesprochenen Texte und ge-
sungenen Liedern, die mir dankenswerterweise von den Verfasser:innen zur
Verfigung gestellt wurden. Im Folgenden werden die Ergebnisse des beschrie-
benen Analysevorganges dargestellt. Dafiir wird einleitend Christian Grethleins
Gottesdienstverstindnis als Heuristik eingefiihrt, mithilfe derer die nonverba-
len Phinomene als Teil des Gottesdienstes und nicht (nur) als soziale Praxis im
Gottesdienst verstanden werden kénnen.

3. Kommaunikation des Evangeliums als grundlegende Heuristik

«Die Feier der Liturgie bzw. die Gottesdienstfeier ist fiir die Feiernden eine
Handlung des Glaubens.»'® Dabei geht es gemify Christian Grethlein um die
Kommunikation des Evangeliums im Modus des gemeinschaftlichen Feierns.”
Nimmt man den genus verbi von edayysMlopan, nimlich das Medium, ernst,
zeigt sich der ereignende Charakter des Evangeliums.” Dieses, welches nur im
Riickbezug auf Jesu Handeln und Botschaft, das Anbrechen des Reich Gottes,
begreifbar wird, kann so als Ubertragungs- und Speichermedium verstanden wer-
den. Diesem «doppelten medientheoretischen Sinn»* entsprechend wird das
Evangelium als nur in der Interaktion im doppelten Modus erfahrbar verstanden:
Zugleich in einer ergebnisoffenen, aktuellen, aber eben auch abgeschlossenen, in-
tcrprcticrbarcn Weise.

«Kommunikationstheoretisch gesehen geht es auch bei der Kommunikation des
Evangeliums um Redundanz und Selektion, also die Verbindung zu Bekanntem, ohne die
Kommunikation nicht méglich ist, und die Eréffnung von Neuem, die Kommunikation
weiterfithre. »*°

Aufgrund seines doppelten Mediencharakters ereignet sich das Evangelium so
zum einen nur in der «Verbindung zu Bekanntem» aus dem Neues entsteht.
«Die genaue Bedeutung von ,Evangelium® wird erst im Kommunikationsprozess

16  Neijenhuis 2020: 11.

17 Grethlein 2016: 281fF.

18 Vgl. Grethlein 2016: 161ff.
19  Grethlein 2016: 171.

20  Grethlein 2016: 209.



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 91

generiert und ist grundsitzlich ergebnisoffen bis hin zur Erschliefung neuer
Wirklichkeit.»* Zum anderen bleibt das Evangelium als Speichermedium,
das innerhalb des Christentums tradiert wird, begrenzt. Dadurch wird ein
Austauschen der Botschaft des Evangliums mit weiteren kulturell und historisch
bedingten Lehren iiber die Zeit hinweg verhindert. Sie bedarf vielmehr eines ste-
tigen Kommunikationsprozesses. Dabei ereignet sich das Evangelium «in kom-
munikativen Vollziigen verbaler und nonverbaler Art»** insbesondere durch
Begegnungen:

«<Evangelium> ergibt sich [dadurch] kommunikativ immer wieder aufs Neue in kon-
kreten Situationen, im Austausch von Personen und deren Bezichungen und ist offen fiir
Neuentdeckungen. [...] Dies ist aber keineswegs ein Ausdruck von Beliebigkeit. Vielmehr

ist diese Offenheit kommunikationstheoretische Voraussetzung fiir den innovativen und
personenbezogenen Charakter des Evangeliums. »*

Die Ergebnisoffenheit dieses Kommunikationsprozesses «erweist sich als irri-
tierende Ungewissheit, aber zugleich als Bedingung fur neue Einsichten bei den
Kommunizierenden.»** So wird das mogliche Missverstehen wihrend einer
Kommunikation nicht primar als zu vermeidende Storung verstanden, sondern als
Bedingung fiir die Entstehung einer Kommunikation, in der sich das Evangelium
ereignen kann. Versteht man den Gottesdienst als Kommunikation des gemein-
samen Evangeliums im Modus der gemeinschaftlichen Feier, so wird diese als ein
von vielen gestaltetes Erlebnis, basierend auf non- und verbaler Kommunikation
versteh- und beschreibbar.* Dementsprechend weitet sich der liturgiewissen-
schaftliche Blick, sodass neben den gesprochenen Inhalten und verbalisierten
Prozessen auch die nonverbalen Prozesse als Teil des Gottesdienstgeschehens in
die Analysen und Reflexionen einfliessen. Durch die Methoden der Ethnographie
konnen jene verbalisiert und fir weitere theologische Anschlussfragen fruchtbar
gemacht werden.

21 Grethlein 2016: 159 (im Original kursiv).
22 Grethlein 2016: 171.

23 Grethlein 2016: 171

24  Grethlein 2016: 182.

25 Vgl. Grethlein 2016: 281ff.



92 Esther Maria Meyer

4. Die Entstehung einer tertidrkulturellen Gemeinschaft
4.1. Herstellung eines Raumes und die Vergemeinschaftung

Die folgende Sequenz, die die Minuten vor dem interkulturellen Gottesdienst zur
Eréffnung der interkulturellen Woche einfingt, zeigt die aus dem anfinglichen
Zusammenkommen entstehenden Phinomene:

Es ist ein warmer Herbstmorgen. Im Vorgarten der Friedenskirche werden Tische und
Pavillons fiir das spitere Fingerfood-Buffet aufgebaut. «Ja, hier hoch. Und hoch damit!>,
tont es und schon wird das Dach des letzten Pavillons von fiinf Mitgliedern verschiedener
Gemeinden hochgewuchtet und auf die Stangen gesetzt. Daneben werden Getrinkeflaschen,
Gliser und Tassen auf die Tische gestellt. Es wird Smalltalk gehalten, sich erkundigt, was
noch zu tun ist — je nach Gegeniiber in Deutsch, Avabisch und Englisch. Mitglieder der ein-
zelnen Gemeinden kommen und geben den Weg zur Kirche entlang, der durch den klei-
nen Vorgarten fiibrt. Es wird mit freundlichem Nicken, «Hallo>» oder «Guten Morgen»
gegriisst. Einige tragen Speisen fur das spitere Biiffet in Gemeindesaal, in dem der Chor
der ChristusFriedenGemeinde gerade noch im letzten Durchgang Lieder probt. An der
Eingangstiir, zu der einzelne Treppenstufen fibven, und im dabinterliegenden Vorraum
richten sich die Personen der ChristusFriedenGemeinde ein, die die Anwesenden zur
Kontaktverfolgung aufnehmen. Dafiir aktivieven sie eine von der Badischen Landeskirche
entwickelten Software, iiber die die am Gottesdienstteilnehmenden sich anmelden konnten,
auf dem Smartphone. So kinnen sie die Ankommenden <abhaken> oder ibre Kontaktdaten
aufnebmen. In der Kirche ist es noch rubig. Die nach vorne ausgerichteten Béinke sind noch
Jast leer. Die schon Angekommenen sitzen schweigend nach vorne blickend da oder sprechen
gedimpft mit ihren Sitznachbarn. Im Altarraum brennen schon die Kerzen. Frische Blumen
stehen neben dem Altar. An den zwei Stufen zum Altarraum stebt mittig ein Mikrofon. Links
vorne wird die Technik fiir spéter gesungene Lieder aufgebaut. Hinten werden neben der Tiir
an einem Stehtisch noch die letzten Liedblitter gefaltet und den Hereinkommenden iiberge-
ben. Dabei begriissen sich die Personen freundlich.

In der Sequenz werden zwei interferierende Prozesse sichtbar:

Zum einen wird der Raum des folgenden Ereignisses, nimlich der Gottesdienst
mit einem sich anschliessenden gemeinsamen Essen, gestaltet. Anders als beim
Aufbau selbst soll fiir die Analyse nicht primar das Ergebnis der Handlung, son-
dern der Prozess, der als Verrdumlichung versprachlicht werden kann, fokussiert
werden.

Zum anderen werden die cintreffenden Personen eine Gemeinschaft. Dies ge-
schieht durch verschiedene Handlungen, wie spontane Reaktionen und rituali-
sierte (Begriissungs-)Praktiken. Der Prozess lasst sich als Vergemeinschaftung ver-
balisieren. Die zwei Prozesse finden synchron statt. Der Ethnograph Tobias Boos



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 93

arbeitet in seiner Theorie zu Gemeinschaften heraus, jene «als gepriagt durch die
Prozesse der Vergemeinschaftung und Verraumlichung zu begreifen.»

Dabei sind «[b]eide Prozesse durch ineinander verschachtelte
Wechselwirkungen gekennzeichnet».** Diese Theorie als Heuristik verwendend
sollen nun beide Phinomene sowie ihre Wechselwirkung in der beschriebenen
Situation herausgearbeitet werden.

In der Sequenz sind drei Orte, die auf unterschiedliche Arten gestaltet werden,
beschrieben: Der Vorgarten, als Ort der ersten Begegnung. Gerade am Entstehen
ist ein Zwischenraum, in dem die Kontakterfassung und die Ubergabe der Lied-
blatter stattfinden wird. Nach ihm betreten die Personen den Gottesdienstraum.
Dabei unterscheiden sich die Orte in ihrer Stimmung. Thnen liegen verschiedene
Handlungslogiken zugrunde, die auf der jeweiligen Architektur des Ortes basieren
und den Verraumlichungs- und Vergemeinschafrungsprozess priagen: So bietet der
Vorgarten in seiner Weite Platz zum Verweilen. Zugleich regt der Weg, der mitten
durch den Garten von der Strasse zur Kirche fithrt, dazu an, zur Kirche zu laufen.
Durch das Platzieren weiterer Elemente sowie die Bewegungen der Personen wer-
den beide Handlungslogiken verstirkt. Personen bleiben stehen, fithren Smalltalk
oder gehen griissend zur Kirche. Die Raumsoziologin Martina Léw tibersetzt den
Prozess der «(An)Ordnung von sozialen Giitern und Personen»* in den Begriff
des placing. Gemiss Low lasst sich zwischen dem Ort und Raum unterscheiden,
wobei der Raum durch den Prozess des placing und der Syntheseleistung ent-
steht. Letztere bezeichnet den Prozess, der das die eigene Person Umgebende
«in Wahrnehmungs-, Vorstellungs- oder Erinnerungsprozessen als Ensemble
erfasst respektive als Raum konstruiert.”® Indem die ankommenden Personen
beim Aufbau helfen, Smalltalk betreiben oder im Vorbeigehen freundlich griis-
sen, erfassen sie das Ensemble aus «sozialen Giitern und Personens** als Raum
der ersten Begegnung und fiigen sich ihm tiber ihre Handlungen ein, wobei sie
ihn zugleich weiter herstellen. Das nonverbale Herstellen des Raumes ist dabei
das Selbstverstindliche, das im Prozess nicht versprachlicht oder reflektiert wird.
Zeitgleich und teilweise interferierend findet ein Vergemeinschaftungsprozess
statt. Dabei lassen sich in diesem zwei Handlungsarten herausarbeiten: Zum einen

26  Boos 2013: 58.
27  Loéw2001:158.
28  Low 2o001: 158.
29  Low2001: 158.



94 Esther Maria Meyer

finden sich Interaktionen, durch die das Gegeniiber wahrgenommen wird und
zwischenmenschliche Bezichungen gestiftet und vertieft werden. Zum einen zeigt
sich dies im Smalltalk der einzelnen Personen, bei dem Bezichungen gestiftet, ver-
tieft oder aufgefrischt werden, zum anderenaberauch im Wechsel der Sprache. Wie
oben skizziert wechseln die Personen wihrend des Aufbaues je nach Gegeniiber
zwischen Englisch, Deutsch und Arabisch. Darin liegt ein Wahrnehmen der an-
deren Person sowie ein Signalisieren der eigenen Bereitschaft, eine méglichst ein-
fache Kommunikation zu erméglichen und zusammen Gottesdienstgemeinschaft
herzustellen. Gleiches zeigt sich im Nicken und Griissen, einem sich Ansehen und
Wahrnehmen. Jene Handlungen kénnen ebenfalls als Praktiken gedeutet werden,
die Offenheit und den Willen zur Begegnung signalisieren. Die drei beschrie-
benen Interaktionen unterscheiden sich im jeweiligen Nihe-Distanz-Verhalten
der Akteure. So bleibt im Nicken eine hofliche Distanz, wihrend im Smalltalk
Personliches ausgetauscht wird. Daneben finden sich im Fragen, was noch zu tun
sei, und dem Aufbauen, Essen Platzieren und Proben Interaktionen, die intentio-
nal auf das Herstellen und Gelingen des Gottesdienstes und des anschliessenden
Begegnungsfests ausgerichtet sind. Speziell in der Begegnung der Probenden und
derjenigen, die das Essen in den Raum bringen, findet eine Vergemeinschaftung
statt, in der die Personen sich nicht zueinander wenden, sondern sich auf den
Gottesdienst ausrichten. Sichtbar wird diese Ausrichtung an den Personen in der
Kirche. Sie richten ihre Korper nicht mehr zueinander, sondern zum Altar hin.
Die Vergemeinschaftung umfasst so zwei Dynamiken in der Begegnung: zum ei-
nen sich einander zugewandt wahrnehmen und zum anderen sich nebeneinander
gemeinsam auf das Geschehen im Altarraum ausrichten. In den Handlungen der
Personen kénnen beide Dynamiken des Vergemeinschaftungsprozesses interferie-
ren und unterschiedlich stark wirken. Die einzelnen Personen sind so in unter-
schiedlichen Nihe-Distanz-Verhaltnissen verbunden, die sich dynamisch verin-
dern konnen.

Der Zwischenraum entsteht basierend auf der Architektur, die durch die Stufen
und Tiiren einen Ubergang markiert. Dieser wird durch das Sich-Hinstellen der
Personen, die im Folgenden die Kontaktaufnahme durchfithren werden, so-
wie den Stehtisch und die Ubergabe der Liedblitter verstirkt (placing). In der
Kontaktaufnahme kommt es zum Abfragen der persénlichen Daten. Die Angabe
jener ist aufgrund der Pandemie die Bedingung am Gottesdienst teilzunchmen.
Durch den kontrollierenden Charakter der Kontaktaufnahme entsteht fiir einen

Moment eine Hierarchie zwischen denen, die am Eingang stehen, und jenen,



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 95

die in die Kirche gehen. Dabei symbolisiert das Smartphone die unterschiedli-
che Position. Das in seiner Materialitit eigentlich Stumme wirkt so in den Raum.
Die Begegnung ist kurz, intentional und aufeinander bezogen, wobei nur jeweils
die in die Kirche Gehenden Informationen iiber sich preisgeben. Im Reichen
des Liedblattes wird den Personen anschliefend eine Orientierungshilfe fur
den Gottesdienst mitgegeben. In beiden Interaktionen des Zwischenraumes fin-
det sich eine weitere Facette des Vergemeinschaftungsprozesses: Er ist ein aufei-
nander ausgerichtet sein, in dem sich zugleich aufgrund der unterschiedlichen
Ressourcen eine Hierarchie zeigt, jedoch nicht verbalisiert wird.

Im dritten Raum, dem Gottesdienstraum, ist der Kirchenarchitektur eine klare
Interaktionslogik eingeschrieben: Die nach vorne ausgerichteten (z.B. montier-
ten) Binke im Mittelschiff sowie der Mittelgang, richten die Blicke und Kérper
der anwesenden Personen nach vorne zum Altarraum aus. Die bewusst plat-
zierten schon leuchtenden Kerzen, die frischen Blumen und das Mikrofon zeu-
gen von cinem (anstechenden) festlichen Ereignis und den im Altarraum statt-
findenden Performances. Die still nach vorne ausgerichtet sitzenden Menschen
sowie die gedimpften Stimmen verstirken dies. Neben dem gerade beschriebe-
nen von verschiedenen Akteuren unabhingig und zugleich gemeinsam vollzo-
gene placing, wird der Ort als Gottesdienstraum hergestellt. Die dazugehorige
Syntheseleistung zeigt sich in den Aktionen der Hereinkommenden, die eben-
falls Platz nehmen und sich nach vorne ausrichten. So findet eine solidarische
Vergemeinschaftung statt, die im sich Sammeln beginnt und im sich nebenein-
ander auf den Gottesdienst Ausrichten Gemeinschaft herstellt. Die beschriebe-
nen drei Raume fliessen zugleich durch die Klinge und Bewegungen an ihren
Rindern ineinander. So sind beispielsweise die Bewegungen und Worte aus dem
Zwischenraum im Gottesdienstraum wahrnehmbar.

Die Analyse zeigt, dass das Werden zur Gottesdienstgemeinschaft im inter-
kulturellen Gottesdienst sich aus sich wechselseitig beeinflussenden Prozessen
der Vergemeinschaftung und Verriumlichung entwickelt. Dabei wird der Raum
als Rahmen des Geschehens zusammen in unterschiedlichen (Inter-)Aktionen
gestaltet. Zugleich entsteht eine Gemeinschaft, in der sich verschiedene Nihe-
Distanz-Verhiltnisse zwischen den Personen sowie verschiedene Dynamiken
finden. Letztere unterscheiden sich in ihren Grundausrichtungen: In dem
Wahrnehmen des/der anderen, im Beziehungspflegen und im verantwortlich
Sein ist die Bewegung auf das Gegeniiber ausgerichtet.



96 Esther Maria Meyer

4.2. Leibliche Kommunikation

Wihrend des interkulturellen Gottesdienstes zeigen sich zwei weitere nonver-
bale, die Vergemeinschaftung und Kommunikation unterstiitzende Prozesse. Sie
sollen exemplarisch anhand der Beschreibung eines Liedvollzug wihrend des
Gottesdienst zu Beginn der interkulturellen Woche exploriert werden. Der be-
sagte Gottesdienst wurde von Mitgliedern der genannten sechs Gemeinden des
interkulturellen Kirchenzentrums sowie weiteren Gemeinden und den kirch-
lichen Tragern Caritas und Diakonie gestaltet und gefeiert. Der Gottesdienst
war gut besucht, sodass Mitfeiernde auf fast allen Sitzen im Mittelschiff und ei-
nigen im Seitenschiff sassen. Die Anwesenden sassen alleine, in Familien oder
als Gemeindemitglieder zusammen. Die Gemeinden waren entsprechend ihrer
Grosse unterschiedlich zahlreich vertreten.

Die Siingerin aus der arabischen Gemeinde gebt die zwei Stufen zum Altarraum hinauf und
drebt sich lichelnd in der Mitte der Altarraumbreite stehend um. Sie fasst auf Deutsch den
Inhalt des folgenden arabische Liedes zusammen: es preise die Grasse Gottes und besinge seine
Heiligkeit. Dann beginnt die Playback Musik zu spielen und erfiillt iiber die in der Kirche
angebrachten Lautsprecher den Kirchenraum. Die Singerin beginnt auf Arabisch zu singen.
Ihr Gesicht strablt, ibr Oberkérper ist leicht nach oben gebeugt. Mit der rechten Hand hilt
sie das Mikrofon, die linke wird die Melodie unterstreichend frei bewegt. Die ersten Personen
beginnen in ihren Binken sitzend mit ibren Oberkirpern zu wippen. Andere klopfen den
Takt streckenweise mit ibren Fingern auf der Banklebne vor ibnen mit. Die Bewegungen
werden individuell streckenweise ausgefiihrt, dann wiedereingestellt und von anderen auf-
genommen. Der Takt verindert sich wibrend des Refrains. In seiner Gleichmassigkeit ani-
miert er zur Bewegung. Die ersten beginnen dem Takt entsprechend zu klatschen. Dabei sieht
man ein Lacheln auf den Lippen der Klatschenden. Die néchste Strophe folgt. Beim zweiten
Durchgang des Refrains setzt die Sangerin nun noch einmal bewusst an. Die Freude ibrer
Stimme wird aufgenommen, erst im Klatschen einzelner, das zu einem die ganze Kirche er-
Sfiillenden Klatschen heranwichst. Die Oberkirper der Anwesenden wippen dezent oder gut
sichtbay, wéihrend viele zusammen im gleichen Takt klatschen. Einige Personen versuchen
mitzusingen, andere licheln. In der hintersten Reibe hiipfi eine Gruppe stehender Kinder la-
chend aufund ab, wihrend sie vokalisierend mitsingen und ihre Kopfe wild schiitteln. Dann
endet das Lied und die Anwesenden applaudieren individuell, sodass ein lauter Klangteppich
aus Klatschgeriuschen entstebt, der in einem lichelnden Nicken der Singerin aufgenommen
wird, bevor sie sich wieder hinsetzt und der Applaus verebbt.

Die Szene beschreibt das korperliche Reagieren aufeinander in seiner Vielfalt. Die
Bewegungen der Singerin werden, der Melodie und dem Take folgend, von ein-
zelnen im Wippen und Klatschen aufgenommen. Dabei reagieren die Personen
individuell. Wihrend manche bis zum Ende still dasitzen und zuhéren, driicken



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 97

sich andere immer wieder durch Bewegungen aus, die die Melodie und den Take
aufnehmen. Dabei zeigt sich in den Reaktionen, den freien Bewegungen und
dem Licheln ein affektives Berithrtsein. Das individuell Erlebte lasst sich je-
doch von aussen nur bruchstiickhaft wahrnehmen und deuten. Das Ansteigen
der Interaktionsdichte gegen Ende des Liedes erinnert an einen immer stirker
schwingenden Resonanzkérper. Es entsteht ein kollektiv Erlebtes, das sich als
Atmosphire spiiren ldsst. Beide Arten des Erlebens, individuell und kollekeiv
als Atmosphire, sind aufeinander bezogen, ruft doch die Atmosphire, gestaltet
durch verschiedene Frequenzen in Musik und Klatschgeriuschen, Bewegungen,
Mimiken und sprachlichem Inhalt, das individuell Erlebte hervor.

Um die nonverbale Kommunikation, das vorsprachliche Reagieren auf die
Musik und das selbstverstindlich erscheinende Applaudieren am Ende zu ver-
balisieren, lasst sich Hermann Schmitz’ Leib-Konzept als Heuristik heranzichen.
Jener versteht den Leib im Kontrast zum Korper, der aktiv als Werkzeug einsetz-
bar ist. Wihrend der Korper im naturwissenschaftlichen Sinne mess- und tast-
bar ist, zeige sich der Leib stattdessen im passiven Erfahren.® Er changiert in
seiner spiirbaren Grunddynamik zwischen «Engung» und «Weitung» bzw.
«Spannung» und «Schwellung» ** Vertieft der Mensch sich frei in das ihn und sie
Umgebende und versinke darin, verstanden als Prozess der Weitung/Schwellung,
spricht Schmitz vom Prozess der Ausleibung. So lisst sich das in der Sequenz be-
schriebene Wippen, Licheln und sich in die Melodie und den sich umgebenden
Klangkorper versinken lassen als solche verbalisieren. Die ihr entgegengesetzte
Dynamik, die Einleibung, entsteht in einer durch Spannung erzeugten Engung
des Leibes, die den Menschen auf sich zentriert und so sich selbst wahrnehmen
lisst. Zugleich bleibt der Leib als dynamisch-struktureller, den Kérper iiberstei-
gender Raum bestchen.

Nach Schmitz findet leibliche Kommunikation statt, wenn der «Leib in eine
leibliche Dynamik aufgenommen wird». Dann bewegt er sich nicht mehr nur
zwischen Engungund Weitungum die eigene Person, sondern interferiert mit den
aus Engungs- und Weitungsprozessen weiterer Leiber entstandenen Dynamiken.
Das affektiv Beriihrtsein — oder in Schmitz’ Worten das affektiv Betroffensein,
wird somit das Apriori des Sozialen, da es «auf etwas oder jemand Anderen

30  Schmitz 2011: 143.
31 Schmitz 2011: 15.



98 Esther Maria Meyer

verweist»*. «Wo niemand affizierbar ist, also keine Leiber, sondern nur leblose
Korper involviert sind, ist Sozialitit nicht méglich.»* Dem folgend ermégliche
erst das affektiv Betroffensein Sozialitit und kann so als Apriori des Sozialen ver-
standen werden.

Mit diesem Ansatz lassen sich verschiedene Weisen des affektiv Beriihrtseins
mittels Bewegung als zwischenleibliche Kommunikation verstehen. Neben
dem oben beschriebenen Ausleiben, finden im Liedvollzug auch ein Einleiben
statt, das im Wippen und Klatschen sichtbar wird. In beidem wird Energie
aufgewendet und der Leib in Spannung gebracht. In den Bewegungen spiiren
sich die Personen selbst und zugleich bleibt der Leib als Raum, der mit ande-
ren Leibern interferieren kann, bestehen. Der synchron und nebeneinander ver-
laufende Einleibungsprozess wihrend des Klatschens verlduft dabei nicht aufei-
nander zugewandt, sondern solidarisch-sozialisierend. Dieser Prozess lasst sich
als «solidarisches Einleiben» verbalisieren.’* Das solidarische Einleiben wirkt,
Schmitz folgend, in besonderer Weise sozial integrierend.” Das Lied, der gemein-
same Bezugspunkt, dient dabei als Integrator. Auffallend ist die Verinderung des
Klatschens am Ende. So folgt der solidarischen Einleibung und synchron statt-
findende Ausleibung wihrend des Liedvollzugs im sich anschliessenden Applaus,
einem individuellen Klatschen, eine weitere solidarische Einleibung, die der
Singerin Respeke zollt.

Die cingefithrte Heuristik der Ein- und Ausleibung lisst das nonverbale
Geschehen nicht mehr nur als <Nebenproduke> des <eigentlichen> Geschehens,
des Loblied-Vollzugs, erscheinen. Es findet nicht <nur> ein unterstiitzendes, den
Takt aufnehmendes Klatschen statt, sondern auch eine leibliche Kommunikation
und Gestaltung der Gemeinschaft. Anders als bei verbaler Kommunikation fin-
det sich keine horbare, jedoch wahrnehmbare <Stimmenvielfale>. Die wihrend
des Gottesdienstes gestaltete Gemeinschaft beginnt im personlich affektiven
Betroffensein und lisst eine Gemeinschaft entstehen, in der in unterschiedlicher
Intensitit sich einige im sich in der Vertiefung in das Lied ausleiben und andere
sich in der Spannung des Leibes solidarisch einleiben. Die Verbindung zwischen

32 Gugutzer 2017: 150.

33 Gugutzer 2017: 150.
34  Gugutzer 2017: 29-53.
35 Schmitz 2011: 47f.



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 99

einander ist somit vielfiltig dynamisch und umfasst die sinnliche, riumliche und

leibliche Wahrnehmung,.

4.3. Doing Interculturality: Die Entstehung des dritten Raumes

Wahrend die bisher dargestellten Phinomene in jeder sozialen Praxis zu finden
sind, zeichnet sich der interkulturelle Gottesdienst durch ein weiteres Phinomen
aus, das ebenfalls in der obigen Szene sichtbar wird: die Praxis interkulturellen
Feierns. Dabei lassen sich verschiedene Aktivititen erkennen: (a) Das gegenseitige
Wahrnehmen, das sich im Singen, Zuhéren und Applaudieren zeigt, (b) das mit-
gehende Einverleiben, das im Wippen, Summen und Klatschen zum Ausdruck
kommt und (c) ein sich frei Ausdriicken, wie es im Hiipfen der Kinder und ihrem
vokalisierenden Singen oder spater im Gottesdienst im multilingualen, gemeinsa-
men Vater-Unser-Sprechen zum Ausdruck kommt. Das zeitgleiche Auftreten der
verschiedenen Aktionsarten lisst die Herstellung von Interkulturalitit niche als
einheitlichen Prozess, sondern erneut als dynamisch-kreativen Prozess erkennt-
lich werden.

Um sie fur weitere Reflexionen zu verbalisieren, erweist sich das praxeologi-
sche Verstindnis von Kultur resp. Interkulturalitit erkenntnisférdernd. Darin
wird Kultur als ein durch Handlungen hergestellter Sinnhorizont respektive
Symbolsystem verstanden, der bzw. das sich wiederum zugleich in Praktiken, dem
doing culture, zeigt. Das doing culture kann aktiv-sichtbar in aktiven Prozess, aber
auch materialisiert in Objekten oder im Wissen <passiv> hergestellt werden.®®
Dem Ansatz entsprechend wird auch Interkulturalitit auf gleiche Weise in einem
doing interculturality hergestellt und begreifbar. Als Interkulturalitit konnen da-
mit, gemifl Csaba Foldes, die «Interaktionen von Personen aus konzeptuell un-
terschiedlichen Lebenswelten»?” verstanden werden, in denen das Eingefithrte
nicht mehr oppositionell gegen- und nebeneinandersteht, sondern reflektiert
und relational verbunden ist. Die Reflexion erfolgt in der beschriebenen Sequenz
nicht verbal, sondern intuitiv und nonverbal im sich Dazu-Verhalten. Zugleich
erfolgt die Interaktion relational, basierend auf der Verriumlichung, die im
Gleichschritt mit der anfinglichen Vergemeinschaftung geschicht, und der in der
leiblichen Kommunikation entstehenden sozialen Integration. Foldes folgend
kommt in der Begegnung

36  Vgl. Horning 2004: 10f.
37 Foldes 2009: 513.



100 Esther Maria Meyer

«eine neue (Zwischen)Kultur zustande, die als eine Art ,Interkultur bzw. terminolo-
gisch m.E. noch treffender: als eine Drittkultur(alitit) oder Tertidrkultur(alitit) zu be-
trachten wire, da sie nicht einfach nur etwas ,dazwischen® ist, sondern damit in vielerlei
Hinsicht qualitativ Neues vorliegt.»

Die am Anfang beschriebenen Handlungsarten — akzeptierendes Wahrnehmen,
Einstimmen und freier Ausdruck in einer fremd wirkenden Praxis — konnen dabei
als Modi des doing interculturality verstanden werden. In ihnen entstehen tertiar-
kulturelle Interaktionen unterschiedlicher Art. Dabei ist auffallend, dass sie nicht
nach einem sich wiederholenden Muster entstehen, sondern situativ interferie-
ren. So wohnt dem doing interculturality eine gewisse Diffusitit inne. Als erkennt-
nisférdernde Heuristik bietet sich die kulturwissenschaftliche Theorie der fezzy
logic of encounters an. Basierend auf der Idee der mathematischen fuzzy logic the-
matisiert sie die kreative Dynamik in interkulturellen Begegnungen. Jene lassen
sich zwar in Ansitzen beschreibend verbalisieren, jedoch nicht auf wiederholbare
Strukturen reduzieren. Stattdessen verliuft jede neue Begegnung in ihrer eigenen
Komplexitit ab, weshalb sie unplanbar und situativ ist.?* Das doing intercultura-
lity wihrend des Gottesdienstes bleibt ein in seiner Komplexitit nur unscharf be-
schreibbarer Prozess. Er entwickelt sich iiber den Gottesdienst hinweg aus den
Handlungen der Anwesenden in Elementen wie Gebet oder Predigt. In jedem
Gottesdienst entsteht die skizzierte Dynamik erneut. Indem die interkulturell-
okumenischen Gottesdienste von mehreren Gemeinden vorbereitet und gestaltet
werden, wechseln die Rollen der Anwesenden und ihre individuell prakrizierten
Modi des doing interculturality wihrend des Gottesdienstes. In der Herstellung
dieser dynamischen Tertidrkultur entsteht eine Gemeinschaft, die Friedemann
Burkhardt folgend, als «tertidrkulturelle Gemeinschaft»** beschrieben werden
kann. Die Herstellung von Interkulturalitit wird aufgrund ihrer Komplexitit
und, um den Vorgang nicht zu storen, nicht sprachlich reflektiert, sondern pas-
siert nonverbal.** Die raumsoziologischen Erkenntnisse ernst nechmend, entsteht
in diesem Prozess ein Interaktionsraum, in dem die «Drittkulcur(alitit) oder
Tertidrkuleur(alitidt)» hergestellt werden kann - ein dritter Raum.#

38 Vgl. Mackenthun/Juterczenka 2009: 14fF.
39 Burkhart 2022: 7.

40  Hirschauer 2001: 443.

41  Bhabha1994:5, 37.



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 101

Fazit

InFormeiner theoriegeleitetenInterpretation wurden dreinonverbale Phinomene
verbalisiert, die sich im gemeinsamen Feiern des Gottesdienstes beziiglich der
Vergemeinschaftung zeigten. Dies brachte die Dynamiken in der tertidrkulturel-
len Gemeinschaft zur Sprache. Folgt man den dabei gewonnen Interpretationen
wird deutlich, dass der soziale Raum als Rahmen des Gottesdienstes entsteht. In
seiner Herstellung beginnt die Vergemeinschaftung. Wihrend des Gottesdienstes
finden tiber das affektiv Betroffensein eine weitere Art der Vergemeinschaftung
statt. In unterschiedlicher Intensitit vertiefen sich Personen in das sie Umgebende
(Ausleibung). Synchron aktivieren andere Energic und solidarisieren sich in der
Einleibung. Zeitgleich findet in den verschiedenen Modi des doing intercultura-
lity die Entstehung einer tertidrkulturellen Gemeinschaft statt. Dabei entwickeln
sich die ihr zugrunde liegenden Ubersetzungs- und Kommunikationsprozesse
immer situativ und dynamisch weiter.

Durch das interpretativ-analytischen Versprachlichen des Nonverbalen
wird das im Gorttesdienst Wahrnehmbare fiir liturgische Reflexionen frucht-
bar gemacht. Dies sind neben nonverbalen Prozessen auch die Energien, die
Atmosphiren, Gefithle wie das affektiv Betroffen-Sein sowie die korperli-
che und leibliche Kommunikation. Grethlein folgend ist das, was oft selbst-
verstindlich oder als <nicht der Rede wert> wirke, fiir den Gottesdienst als
Kommunikationsgeschehen ebenfalls konstitutiv ist. Es kann so nicht mehr
<nur> als soziale Praxis im Gottesdienst, sondern als Teil der Kommunikation des
Evangeliums im Modus der gemeinschaftlichen Feier verstanden werden. Einen
ersten Ansatz einer Liturgie «beyond words» legt Andrea Bieler vor, indem sie
auf das verkorperte Wissen im Gottesdienst und verschiedene Energien im litur-
gischen Vollzug verweist.** In interkulturellen Gottesdiensten findet im doing in-
terculturality ein stindiges Ubersetzen statt und Neues wird kreiert. Beides wird
oft nonverbal vollzogen. Insbesondere die Einbezichung nonverbaler Prozesse er-
moglicht ein umfassenderes Verstehen des interkulturellen Gottesdienstes.

42 Bieler 2008: Interkultureller Gortesdienst, 215. Bieler (2008: 15-18) verweist im Benennen der
nonverbalen Prozesse dabei auf das verkorperlichte Wissen und daraus entstehende Handlun-
gen sowie auf die Energien im Gottesdienst, die als Trust, Shape, Hang und Swing verbalisiert
werden kénnen.



102

Esther Maria Meyer

Bibliographie

Bhabha, H., 1994. The Location of Culture.
London/New York 1994.

Bieler, A., 2008. Gottesdienst interkulturell.
Predigen und Gorttesdienst feiern im Zwi-
schenraum, Stuttgart.

Boos, T., 2013. Ethnische Sphiren. Uber die
emotionale Konstruktion von Gemeinschaft
bei syrisch- und libanesischstimmigen Ar-
gentiniern. Bielefeld.

Breidenstein, G./Hirschauer S./Kalthoff H./
Nieswand B., 2020. Ethnografie. Die Pra-
xis der Feldforschung. 3. tberarb. Aufl.
Miinchen.

Burkhart, F., 2022. Multikollektivitit in der
Gemeindeentwicklung. In dieser Ausgabe
ThZ 78.1.

Deeg A. u. Pliiss D. 2021. Liturgik [Lehrbuch
Praktische Theologie, 5], Giitersloh.

Dinter, A./Heimbrock, H.-G./Séderblom, K.,
2007. Einfithrungin die Empirische Theolo-
gie. Gelebte Religion erforschen. Gottingen.

Foldes, C., 2009. Black Box <Interkultura-
litit>. Die unbekannte Bekannte (nicht
nur) fiir Deutsch als Fremd-/Zweitsprache.
Riickblick, Kontexte und Ausblick. Wirken-
des Wort 59, 503—525.

Grethlein, C., 22016. Praktische Theologie,
Berlin/Boston.

Gugutzer, R., 2017. Leib und Situation. Zum
Theorie- und Forschungsprogramm der
Neophinomenologischen Soziologie. Zeit-
schrift fiir Soziologie 46.3.

Heimbrock, H.-G./Meyer, P., 2007. Einlei-
tung: Im Anfang ist das Staunen. Dinter et
al. 2007: 11-16

Hirschauer, S., 2001. Ethnografisches Schrei-
ben und die Schweigsamkeit des Sozialen.
Zu einer Methodologie der Beschreibung.
Zeitschrift fir Soziologie 30.6, 429-451.

Horning, K. /Reuter J., 2004. Doing Cultur.
Kultur als Praxis. Ders, Doing Culture.
Neue Positionen zum Verhiltnis von Kultur
und sozialer Praxis, Bielefeld, 9—18.

Léw, M., 2001. Raumsoziologie, Frankfurt am
Main.

Neijenhuis, J., 2020. Liturgik [Kompendien
Praktische Theologie, 5], Stuttgart.

Mackenthun, G./Juterczenka S., 2009. Intro-
duction. Dies: The Fuzzy Logic of Encoun-
ter. New Perspctives on Cultural Contact.
Miinster/New York/Miinchen/ Berlin,
7-21.

Scholtz, C., 2007. Teilnehmende Beobach-
tung. Dinter et al. 2007: 214-225.

Schmitz, H., 2o11. Der Leib. Berlin/Boston.

Schneider-Harprecht, C., 2001. Interkulturelle
Seelsorge. Gottingen.

Weblinks

hetps://www.ckd.de/gottesdienst-migration-
reflexionen-interkulturelle-gottesdiens-
te-35326.htm (letzter Zugriff: 17.1.22).



Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum. 103

Abstracts

Das gemeinsam Gottesdienst Feiern in sichtbarer und praktizierter Vielfalt, wie es in in-
terkulturellen Gottesdiensten stattfindet, ist zugleich die Herausforderung und Chance.
Zum einen kann im Gottesdienst das Streben nach Einheit und die theologische Selbst-
vergewisserung der Verbundenheit iiber die Taufe eine konkrete Form finden ohne die
Vielfalt christlicher Praxis zu negieren. Zum anderen bedarf es eines stetigen (interkul-
turellen) Ubersetzungs- und Aushandlungsprozesses. Versteht man Christian Grethlein
folgend den Gottesdienst als Kommunikation des Evangeliums im Modus der gemein-
schaftlichen Feier so riicken neben versprachlichten Prozessen auch nicht versprachlichte
in den Fokus. Im Artikel werden drei nonverbale Prozesse, die die Kommunikation und
Vergemeinschaftung unterstiitzen, mithilfe ethnographischer Methoden verbalisiert: a)
die Herstellung eines Raumes, in der cine erste Vergemeinschaftung geschicht; b) eine
aus der affektiven Betroffenheit entstehende Sozialitit, die leiblich in der Aus- und Ein-
leibung kommuniziert und c) eine im doing interculturality gestaltete tertiarkulturelle Ge-
meinschaft, in der Gottesdienst gefeiert werden kann.

Celebrating worship together in visible and practiced diversity, as it takes place in inter-
cultural worship services, is both a challenge and an opportunity. On the one hand, the
striving for unity and connectedness through baptism can find a concrete form in wor-
ship without negating the diversity of Christian practice. On the other hand, it requires
a constant (intercultural) process of translation and negotiation of a non-verbal and ver-
bal nature. Following Christian Grethlein, if one understands worship as communication
of the Gospel in the mode of communal celebration, then besides verbal processes also
non-verbal ones come into focus. In this article, three non-verbal processes that support
communication and communion are verbalized with the help of ethnographic methods:
a) the creation of a space in which an initial communion takes place; b) a sociality that
emerges from affective involvement and communicates bodily in the out- and in-bodys;
and c) a tertiary-cultural community shaped in doing interculturality, in which worship
can be celebrated.

Esther Maria Meyer, Basel



	Kommunikation des Evangeliums im dritten Raum : empirisch-theologische Reflexionen zu interkulturell-ökumenischen Gottesdiensten

