
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 1

Artikel: Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen : ein Beitrag zur
Public Theology

Autor: Radosh-Hinder, Silke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen
Ein Beitrag zur Public Theology

Silke Radosh-Hinder

«Wir kriegen das hin, weil wir miteinander nah sind. »

i. Einleitung: Die interreligiöse Initiative

zum Bau einer Drei-Religionen-Kindertagesstätte in Berlin1

ImMärz 2021, nach über sechsJahren Verhandlungen, treffen sich die vierBeteiligten

(muslimisch, jüdisch, christlich) einer Initiative zum Bau einer Drei-Religionen-

Kindertagesstätte zu einem entscheidendem Gespräch. Sie diskutieren und streiten

darüber, ob sie das Projekt für gescheitert erklären müssen. Es ist ein eiskalter

Nachmittag, an dem sich Britta, Salima, Rosa und Stefanie pandemiebedingt

draußen in Stefanies Garten treffen. Auf dem Tisch stehen heiße Getränke und

selbstgebackener Kuchen; außerdem liegen Moderationsunterlagen bereit, denn

das Treffen wird von einer externen Moderatorin begleitet. Vorausgegangen war
ein schwerer Konflikt während eines Zoom-Treffens keine zwei Wochen zuvor, der

die Zukunft der Zusammenarbeit in Frage gestellt hatte. «Ich möchte Euch das

nächste Mal persönlich treffen», war darum die Motivation für alle Beteiligte,

trotz Pandemie und Spätwinter dieses Treffen durchzuführen. Während sich alle

in die warmen Decken einhüllen, kreuzen sich hier und da verhaltenes aberfreundliches

Lächeln miteinander. Britta wagt den Gesprächsanfang: «Als es noch um die

Vision der Drei-Religionen-Kindertagesstätte ging, haben wir uns gut verstanden,

jetzt, wo es um die nicht so strahlende Umsetzunggeht, streiten wir: Wollen wir das

überhaupt umsetzen oder lieber die Vision träumen?» Von jetzt an analysieren die

vier Initiatorinnen mehr als drei Stunden die zugrundeliegenden Konflikte: Die
Bedeutung der Beziehung zueinander im Verhältnis zum Projekt, das komplizierte

ungleiche Verhältnis der Ressourcen und Finanzen der beteiligten religiösen Vereine

und Institutionen, - bei dem aber doch alle Beteiligten gleichwertig sein sollen, es

i Die vollständige Studie, die im Rahmen eines Doktorats an der Universität Basel entstanden

ist, erscheint voraussichtlich im Mai zozz im transcript-Verlag als erster Band der Reihe

«Religion in Motion».

ThZ 1/78(2022)S. 35-61



36 Silke Radosh-Hinder

aber nicht sind. Strukturelle Konflikte brechen auf, wenn die Beteiligten nicht

mehr als Individuen, sondern allein als Vertreter-.innen ihrer Institutionen

wahrgenommen werden. Die Trägerkonstruktion kommt zum wiederholten Mal aufden

Prüfstand; denn sie vereint in sich Widersprüchlichkeiten, kann sie aber eben nicht

auflösen. Dasführt zu Machtkonflikten. Dazu kommen noch, die unterschiedlichen

Erfahrungen mitAntisemitismus und Islamfeindlichkeit... Es geht - wie es heißt -
ans Eingemachte. Und es wirdgeredet undgeschwiegen, hart verhandelt, um Worte

gerungen, gestritten undgeweint, und irgendwann beginnt es wieder: das Lachen -
erst zaghaft und dann immer lauter, ausbruchsartig und erleichtert. Die Initiative
wird weiter miteinander gehen, vorsichtiger und sensibler für die Probleme, aber

doch zuversichtlich in dem, was sie aneinander hat und darin, dass es um die Vision

geht, die allegemeinsam mit der Drei-Religionen-Kindertagesstättefür die Zukunft
ihrer Stadt umsetzen wollenä

/./. Die Verhandlungen der Initiative

Die oben geschilderte Szene beschreibt den Verlauf eines Treffens der Initiative

zum Bau und Betrieb einer Drei-Religionen-Kindertagesstätte in Berlin. Vier
Frauen aus drei Religionen (jüdisch, muslimisch, christlich), jeweils in leitenden

Positionen in ihren Religionsgemeinschaften, bilden seit 2015 eine Initiative, um

gemeinsam eine Drei-Religionen-Kindertagesstätte zu bauen und zu betreiben.

Die Drei-Religionen-Kindertagesstätte sieht vor, dass jede Religionsgemeinschaft
ihre eigene Kindertagesstätte mit eigenem religionspädagogischen Profil gemeinsam

unter einem Dach betreibt. Alle drei Kindertagesstätten (jüdisch,
muslimisch, christlich) haben die gleiche Anzahl von Kindern (45) und werden über

die gleiche Größe der Einrichtung und identische finanzielle Ausstattung
verfügen, sind also von den äußeren Bedingungen her gleich. So soll ein gemeinsamer

Raum der Verständigung und Kooperation entstehen, an dem die Teams der

Erzieher:innen ebenso beteiligt sein werden wie die Eltern, die Kinder und die

jeweiligen Träger der Einrichtungen. Das Grundkonzept der Drei-Religionen-

Kindertagesstätte lässt sich am besten mit dem Konzept der egalitären Differenz

von Annedore Prengel beschreiben: «Die begriffliche Verbindung [des Begriffs]

egalitäre Differenz eröffnet eine Perspektive, in der nach Verschiedenheit und

z Das hier beschriebene Treffen fand im März zozi statt und wurde mit Einwilligung der Be¬

teiligten hier beschrieben. Das Zitat der Uberschrift stammt von Rosa aus dem 8. Treffen am

08.03.2017.



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 37

Planungsentwurf 20zi: Drei-Religionen-Kindertagesstätte (Entwurf: Büro Stark+Stilb).

nach Gleichberechtigung von Menschen gefragt wird. Egalität und Differenz

werden nicht als gegensätzlich, sondern als einander wechselseitig bedingend
verstanden.»3 Die vier an der Gründung beteiligten Frauen, von denen ich selbst

eine bin, führen seit 1015 regelmäßig Verhandlungen miteinander durch, um das

Projekt umzusetzen.4 Das erklärte Ziel der Initiative warvon Anfangan der Bau der

3 [Hervorhebung im Original] Prengel 2001: 93.

4 Die Verhandlungen der Initiative, wurden in den Jahren 2015 bis 2019 aufgenommen und

bilden die Grundlage der Untersuchung. Als Insider-Researcher bin ich Teil der Initiative und

zugleich Forscherin. Insider-Researcher ist eine im deutschen Sprachraum weniger verbreitete

Forschungsposition, bei der die Forschenden vor, während und nach dem Forschungsprozess

Beteiligte des Forschungsfeldes sind, das sie beforschen. Sie sind also mit den Spezifika des

untersuchten Feldes vertraut. Der Vorteil dieser Forschungsposition liegt auf der Hand: Sie

ermöglicht Zugang zu Beteiligten und Netzwerken, Kenntnisse von Dynamiken und Prozessen

interreligiöser Projekte, Kenntnisse interreligiöser Kooperationen, Zugang zu allen

Gesprächen (auch informellen) und nicht zuletzt eine Position des Vertrauens, die in diesem

Forschungsvorhaben unerlässlich war. Aufder anderen Seite besteht eine große ethische

Anforderung an Insider Researcher aufgrund der größeren Vertraulichkeit und des Risikos von
Researcher-Bias. Vgl. Costley/Elliot/Gibbs 2010; Mercer 2007; Merton 1972; Fleming 2018.



38 Silke Radosh-Hinder

Drei-Religionen-Kindertagesstätte. Dabei weisen die Verhandlungen unerwartete

Besonderheiten auf: In fast allen der insgesamt 15 Aushandlungsgesprächen

erfolgen besonders ausgedehnte Phasen von Alltagskommunikation und geselliger

kommunikativer Interaktion, die Verhandlungsgespräche folgen keinem

formalisierten Ablauf (Tagesordnung, Aufgabenverteilung, Protokoll o.ä.), lautes,

anhaltendes Lachen begleitet weite Teile der Gespräche wie einen Soundteppich,

es gibt ein flexibles Wechselspiel, ob die Beteiligten als Individuen oder als

Vertreterinnen ihrer religiösen Vereine/Institutionen sprechen und verhandeln.

Im Folgenden stelle ich zunächst vier Spezifika interreligiöser kommunikativer

Praxis dar, bei denen es um die Herstellung enger interpersonaler Beziehungen

geht. Anschließend erläutere ich, warum ich darin einen Beitrag zur Public

Theology sehe, insbesondere mit Blick auf die Dynamik in interpersonalen

Beziehungen und deren Relevanz für Diskurse im öffentlichen Raum. Ich stelle

im Anschluss daran sowohl soziologische also auch theologische Zugänge zum
Verständnis von Freundschaft vor und verbinde diese mit dem hier zugrunde

gelegten Verständnis von Öffentlichkeit und öffentlichem Raum. Dabei geht es

insbesondere um die Frage, warum gerade der handlungstheoretische Aspekt und
das hier untersuchte Themapolitischer Freundschaft wichtige Beiträge zur Public

Theology darstellen.

1.2. Ausgangspunkt Praxis undgesellschaftlicher Kontext

Zwei wesentliche Ausgangspunkte prägen meine Fragestellungen zu interreligiösen

Aushandlungsprozessen. Zum einen beziehe ich mich aufeigene Erfahrungen :

Als langjährige Praktikerin im interreligiösen Bereich und als evangelische

Pfarrerin der kirchlichen Leitungsebene geht es mir um die Frage nach der

theologischen Verortung interreligiöser Praxis. Gleichermaßen bewegt mich die Frage

nach der theologischen Bedeutung dieses öffentlich-interreligiösen Handelns im
Hinblick aufkirchliches Handeln. Zum anderen geht es um den gesellschaftlichen

Kontext; denn Orte, an denen Menschen unterschiedlicher Zugehörigkeiten und

Interessen sich begegnen und über gesellschaftliche Wirklichkeiten verhandeln,

verschwinden mehr und mehr. Mit ihnen verschwindet auch ein wesentliches

Potential, gesellschaftlichen Zusammenhalt zu entwickeln.

Weltpolitisch werden Religionen nicht selten in Haftung genommen, für
massive politische Konflikte und Gewalttaten mitverantwortlich zu sein.

Interreligiöse Formate gelten demgegenüber auf der lokalen und internationalen

Ebene häufig als Zeichen von Hoffnung, als Signale religiösen Friedens und



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 39

als Verständigungsmöglichkeit.s Nicht zuletzt hat die Frage, welchen Beitrag
interreligiöse Initiativen im Kontext gesellschaftlicher Prozesse leisten können, zu

einer zunehmenden wissenschaftlichen Aufmerksamkeit gegenüber interreligiösen

Projekten geführt. Es gibt heutzutage viel Literatur über Agenden, Formate,

theologische Narrative und normative Vorbedingungen interreligiöser
Formate. Worüber wir aber sehr wenig wissen, ist, wie interreligiöse Interaktionen

im Hinblick auf kommunikative Prozesse konkret ablaufen. Aus diesem Grund

gehe ich der Frage nach, wie sich die Prozesse der kommunikativen Interaktionen
der Beteiligten darstellen und untersuche aus der Praxis gewonnene Daten.

Mich interessiert also, wie die Beteiligten einer interreligiösen Initiative konkret
miteinander kommunizieren, welche kommunikativen Strategien die Beteiligten

nutzen und welche spezifischen Kommunikationsformen zu erkennen sind.

i.j. Handlungstheoretische Grundlagen politischer Freundschafi

Kommunikatives Handeln ist als soziales Handeln zu verstehen. Dies

korrespondiert mit der epistemologischen Grundlage meiner Forschung und meiner

eigenen konstruktivistischen Forschungshaltung, die davon ausgeht, dass soziale

Wirklichkeit (kommunikativ) konstruiert ist.6 Hierin beziehe ich mich insbesondere

auf Hubert Knoblauchs Theorie kommunikativer Konstruktion, die besagt,
dass

« [...] diese Handlungen doch erst dann zum Teil der gesellschaftlichen Wirklichkeit
[werden], wenn sie anderen kommuniziert werden. Wie immer der Sinn geartet und welche

Handlung auch immer intendiert sein mögen - Sinn und Handeln müssen den Bereich
des subjektiven Sinns überschreiten und zum Gegenstand der Erfahrung anderer werden.

Das empirische Merkmal sozialen Handelns besteht darin, dass es sowohl von anderen

Akteuren wie auch von wissenschaftlichen Beobachtern (als beobachtende Akteure)
wahrgenommen und erfahren werden kann.»7

5 Pirner et al. zoi8: z. «Many people perceive religions mainly as a source ofquarrel, conflict
and division. Therefore, promoting interreligious dialogue and understanding can be seen as

one major task ofpublic theology. And for this task, (religious) education and interreligious
learning seem to be ofprimary importance.»

6 Auch wenn der Sozialkonstruktivismus und kommunikativer Konstruktivismus mehr als eine

Ableitung des letzteren aus dem ersten darstellt; Knoblauch Z013: Z5.

7 Knoblauch Z016: Z9f.



40 Silke Radosh-Hinder

Die kommunikative Konstruktion von Wirklichkeit bezieht sich auch auf den

Prozess der Wissensproduktion als kommunikative Handlung der Forschenden.8

Darüber hinaus beziehe ich mich auf die Handlungstheorie9 von Hannah

Arendt und die Theorie kommunikativen Handelns von Jürgen Habermas10.

Sowohl der Aspekt der Natalität bei Arendt, der besagt, dass mit jeder Geburt

ein Neuanfang in der Welt gemacht werde und neue Bezugsgewebe innerhalb

von Menschen entstehen, als auch die menschliche Pluralität, sind hier für das

Verständnis von Kommunikation grundlegend."«Ohne Gleichartigkeit gäbe es

keine Verständigung unter Lebenden [...] Ohne Verschiedenheit [...] bedürfte es

weder der Sprache noch des Handelns für eine Verständigung.»'1 Darüber hinaus

beziehe ich mich aufArendts Konzept der politischen Freundschaft. Sie geht
davon aus, dass das gemeinsame Gespräch die Grundlage dieser Freundschaft sei,

nicht um der Übereinstimmung, sondern um des Erhalts der Unterschiedlichkeit

willen.'3 Ohne das Gespräch über die Welt ergebe sich ein Weltverlust, denn «was

verlorengeht, ist der spezifische und meist unersetzliche Zwischenraum, der sich

gerade zwischen diesem Menschen und seinem Mitmenschen gebildet hätte.»'4

Auch Habermas bestimmt kommunikatives Handeln als verständigungsorien-

tiert. Grundlage der kommunikativen Rationalität ist bei ihm, dass in idealen

Kommunikationssituationen die Vernunft in Form des besten Argumentes zum
Durchbruch kommen müsse. Daraus entstehen Geltungsansprüche. Die starke

Betonung reiner Rationalität der Vernunft in dieser Theorie ist häufig Anlass

zur Kritik an Habermas gewesen - wie auch sein Verständnis der Öffentlichkeit

(Agoren), in der diese kommunikativen Prozesse stattfinden. Es werde von ihm
nicht berücksichtigt, dass es nicht nur eine Öffentlichkeit gebe und wer Zugang

zu welcher Öffentlichkeit erlange, um sich in diese handlungsgenerierenden
Diskurse einzubringen.'3 Trotz dieser Kritik ist hier vor allem zentral, dass mit
der Theorie kommunikativen Handelns interreligiöse Aushandlungsprozesse
als gesellschaftlich kommunikatives Handeln gedeutet werden können. Dabei

8 Vgl. Knoblauch 1013: Z5.

9 Vgl. Arendt 1014.
10 Habermas 1981a; Habermas 1981b.

11 Vgl. Rösener Z017: Z4.

iz Arendt Z014: 164.

13 Vgl. Arendt zoi8: 76.

14 Arendt zoi8: 4z.
15 Vgl. zur Kritik an Habermas z. B. Lyotard zoiz; Fraser 1990; Fraser 1994; Joas 1986.



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 41

wird es später noch einmal um die Frage gehen, wie sich das Verständnis von
Öffentlichkeit verändert hat und wie die hier beschriebene Initiative u.a. in deren

Konstruktion mit eingebunden ist.

1.4. Die Herstellung undEtablierung von Freundschaft

in interreligiösen Aushandlungen

Die Analyse der interreligiösen Aushandlungsprozesse zeigt, dass die Beteiligten
der Initiative kommunikativ enge relationale Bezüge miteinander herstellen.

Diese Beziehungsgewebe sind in der Lage, strukturelle und andere Unterschiede

der Beteiligten zu überbrücken und können mit dem o.g. Konzept der politischen

Freundschaft von Arendt gut beschrieben werden, weil der Begriff sowohl

auf den interpersonalen als auch auf den öffentlichen Aspekt dieser etablierten

Beziehungsgewebe hinweist.'6 James Vela McConnel definiert Freundschaft

als eine aktive und frei gewählte (platonische) Beziehung zwischen zwei

Gleichwertigen, die sich in vielfacher Weise aufeinander beziehen und die ein

großes Maß an Gleichwertigkeit beinhaltet.'7 Politisch wird die Freundschaft, so

betont Arendt, durch ihren öffentlichen Weltbezug:

«Im Gespräch manifestiert sich die politische Bedeutung der Freundschaft und der ihr
eigentümlichen Menschlichkeit, weil dies Gespräch (im Unterschied zu den Gesprächen
der Intimität, in welchen individuelle Seelen über sich selbst sprechen), so sehr es von der

Freude an der Anwesenheit des Freundes durchdrungen sein mag, der gemeinsamen Welt

gilt, die in einem ganz präzisen Sinne unmenschlich bleibt, wenn sie nicht dauernd, von
Menschen besprochen wird. Denn menschlich ist die Welt nicht schon darum, weil sie

von Menschen hergestellt ist, und sie wird auch nicht schon dadurch menschlich, dass

in ihr die menschliche Stimme ertönt, sondern erst, wenn sie Gegenstand des Gesprächs

geworden ist.»'8

Politische Freundschaft wird durch verschiedene kommunikative Interaktionen

hergestellt und etabliert. Dazu gehört gemeinsames Lachen sowie geteilte

Alltagskommunikation und Geselligkeit. Auch der kommunikative Balanceakt,

der zwischen den verschiedenen Rollen der Beteiligten, einerseits als Individuum
und andererseits als Vertreterin einer Religionsgemeinschaft, vermittelt, trägt
wesentlich zur Bildung einer politischen Freundschaft bei. Diese Freundschaft ist in

16 Vgl. Arendt 2018: 76F

17 Vgl. Vela-McConnell 2017: 231.

18 Arendt 2018: 76.



42 Silke Radosh-Hinder

der Lage, selbst gravierende strukturelle Ungleichheiten der Beteiligten zu
überbrücken. Politische Freundschaft ist damit zentral für die erfolgreiche Umsetzung

der Vision der Drei-Religionen-Kindertagesstätte. Die kommunikative

Herstellung des engen Beziehungsgewebes der hier untersuchten Initiative basiert

vor allem aufvier Dimensionen:

Lachen und Geselligkeit

Lautes, geteiltes und situativ bedingtes Lachen19 begleitet die Aushandlungsgespräche

in ihrem gesamten Verlauf. Es kann ein «äußerst kontrolliertes Mittel
der Aufmerksamkeitslenkung sein »10 und insbesondere Konflikte abwehren oder

abmildern.11 Lachen ermöglicht einerseits die erfolgreiche Steuerung kommunikativer

Prozesse und generiert aufgrund des geteilten somatischen Ereignisses11

ein hohes Gemeinschaftsgefühl. Es eröffnet einen sog. Playframe - d.h. die

Beteiligten müssen so gut aufeinander abgestimmt sein, so dass das freie kommunikative

Improvisieren - ähnlich einer Jazzimprovisation - Lachen hervorrufen
kann.1' Schließlich - und das ist im Kontext interreligiöser Aushandlungen
besonders aufschlussreich - eröffnet gemeinsames Lachen hier z. B. über interre-

ligiöse Sprachspiele das temporale Hereinbrechen der Vision einer interreligiösen

Gegenwirklichkeit und stellt damit einen Bezug zur Vision der Drei-Religionen-
Kindertagesstätte her.14

Überraschend lange Phasen der Überrepräsentanz von Alltagskommunikation
und Geselligkeit sind charakteristisch für die untersuchten Gespräche. Sie stellen

sich als spezifische Formen notwendiger Alltagskommunikation dar, die

zunächst Vertrauen und Formen interpersonaler Kommunikation entwickeln

19 Lachen kann, muss aber nicht im Zusammenhang mit Humor, Komik oder Witz auftreten;

vgl. Merziger (2005), 267. Formen ausschließenden, feindseligen oder abwertenden Lachens

hingegen kamen in den untersuchen Verhandlungen nicht vor.

20 Merziger 2005: 231.

21 Vgl. Glenn 2003: 30.

22 Lachen als eruptives physisches Ereignis geht einher mit einer Uberversorgung von Sauer¬

stoff, Absinken des Blutdrucks, Erhöhung der Herzfrequenz, Ausstoß von Endorphinen,

Entspannung des gesamten Körpers, während gleichzeitig über 8 o Muskeln beteiligt sind und das

Immunsystem gesteigert wird. Obwohl Blickkontakt in bestimmten Phasen kaum möglich
ist, steigert es das Gemeinschaftsgefühl; vgl. Lühl 2019: 28-31.

23 Vgl. Coates 2007.

24 Zum Zusammenhang von Lachen und visionären Gegenwelten, wie sie sich im absurd Komi¬

schen zeigen vgl. Berger 2014; Lühl 2019: 441ft



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 43

und schließlich etablieren. Die Geselligkeit - in der Regel ohne Bezug zu einer

Tagesordnung - zeigt einen intensiven Kommunikationsprozess. Mit ihrer Hilfe
kann sich ein geteilter interreligiöser Alltagserfahrungsbestand kommunikativ
etablieren. Durch die ausführlichen, redundanten Gespräche über spezifische
individuelle religiöse Praktiken kreieren die Beteiligten einen neuen interreligiös

geteilten Alltag, der ansonsten für die Einzelne und auch gesellschaftlich so nicht

existiert. Lachen und Geselligkeit wirken hierbei beziehungsherstellend.

Interpersonale und Intergruppen-Kommunikation

Die Beteiligten kommunizieren miteinander sowohl als Individuen als auch als

Repräsentantinnen ihrer jeweiligen religiösen Institutionen/Vereine. Während
die Beteiligten sich aufder interpersonalen Ebene gegenseitig Gleichberechtigung

bestätigen, bleiben sie als Beteiligte strukturell ungleich - in Bezug auf die

vertretene Institution oder Religionsgemeinschaft und die damit verbundenen

Ressourcen. Um diese beiden Aspekte auszubalancieren, braucht es kontinuierliche

flexible Grenzziehungspraktiken, so z. B. bei der Frage, wann von
welchem <Wir> gesprochen wird. Dabei wird die Balance zwischen interpersonaler

Kommunikation im Nahbereich und Intergruppen-Kommunikation als

Mitglied einer Gruppe mit großem Aufwand ausgehandelt. Es entwickelt sich hier

eine spezifische Kommunikation von fluiden Ein- und Ausschlüssen (Boundary-
Work15), auf die durch den flexiblen Gebrauch der Personalpronomen hingewiesen

wird, die sowohl die Entstehung enger Beziehungsgewebe einerseits, andererseits

aber auch die Aushandlung unterschiedlicher struktureller, institutioneller
Interessen ermöglicht. Daraus entstehen kommunikative «Übergangszonen »lS,

in denen sich spezifische kooperative Strukturen und Beziehungen entwickeln
können.

2.5 Nagel 2.02.0: 105F

26 «Studies of liminality highlight the ways that in-between spaces — like ecological edge

zones, or interfaith encounters—can bring together those who would not normally associate

with one another. They do so by downplaying distinctions such as rank or status in favor

ofparticipation in common rituals [...]. We might think of these as edge practices occurring
in edge spaces.» Yukich/Braunstein 2014: 793.



44 Silke Radosh-Hinder

Gespräche über (inter-)religiöse Themen

Wann immer über religiöse Themen gesprochen wird, werden sie interreligiös
verhandelt. D.h., sie werden in Bezug aufverschiedene religiöse Traditionen und

Praktiken kommuniziert. Religiöse Inhalte werden entweder als persönliche

religiöse Praxis kommuniziert oder in Bezug auf Regelungen der zukünftigen Drei-

Religionen-Kindertagesstätte - z. B. bei den Speise- oder Feiertagsregelungen.

Eine Bezugnahme auf abstrakte Lehrmeinungen oder Traditionen der

Religionsgemeinschaften findet nicht statt. Hervorgetreten ist hier insbesondere eine

Form, die ich kommunikative interreligiöse Orthopraxie nenne. Darunter
verstehe ich eine kommunikative Anerkennungsform17 einer jeweils anderen religiösen

Praxis (z. B. das muslimische Gebet während einer gemeinsamen Sitzung).
Diese Signale der Anerkennung verschiedener religiöser Praxis stärken das

Vertrauen der Beteiligten untereinander sehr - insbesondere dann, wenn es sich

um solche Praktiken handelt, die in der Öffentlichkeit als problematisch oder

umstritten gelten.18 Dass mit dieser Anerkennungspraxis wiederum auch

problematische Anerkennung einhergeht,19 bzw. nur das kommunikativ anerkannt

wird, was als anerkennungswürdig gilt, findet sich ebenfalls in den von mir
untersuchten Gesprächen. So geht z. B. die Kommunikation zur erwarteten religiösen
Praxis mehrfach über das hinweg, was eine Beteiligte als ihre eigene individuelle
Praxis beschreibt.'0 Es zeigt sich darüber hinaus eine kommunikative Elastizität

mit Blick auf allgemeine oder religiöse Lehrmeinungen der eigenen religiösen
Gemeinschaft, um mögliche Widersprüche angesichts der gemeinsam gestellten

Aufgabe nicht zusätzlich herauszufordern. Auch Schweigen'1 - als Form der

Offenheit und eines Potentialraumes - spielt hier eine wichtige Rolle. «Silence

27 Zur Theorie der Anerkennung vgl. Honneth 1991.
28 Vgl. Vela-McConnell 2011:129-166.

29 Vgl. Bedorf 2010.

30 So kann zum Beispiel die Erwartung zur Einhaltung von Speiseregeln an dem vorbeigehen,

was persönliche Entscheidungen der angesprochenen Person ist.

31 Die Interpretation von Schweigen ist nicht einfach, weil es um etwas geht, was nicht gesagt
wurde, also z. B. in den Daten nicht präsent ist, aber der Eindruck entsteht, dass etwas fehlt
oder hätte gesagt werden können/müssen. Der Inhalt dessen ist der Interpretation der
Forscherin überlassen und muss im Rahmen qualitativer Forschung methodisch besonders gut
begründet werden.



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 45

can suggest the presence of an unknown, of surprise, openness, doubt and mobility

of meaning. »'*

Interpersonale Überbrückungen struktureller Herausforderungen

Bei der kommunikativen Entwicklung und Umsetzung der Vision für eine

gemeinsame Drei-Religionen-Kindertagesstätte treffen die Beteiligten auf gravierende

Herausforderungen: In einer Metropole wie Berlin ist geeignetes Bauland

in der Innenstadt kaum noch zu finden. Aufgrund steigender Baukosten und
baulicher Besonderheiten der Drei-Religionen-Kindertagesstätte ist die Finanzierung
des Bauprojektes mit Hilfe öffentlicher Fördermitteln nicht ausreichend. Die
Ressourcen, über die die Beteiligten der Initiative im Rahmen ihrer jeweiligen
religiösen Vereine/Institutionen verfügen, sind sowohl im Hinblick aufKnow-how,
finanzielle Ressourcen als auch hinsichtlich des Kontakts zu Persönlichkeiten des

öffentlichen Febens mit Zugang zu finanziellen Ressourcen extrem unterschiedlich.

Die Trägerstruktur ist dabei zentral für die Umsetzung des Bauvorhabens.

Unabhängig von Idealvorstellungen der Beteiligten muss eine Struktur geschaffen

werden, die den Bedingungen von Förderrichtlinien, Vorgaben von Banken

etc. entspricht. Diese Etablierung war Ausgangspunkt massiver Konflikte -
auch angesichts der strukturellen Unterschiede. Die Komplexität verschiedener

Interessen trägt Konfliktpotenzial in sich. Die Entscheidung zur Trägerstruktur
führt in einen solchen Konflikt. Mit dem Entschluss, dass eine der Beteiligten

zukünftig die Rolle der Bauherrin für die Drei-Religionen-Kindertagesstätte
einnehmen solle, wurde die Gleichheit der Beteiligten in Frage gestellt, auch wenn
alle sich nach langen Diskussionen auf dieses Modell geeinigt hatten. Mit Hilfe
des etablierten Beziehungsgewebes konnte diese strukturelle Schieflage - zumindest

kommunikativ - wieder ins Gleichgewicht gebracht werden. «Eine
konstruierte Gleichheit, die es so nicht gibt»" etablierte sich als Schlüsselbegriff der

Beteiligten. Dieser Begriff baut auf der Vision der zukünftigen Drei-Religionen-
Kindertagesstätte aufund bindet ihn zurück an die Beteiligten der Initiative in der

Gegenwart. Dieser Begriff kann nur mit Hilfe der hergestellten interpersonalen

32 Zimmermann/Morgan 1016: 403.
33 Dieser Satz entstand im Rahmen eines offiziellen Gespräches mit einem Berliner Staatssekre¬

tär im Mai 2016 und wurde von Rosa so formuliert und von da an als Erklärungssatz des hier
entstehenden Modells von allen Beteiligten genutzt.



46 Silke Radosh-Hinder

Beziehungsstruktur und zusätzlich dem Rückgriff auf Fuzzy Concepts54 (temporär)

plausibilisiert werden.

Ein Beispiel dafür, wie die kommunikativen Praktiken der interpersonalen

Beziehungsherstellung genutzt werden, um selbst eine grundlegende
Strukturkrise zu überwinden, zeigt die eingangs beschriebene Szene. Die von
allen als verbindlich erklärte Trägerstruktur, bei der eine der Beteiligten zur zukünftigen

Bauherrin der Drei-Religionen-Kindertagesstätte erklärt worden war,
produzierte kommunikativ ein Ungleichgewicht. Dies löste bei einigen Beteiligten

Sorge darüber aus, dass intransparente Entscheidungen von einer Person alleine

getroffen werden könnten. Auf der anderen Seite entstand die Befürchtung, mit
den notwendigen Entscheidungen und Aufgaben von den anderen Beteiligten
allein gelassen zu werden - was wiederum ein Gefühl der Überforderung auslöste.

Bei Gesprächen mit offiziellen Behörden zum zukünftigen Sicherheitskonzept
der Kindertagesstätte wurde der Umgang mit den Anforderungen der jüdischen
und muslimischen Beteiligten als antisemitisch und islamfeindlich verstanden. In
dieser Situation wurden sie von den anderen Beteiligten im Stich gelassen, was

zu Missverständnissen und der Sorge um gegenseitiges Vertrauen führte. Diese

wesentlichen Konflikte, die grundsätzlich nicht geklärt werden konnten, wurden

überbrückt, indem in mehrfacher Weise auf das Beziehungsgewebe zurückgegriffen

wurde: durch die Betonung des persönlich-physischen Treffens, durch die

Signale eines freundschaftlichen Ambientes (Decken, Kaffee, Kuchen) und
insbesondere durch das gemeinsame sich zunehmend intensivierende Lachen. Am
Ende konnten so die Konflikte mit einem gemeinsamen interpersonalen Bezug

überbrückt, der Abbruch der Verhandlungen verhindert und insbesondere mit
Blick auf die gemeinsam umzusetzende Vision an dem Projekt festgehalten
werden.

34 Fuzzy Concepts wurden zunächst von Lotfi A Zadeh im Bereich von Computer-Logik ge¬

prägt. Inhaltlich besagt Fuzzy Logic, dass mit einem bestimmten Maß an Komplexität Präzision

das Verständnis erschwert und darum mit Vagheit und Unschärfe mehr zur vorläufigen
Klarheit und überhaupt zur Entwicklung eines Konzeptes beitragen werden kann als mit dem

Festhalten an ggfs. exklusiver Exaktheit. Gerade im Kontext interreligiöser Aushandlungen
mit ggfs. sich ausschließenden Wahrheitsansprüchen ist der Bezug aufFuzzy Concepts häufig
hilfreich. «Human reality is not reducible to discrete o s and i s, to black or white, either or.

It is instead gray, fuzzy, and always, at least in part, driven by willful human action and hence

not explainable through <hard> laws governing human action and interaction.» Reiter zozo:
n6; vgl. Juterczenka/Mackenthun 2.009: 4-2.1.



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 47

So zeigt sich, dass die Entwicklung interpersonaler Beziehungsgewebe das

wichtigste Brückenbildungspotential darstellt, wenn es darum geht, mit
unveränderlichen strukturellen Ungleichheiten umzugehen. Die Ungleichheit selbst wird
dabei aber nicht verändert, sondern der Fokus verlagert sich zugunsten der

interpersonalen und reziprok-egalitären Gleichheitserfahrungen, wie sie politischen
Freundschaften zu eigen sind." Damitwird allerdings die interpersonale Beziehung
mit der Balance ungleicher struktureller Beziehungen belastet, was zu neuen
Konflikten führen kann. Außerdem verringert sich das Potential zu gesellschaftlichen

Veränderungen, wenn die Fösung nicht strukturelle Veränderungen,
sondern individuelle Überbrückungen sucht.'6 In den hier untersuchten interreligiösen

Aushandlungsprozessen zeigt sich das brückenbildende Potential politischer
Freundschaft als zumindest temporär erfolgreiche Strategie insbesondere zur

Umsetzung der gemeinsamen Vision einer Drei-Religionen-Kindertagesstätte
und sollte damit zur Generierung handlungsfähiger Konstellationen dennoch

nicht unterschätzt werden.

2. Kommunikatives Handeln als Beitrag zur Public Theology

In der Public Theology geht es um die Reflexion christlicher bzw. kirchlicher

Beiträge in den verschiedenen (gesellschaftlichen) Öffentlichkeiten, deren Ziele

die Verbesserung des gesellschaftlichen Allgemeinwohls (Common Good) sind.

Dabei zeigt sich das Feld der Public Theology auf drei Ebenen: Im Bereich der

theologischen Reflexion, um Beiträge zum öffentlichen Diskurs zu generieren, im
Bereich des konkreten Beitrages zum öffentlichen Diskurs selbst und in der

anschließenden theologischen Reflexion solcher Beiträge zum öffentlichen Diskurs.

Dabei sind die Reflexionsebenen kaum vom Beitrag im öffentlichen Diskurs zu

trennen. Das hier untersuchte Projekt ist für die Öffentlichkeit bestimmt,

darum muss es theologisch auch in einem Rahmen diskutiert werden, in dem es um

Fragen der Öffentlichkeit geht.

In diesem Beitrag lege ich deshalb den Fokus darauf, das kommunikativ inter-
aktionale Handeln der hier beschriebenen Initiative insbesondere in der Form
der hergestellten politischen Freundschaft als Teil von Public Theology zu verstehen.

Ich beziehe mich primär aufdie genannte Ebene konkreter Beiträge zum
öffentlichen Diskurs und reflektiere sie im Bereich interreligiöser kommunikativer

35 Vgl. Vela-McConnell 2,011: 2.40.

36 Vgl. Saguy et al. 1009:110.



48 Silke Radosh-Hinder

Interaktionen politischer Freundschaft. Es geht dabei um vier Themenfelder: i.
Der Beitrag der Initiative zum Common Good, i. Der gesellschaftliche Beitrag,
der sich aus Freundschaften ergibt, die sozial definierte Grenzen überbrücken,

3. die theologische Reflexion des Themas Freundschaft und 4. eine veränderte

Perspektive auf das Thema Öffentlichkeit, die mit der Formation von politischen
Freundschaften auch für die Theologie gewonnen werden kann.

Dass hier der Zugang zur Public Theology über das Thema Freundschaft

gewählt wird, ist keineswegs selbstverständlich. Als interpersonale Beziehungen
werden Freundschaften spätestens mit der FFerausbildung der bürgerlichen
Öffentlichkeit und der Trennung von privaten und öffentlichen Sphären als

privates Phänomen betrachtet, das selten als relevant für die Öffentlichkeit gilt.'7 Ein
sich veränderndes Verständnis von Öffentlichkeit einerseits und die zunehmende

Bedeutung, die zur Neu- bzw. Wiederentdeckung des Themas Freundschaft im
wissenschaftlichen Bereich führt, bilden hier die Grundlage, die interreligiös
hergestellten Freundschaften im Bereich der Public Theology genauer zu analysieren.

Das hier untersuchte Projekt fordert dazu heraus, Public Theology im Kontext

interreligiöser Interaktionen weiter zu diskutieren.

2.1. Beitrag der Initiative zum «Common Good»

Das Ziel des Projektes ist - wie oben beschrieben - der Bau einer Drei-Religionen-
Kindertagesstätte. Mit der Umsetzung dieser Idee verbindet sich zum einen der

Gewinn von 135 Kinderbetreuungsplätzen in einer konkreten Mangel-Situation
im Berliner Kindertagesstättenbereich.58 Die Initiative agiert unmittelbar in

einem Bereich öffentlicher Anforderungen und bietet eine Entlastung der

angespannten Kinderbetreuungssituation an." Die Beteiligten der Initiative verbinden

mit dem Konzept der Drei-Religionen-Kindertagesstätte außerdem eine Vision
der Gleichheit und Anerkennung der Religionsgemeinschaften, die sie aktuell in
der Kindertagesstätten-Landschaft so nicht umgesetzt sehen. Mit ihrem Konzept
geht es, wie Rabeya Müller exemplarisch formuliert, darum, zu ermöglichen

37 Anders als z.B. das antike Verständnis von Freundschaft bei Aristoteles, der es als Tugend
der freien Bürger und Beitrag zur Demokratie der Polis versteht; vgl. Leuschner 2oré: 159F.

Zur Dichotomie der Bereiche von Öffentlichkeit und Privatheit vgl. Habermas 1015 [1962.].

38 Vgl. https://www.berlin.de/sen/jugend/familie-und-kinder/kindertagesbetreuung/fachinfo/
(Zugriff 13.01.2022).

39 Zur sich verändernden Situation von interreligiösen Initiativen in Governance-Arrangements
vgl. Nagel 2019.



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 49

«[...] dass Gleichberechtigung nicht nur im Lehren und im Lernen gegeben

ist, sondern auch in den institutionellen Rahmenbedingungen. Auch hier ist

Gleichberechtigung erforderlich.»40 So entwickeln die Beteiligten der Initiative
eine auf Gleichheit und egalitäre Differenz basierende Vision in Form der Drei-

Religionen-Kindertagesstätte. Von diesem Konzept versprechen sie sich eine

Verbesserung der gegenwärtigen Situation. Dabei versteht sich das Konzept, da es

in der Frühpädagogik angesiedelt ist, auch als eines, das aufdie Zukunft hin
ausgerichtet ist.41 Mit dem tatsächlichen Bau einer Drei-Religionen-Kindertagesstätte
manifestiert sich diese Vision und schreibt sich in die Topographie einer Urbanen

Metropole ein. Der Bau wird zum dauerhaft öffentlich sichtbaren Symbol

von Gleichheit, Anerkennung und egalitärer Differenz der beteiligten Religionen
und stellt damit unmittelbar einen Beitrag zum Common Good dar. «Special
attention needs to be given to outreach programs, where the churches deliberately

make a contribution to the wider population's well-being, grounded in their
faith but directed to all, regardless of their religious affiliation or lack thereof.»41

Gerade der direkte Bezug auf das Common Good im hier beteiligten kirchlichen

Handeln stellt nicht zuletzt eine direkte Verbindung zur Public Theology
dar.4' Dies gilt für die Umsetzung der zukünftigen Vision der Drei-Religionen-
Kindertagesstätte einerseits, andererseits aber auch für die kommunikativ
interaktiven Handlungsbezüge, die die Beteiligen aktuell in Formen der politischen
Freundschaft etablieren.

2.2. Grenzüberschreitende Freundschaften als Beitraggesellschaftlicher Kohäsion

Politische Freundschaft ist deshalb besonders interessant, weil sie mit der Dialektik
des interpersonalen und öffentlichen Charakters gerade die Dichotomie der

privaten und öffentlichen Sphären in Frage stellt und in ihrer Bedeutung für
gesellschaftliche Prozesse neu untersucht. Dabei werde ich mich im Folgenden darauf

40 Müller 2010: 57.

41 Die Einrichtung will einen «geschützten Raum bieten, in dem Kinder und Familien ihre re¬

ligiöse und kulturelle Identität leben und entwickeln können und gleichzeitig in guter
Nachbarschaft und respektvollem Gespräch anderen Religionen und Kulturen aufAugenhöhe

begegnen.» https://dreireIigionenkitahaus.de/bau-konzept/ (Zugriff 10.01.2.02.1).

41 Sinner 2017: 239.

43 Vgl. Day 1017: 216. Kim/Day 1017: 2. «[...] generally public theology refers to the church ref¬

lectively engaging with those within and outside its institutions on issues ofcommon interest
and for the common good.» Kim/Day 1017: 2.



50 Silke Radosh-blinder

beziehen, was James Vela McConnell über die Rolle von Freundschaften für den

gesellschaftlichen Bereich als wesentlich definiert. Anschließend weise ich aufdie

wichtige Rolle hin, die in diesem Kontext solche Freundschaften einnehmen, die

als grenzüberschreitend bezeichnet werden können, weil sie über sozial definierte

Grenzen hinweg geschlossen werden.

Vela McConnell weist zunächst daraufhin, dass es sich bei Freundschaften um

enge soziale Verbindungen von Menschen handelt, die auf Freiwilligkeit und

Reziprozität44 basieren, aber keinen rechtlichen Regelungen oder Garantien
unterworfen sind,45 also ganz dem Willen der an ihr Beteiligten unterstellt sind. Dabei

stellt er insbesondere die Funktion heraus, die Freundschaften für gesellschaftliche
Prozesse insgesamt haben.46 Freundschaftsmuster bringen Menschen in immer

größeren Netzwerken zusammen und stellen somit eine wesentliche Grundlage

gesellschaftlichen Zusammenhalts dar.47 Da er Freundschaften eine stabilisierende

Funktion als Knotenpunkte gesellschaftlicher Netzwerke beimisst, betont er, dass

der aktuelle Verlust von Freundschaftsbezügen gesellschaftlich als besorgniserregend

gelten müsse.48 Freundschaften folgen in der Regel Mustern der FFomophilie,
werden also innerhalb gleicher sozialer Gruppen und Identitäten geschlossen und

sind in diesem Sinne selten grenzüberschreitend. Erika Alleweldt beschreibt die

Problematik homophiler Freundschaftsformen so: wenn Freundschaften nur unter

Gleichen eingegangen werden, unterstützten sie, «dass durch freundschaftliche

Praxen soziale Ungleichheiten reproduziert werden.»49 Demgegenüber
stehen Freundschaftsformationen, die über sozial definierte Grenzen hinweg ge-

44 «[...] an active and freely chosen platonic relationship between two equals demonstrating
a high degree of commitment toward each other and relating to one another in a variety of
ways» Vela-McConnell 2.017: 231.

45 Während z. B. Ehen, Nachbarschafts- und Arbeitsbeziehungen rechtlich im BGB geregelt

werden, gibt es für Freundschaften nichts Vergleichbares.

46 Georg Simmel befasst sich mit der Sozialform der Freundschaft und betont, dass sie die Be¬

dingung der Möglichkeit darstelle, Gesellschaft überhaupt zu erfahren und so zu erkennen.

Vgl. Schobin 2016: 32. Auch Niklas Luhmann betont die gesellschaftliche Bedeutung von
Freundschaften, die von der Erwartungshaltung geprägt seien, dass es wahrscheinlicher sei,

gegenseitig Unterstützung, Vertrauen und Empathie auszutauschen. Vgl. ebd.: 49.

47 Vela-McConnell 2017: 230.

48 Für die USA führt er an, dass sich die Zahl derjenigen, die keine Freundschaften benennen

könnten, sich innerhalb von 20 Jahren von 10 auf 20 Prozent verdoppelt habe und die Zahl

derjenigen, die von sich sagten enge Freund:innen zu haben, im selben Zeitraum von 73 auf

50 Prozent sank; vgl. Vela-McConnell 2017: 232.

49 Alleweldt 2016: 108.



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 51

schlössen werden. Gerade aufgrund der Freiwilligkeit und Reziprozität bieten

diese die Möglichkeiten zur Vertrauensbildung und verbindender gesellschaftlicher

Bezüge. In solchen, wenn auch seltenen, Freundschaften existiere eine

«culture of equality that exists in direct opposition to the larger society characterized

by inequality.»50 In ihrer Funktion als Knotenpunkte von Netzwerken

erhöhen sie gleichzeitig die Wahrscheinlichkeit von weiteren verbindenden

Freundschaftsbezügen.51 Die Relevanz, die insbesondere grenzüberschreitenden
Freundschaften für gesellschaftlichen Zusammenhalt und damit als solche für ein

Common Good, haben, wird nun im Hinblick auf die hier untersuchte interreligiöse

Initiative deutlich. Denn gerade die Etablierung von Freundschaften über

religiöse Grenzen hinweg als konstruierte Gleichheit ermöglicht die Überbrückung
der o.g. strukturellen, gesellschaftlichen Ausgangsbedingungen und ermöglicht
damit überhaupt erst die Umsetzung der Idee der Drei-Religionen-Kindertagesstätte.

«The pursuit ofequality that characterizes friendship represents an ethical

practice of friendship as well as a political practice.»51 Die politische interreligiöse
Freundschaft entwickelt dabei genau dieses Potential und ist als soziale kommunikative

Interaktion der Beteiligten ein signifikanter Beitrag zum Common Good.

2.5. Freundschaß im theologischen Verständnis

Auch im theologischen Diskurs führt das Thema Freundschaft eher ein

«Schattendasein»55, wird aber auch hier zunehmend diskutiert.54 Ein Grund
dafür kann die Fokussierung am Übergang der Neuzeit auf das Subjekt innerhalb

der Theologie sein - entweder gehe es um die Beziehungsbestimmung des/

der Einzelnen zu Gott oder um Universalismus. Die Interaktion von zwei oder

mehr Personen ist dabei aus dem Blick geraten.55 Ich beziehe ich mich hier auf
die Forschung von Anne-Marie Ellithorpe, der es um eine Praktische Theologie

der Freundschafi geht. Dabei nimmt sie in ihrer Untersuchung Bezug auf den

50 Vela-McConneü 2011:183.

31 Vgl. Knecht/Schobin 2016:122.

52 Vela-McConnell 2017: 234.

53 Hailer 2014: 54. Moltmann 1991. Moltmann-Wendel 2000. Ausnahmen finden sich z. B. bei

Thomas von Aquin, für den Freundschaft zu den Grundlagen der Theologie gehört. Für den

theologischen Diskurs bilden u.a. Jürgen Moltmann, Elisabeth Moltmann-Wendel oder Margit

Eckholt; vgl. Moltmann 1991; Moltmann-Wendel 2000; Eckholt/Fliethmann 2007.

54 Vgl. z.B. Hofheinz/Mathwig/Zeindler 2014.

55 Vgl. Hailer 2014.



52 Silke Radosh-Hinder

öffentlichen Charakter von Freundschaft als Civic Friendship, betont die Rolle,

die Freundschaft daran anknüpfend für die Public Theology haben müsste56

und unterstreicht, dass eine geistgeformte Freundschaft Grundlage politischer
Freundschaftsformationen und gesellschaftlich relevant sein könne. Sie definiert
Freundschaft «as a school of love contributing to the formation of imago Dei,
and [I] argue that Spirit-shaped friendships and friendship-shaped communities

have potential to shape in the way of God.»S7 Ellithorpe argumentiert
zunächst trinitätstheologisch. Das trinitätstheologische Verständnis von Gott
präsentiere ein Bild von Beziehung, einer Beziehung, die als göttliche Freundschaft

bezeichnet werden könne.58 Die Herstellung von relationalen Beziehungen und

Beziehungsgeweben sei damit grundsätzlich in der christlichen Theologie verankert.

«Following these elements of social trinitarian thought, I therefore contend

that the essence of the Trinity is relationship, a relationship characterized by
communion and intimacy, love and friendship, joy and peace. Understanding the

divine being as being constituted by the communion of the Three does have potential

to contribute towards an understanding of God as friendship.»59 Sie nimmt
darüber hinaus Bezug auf den schöpfungstheologischen Aspekt, der der innertri-
nitarischen Interaktion entspreche und beschreibt einen kommunikativ-interak-

tional-konstruktivistischen Ansatz. Die innertrinitarische Relationalität sei offen

für die Beziehung auf Menschen hin - dies gelte mit Bezug auf die Gotteseben-

bildlichkeit von Menschen (Imago Dei) universal auf alle Menschen hin. Sie

beschreibt die Imago Dei als Grundkonzept der genannten Civic Friendship jenseits

von (religiösen) Begrenzungen. Diese gedeihen besonders gut, wo gemeinsame
Ziele und das Common Good verfolgt werden.60 Im Hinblick auf das Verhältnis

von politischer Freundschaft und ihrer grenzüberschreitenden Funktion betont
sie abschließend: «There is potential for this practical theology of friendship

to be extended into a public theology that addresses how people from different

backgrounds (faith, ethnicity, and so on) can <live together well>.»61

Die beiden hiervorgestellten theologischenAspekte sind fürdie Untersuchungen
der Aushandlungsprozesse der interreligiösen Initiative insofern wesentlich, als

56 Vgl. Ellithorpe 1019: 54, 87.

57 Ellithorpe 1019:2.
58 Vgl. Ellithorpe 1019: in.
59 Ellithorpe 2019:102.
60 Vgl. Ellithorpe 2019: 97-116.
61 Ellithorpe 2019:187.



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 53

sie Freundschaft auch theologisch interaktional-kommunikativ begründen und

grundsätzlich universal grenzüberschreitend öffnen. Besonders interessant ist

dabei, dass mit dieser theologisch trinitarischen Verortung bei Ellithorpe eine

unmittelbare Verbindung in den Bereich der Public Theology einhergeht. Dies

korrespondiert wiederum mit den hier angeführten Untersuchungen zum
kommunikativ-sozialen Handeln und der Qualifizierung grenzüberschreitender
politischer Freundschaften mit Bezug aufden öffentlichen Raum.

2.4. Veränderte Wahrnehmung von Öffentlichkeit und Raum

Für das hier beschriebene interreligiöse Projekt spielt Öffentlichkeit in mehrfacher

Hinsicht eine große Rolle. Der Bau der Kita wird ein öffentlich sichtbarer

Bau sein, und die Beteiligten interagieren in der Dialektik von privat und öffentlich.

Schließlich wird umgekehrt die Projektinitiative und deren Ziel im Bereich

der Öffentlichkeit wahrgenommen und in den öffentlichen (hier politischen und

medialen) Diskurs aufgenommen61 und unter anderem als kirchlicher Beitrag im
Stadtdiskurs verstanden.6' Mit diesem mehrfachen und zum Teil komplexen Bezug
auf das Thema Öffentlichkeit lässt sich auch eine veränderte Wahrnehmung dessen

erkennen, was unter Öffentlichkeit und als öffentlicher Raum zu verstehen ist.

Denn das Verständnis dessen, was (öffentliche) Räume sind, hat sich gravierend

gewandelt: « [sjpätestens mit der breiten Rezeption der [...] Raumsoziologie von
Martina Low in verschiedensten Fächern und Disziplinen kann auch im
deutschsprachigen Wissenschaftskontext von einem spatial turn gesprochen werden»64,

erläutert Clemens Wustmans. Während der Begrifföffentlicher Raum, besonders

als städtischer öffentlicher Raum, die Vorstellung als Ort der Aushandlung und

Meinungsbildung implizierte, ermöglichte er für seine Bewohner:innen aktive

Beteiligung oder distanzierte Beobachtung. Er galt als Bedingungsort von Städten

mit Begegnungen von Bekanntem und Unbekanntem.6' Die Aufweichung
der Grenze von Privatem und Öffentlichem, die zunehmende Überwachung

61 Zur Medienwahrnehmung vgl. Gürler, 01.01.2.018. in: Süddeutsche Zeitung: Hülya Gürler
01.02.1018 in: taz; Hür, 16.01.2018 in: Deutschlandfunk; zur Aufnahme des Projektes in den

Berliner Koalitionsvertrag vgl. https://spd.berlin/media/202i/n/Koalitionsvertrag-Zu-
kunftshauptstadt-Berlin.pdf; 80 (Zugriff 10.01.2021).

63 Zur öffentlichen Erklärung zum Projekt von Bürgermeister Müller und Bischof Dröge 2018

vgl. KNA, 05.04.1018 in: Domradio.

64 Wustmans 2016b: 5.

65 Vgl. Wustmans 2016a: 151-154.



54 Silke Radosh-Hinder

tatsächlich oder vermeintlich öffentlicher Räume, die diese als gefährliche Orte

ausweisen, haben das Verständnis dessen, was öffentliche Räume sind, deutlich
verändert. Räume gelten nicht mehr einfach als Container menschlichen Lebens,

sondern nach Low66 als sozial konstruierte Objektivation. Gabriela Christmann
bezieht sich dabei noch deutlicher aufden kommunikativen Aspekt, wenn sie von
kommunikativer Raum(re-)konstruktion spricht.67 Damit gelten sowohl Räume

und Öffentlichkeiten als Prozesse interaktionaler Handlungen. Sie sind flexibles

Produkt kommunikativer Interaktionen und gelten somit als kulturell determiniert.68

Damit geht auch einher, das die bisherige Dichotomie, die in der Trennung
der Bereiche von öffentlich und privat lag, sich zunehmend auflöst. Der Prozess

der interaktionalen Konstruktion von Räumen bzw. der Prozess der Initiative

an der kommunikativen Konstruktion öffentlicher Räume und zukünftiger

Objektivationen lässt sich anhand der hier untersuchten interreligiösen Initiative

gut nachvollziehen. Die Initiative wirkt mit ihrem Ziel auf die Konstruktion von
Öffentlichkeit ein. Dies tut sie mittels der Praxis politischer Freundschaft, ohne

die die Umsetzung des Projektzieles nicht möglich wäre. Wird nun dieses inter-
aktionale Handeln im Rahmen von Public Theology reflektiert, ergeben sich

daraus für das Verständnis von Öffentlichkeit in der Public Theology erweiternde

Zugänge.

Die Frage, aufwelche Öffentlichkeit sich Public Theology bezieht, gilt ohnehin

häufig als umstritten.6' Mit dem Bezug auf kommunikative Handlungstheorien
lässt sich hier für Public Theology ein neues und angemessenes Verständnis dessen

entwickeln, was als öffentlicher Raum/Öffentlichkeit verstanden werden

kann.70 Gelten Öffentlichkeiten als interaktiv konstruierte Räume, kommt
damit dem hier vorgestellten interreligiösen interaktiv-kommunikativen Handeln

66 Vgl. Low looi.
67 Vgl. Christmann 1016.

68 Daran anschließend beschreibt Matthias Wiithrich Raum als interpersonalen Raum, vgl. Wü-
thrich 1015.

69 «Its advocates have often been male and belonged to the dominant host culture. In the

circumstances it is helpful to consider the case [that was] made against the idea of <a single,

comprehensive publics and what that might mean for those who have felt themselves to be

excluded or rendered invisible. In the background lies the earlier work of Nancy Fraser on

<Rethinking the Public Spheres.»; Clive Pearson 1017; 410.
70 Hier bietet sich auch ein Ansatzpunkt zur Kritik an Public Theology zu der Frage, welche

Ausschlüsse ihr Öffendichkeitsbegriff produziere und wer überhaupt die Möglichkeit habe,

an diesen Öffentlichkeiten teilzunehmen...



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 55

notwendiger Weise eine neue Relevanz im Rahmen von Public Theology zu. D. h.

die Rolle, die interreligiöse kommunikative Interaktionen gerade dann spielen,

wenn sie aufein Common Good, ausgerichtet sind, dürfte in der zukünftigen Public

Theology deutlich stärker wahrgenommen werden - zeichnet sich hier doch

ein verändertes Paradigma ab, das es ermöglicht, den handlungstheoretischen
Rahmen des Verständnisses von Öffentlichkeit jenseits der Dichotomie von privat

und öffentlich und damit von Public Theology wesentlich zu erweitern.71

Ich plädiere also dafür, auch soziales kommunikatives Handeln im Hinblick
auf die Frage von Öffentlichkeit in der Public Theology zu berücksichtigen.
Insbesondere der Aspekt von Freundschaften, die soziale Grenzen überschreiten,

kommt auch weiteren Heraus- und Anforderungen an Public Theology entgegen.

Interreligiöse kommunikative Interaktionen - hier am Beispiel der vorgestellten

Initiative - ermöglichen so auch den Zugang marginalisierter Stimmen von
Frauen verschiedener Religionen in öffentlichen Räumen.71 So stellt sich nicht
mehr die Frage, ob es hier um Public Theology geht, sondern vielmehr, wie dieses

Handeln im Kontext der Öffentlichkeitsdiskurse von Public Theology
verstanden und gedeutet werden kann. «What public theology brings to the table

is that effective policies also be faithful to Gospel values.»75 In diesem Fall geht

es nicht explizit um Aussagen und Bekenntnisse, die von dieser Initiative «an
den Tisch gebracht werden», sondern um interaktionales Handeln, das bereits

interreligiös mehrsprachig ist, und nicht nur an den Verhandlungstisch kommt,
sondern bereits als wesentlicher Beitrag in den gesellschaftlich-topographischen
Stadtdiskurs eingeflossen ist. Es ist insofern ein interaktionales Bekenntnis, mit
dem das Paradigmenspektrum von Public Theology erweitert wird. «However,

in this discourse the relationship ofChristian (public) theology with other religions

and their engagement for the common good does not seem to have received

the amount ofattention that it deserves.»74

71 Als Ansatz der stärkeren Einbeziehung der Interaktion beschreibt z. B. Kathie Day: «Public

theology [...] is a process in which core theological values and commitments are brought into

engagement with public issues.» Day 2017: 215.

72 «Questions ofpower and authority that are central to feminist and other liberationist the¬

ologies have not been drawn out by public theology.» Mcintosh 2017: 303.

73 Day 2017:216.

74 Pirner et al. 2018: i.



56 Silke Radosh-Hinder

3. Zusammenfassung

Die Untersuchungen interreligiöser Aushandlungen der Initiative zum Bau einer

Drei-Religionen-Kindertagesstätte zeigen, dass im Rahmen sozialer kommunikativer

Interaktionen interpersonale Beziehungsgewebe hergestellt und etabliert

werden, die in der Lage sind, selbst strukturelle Ungleichheiten zu überbrücken.

Die Beteiligten nutzen dabei sowohl das Lachen als auch Alltaggespräche und

Geselligkeit und sie verwenden flexible Ein- und Ausschlüsse im Bereich

interpersonaler und Intergruppen-Kommunikation, um den Anforderungen zwischen

Individuum und Vertretung für ihre religiösen Institutionen gerecht werden zu

können. Religiöse Inhalte werden als individuelle religiöse Praxis verhandelt

und nicht auf religiöse Lehrmeinungen Bezug bezogen, um sich so eine gemeinsame

kommunikative Flexibilität offen zu halten. Die Strukturunterschiede und

Ungleichheitskonflikte werden mithilfe der interpersonalen Beziehung und

Fuzzy Concepts temporär überbrückt. Die so kommunikativ entwickelte interpersonale

Beziehung konnte mit Arendt als politische Freundschaft definiert werden.

Als kommunikativ-interaktionaler Beitrag zum Common Good und darin zu einer

Public Theology wurde auf die Dialektik von politischer Freundschaft hingewiesen:

Einerseits auf die interpersonale Nähe-Beziehung der Beteiligten, andererseits

aufden öffentlichen Raum, in dem dieses kommunikative Handeln Relevanz

gewinnt. Freundschaft wurde mit Hilfe von Vela McConnell als Knotenpunkt
gesellschaftlicher Netzwerke beschrieben, der wesentlich für den Zusammenhalt

von Gesellschaften ist. Insbesondere solche Freundschaften, die sozial definierte

Grenzen überbrücken wie die hier beschriebene interreligiöse Freundschaft, wirken

gesellschaftlich als wesentliches verbindendes Element und sind widerständig

gegen Stratifikationsprozesse. Mit dem Bezug auf die Praktische Theologie der

Freundschaft konnte mit Verweis aufden interaktional-kommunikativen Charakter

der Trinität auch theologisch an der Handlungstheorie von Freundschaften

angeknüpft werden und mit Ellithorpe explizit auf Public Theology bezogen

werden. Mit dem öffentlichen Bau der zukünftigen Drei-Religionen-

Kindertagesstätte wurde der mehrfache Bezug der Initiative auf die Öffentlichkeit

erläutert und als Beitrag zum Common Good beschrieben. Abschließend habe

ich die Veränderungen der Wahrnehmung von Öffentlichkeit als interaktionale

kommunikative Konstruktionsprozesse skizziert. Wird dabei das interreligiös-
kommunikative Handeln als Teil von Public Theology verstanden, kann damit
auch das Verständnis dessen, was Public Theology als Öffentlichkeit versteht, um
ein kommunikativ handlungstheoretisches Paradigma erweitert werden. Nicht



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 57

zuletzt lässt sich so auch der Anforderung an Public Theology, marginalisierten
Stimmen Zugang zu Öffentlichkeiten zu ermöglichen, neu entsprechen.

Für die Beteiligten der Initiative zum Bau einer Drei-Religionen-

Kindertagesstätte ist eindeutig, welche Hoffnung sie mit dem Projekt für die

Zukunft ihrer Stadt und dem Common Good verbinden:

«Das Schönste, was die Kinder nach ihrer Zeit in der Kita sagen können oder sollten, ist,

dass sie Freundefürs Leben gefunden haben...» (Rosa) «... dass es keine Rolle spielt, ob man
unterschiedlich ist, sondern dass die Freundschaft das trägt und dass sie deshalb in die Welt

gehen und dort einen Unterschied machen.» (Stefanie)7''

75 https://dreireligionenkitahaus.de/bau-konzept/ und /https://youtu.be/TPVbso4ZbCU
(Aufruf 08.01.Z02.2.).



58 Silke Radosh-Hinder

Alleweldt, E., 2016. Sozialstrukturierung von
Freundschaft und soziale Ungleichheit.
Schobin et al. 1016: 107-116.

Arendt, H., 2014. Vita activa oder Vom tätigen
Leben, 14. Auflage, München.

- 2018. Gedanken zu Lessing. Von der

Menschlichkeit in finsteren Zeiten: Rede

am 28. September 1959 bei der Entgegennahme

des Lessing-Preises der Freien und
Hansestadt Hamburg. M. Bormuth (Hg.).
Freundschaft in finsteren Zeiten: Die Les-

sing-Rede mit Erinnerungen von Richard

Bernstein, Mary McCarthy, Alfred Kazin
und Jerome Kohn. Berlin, 39-88.

Bedorf, T., 2010. Verkennende Anerkennung:
Uber Identität und Politik, Berlin.

Berger, P.L., 2014. Redeeming Laughter: The

Comic Dimension ofHuman Experience, 2.

Auflage, Berlin, Boston.

Coates, J., 2007. Talk in a Play Frame: More on
Laughter and Intimacy, Journal of Pragmatics,

Vol. 39.1, 29-49.
Costley, C./Elliot, G./Gibbs, P., 2010. Key

Concepts for the Insider-Researcher.

C. Costley/G. Elliot/P. Gibbs (eds.), Doing
Work Based Research - Approaches to
Enquiry for Insider-Researchers. London, 1-7.

Day, K., 2017. Social Cohesion and the Common

Good: Drawing on Social Science in
Understanding the Middel East. S.C.H.

Kim/K. Day (eds.): Companion to Public

Theology, Leiden, Boston, 211-230.
Eckholt, M. /Fliethmann, T. (Hg.), 2007.

«Freunde habe ich euch genannt»: Freundschaft

als Leitbegriff systematischer Theologie.

Theologie 20, Berlin: Lit.
Ellithorpe, A.-M., 2019. Towards a Practical

Theology of Friendship: PhD Thesis, School

of Historical and Philosophical Enquiry,
The University of Queensland. Online unter
https:// espace.library.uq.edu.au/view/UQ:
2i9aedé [Stand: 12.04.2021].

raphie

Fleming, J., 2018. Recognizing and Resolving
the Challenges of Being an Insider Researcher

in Work-Integrated Learning.
Internationaljournal ofWork-Integrated Learning,
(Special Issue) 19.3, 311-320.

Fraser, N„ 1990. Rethinking the Public Sphere:

A Contribution to the Critique of Actually

Existing Democracy. Social Text 25/26,

56-80.

- 1994. Widerspenstige Praktiken. Macht,
Diskurs, Geschlecht, Frankfurt am Main.

Glenn, P., 2003. Laughter in Interaction,

Cambridge.
Habermas, J„ 1981a. Handlungsrationalität

und gesellschaftliche Rationalisierung,
Frankfurt am Main.

- 1981b. Zur Kritik der funktionalistischen
Vernunft, Frankfurt am Main.

- 2015 [1962]. Strukturwandel der

Öffentlichkeit: Untersuchungen zu einer Kategorie

der bürgerlichen Gesellschaft; mit einem

Vorwort zur Neuauflage 1990, 14. Auflage,
Frankfurt am Main.

Hailer, M., 2014. Freundschaft und Stellvertretung.

Hofheinz et al. 2014: 53-79.
Hofheinz, M./Mathwig, F./Zeindler, M.,

(Hg.) 2014. Freundschaft: Zur Aktualität
eines traditionsreichen Begriffs, Zürich: TVZ
Theologischer Verlag Zürich.

Honneth, A., 1992. Kampf um Anerkennung:
Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, Frankfurt am Main.

Joas, H., 1986. Die unglückliche Ehe von
Hermeneutik und Funktionalismus. H. Joas/A.
Honneth (Hg.): Kommunikatives Handeln:

Beiträge zu Jürgen Habermas' «Theorie des

kommunikativen Handelns». Frankfurt am

Main, 144-176.



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 59

Juterczenka, S./Mackenthun, G. (Hg.), 2009.
The fuzzy logic of encounter: New Perspectives

on Cultural Contact. Cultural
Encounters and the Discourses of Scholarship

i. Münster, München, Berlin: Waxmann.

Kim, S.C.H./Day, K., (Hg.) 2017. Companion
to Public Theology. Brill's companions to
modern theology 1. Leiden, Boston.

Knecht, A./Schobin, J., zoi6. Die Homogenität

der Freundschaft. Schobin et al. 2016:

118-IZ8.

Knoblauch, H., zot3. Grundbegriffe und
Aufgaben des kommunikativen Konstruktivismus.

R. Keller/J. Reichertz/H. Knoblauch

(Hg.): Kommunikativer Konstruktivismus:
Theoretische und empirische Arbeiten zu
einem neuen wissenssoziologischen Ansatz.

Wiesbaden, 25-47.

- 2016. Uber die kommunikative Konstruktion

der Wirklichkeit. G.B. Christmann

(Hg.): Zur kommunikativen Konstruktion

von Räumen: Theoretische Konzepte und

empirische Analysen. Wiesbaden, 29-53.
Leuschner, V., 2016. Freundschaft und Politik

- Politische Freundschaft. Schobin et al.

2016: 157-168.

Low, M., 2001. Raumsoziologie. Frankfurt am

Main.
Lühl, M., 2019. Lachen als anthropologisches

Phänomen: Theologische Perspektiven, Berlin,

Boston.

Lyotard, J.F., 2012. Das postmoderne Wissen:

Ein Bericht, 7. Auflage, Wien.
Mcintosh, E., 2017. <1 Met God, She's Black>:

Racial, Gender and Sexual Equalities in
Public Theology. Kim/Day 2017: 298-324.

Mercer, J., 2007. The Challenges of Insider
Research in Educational Institutions: Wielding

a Double-Edged Sword and Resolving
Delicate Dilemmas. Oxford Review of
Education 33.r, r-17.

Merton, R.K., 1972. Insiders and Outsiders:

A Chapter in the Sociology of Knowledge.
American Journal of Sociology, 78.1, 9-47.

Merziger, B., 2005. Das Lachen von Frauen im
Gespräch über Shopping und Sexualität:

Dissertationsschrift. Freie Universität Berlin.

Online unter https://refubium.fu-ber-
lin.de/handle/fub188/1873 [Stand: 5.3.202t].

Moltmann,J„ 1991. Der Geist des Lebens: Eine

ganzheitliche Pneumatologie. Gütersloh.

Moltmann-Wendel, E., 2000. Wach auf, meine

Freundin: Die Wiederkehr der Gottes-
freundschaft, Stuttgart.

Müller, R„ 2010. Religiöse
Differenzwahrnehmung im Kindesalter. Eine
islamische Perspektive. A. Edelbrock/F.
Schweitzer/A. Biesinger (Hg.): Wie viele

Götter sind im Himmel?: Religiöse

Differenzwahrnehmung im Kindesalter.

Münster, 51 - 59.

Nagel, A.-K., 2019. Empowerment or Olig-
archisation. Interfaith Governance of
Religious Diversity in Two German Cities.

J. Fahy/J.-J. Bock (eds.): The Interfaith
Movement: Mobilising Religious Diversity in
the 21st Century, London, 104-121.

- 2020. Crossing the Lines? Inter- and Multi-
faith Governance as an Arena of Boundary
Work. A. Körs/W. Weisse/J.-P. Willaime,
(eds.): Religious Diversity and Interreligious
Dialogue. Cham, 103-116.

Pearson, C., 2017. The Quest for a Coalition
Praxis: Examining the Attraction of a Public

Theology from the Perspective of Minorities.

Kim/Day 2017: 418-440.
Pirner, M.L./ Lähnemann, J./Haussmann,

W./Schwarz, S. (Hg.), 2018. Public Theology,

Religious Diversity, and Interreligious
Learning. Routledge Research in Religion
and Education. London.

Prengel, A., 2001. Egalitäre Differenz in der

Bildung. H. Lutz/N. Wenning (Hg.):
Unterschiedlich verschieden: Differenz in der

Erziehungswissenschaft. Wiesbaden, 93-107.
Reiter, B., 2020. Fuzzy Epistemology:

Decolonizing the Social Sciences. Journal for the

Theory ofSocial Behaviour 50.1,103-118.



60 Silke Radosh-Hinder

Rösener, R., 1017. Freundschaft als Liebe

zur Welt: Im Kino mit Hannah Arendt.
Weilerswist.

Saguy, T./Tausch, N./Dovidio, J.F./Pratto, F.,

Z009. The Irony of Harmony: Intergroup
Contact Can Produce False Expectations
for Equality. Psychological Science zo.i,
114-izi.

Schobin, J., zoi6. Die Konjunkturen der

soziologischen Freundschaftstheorie. Schobin et
al. zoié: Z3-37.

Schobin, J./Leuschner, V./Alleweldt, E./Heu-
ser, E. A./Brandt, A. (Hg.), zoié. Freundschaft

heute: Eine Einführung in die

Freundschaftssoziologie. Bielefeld.

Sinner, R., von Z017. Public Theology as a

Theology of Citizenship. Kim/Day Z017:

Z31-Z50.
Vela-McConnell, J.A., Z017. The Sociology of

Friendship. K.O. Korgen (ed.): The

Cambridge Handbook of Sociology: Specialty
and Interdisciplinary Studies. Cambridge,
ZZ9-Z36.

- zoii. Unlikely Friends: Bridging Ties and

Diverse Friendships, Lanham, Md.
Wustmans, C„ 2016a. Gerechtigkeit als

Gestaltungsleitbild öffentlichen Raums.
Teilhabe und Nachhaltigkeit. Wustmans zoiéb:

151—161.

Wustmans, C. (Hg.), 2016b. Öffentlicher
Raum: Theologische, religionswissenschaftliche

und ethisch-normative Dimensionen.
Sozialethische Materialien, Heft 4, Kamen.

Wüthrich, M.D., Z015. Raum Gottes: Ein
systematisch-theologischer Versuch, Raum zu
denken. Göttingen.

Yukich, G./Braunstein, R., Z014. Encounters

at the Religious Edge: Variation in Religious

Expression Across Interfaith Advocacy and

Social Movement Settings. Journal for the

Scientific Study ofReligion 53.4, 791-807.
Zimmermann, A.C./Morgan, W.J., zoié. A

Time for Silence? Its Possibilities for
Dialogue and for Reflective Learning. Studies

in Philosophie and Education 35.4, 399-413.



Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen 61

Abstracts

In diesem Artikel geht es darum, wie die Beteiligten einer interreligiösen Initiative mit
dem Ziel des Baus einer Drei-Religionen-Kindertagesstätte miteinander kommunizieren.

Vorgestellt werden spezifische Kommunikationsformen, die genutzt werden, um enge
interpersonale Beziehungen herzustellen, die selbst gravierende strukturelle Unterschiede
der Beteiligten interpersonal-kommunikativ überbrücken können. Die so hergestellten
Beziehungsgewebe werden As politische Freundschaften charakterisiert, die neben dem

interpersonalen Bezug öffentlich durch den sichtbaren Bau der Drei-Religionen-Kinderta-
gesstätte relevant werden. Die Ergebnisse werden aufgrund ihres Bezuges zur Öffentlichkeit

und ihres Beitrages zum Common Good im Rahmen von Public Theology diskutiert.
Dabei wird sowohl die gesellschaftliche Rolle politischer Freundschaften untersucht als

auch die Bedeutung, die interreligiöse Interaktionsprozesse im Rahmen der veränderten

Wahrnehmungen von Öffentlichkeit für Public Theology gewinnen.

This article explores communication in an interfaith initiative that is working to build a

three-religion childcare center. It focuses on the specific forms ofcommunication that are
used to create close interpersonal relationships able to bridge even grave structural differences.

These relationships are characterized as <political friendships >, as they act not only
on the personal level, but also in public via the building of the three-religion childcare

center. The results are discussed within the framework ofpublic theology due to their
relationship to the public sphere and their contribution to the common good. Ofparticular
interest is both the societal role ofpolitical friendships as well as the meaning of interfaith

processes of interaction for public theology in the context ofchanging understandings of
<the public >.

Silke Radosh-Hinder, Berlin


	Politische Freundschaften in interreligiösen Initiativen : ein Beitrag zur Public Theology

