Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 1

Artikel: Multikollektivitat in der Gemeindeentwicklung : Uberlegungen zu
Interkulturalitat als interkollektive Konstruktion

Autor: Burkhardt, Friedemann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-977298

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-977298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Multikollektivitit in der Gemeindeentwicklung

Uberlegungen zu Interkulturalitit als interkollektive Konstruktion

Friedemann Burkhardt

Die gegenwiartige Bevolkerungsstruktur der  deutschsprachigen Linder
Europas wurde durch die vielfiltigen Migrationsdynamiken der vergange-
nen Jahrzehnte entscheidend mitgeprigt’ Uber die Hilfte der Menschen
mit Migrationshintergrund zihlen zum Christentum und tragen zu seiner
Internationalisierung und Pluralisierung bei.* Lingst leben viele von ihnen wie
die einheimischen Gliaubigen eingebunden in gemeindliche Kontexte: in mi-
grationsbedingt entstandenen Gemeinden fiir Menschen mit internationaler
Herkunft und in den vorfindlichen Gemeinden zusammen mit der angestamm-
ten Bevolkerung. Dabei stellt sich die Frage, welche Gestalt Gemeinden unter
diesen Gegebenheiten brauchen, um sich stabil entwickeln und ihren Mitgliedern
Halt, Orientierung und Sinn bieten zu kénnen. Diese Aufgabe besteht nicht
nur dort, wo Residente auf Neuhinzukommende innerhalb einer Gemeinde
oder wo Gemeinden der angestammten Bevolkerung auf migrationskirchliche
Gemeinschaften treffen und ékumenisch herausgefordert sind. Das kirchliche
Leben der Gegenwart ist komplexer: Immer mehr Gliubige, solche mit interna-
tionalem Hintergrund, aber auch einheimische, fithlen sich in mehreren Lindern
einer geistlichen Gemeinschaft zugehorig, an der sie partizipieren und sich tiber
nationale Grenzen hinweg engagieren. Viele junge Migrationsgemeinden kénnen
sich einer Pluralisierung ihres gemeindlichen Lebens kaum entziehen, auch wenn
sie sich exklusiv auf Menschen eines einzigen Herkunftslandes ausrichten.

Auf der Suche nach Impulsen fir eine Kirchentheorie, die diese
Herausforderungen beriicksichtigt und Gemeindeentwicklung in einer zu-
nehmend pluralen, internationalen und diversen Welt reflekdiert, legt sich ein

1 Im Hinblick auf die Dynamiken grenziiberschreitender Wanderungsbewegungen zu Beginn
des 21. Jahrhunderts unterscheidet Ludger Pries vier Idealtypen von Migration: Unbefristet
und auf Dauer ausgerichtete Emigration/Immigration, befristete Riickkehr-Migration und Di-
aspora-Migration sowie sequenzielle Transmigration im Zusammenhang pluri-lokalen Lebens.
Pries 2010: 58—62.

2 Etzelmiiller/Rammelt 2022: 13.

ThZ 1/78 (2022) S. 4-34



Multikollektivitat in der Gemeindeentwicklung 5

interkultureller Ansatz nahe.’ Zu seiner Realisierung bietet es sich an, diesen mit
den Konzepten der Inklusion, Multikollektivitat und Transnationalisierung zur
Gewinnung gegenwartsbezogener Perspektiven zu verbinden.* Schwierigkeiten
bereiten viele heute gebrauchliche Verwendungen des Interkulturalititsbegriffs,
die ihn beziiglich Inhalt und Bedeutungsgehalt unter- oder unbestimmt lassen.s
Zudem fihrt die grofle Bandbreite unterschiedlicher Begriffsverwendungen®
zu Uberschneidungen mit anderen kulturellen Erweiterungsbegriffen wie
Multikulturalitit oder Transkulturalitit.” Daher erfolgt im ersten Abschnitt
eine Bestimmung des Interkulturalititsbegriffs. Der zweite Abschnite stellt das
Konzept der Multikollektivitit in den Mittelpunkt, das im Unterschied zur
Inklusion und Transnationalisierung in der Praktischen Theologie bislang noch
keine weitere Rezeption erfahren hat. Es befruchtet seit etwa dreiffig Jahren
kulturwissenschaftliche Diskurse, wird mittlerweile auch fir die Verwendung
in der Personal- und Organisationsentwicklung diskutiert und zeigt eine sach-
liche Nahe zum Konzept der Superdiversitit.® Insofern ist es evident, das
Potenzial des Multikollektivititsansatzes bei der Konzeption einer Praxistheorie
der Gemeindeentwicklung fir plurale Kontexte zu reflektieren. Um den theo-
retischen Uberlegungen Anschaulichkeit zu verleihen und zu gewihrleisten,
dass der Bezug zum Gemeindegeschehen niche verloren geht, habe ich teilneh-
mende Beobachtungen meiner empirischen Forschungsarbeit zu szenischen

Burkhardt 2018: 212-214.

Vgl. dazu die Uberlegungen des Vf.: Burkhardt 2019: 235-242.

Foldes 2009: 504, s10.

Csaba Foldes listet etwa 20 Beschreibungen von Interkulturalitit in Fachpublikationen, Fél-

des 2009: s10f.

7 Zu den mit Interkulturalitit konkurrierenden Kulturerweiterungsbegriffen und Meta-Mo-
dellen wie Multi-, Trans- oder Hyperkulturalitit, Transdifferenz vgl. Bolten 2020: 88-102;
Foldes 2009: s15-517; Hansen *2001: 278-287. Der Transkulturalititsbegriff erhielt durch
Wolfgang Welsch seit den 1990er Jahren Aufmerksamkeit. Er kritisiert strukeurorientierte
Spielarten der Interkulturalitit und konzipiert als Transkulturalitit dann aber das, was damals
schon fest etablierte interaktionistisch und prozesshaft orientierte Interkulturalititskonzepte
vertraten. Am Ende ihrer Begriffsreflexionen kommen Jiirgen Bolten, Csaba Foldes und Klaus
P. Hansen zu dhnlichen Losungen, die fiir einen mehrdimensionalen strukturprozessualen
Kulturbegriff pladieren, der es moglich macht, Interkulturalitit im Sinn eines aushandlungs-
basierten Denkens und Handeln in Vernerzungsprozessen und -riumen neu zu konzipieren.

8  Superdiversitit ist ein 2007 aufgekommener Diversititserweiterungsbegriff, der auf hochgra-

dig diverse, komplexe Gesellschaftsformationen in urbanen Riumen von Einwanderungsge-

sellschaften fokussiert und auf den Soziologen Steven Vertovec zuriickgeht, Vertovec 2007:

1024-1054. Vgl. dazu Abschnitt 2.3.

oWV hoWw



6 Friedemann Burkhardt

Beschreibungen verdichtet. Sie dienen dazu, Sachfragen und Theorieaspekte
zu erldutern und zu veranschaulichen. Ziel dieses Beitrags ist es, das beschrie-
bene Desiderat um die Multikollektivitic fiir die Kirchentheorie zu beheben,
ihr Potential fir eine Gemeindeentwicklung mit interkulturellem Profil aufzu-
zeigen und zu einem Interkulturalititsverstindnis im Sinn einer interkollektiven
Konstruktion beizutragen.

1. Interkulturalitit als Grundparadigma der Gemeindeentwicklung
1.1. Hinfithrung und Konkretisierung

Zur Konkretion der bisher angestellten Uberlegungen zur interkulturel-
len Herausforderung von Gemeinden lisst sich die folgende Begebenheit am
Rande eines karitativen Projekts einer Stadtkirchengemeinde vorstellen. Sie ist
eine Zusammenstellung aus Beobachtungen bei Besuchen in unterschiedlichen
Gemeinden:®

Zweimal im Jahr trifftsich in der Kreuzkirche ein eingeschworenes Team, umden
mittlerweile legendiren Kinderkleiderbasar auszurichten. Von Freitagnachmittag
bis Samstagmittag arbeiten etwa achtzig Personen in schicken griinen Polo-Shirts
und Caps hoch professionell zusammen. Zum Abschluss verkiinden die beiden
Leiterinnen wieder ein Rekordergebnis. Dann gibt es Essen. Uwe, Carla und
Patrick — alle in der griinen Einheitskluft — unterhalten sich an einem Bistrotisch.
Als Kirchengemeinderat stellt sich Uwe bei solchen Anldssen zu Menschen, die
er sonst nicht trifft. Er ist Schwabe, Manager in einem Softwareunternchmen
und mit einer Argentinierin verheiratet. Carla, die zweite im Kleeblatt, ist
Brasilianerin und lebt seit 15 Jahren mit ihrem bulgarischen Mann und achtjihri-
gen Sohn in der Stadt. Als Sozialpadagogin mit Universititsabschluss leitete sie in
Brasilien eine kirchliche Einrichtung, jetzt geht sie putzen. Der dritte ist Patrick,
ein Student aus Togo. Er kam in der Stadt um Ethnologie zu studieren, schloss
sich vor finf Jahren der Gemeinde an und wird geschitzt wegen seiner leiden-
schaftlichen Glaubenshaltung. Seit einem Jahr besucht er online-Gebetstreffen
einer eChurch, die ein kongolesischer Pastor betreibt und an der auch oft seine
deutsche Freundin teilnimmt, obwohl meist nur Franzésisch gesprochen wird.

9  Die folgende Schilderung basiert auf mehreren teilnehmenden Beobachtungen des Verfassers
in drei Gemeinden und seiner Lehrtitigkeit an einem zentralafrikanischen Bibelcollege aus
den Jahren 2016-2021 (Privatarchiv F. Burkhardt).



Multikollektivitit in der Gemeindeentwicklung 7

Laut gestikulierend und etwas drgerlich wirft Patrick im Blick auf den letzten
Gottesdienst in die Runde: «Afrika wurde wieder einmal nur in seiner Armut
und seinem Dreck gezeigt. Wir haben Gymnasien, Universititen, Banken,
Stadien, Strande! Afrika ist schon.» «Und,» fragt Carla an Uwe gerichtet, «gibt
es in Europa nicht auch Armut, Straflenkinder, Bildungsprobleme?» An jenem
Sonntag war die jihrliche Spendensammlung fir Weltmissions-Projekte eroft-
net worden. Der Kindergottesdienst prisentierte eine Theaterszene mit zwei
parallelen Bildern aus dem Schulalltag: Grofle Pause. Links modisch gekleidete
Jugendliche mit Handys und fetten Pausenbroten. Rechts schlampig gekleidete
Teenies mit leeren Brotboxen, die sich vor Hunger den Bauch reiben. Ein Schild
links trug die Aufschrift «Deutschland» und eines rechts «Afrika». «Mal
chrlich», sagte Carla, «im Kindergottesdienst sind etliche Kinder aus Afrika.
Warum haben niche die die Kinder aus Afrika gespielt? Die Schauspieler waren
alle weif3, so dass extra ein Schild mit «Deutschland» und «Afrika» angebracht
werden musste.»

Da tritt Mario hinzu. Er ist Italiener, arbeitet als I'T ler in der Flughafenver-
waltung und gehért zur italienischen Pfingstgemeinde, die sonntagnachmittags
in der Kreuzkirche ihre Gottesdienste feiert. An Uwe gerichtet: «Mochte nicht
storen, nur kurz Tschiiss sagen.» — «Du storst nicht!», erwidert Uwe, «Stark,
dass ihr geholfen habt.» — «Du hast letzten Sonntag wieder so schon gesungen,
Mario. Vielen Dank.>, lobt Carla. Sie freut sich immer, wenn mit auslindischen
Waurzen wie sie im Gottesdienst mitwirkt. « Grazie!» erwidert Mario scharmant.
Die drei machen Platz fiir Mario und seine Frau. «Ich bin froh, dass ich bei euch
singen kann. Denn dann kommt meine Frau auch in den Gottesdienst mit.»
Er hatte sich vor zwei Jahren wihrend einer Drogentherapie der italienischen
Gemeinde angeschlossen. Bis dahin war er Singer in einer bekannten Rockband
gewesen. Nun singt er nur noch fiir Gott, wie er sagt. Allerdings legt die italieni-
sche Gemeinde wenig Wert auf Musik und macht es seiner Frau schwer, Anschluss
zu finden. Die Gemeinde versteht sich ausschlieSlich als italienische Gemeinde.
Der Pastor kommt aus Sizilien und spricht genauso wenig Deutsch wie die meis-
ten Gemeindeglieder. «Ihr wisst ja, dass unsere Gemeinde sehr geschlossen ist>,
figt Mario hinzu.

«Darf ich etwas sagen?», meldete sich eine Stimme. Ein etwa sechzigjihri-
ger Herr hatte zugehort und trat nun in die Runde. Rolf, war Lehrer, hatte eine
Seelsorgeausbildung und leitete in der Gemeinde diesen Bereich. «Ich war letzte
Woche eingeladen auf der Freizeit unserer persischen Community», begann «es



8 Friedemann Burkhardt

trafen sich etwa neunzig Afghanen und Iraner unserer Gemeinde fiir drei Tage.
Als ich das Freizeitheim betrat, kam ich mir vor wie in einem Kongresszentrum in
Teheran: Alle redeten Farsi. Plakate und Aushinge, Gottesdienste, Bibelarbeiten,
Singen — alles in Farsi. Der Hauptredner kam aus der Iranian Christian Fellowhip
London. Wenn ich mit jemandem reden wollte, musste ich zuerst nach eciner
Person suchen, die mich iibersetzt. Nun war ja iiber Nacht Schnee gefallen und
wie ich die Treppe vom Frithstiick nach oben ging, iberholten mich zwei sechs-
jahrige Madchen. Sie sangen klar verstindlich und mit unverkennbar bayrischer
Firbung: Schneeflockchen, Weillrdckchen, / wann kommst du geschneit, / du
wohnst in den Wolken, /dein Weg st so weit. Ich dachte: Wird sich die Gemeinde
so entwickeln, dass diese Midchen einmal mit ihren Kindern auch noch in der
Gemeinde sind?»

«Nichstes Mal wieder dabei?», fragte Uwe in die Runde. «Klar!», sagt
Carla. «Warum nicht», kommt es von Brigitte, «du doch auch, Mario?» —
«Liebling, ich geh6re zum Team.» — «Mal sehn.» kommt es etwas zogerlich
vom togolesischen Studenten. «Auf alle Falle.»», meint Rolf. Damit lost sich die
Runde auf. Sie gehen sich umziehen und geben ihre T-Shirts ab. So sehr sie im
Kinderkleiderbasar-Dress eine Einheit bildeten, so verschieden waren sie beim
Verlassen des Gemeindezentrums. Der mitlegerem Outfit bekleidete IT-Manager
stieg in seinen schicken Daimlerkombi. Carla hatte viel eingekauft. Gemeinsam
mit ihrem Mann bepackt mit Tiiten gingen sie zur U-Bahn. Der Student aus Togo
trug ein buntes afrikanisches Hemd und war mit dem Fahrrad unterwegs. Mario
trug eine teure Jeans, einen sportlichen Blazer und seine Frau Brigitte ein elegan-
tes Kostiim, als sie in ihren dunkelblauen BMW stiegen. Rolf, der Lehrer, erschien
im Sportdress auf dem Parkplatz und ging zu einem Opel Zafira.

Mitdem Abschluss dieses Aktionstags endet die Szene. Sie hat eine Reihe Frauen
und Minner im Kontext einer Gemeinde vorgestellt, die die gesellschaftliche
Pluralitit reprisentieren und deren Tun und Erleben sich eignen, in den folgen-
den Abschnitten wichtige Uberlegungen zu Fragen der Gemeindeentwicklung
nach dem Interkulturalititsparadigma zu beleuchten.

1.2. Die Bedeutung eines interkulturellen Ansatzes

Wihrend in  offentlichen  Institutionen und  privatwirtschaftlichen
Unternehmen das Anliegen der interkulturellen Offnung eine  breite
Umsetzung erfuhr, gestaltet diese sich in Gemeinden eher zih und schwerfil-
lig. Empirischen Untersuchungen zufolge bilden die angestammten Kirchen ein



Multikollektivitit in der Gemeindeentwicklung 9

zusammenhingendes Bevolkerungssegment mit den Merkmalen traditionsori-
entiert, burgerlich, einheimisch und nichtmigrantisch.” Hinzu kommt, dass die
gesellschaftliche Polarisierung zwischen Willkommenskultur und Fremdenangst
in der Kirche ausgeprigter ist als in der restlichen Gesellschaft.” Dort stehen
Menschen mit konservativen Wertvorstellungen, denen rechte Auffassungen sehr
nahekommen kénnen, solchen gegeniiber, die derlei Haltungen aus Uberzeugung
entschieden ablehnen. Diese Lage fithrt dazu, dass die migrationsbedingten
Herausforderungen im kirchlichen Raum das gesellschaftliche Durchschnittsmaf8
tibersteigen. Gleichzeitig sensibilisiert die Milieuforschung fiir die zuneh-
mende Pluralisierung der Gesellschaft und weckt das Interesse an milicuorien-
tierter Gemeindeentwicklung, was zu einem Comeback zielgruppenbezogener
Konzepte im Gewand von Emerging Church-, freshX- oder kontextanalytischen
Gemeindeaufbauprogrammen fiihrte.” Dabei zeigt sich, dass sich die Milieu- und
Ziclgruppenfokussierung meist nur um den Preis von Ausgrenzungswirkungen
erreichen ldsst,” wie es die Szene am Verhalten der italienischen Gemeinde ge-
geniiber Marios Frau andeutet.* Hier erhebt sich aus theologischer Sicht der
Einwand, dass das Evangelium seinem Wesen nach milieutibergreifend ist,
weil in einer auf Christus ausgerichteten Gemeinde kulturelle oder soziale
Unterschiede aufgehoben sein sollen (Gal 3,28).5 Diese Vorstellung stiitzen eine
Reihe neuerer bibelwissenschaftlicher Arbeiten, die interkulturelle Phinomene
in der Gemeindeentwicklung fiir die Zeit des Neuen Testaments aufzeigen und
die Praktische Theologie zu einem Milieugrenzen iiberwindenden, interkulturel-
len Ansatzes in der Kirchentheorie fur die Gemeindeentwicklung herausfordern.”

Der Interkulturalititsansatz wird seit Mitte des 20. Jahrhunderts in den
Sozial- und Geisteswissenschaften diskutiert und hat in den letzten Jahren eine

10 Hempelmann 2015: 197fF.

11 Vgl Pickel 2018 (Weblink); HefRe 2018 (Weblink).

12 Diese Ansitze gehen zuriick auf Donald McGavran, vgl. Burkhardt 2018: 215f.

13 Schulz 2014: 123.

14 Die Ausgrenzung zeigt sich durch das Desinteresse an allen, die sich nicht an eine Gemein-
schaftskultur anpassen, die durch die Merkmale sizilianisch-italienischer Gastarbeiter- oder
Familiennachzugshintergrund, Gebrauch von Italienisch als alleinige Sprache und pfingst-
kirchlich-antikatholische und gesetzliche Frommigkeit. Selbst Mario erfiillt durch seine ka-
tholische Prigung, sein Studium und seine Liebe zur Musik nur schwer die Zugangskriterien.

15 Hauschildt/Pohl-Patalong 2013: 350.

16 Frey 2016: 779-798; Luz 2010: 404-413; Schliesser 2019: 1-45; Stuhlmacher 2002: 253-278;
Wick 2022: 61-72.



10 Friedemann Burkhardt

erstaunliche Popularitit erlangt.” Interkulturalitit hat sich im akademischen
Raum wie in der Politik, Wirtschaft und im Alltag als vielverwendetes Schlagwort
etabliert. Umgangssprachlich fokussiert «interkulturell» auf Beziehungen zwi-
schen verschiedenen Kulturen oder ihr Miteinander in Abgrenzung zu «mul-
tikulturell>>, was eher das unverbundene Nebeneinander unterschiedlicher
Kulturen bezeichnet. Wie einleitend festgestellt wurde, ist der Begriff vielfach
un- oder unterbestimmt, so dass Begriff und Konzept der Interkulturalitat im
Folgenden bestimmt werden sollen.

1.3. Interkulturalitit als tertidrkulturelle Vergemeinschaftung

Eine umfassende wissenschaftstheoretische Bestimmung von Interkulturalitit
bietet der ungarische Germanist und Sprachwissenschaftler Csaba Foldes.™
Prinzipiell gilt fir ihn ein Verhiltnis dann als interkulturell, wenn es Positionen
relational und nicht mehr primar als binire Oppositionen betrachtet. Es geht
um das Verstehen des anderen durch eine selbstreflexive Perspektive,” die eine
Verinderungbei den Beteiligten bewirkt, auf deren Grundlage sich eine qualitative
Neugestaltung ihrer Beziehungen im Sinn tertidrkultureller Gemeinschaft erge-
ben kann. Entsprechend liegt das entscheidende Moment von Interkulturalitit in
ihrer Reziprozitit, die mehr ist als ein einfaches und unbestimmtes «Zwischen>,

nimlich Wechselseitigkeit, die Csaba Foldes folgendermaflen beschreibt:*

Bei Interaktionen von Personen aus konzeptuell unterschiedlichen Lebenswelten kommt
somit eine neue (Zwischen)Kultur zustande, die als eine Art «Interkultur » bzw. termino-
logisch m.E. noch treffender: als eine Drittkultur(alitit) oder Tertidrkultur(ali-tit) zu be-
trachten wire, da sie nicht einfach nur etwas «dazwischen» ist, sondern damit in vielerlei
Hinsicht qualitativ Neues vorliegt. Diese Dritt- bzw. Tertidrkulturen konstituieren sich
folglich in Abhingigkeit von ihren Beteiligten, d.h. sie sind nicht bestindig und fest, son-
dern «ereignen sich», werden permanent neu erzeugt; und zwar im Sinne eines «Dritten
Raums», also im Sinne von etwas weitgehend Neuem, das sich nicht summarisch aus
den urspriinglichen zwei Lebenswelten ergibt. Insgesamt lisst sich «Interkulturalitic>>

17 Bolton 2020: 88-98; Foldes 2009: 503f.

18 Die Beschreibung seines Interkulturalititsverstindnis s. Foldes 2009: s12—s15. Vgl. ein dhnli-
ches Interkulturalititsverstindnis bei Blioumi2oo1: 9of.

19 Diese Selbstreflexivitit geschicht durch eine selbstkritische Haltung und Selbstdistanzierung
und fiihrt zur Selbstaufklirung und Selbstverinderung, Foldes 2009: s12.

20 Foldes 2009: 513.



Multikollekrivitit in der Gemeindeentwicklung 11

vorrangig anhand dreier Parameter charakterisieren: (a) Potenzialitir, (b) Konstruktivitit
und (c) Reziprozitit.

Inhaltlich beschreibt Csaba Foldes die drei Hauptmerkmale von Interkulturalitit,
Potenzialitit, Konstrukeivitat und Reziprozitit dahingehend, dass Potenzialitat
auf die Moglichkeiten fokussiert, die sich aus den Ressourcen, Fahigkeiten und
Stirken der Beteiligten ergeben und in die Interaktion eingebracht werden.
Konstruktivitit blicke auf die kreative Gestaltung, die ein Einzelner aufgrund
seiner individuellen Ressourcen im Spannungsfeld zwischen eigenem und frem-
dem hin zu einem neuen Wirklichkeitshorizont einbringen kann. Dabei wird der
«Dritte Raum>» zu einem produktiven und innovativen Ort, der Neues hervor-
bringt. Das Moment der Reziprozitit betont die Wechselwirkung zwischen den
Ausgangskulturen im Sinn dialogischer Denk- und Handlungsprozesse und for-
dert eine dialektische Struktur. Neben dieser inhaltlichen Beschreibung unter-
scheidet Csaba Foldes verschiedene Dimensionen von Interkulturalitit.”

Mit dieser im Jahr 2009 vorgelegten Definition nimmt Csaba Féldes etli-
che Kritikpunkte auf, die am Begrift oder Konzept der Interkulturalitit ge-
auflert wurden. Wenn er darin von Lebenswelten als Grundgrofien inter-
kultureller Interaktionsprozesse spricht und nicht von Lindern, Ethnien
oder Religionen, trigt er mit einem weiten und offenen Kulturbegriff der

21 Auf einer ersten Sachebene bezeichnet Interkulturalitit das interkulturelle Phinomen selbst
als Ereignis und Bezichungsgeschehen, das eine neue «dritte Gréfie» herausbildet. Auf der
zweiten Meta- oder Reflexionsebene stellt Interkulturalitit ein interdisziplinires wissenschaft-
liches Analysekonzept zur Wahrnehmung von Bedingungen, Moglichkeiten und Folgen einer
dynamischen Interaktion zwischen Kulturen. Als Interaktion gelten Berithrung, Austausch
und Vermittlung. Als weitergehende Zielbeschreibung fiir die Interaktionsprozesse werden
auch wechselseitigem Verstehen, der Verstindigung und einem Respektieren gegenseitiger
Unterschiede Bedeutung zugemessen. Allerdings gilt es zu beachten, dass wihrend auf der
Sachebene normative Zielbeschreibungen iiber die Qualitit des realen Interaktionsgesche-
hens als angemessen betrachtet werden kdnnen, Interkulturalitit auf der Metaebene als Ana-
lysekonzept einem Beschreibungsprinzip folgen muss, das sich auf eine sachgerechte Darstel-
lung von Wahrnehmungen ausrichtet und weniger an ethischen Vorstellungen orientiert. Eine
dritte handlungstheoretische oder prozessorientierte Perspektive blickt auf Interkulturalitic als
die Konstituierung eines offenen Aushandlungsprozess im Kommunikationsgeschehen. Auf
der vierten Ebene erscheint Interkulturalitit als Interpretationsleistung, die in verschiedenen
kommunikativen Zusammenhingen auf unterschiedliche Weise zustande kommt, die keine
feste Grofie, sondern ein flexibles Konstruke darstellt und durch Vielfale und Verschieden-
artigkeit gekennzeichnet ist. Foldes 2009: s12f.



12 Friedemann Burkhardt

vielfach kritisierten Ethnisierung des Interkulturalititsbegriffs Rechnung.* Die
Betonung einer relationalen Betrachtungsweise und eines Prozesses gegenseitigen
Verstehens beim Wahrnehmen und Interpretieren auf Basis von Selbstreflexion,
Selbstdistanzierung, Selbstkritik bis hin zur Selbstverinderung verhindert die
Essentialisierung kultureller Zuschreibungen und beugt der Verstirkung von
Stereotypen und dissoziativen Gruppendynamiken vor. Schlieflich nimmt
Csaba Foldes mit seiner Bestimmung von Interkulturalitic als Tertidrkulturalitii
im Sinn eines Dritten Raums Impulse und Anfragen auf, wie sie Vertreter des
Postkolonialismus wie Homi K. Bhabha oder Edward Said, aber auch Wolfgang
Welsch, Jiirgen Bolton oder Jorg Scheffer in ihren Konzeptionen duflerten. Was
sie verbindet ist, dass sie hinsichtlich interkultureller Prozesse neben den beiden
Alternativen Anpassung oder Beibehaltung der Ursprungskultur ein dazwischen
liegendes Tertium von Interaktionsmoglichkeiten als Hybriditat, Dritten Raum,
Liminalitdt oder Entgrenzung beschreiben. Der weiterfithrende Beitrag, den
Csaba Foldes® Definition von Interkulturalitit fiir die Interkulturalititsdiskurse
erbrachte, ist eine systematische, differenzierte und konkrete inhaltiche

22 Der Kulturbegriff und auch der der Interkulturalitit muss sich nach Csaba Foldes auch nicht-
westlichen Diskurswelten 6ffnen, denen nicht «die den abendlindischen Kulturen inhirente
<Binaritit> als Denkschema dient, d.h. dass man nicht iiberall in polaren Dichotomien denkt,
die ja ein Stiick weit das Fundament auch des Interkulturalitits-Konstrukes bilden (und sich
in solchen zentralen relationalem Gegensatzpaaren manifestieren wie das <Eigene> vs. das
<Fremde>).» Es geht um «ganzheitliche Sicht- und Denkweisen >, in denen man «dic An-
deren oder das Fremde nicht <egozentrisch als das einem Gegeniiberstchende> [sicht], viel-
mehr konzentriert man sich auf das Ganze und betrachtet sich selbst wie auch das Andere
bzw. das Fremde als Teile des Ganzen»; Foldes 2009: s13f.

23 Zur vergleichenden Darstellung von Konzeptionen, die den traditionellen Kulturbegriff zu
erweitern suchen vgl. Hansen “2011: 172f. 278-285. Grofle Bedeutung erlangte der Begriff
Third Space/Dritter Raum, der auf Homi K. Bhabha zuriickgeht. Zentral ist dabei die Infra-
gestellung binarer Interkulturalititskonstruktionen, die auf Homogenitit aus sind, durch die
Vorstellung eines Zwischenraums als neuer geistiger Ort, der jenseits der Ausgangskulwren
liege und kulturelle Hybriditir ermégliche. Dort auf dieser neuen, neutralen, dynamischen
und immer auch fluiden Ebene seien die Einflusskrifte der Ursprungskulturen so weit ent-
schirft, dass sich unterschiedliche ethnische oder nationale Partien begegnen, ihre kulturellen
Grenzen iiberwinden und in ein diskursives Geschehen eintreten kénnen, Bhabha 1994:5.37.
Von kulturwissenschaftlicher Seite wird dieses Verstindnis als eine «zu romantische Zielvor-
stellung» kritisiert, Rathke 2014: 52.



Multikollektivitit in der Gemeindeentwicklung 13

Beschreibung von Interkulturalitdt im Sinn tertiarkulturelle Vergemeinschaftung
und Bildung eines «Dritten Raums» in Aufnahme dieser Kritik.

1.4. Interkulturalitat in der Gemeindeentwicklung und ibre Grenzen

Durch seine Beschreibung von Interkulturalitit im Sinn eines Dritten Raums ist
Csaba Foldes Verstindnis anschlussfahig fir die theologischen Anforderungen
an ein Interkulturalititsverstindnis der Praktischen Theologie zur Erarbeitung
eines differenzierten interkulturellen Ansatzes fiir die Gemeindeentwicklung.

1. Dabei bietet es sich in definitorischer Hinsicht an, seine Kategorisierung
des Interkulturalitirskonzepts mit den vier Bedeutungsebenen zu kombinieren,
die Ralph Kunz zur Definition von Gemeindeaufbau vorschligt.** In Analogie
dazu ergibt sich folgende Bestimmung: Auf eciner primiren Ebene erscheint
Interkulturalitit in der Gemeindeentwicklung als Ereignis interkultureller
Phinomene personaler und relationaler Interaktionsprozesse innerhalb des ge-
meindlichen Kontextes, die zur Herausbildung eines «Dritten Raums» fiihren.
In abgeleitetem Sinn bezeichnet Interkulturalitit in der Gemeindeentwicklung
auf der Metaebene ein dynamisches interdisziplinires Analyse- und Reflexions-
Konzept der Praktischen Theologie zur Erforschung, Beschreibung und
Bewertung von Bedingungen, Moglichkeiten und Verfahren tertidrkulturel-
ler Interaktionsprozesse, die auf die Bildung einer Interkultur als tertidrkultu-
relle Grofle zielen. Auf einer visioniren Ebene beschreibt Interkulturalitit in
der Gemeindeentwicklung ein Entwicklungsziel fiir die Gestaltung christlichen
Gemeinschaftslebens als Ergebnis eines konziliaren und hinsichtlich der konkreten
Gestalt ergebnisoffenen Aushandlungsprozesses. Als ein solches Entwicklungsziel
bietet Interkulturalitit fir die Gemeindeentwicklung Orientierung, nicht aber
ein normatives Programm «interkultureller Gemeindeentwicklung», das sich
von anderen Arten der Gemeindeentwicklung unterscheiden liee. Schlieflich
beinhaltet das Konzept der Interkulturalitit auf einer Umsetzungsebene hand-
lungstheoretische, organisationale und prozessorientierte Muster, Modelle und
Typisierungen fur die Gestaltung des Kommunikationsgeschehens in der
Gemeindeentwicklung. Diese Verfahren zielen auf die Konstituierung einer
qualitativ neuen Interkultur(alitit), eines «Dritten Raums», und sind gekenn-
zeichnet durch die Regelgroflen Potenzialitit, Konstruktivitit und Reziprozitit.

24  Zu Csaba Fdldes s. 1.2, zu Ralph Kunz vgl. Kunz 2015: 37.



14 Friedemann Burkhardt

In theologischer Perspektive kann Interkulturalitic als geistlich-sozialer
Erméglichungsraum verstanden werden, dessen strukturprozessuale Qualitit sich
pneumatologisch, christologisch und ekklesiologisch von Gal 3,28, Eph 2,11-3,7
und Apk 21,24-22,2 her bestimmt.

2. So plausibel die bisherigen Uberlegungen zur produktiven Gestaltung in-
terkultureller Herausforderungen in Gemeinden scheinen, so sehr zeigen sich
in der Praxis bei ihrer Anwendung noch erhebliche Schwierigkeiten: Ein erstes
Problem liegt darin, dass die Giite von Interkulturalitit, insbesondere die neue
Bezichungsqualitit, die sich zwischen den Ausgangskulturen bildet, bei Csaba
Foldes nur vage bestimmt ist. Es ist ihm beizupflichten, wenn er fordert, dass
Interkulturalitit als wissenschaftliches Analysekonzept nicht normativ ausfallen
darf, sondern als «Beschreibungsprinzip primir auf eine sachaddquate Erfassung
von Realititsbestinden (sprich: wie etwas ist) und weniger auf ethische, mora-
lische u.4. Forderungen (sprich: wie etwas sein soll) ausgerichtet sein» muss.
Demgegeniiber hilt er normative Anforderungen auf der Objektebene fiir begri-
Benswert, lisst die Qualititsfrage aber unbestimmt, wo er von Inter-, Dritt- oder
Tertiarkultur oder dem «Dritten Raum>» als etwas «in vielerlei Hinsicht quali-
tativ Neues» spricht.

Fiir die Gemeindeentwicklung ist aber die Frage bedeutsam, was eine Gemeinde
im Sinn der vorgenommenen Definition als «interkulturell» qualifiziert. Denn
Szenarien, die die gesellschaftliche Fragmentierung unhinterfragt lassen und we-
nig sensibel sind fiir Exklusion und Vulnerabilitit, miissen als problematisch an-
geschen werden: Carla ist in der Gemeinde willkommen. Den Schmerz iiber die
fehlende Anerkennung ertrigt sie still in der Hoffnung, ihrem Sohn so ein bes-
seres Leben zu erméglichen. In Erwartung besserer Hilfsmoglichkeiten zieht
der Student aus Togo eine deutschsprachige Gemeinde einer togolesischen vor.
Hinnehmen muss auch er, dass sich bisher aufler der Pastorin niemand fiir ihn
interessiert — weder dafiir, wie, wo und von was er lebt, noch was er beitragen
konnte. Die Vermietung von Kirchenraumen an die italienische Gemeinde hilft
der Kreuzkirche, ihre Einnahmensituation zu verbessern und ihr grofiziigiges
Raumprogramm zu rechtfertigen. Eine solche Zweckgemeinschaft fithre aber
weder zur interkulturellen Begegnung der Gemeinden noch leistet sie einen

Beitrag zur Uberwindung gesellschaftlicher Probleme. Insofern empfichlt sich

25  Foldes 2009: 512, Anm. 15.



Multikollektivitit in der Gemeindeentwicklung 15

zur Festigung der sozialen Qualitit von Interkulturalitit im Sinn eines «dritten
Raums» die Verbindung mit dem Konzept der Inklusion.**

Eine zweite Schwierigkeit bei der Steuerung interkultureller Entwicklungen
in Gemeindekontexten liegt in deren mangelnder Bestindigkeit und innerer
Einheit. Csaba Foldes weist darauf hin, wenn er im Hinblick auf die innovativen
Ergebnisse im «Dritten Raum» ausfithrt: «Diese Dritt- bzw. Tertidrkulturen
konstituieren sich folglich in Abhingigkeit von ihren Beteiligten, d.h. sie sind
nicht bestindig und fest, sondern <ereignen sich>, werden permanent neu er-
zeugt».” Diese Problematik erlebt die Kreuzkirche, als sie in der Bewiltigung
migrationsbedingter Herausforderungen in einem konziliaren Prozess mit ih-
rer Gemeindegliedern aus Afghanistan und dem Iran die Idee einer farsispra-
chigen Faith-Community innerhalb ihrer Gemeinde entwickelte. Der Reihe
nach betrachtet, stellt sich die Sache folgendermaflen dar: Die Kreuzkirche
war bekannt, dass sie Menschen aus dem internationalen Raum anzog. Seit der
Jahrtausendwende erlebte sie eine kontinuierliche und iiberproportional starke
Zunahme ihrer farsisprechenden Mitglieder. Gleichzeitig gestaltete sich aber
die Seelsorge und Begleitung in Asylverfahren dieser ethnischen Gruppierung
besonders schwierig, so dass mit der gelegentlichen Einladung externer mutter-
sprachlicher Pastoren begonnen wurde. Immer wieder kam die Frage von re-
gelmifligen Angeboten fiir die Farsi-Gemeinschaft auf. Um 2010 verdichteten
sich diese Uberlegungen und nach einem Sondierungsprozess mit den afghani-
schen und iranischen Gemeindemitgliedern beschloss der Kirchengemeinderat
die Bildung einer farsisprachigen Faith Community innerhalb der Gemeinde
mit einem eigenen Gottesdienst- und Kleingruppenangebot. Das pastorale
Leitungsteam der Kreuzkirche wurde um einen im Iran aufgewachsenen Pastor
erweitert, dem der neue Arbeitsbereich iibertragen wurde. Doch anders als er-
wartet, kam es zu Komplikationen: Zwar wuchs die Farsi-Community erheb-
lich durch das Engagement des persischen Pastors. Allerdings entstand in der
Kreuzkirche an vielen Stellen Frustration, weil nur etwa die Hilfte der farsi-
sprachigen Gemeindeglieder die neuen Angebote annahmen. Die andere Hilfte
besuchte aufgrund ihrer individuellen Vorlieben oder Lebensgewohnheiten
weiter die deutschsprachigen Gottesdienst- und Kleingruppenangebote.
Die «Sortierung» der Gemeinde nach ethnischer Zugehérigkeit musste als

26  Burkhardrt 2019: 237-239.
27 Foldes 2009: 513.



16 Friedemann Burkhardt

gescheitert angeschen werden. Das Beispiel belegt, wie unbestindig und fluide
interkulturelle Beziehungen und Ergebnisse aus interkulturellen Prozessen sind
und zeigt die Herausforderung fiir Gemeinden in pluralen Gesellschaften, weil
das tertidrkulturelle Interagieren fiir sich selbst noch keine Stabilitat, Einheit und
Dauer erzeugt. Allerdings fehlt dem Interkulturalititskonzept eine Vorstellung,
wie Bestindigkeit, Stabilitit und Verbundenheit in Bezichungsgefiigen er-
reicht werden konnte. Eine weiterfithrende Perspektive bietet das Konzept der
Multikollektivitit des Kulturwissenschaftlers Klaus P. Hansen, das im nichsten
Abschnitt dargestellt werden soll.

2. Multikollektivitit

Die Komplikationen bei der Griindung der Farsi-Gemeinschaft resultie-
ren aus der Annahme, bestimmte Gruppierungen wie die farsisprechenden
Gemeindeglieder aus dem Iran und Afghanistan seien aufgrund ihrer gemeinsa-
men ethnischen bzw. sprachlichen Herkunft eine stabile Grofle. Wie wenig diese
Pramisse zutrifft, zeigt eine Sinus-Milieustudie zum Leben von Migrantinnen
und Migranten aus dem Jahr 2018, die zu dem Schluss kommt: «Menschen mit
Migrationshintergrund in Deutschland sind keine besondere und schon gar
keine homogene Gruppe.» Sie «unterscheiden sich [...] weniger nach ethnischer
Herkunft als nach ihren Wertvorstellungen und Lebensstilen ».** Die Studie rela-
tiviert die Bedeutung des Merkmals der ethnischen Herkunft fiir die Bildung so-
zialer Gruppierungen und verifiziert das Konzept der Multikollektivitat, mit dem
Klaus P. Hansen Vorstellungen als Illusion entlarvt, Kollektive, beispiclsweise
Menschen mit Migrationshintergrund, bildeten an sich nach auffen klar abgrenz-
bare einheitliche und feste Grofen.” Der Begriff Multikollekeivitit fokussiert auf
die Zugehorigkeit eines Individuums zu einer Vielzahl sozialer Gruppierungen
(Kollektive). Zum Beispiel ist Carla Frau, verheiratet, Mitte dreiffig, ihrer
Herkunft nach Brasilianerin, deutsche Staatsangehérige, Sozialarbeiterin mit
Universititsabschluss, Putzfrau, Christin, Mitglied einer etablierten Kirche etc.

28  Sinus-Migrantenmilieus® 2018 (Weblink).

29 Hansen “2011: 139-199. 278-287. Seine konzeptionellen Uberlegungen machte Klaus P. Han-
sen 1995 in seiner Einfithrung in die Kultur und Kulturwissenschaft erstmals 6ffentlich. Nach
drei Auflagen nahm er 2009 in Kultur, Kollektiv, Nation eine grundlegende Bestimmung der
Begrifflichkeiten vor und stellte das Konzept in der 2011 in vierter, nun vollstindig iiberarbei-
teter Auflage seiner Einfithrung vor. Zur Kritik kultureller Homogenitit vgl. auch Bolton
2020: 95.



Multikollektivitit in der Gemeindeentwicklung 17

Mitdieser Darstellungder Vielfaltindividueller Identitit widerspricht das Konzept
der Multikollektivitit monokollektiven Identititskonzepten und wird interessant
fir aktuelle Fragen der Gemeindeentwicklung in einer pluralen und international
vernetzten Welt, insbesondere angesichts der besonderen Herausforderungen in
Einwanderungsgesellschaften. Eine wichtige Erkenntnis in dem Zusammenhang
ist Klaus P. Hansens Feststellung, dass der Kulturbegriff zur Beschreibung ethni-
scher Gruppierungen und grof8en sozialen Formationen, insbesondere Nationen
versagt. Im Folgenden soll das Multikollektivititskonzept entlang seiner wich-
tigsten Schliisselbegriffe Individuum und Kollektiv, Mehrfachzugehdrigkeit,
Kohision, Dialektik, Virulenz sowie Dachkollektive als Kollektive zweiten Grades
erliutert und beziiglich seiner Potentiale zur Konzeption einer Praxistheorie fiir
Gemeindeentwicklung nach dem Interkulturalititsparadigma untersucht werden.

2.1. Individuum, Kollektiv und Mehrfachzugehorigkeit

Grundlegend fiir Begriff und Konzept der Multikollektivitit ist zunichst
die Unterscheidung von Kollektiv und Kultur, die wie die beiden Seiten einer
Medaille aufeinander bezogen sind. Der Begrift des Kollektivs betrachtet in ei-
ner cher soziologischen Perspektive die formale Gestalt und Struktur mensch-
licher Gruppen. Ein Kollektiv besteht aus wenigstens zwei Individuen, die ein
Gleichverhalten zeigen, das die Zugehorigkeit herstellt, den Zugang und die
Teilhabe steuert und nach auflen gegeniiber anderen Kollektiven abgrenzt.
Die Kollektivzugehorigkeit verlangt die Erfillung harter Kriterien wie Frau,
Brasilianerin, Sozialarbeiterin oder Universititsabsolventin. Der Begriff der
Kultur bezieht sich auf Inhalte wie Sitten, Gebriuche oder Gewohnheiten von
Kollektiven, zum Beispiel ein bestimmter Musikstil, der in einem Kollektiv ge-
pflegt wird.>*® Diese Gewohnheiten sind nicht fest, dauerhaft oder abgeschlossen,
sondern unterliegen einem permanenten Wandel und sind gekennzeichnet von
Heterogenitit und Widerspriichlichkeit. Kultur entsteht, wo Menschen in einem
Kollektiv mit bestimmten Gewohnheiten vertraut sind. Multikollektivitit be-
deutet nun, dass sich die Kollektivitit des Menschen nicht in der Zugehorigkeit
zu einem einzigen Kollektiv erschépft, sondern sich in Mebrfachzugehorigkeiten
zeigt.” So ist Mario ordentliches Gemeindeglied einer italienischen migra-
tionskirchlichen Gemeinde, die ihre Gottesdienste am Samstagabend in der

30 Hansen 2009: 16.
31 Hansen 22000: 197; Hansen “2011: 156f.



18 Friedemann Burkhardt

Kreuzkirche veranstaltet. Weil diese Gemeinde aber seine Musikgewohnheit
nicht teilt, wohl aber die Kreuzkirchengemeinde, spielt er dort in einer der Bands
als Gastmitglied und besucht gewdhnlich einmal im Monat deren Gottesdienst,
wenn diese Band auftritt. Mittlerweile gehort er auch zum eingeschworenen
Helferteam des Kinderkleiderbasars. Der deutsche Pass, den er seit ein paar
Jahren besitzt, ist das Ergebnis aktiver Bemiihungen und macht ihn zugeho-
rig zum Kollektiv von Menschen mit deutscher Staatsbiirgerschaft. Diese vier
Kollektivzugehorigkeiten hat er selbst gewdhlt. Im Multikollektivitatskonzept
werden sie als Interessenskollektive bezeichnet. Diese unterschieden sich von soge-
nannten Schicksalskollektiven, die durch gemeinsame Merkmale von Menschen zu-
stande kommen, die von den einzelnen nicht aktiv herbeigefithrt wurden, sondern
ihrer Geburt oder anderen vor- oder iibergeordneten Michten geschuldet sind.*
Carla kann als Protagonistin einer Mehrfachzugehérigkeit zu etlichen benachtei-
ligenden Schicksalskollektiven angesehen werden. Die Last der gesellschaftlichen
Zuriicksetzung erscheint bei ihr ungleich hoher als bei Uwes Frau. Zwar sind
beide Siidamerikanerinnen, gehoren seit ihrer Geburt der lutherischen Kirche
an und leben etwa gleich lange in Deutschland. Allerdings heiratet Uwes Frau
einen einheimischen Mann und ihr Vater, auch Gemeindeglied, ist ein angesehe-
ner Wissenschaftler.? Die multikollektive Perspektive schafft nun Transparenz fiir
groflere und kleiner Entscheidungen, die Carlas geburtliche Festlegungen nicht
als endgiiltige Determination zeigen. Vielmehr agiert sie selbstbestimmt und ge-
staltet das Leben entsprechend ihren Bedirfnissen, Wiinschen und Vorlieben.
Zum Beispiel hat sie sich vor Jahren entschlossen, nicht mit ihren portugiesischen
Freundinnen die brasilianische Gemeinde am Ort zu besuchen, sondern sich der

32 Hansen *2011: 148f. 156f. 161. Ralph Kunz differenziert in gewisser Analogie dazu bei ge-
meindlichen Vergemeinschaftungsprozessen die «Vergemeinschaftung von Menschen mit
Bediirfnissen» und die «Vergemeinschaftung von Menschen mit Vorlieben». Fiir gehorlose
Menschen in einer Gehérlosen-Gemeinde oder Mitglieder in der italienischen Gemeinde, die
kaum Deutsch sprechen kénnen, ist die Gemeinde keine «Wahlheimat» und eher «Schick-
salsgemeinschaft», R. Kunz 2020: 33.

33 Hier zeigt sich eine Verbindung zum Konzept der Intersektionalitit, dessen «zugrunde lie-
gender Gedanke der Mehrfachzugehérigkeit zu bestimmten sozialen Gruppen [...] in deut-
licher Nihe zur Grundidee der Multikollektivitit [steht].» Rathje 2014: 39-59. Allerdings
bleibt Intersektionalitir stark auf die Bereiche Ethnie, soziale Schicht und Geschlechrt fixiert,
wihrend Multikollektivitit den Fokus auf selbstbestimmtes Gestalten der individuellen Spiel-
riume legt, Hansen *2o011: 150-155.



Multikollektivitdt in der Gemeindeentwicklung 19

Kreuzkirche anzuschlieffen, wo sie sich fiir ihre Zukunft mehr Chancen erhofft,
mittlerweile engagiert und ihren Platz gefunden hat.

Zentral fir das Multikollektivititskonzept ist die Vorstellung, dass der einzelne
Mensch, Mario, Carla oder Patrick, als Individuum der eigentliche Kulturtrager ist
und bestimmt wird durch eine Vielzahl von Persénlichkeitsmerkmalen (Abb. 1).
Aber auch das Kollektiv wird bestimmt durch die zahlreichen Zugehérigkeiten
seiner Individuen zu anderen Kollektiven, die ein Kollektivmitglied als indivi-
duellen Uberschuss miteinbringt.** Wie sich diese Kollektive durch die einzelnen
Zugehorigen gegenseitig durchdringen, neu formieren, inneren Zusammenbhalt
erzeugen, aber auch abstoflen kénnen, soll im Folgenden aufgezeigt werden.

2.2. Kohision als Produkt dialektischer sozialkollektiver Verwobenbeit

Kehren wir nun noch einmal zuriick zu den Irritationen in der
Kreuzkirchengemeinde tiber die Gemeindeglieder aus Afghanistan und dem
Iran, die die Angebote der Farsi-Community ausschlugen. Insbesondere im Farsi-
Leitungsteam sorgte das fir Frust. Nur die Hilfte der Farsi-Gruppe hatte sich
der von allen gewiinschten farsisprachigen Gottesdienstgemeinschaft angeschlos-
sen. Die anderen besuchten weiter die deutschsprachigen Angebote und kamen
nur zu besonderen Anlissen zu den Veranstaltungen des persischen Pastors. Das
Beispiel zeigr die begrenzte Reichweite von auf ethnische Herkunft bezogenen
Zielgruppenangebote fiir Menschen aus dem internationalen Raum. Gleichzeitig
bestitigt es die Bedeutung der multikollektiven Perspektive fir die interkulturelle
Gemeindeentwicklung, weil sic Phainomene wahrnehmbar macht, die bei einem
nur ethnisch bestimmten Kulturbegriff verborgen bleiben. Die Merkmale ethni-
sche Herkunft und Gemeinde (gelb markiert) rangieren als zwei Gréfen unter
vielen anderen, die eine Kollektivzugehérigkeit konstituieren konnen.

Das iranische Ehepaar Amir und Zhara lebt seit 17 Jahren in Deutschland,
besitzt die deutsche Staatsbiirgerschaft, einen Mittelklassewagen und eine
Eigentumswohnung. Aus ihrer Sicht sind sie Deutsche, gehoren als solche
schon viele Jahre der Kreuzkirche an und haben dort ihre Freunde. Mit Hans-
Peter, einem Allgiuer und Elektromeister, besucht Amir einen deutschspra-
chigen Hauskreis und einen Tischtennisclub im Stadeviertel. Seine Frau Zhara
nimmt das neu geschaffene Angebot eines Farsi-Hauskreises gerne an, aber fiir

2

34  Hansen “2000: 157.



20 Friedemann Burkhardt

*Ali Mohamad *Esmat *Amir *Zahra
Alter 21 Jahre 21 Jahre 45 Jahre 39 Jahre
in Deutschland seit 6 Jahren seit 5 Jahren seit 17 Jahren  seit 17 Jahren
Geschlecht Mann Frau Mann Frau
ethn. Herkunft Iran Iran Iran Iran
Nationalitat Deutsch Iran Deutsch Deutsch
Schulbildung Sehr gering Gymnasium Gymnasium mittel
Ausbildung keine Universitat Universitat Friseur
Berufstitigkeit Fahrer Erzieherin Lagerist Gelegenheitsjobs
Vermogen kaum sehr gering Auto Wohnung
Kirche EmK EmK EmK EmK
Gemeinde Farsi-G. deutsche G. deutsche G. deutsche G.
Hauskreis Farsi deutsch deutsch Farsi
Freizeit iran. Freunde  Familie Sportverein iran. Freundinnen
* Namen geéndert

Abbildung 1: Das Merkmal der ethnischen Herkunft als eines unter anderen (Grafik EB.).

Peter
Hauskreis (deutsch)

Gottesdienst

der Hauptgemeinde

(deutsch)

Abbildung 2: Die begrenzte Reichweite des Metkmals der ethnischen Herkunft (Grafik EB.).



Multikollekrivitie in der Gemeindeentwicklung 21

beide war es keine Option, ganz in die Farsi-Community zu wechseln. Ganz an-
ders stehen die Dinge bei Ali Mohamad, der sich auch noch nach sechs Jahren
im neuen Land fremd fihlt und froh ist, dass es nun regelmifige muttersprach-
liche Angebote gibt. Esmat hat zwar noch keinen deutschen Pass, dafiir aber am-
bitionierte Zukunftspline und méchte sich so schnell wie moglich integrieren.
Fiir sie kam nur die deutsche Gemeinde in Frage, weil sie dort die trifft, an de-
nen sie sich orientiert und die sie unterstiitzen kénnen. Sie wehrt sich gegen alle
Uberrcdungsversuchc, ihre Mitarbeit in der Farsi-Community zu intensivieren.
Sakineh ist die altere Schwester von Amir, Mitte sechzig, lebt schon iiber vierzig
Jahre in Deutschland, spricht aber so gut wie kein Deutsch. Seit ihr Mann verstor-
ben ist, hat sie es sich zur Gewohnheit gemacht, zu besonderen Anlassen ihren
Bruder und ihre Schwigerin in die Kreuzkirche zu begleiteten. Als sie von dem
persischen Pastor horte und der Idee der Griindung einer Farsi-Community war
sie begeistert. Mittlerweile nimmt sie regelmif8ig am farsisprachigen Gottesdienst
teil und arbeitet im Kiichenteam mit.

Eine solche dichte und differenzierte Beschreibung des sozialen Verhaltens
und der kollektiven Zugehérigkeiten der Gruppe der Menschen mit farsisprach-
lichem Hintergrund ist mit einem traditionellen Kulturbegriff unméglich, der
nur ethnische Kollektive als Kulturtriger sicht. Das Multikollektivititskonzept
ermoglicht die Beschreibung eines dialektischen Beziehungsgefiiges, das sich aus ei-
nerseits exkludierenden Grenzziehungen gegeniiber den umgebenden Kontexten
und andererseits aus der sie iibersteigenden Mehrfachverortung der Individuen
in andere Kollektive hinein ergibt und das auf diese Weise Kohdision erzeugt. Die
Konstituierung der Farsi-Community zicht eine klare Grenzlinie innerhalb der
Kreuzkirchengemeinde und teilt sie anhand des Merkmals «farsisprachlicher
Hintergrund» in zwei Gruppen. Gleichzeitig bildet die Mehrfachverortung der
Hilfte der farsisprechenden Mitglieder der Kreuzkirchengemeinde auch in den
deutschsprachigen Angeboten bis hin zur daraus resultierenden Mitgliedschaft
von Amir und Hans-Peter im stidtischen Tischtennisclub ein festes Netzwerk,
das der Kirchengemeinde als Ganzer inneren Zusammenhalt schenkt. Aus diesen
Beobachtungen ergeben sich Einsichten zur Herstellung von Kohision in hetero-
genen Kollektiven: 1. Das Merkmal ethnische Herkunft im Sinn eines Kulturbegriffs
ist ungeeignet, um ein einzelnes ethnisches Kollektiv wie die Gruppe farsispre-
chender Gemeindeglieder in der Kreuzkirche in ihrer Komplexitit und Dynamik
zu verstehen und ihre Verwobenheit mit anderen sie umgebenden ethnischen
Kollektive in multikulturell geprigten Riumen zu erkldren. Einer solchen



22 Friedemann Burkhardt

Perspektive bleiben stabilisierende und Einheit erzeugende Wirkungen verborgen.
Dies ist eine zentrale Einsicht von Klaus P. Hansens Multikollektivititskonzept:*s

Der ethnologische Kulturbegriff, das ist seine Paradoxie, taugt nicht fiir ethnische
Kollektive. Stimme, Volker, Nationen sind zu sehr verschachtelt, um homogen und her-
metisch geschlossen zu sein. [...] Der Begriff Kollektiv ist dem der Kultur tiberlegen. Wenn
sie modern verstanden werden, sind Kollektive vor den Schwichen des Kulturbegriffs wie
Statik, Hermetik und Substanzialitit gefeit.

Hier zeigt sich eine Nihe zwischen dem Konzept der Multikollektivitit und
dem der Superdiversitit des Ethnologen und Kultursoziologen Steven Vertovec.*®
Beide Konzepte erachten die ethnische Herkunft als unzureichend, um ethnische
Gruppen zu beschreiben, und fordern eine differenziertere Betrachtung. Beide
bestreiten auch, «dass Individuen distinkte, in sich abgeschlossene Kulturen re-
prasentieren und so in die Begegnung mit anderen eintreten>.”

2. Stefanie Rathje, Professorin fiir Unternehmensfithrungund Kommunikation,
die sich mit Multikollektivitit im Hinblick auf seine Anwendbarkeit in der
Personal- und Organisationsentwicklung beschiftigt, betont die Bedeutung der
sozial-kollektiven Verwobenbheit, die sich aus den Mehrfachzugehorigkeiten ergibt
und die Kohision aus Resilienz erzeugt:**

Ein solches dicht gewebtes Netz aus interkollektiven Beziehungen erweist sich als resili-
ent, da es keinerlei Sollbruchstellen besitz. Multikollektivitit kann daher als Grundlage
fiir gesellschaftlichen Zusammenhalt betrachtet werden.

Stefanie Rathje zeigt, dass die sozialwissenschaftliche Netzwerkforschung
grundlegende Annahmen des Multikollektivititskonzepts unterstiitze, insbe-
sondere dass Multikollektivitit auf organisationaler Ebene den Zusammenhalt
von Kollektiven durch die Zunahme von Bindungen, Inklusionseffekten
und der Entschirfung von Konflikten stirkt und auf individueller Ebene das
Freiheitsempfinden des Einzelnen fordert und so eine groflere Partizipation er-
moglicht.” Diese soziale Verwobenheit der Kollektive und Individuen, wie sie
die Grafik (Abbildung 2) erkennen ldsst, erzeugt Kohisionspotential, wo cine

35 Hansen *2011: 286f.

36 Vgl Vertovec 2012 (Weblink).

37  Bieler/Eugster-Schaetzle 2022: 681.
38 Rathje 2014: 47.

39  Rathje/Schirmacher/Zollo 2017: 89f.



Multikollektivitit in der Gemeindeentwicklung 23

Abbildung 3: Strukturelle Aspekte des Multikollektivititskonzepts (Grafik EB.).



24 Friedemann Burkhardt

Betonung bindrer Oppositionen unterbleibt und die Multikollektivitat der
Individuen und Subkollektive als Reichtum in den Blick kommt.

2.3. Virulenz und Virulenzkontrolle

Angesichts des heterogenen, fluktuationsanfilligen und liquiden Charakters kom-
plexer Gemeindesituationen stellt sich die Frage, wie konkret sich Kohision errei-
chen lasst. Hierfiir bietet das Multikollektivititskonzept der Gemeindekybernetik
vorrangigzweiPerspektiven. Dieersteliegtinder Differenzierungzwischendem he-
terogenen Kollektiv der Gemeinde als der Grundebene des Gemeindegeschehens
und einer rahmenden Ebene, die als eine Art Uberbau schiitzend, ordnend und
steuernd Homogenitit in der Gemeinschaft bewirkt.+

Die Grundebene eines Gemeindekollektivs ergibt sich aus den vielen
Individuen wie Zhara, Amir oder Hans-Peter, sodann aus den verschiedenen inei-
nander verschachtelten Subkollektiven angefangen bei den Gottesdiensten, iiber
Kleingruppenangebote bis zu dem Interessenskollektiven wie dem der beiden
Tischtennisspieler. Die Heterogenitit des Gemeindekollektivs resultiert aus einer
Vielzahlvon virulenten Identititsdifferenzen, die die Individuen und Subkollektive
fur Fluktuation und Fluiditit anfillig machen. Die Rabmenebene setzt sich zu-
sammen aus Zielformulierungen, Werten, Regelungen und Symbolen, sie gliedert
sich in ungeschriebene und schriftlich festgelegte Ubereinkiinfte und bildet einen
homogenisierenden Uberbau mit dem Potential, Einheit in der Heterogenitit
herzustellen.

Ein zweiter Ansatzpunke fir die Herstellung von Kohision liegt in der Einsicht,
dass die erwiinschte Stabilitit und Einheit aktive InterventionsmafSnabmen der
beteiligten Personen erfordert. Zum einen tragen die Leitungspersonen in einem
Kollektiv Verantwortung fiir die inhaltliche Erarbeitung der einzelnen Elemente
des Uberbaus, die als Steuerungsgrofen fiir die Kultur und das Verhalten in einem
Kollektiv fungieren und ihm Zusammenhalt und Dauer verleihen. Dies geschieht
in der Regel in Leitbildprozessen.# Zum anderen braucht Kohirenz aber auch
eine Aktivitit auf der Seite der einzelnen Kollektivmitglieder, die diese Werte,
Grundsitze oder Gewohnheiten — an deren Erarbeitung sie im Regelfall beteiligt

40 Hansen*

41 Grethlein 2012: 407.

2011: 174—178.



Multikollektivitit in der Gemeindeentwicklung 25

sind — fiir sich iibernehmen. Klaus P. Hansen spricht in dem Zusammenhang von
Virulenzkontrolle, die die Individuen ausiiben:+

Die Kohidsion der Kollektive ergibt sich daraus, dass Mitglieder ihre
Identititsiibereinstimmungen aktualisieren und die Identititsdifferenzen nicht viru-
lent werden lassen. In dieser Virulenzkontrolle besteht der kleine Preis, den man fiir die
Kohision zahlen muss.

Wie individuell die Aktualisierung der Kollektivzugehorigkeiten ausfallen kon-
nen, zeigt sich in der Unterschiedlichkeit, wie Amir, Zhara, Esmat, Ali Mohamad
und Sakineh die mit der Farsi-Community verbundenen neuen Perspektiven fuir
sich bewerten und zu welchen neuen Gewohnheiten sie diese Méglichkeiten ver-
arbeiten. In gemeindekybernetischer Hinsicht ergibt sich aus einer multikollekti-
ven Perspektive mehr als Transparenz fiir gegenseitige Ubervorteilungsdynamiken
heterogener Kollektive. Vielmehr zeigen sich konkrete Ansatzpunkee, wie die
negativen Wirkungen minimiert und durch einen regulativen und schiitzenden
Uberbau iiberwunden werden konnen.*

2.4. Kollektive, Subkollektive und Dachkollektive

Internationalisierung und neue Technologien fithren im 21. Jahrhundert zu
Lebensformen, die sich tiber nationalstaatliche Grenzen hinweg multilokal oder
in zirkuliren Bewegungen vollzichen. Insbesondere die Kommunikationsmedien
erlauben zwischen direkten und persénlichen Treffen regelmiflige Begegnungen
in Echtzeit unabhingig vom Wohnort und fiihren zu einem transnationalen
Lebensstil.+* Dieses Phinomen prigt viele Migrationsgemeinden besonders stark
und gibt ihnen eine plurilokale und mehrdimensionale Gestalt.*

Die eChurch, die der togolesische Student aus der Eingangszene mit seiner
deutschen Freundin seit geraumer Zeit besucht, ist ein Paradebeispiel solcher
Transnationalisicrungsprozcssc. Gegrﬁndct wurde sie von einem Pastor, der 2004
als Zwanzigjihriger zum Elektrotechnikstudium aus Gabun nach Hamburg ge-
kommen war. Seit 2012 arbeitet er als Ingenieur in der Automobilindustrie. Etwa

42 Hansen?

43  «Dass eine Ubervorteilung eines Kollektivs durch ein anderes, was Thema der Kulturkritik
war, verhindert wird, verdanke sich zum einen der Multikollektivitit der Individuen und zum
anderen dem regulierenden Uberbau» Hansen “2011: 287.

44 DPries 2010: 14-17.

45 Vgl Bieler 2019: 625ff; Stanley 2018: 63.

2000: 195.



26 Friedemann Burkhardt

zeitgleich hatte ihn die gabunesische Mutterkirche zum Intendanten des klei-
nen Kirchenbundes gemacht, der damals aus einem losen Netzwerk im Dreieck
Zentralafrika, Nordamerika und Deutschland bestand mit ein paar Pastoren,
Gemeinden, Bibelcolleges und Sozialprojekten. Um dem heterogenen Gebilde
mehr Stabilitit und Einheit zu verleihen, initiierte der frischgebackene Intendant
2017 cinen Gemeindeentwicklungsprozess, der jahrlich einen etwa dreiwéchi-
gen Einsatz internationaler kirchlicher Entwicklungszusammenarbeit mit um-
fasste. Dafur hatte er einen deutschen Pastor und Hochschuldozenten gewon-
nen, der ihn auf seinen Afrikareisen begleiten sollte, um an den Bibelcolleges
zu lehren, Pastoren und Leitungspersonen in Gemeinden zu schulen und die
Jahreskonferenz des Kirchenbundes zu moderieren. Als der deutsche Theologe
zur ersten Lehrveranstaltung das Bibelcollege betrat, trug er einen blauen Blazer,
Jeans und Hemd. Sein sonst leger gekleidete afrikanischer Freund und Intendant
erschien in Anzug, Hemd und Krawatte. Der Bibelschulleiter trug ein ausgefal-
lenes gelbes Sakko, eine karierte Stofthose, Lackschuhe, Krawatte und hatte sich
mit einem Einstecktuch im Muster der Hose und goldener Arm- und Halskette
geschmiickt. Wahrend der deutsche Theologe bei seiner Anzugsordnung blieb,
steigerte sich der Leiter des Bibelcolleges am zweiten Unterrichtstag zu ei-
nem dunkelblauen Zweireiher mit Goldknopfen, am dritten zu einem Auftritt
in traditioneller afrikanischer Kleidung, am vierten zu einem dunkelgriinen
Samtanzug und so weiter. Im Gegensatz zu den schrillen Farbkombinationen,
dem lauten und bewegten Lobpreis und den leidenschaftlichen und mit viel
Gestik gespickten Predigtimpulsen, die die Lehrveranstaltungen rahmten,
ging es im Vorlesungsgeschehen selbst auffallend ruhig, konzentriert und sach-
lich zu. Wenn der Leiter des Bibelcolleges ans Mikrophon trat, wechselte er in
einen leisen, akademischen Modus. Die Dozierenden des Bibelcolleges und die
Studierenden, die etwas beitrugen, erstaunten den deutschen Theologen durch
ihre qualifizierten Beitrige und konzentrierten Fragestellungen. Verbliifft stellte
er fest, dass kaum ein Unterschied zu einer Lehrveranstaltung in Deutschland
erkennbar wurde und er sich auf sicherem Terrain bewegen konnte. Nach fiinf
Unterrichtstagen endete das Blockmodul mit der Ubergabe der Zertifikate
und einem Abschlussfest. Am Ende wurde ihm tberschwinglich gedankt und
das Anliegen des Bibelcolleges auch fiir die Zukunft ans Herz gelegt. In den
Folgejahren nahm er bei Lehrveranstaltungen wahr, dass die Studierenden,
meist Pastorinnen und Pastoren mit Gemeindeerfahrung, mit den vermittelten



Multikollektivitdt in der Gemeindeentwicklung 27

Lehrinhalten positive Erfahrungen gesammelt hatten, die sie ins Lehrgeschehen
einbrachten.

Wihrend das Konzept der Transnationalisierung*® hilft, solche internationalen
Phinomene hinsichtlich ihrer Sozialstrukturen zu verstehen, ergeben sich aus dem
Konzept der Multikollektivitit gemeindekybernetische Gesichtspunkte, wie in
transnationalen und heterogenen Kontexten Gemeindeleben auf der Grundlage
des Interkulturalititsparadigmas wahrgenommen, reflektiert und gestaltet wer-
den kann. Nach einer weit verbreiteten Primisse im Hinblick auf internationale
Zusammenarbeit sind Individuen fest eingebettet in ihre jeweiligen kulturellen
Kontexte und bestimmen sie in ihrem Verhalten.¥” Wenn nun Akteure verschie-
dener Nationalkulturen zusammentreffen, bedarf es besondere Anstrengungen in
Form des Erwerbs von kulturellem Wissen und entsprechender Kompetenzen, um
den Graben zwischen den unterschiedlichen kulturellen Welten zu tiberwinden.
Dies scheint spontan plausibel, weil wir unsere jeweiligen Heimatldnder als stabile
und dauerhafte Gréfen wahrnehmen und niche in ihrer Heterogenitit, Fluiditit
und Labilitit. Das Konzept der Multikollektivitit relativiert nun die Annahme
eines festen Eingebundenseinsin einen kulturellen Kontext, der bei Begegnungen
mit Menschen anderer Nationalitit oder Ethnie zwangsliufig zu bipolaren
Beziehungen fiihrt. Denn es versteht nationalstaatliche Formationen als eine Art
Oberkollektive. Anders als gewohnliche Kollektive, die sich aus Individuen zu-
sammensetzen und als Kollektive ersten Grades gelten, bestehen Oberkollektive
aus einer Vielzahl unterschiedlichster Kollektive (Polykollektivitit). Sie wer-
den als Dachkollektive bezeichnet und gelten als Kollektive zweiten Grades. Diese
Differenzierung hilft zu verstehen, dass in interkulturellen Begegnungen nie
Nationalkulturen, also Dachkollektive, aufeinandertreffen, sondern Individuen,
und dass diese aufgrund ihrer Multikollektivitit oft schon vor einer interkulturel-
len Vorbereitung durch den Berufskontext oder Interessen mit Menschen des an-
deren Dachkollektivs verbunden sind. Nur so ist zu erkliren, dass die Begegnungen
in Gabun ohne nennenswerte kulturelle Irritationen verliefen, obwohl der deut-
sche Theologe dafiir keine kulturelle Vorbereitung traf. Vielmehr konnte er
seine Lehrveranstaltungen, die Gemeindeberatungen und die Moderation der
Kirchenkonferenz in der aus Deutschland gewohnten Weise durchfiihren. Er
musste geradezu schmunzeln, als sich der Bibelschulleiter am Ende des ersten

46 Pries 2010: 9—31. Bezogen auf Migration bei John 2018: 62—65.
47 Rathje2014: 40. '



28 Friedemann Burkhardc

Vorlesungstages von den Studierenden mit den Worten verabschiedete: «Sie
denken daran >, dabei zeigte er auf seine Armbanduhr, «neun Uhr ist neun Uhr,
zehn Uhr ist zehn Uhr. Wir treffen uns morgen um neun!» Klaus P. Hansen ver-
steht internationale Begegnungen dahingehend, dass er darauf hinweist:

Nicht Linder treffen sich, sondern Politiker, Geschiftsleute und Schiiler. Daraus folgt,
dass es sich bei interkulturellen Vorgingen um interkollektive Begegnungen zwei-
ten Grades handelt, d.h., die Kollektivbeziehung ersten Grades — Geschiftsmann zu
Geschiftsmann — wird durch eine zweiten Grades iiberhoht — deutscher zu amerika-
nischem Geschiftsmann — so dass sie an einer doppelten Schnittstelle stattfindet. Die
Zugehérigkeit zu einem Kollektiv ersten Grades, einem Subkollektiv, kann dabei fiir
Kommunikation wichtiger sein als die Zugehérigkeit zu einem Kollektiv zweiten Grades.

Interkulturelles Training und Kompetenzerwerb sind fiir eine produktive
internationale kirchliche Entwicklungszusammenarbeit in den Bereichen
Gemeindeberatung und universitirer Lehre sicher nicht unerheblich. Allerdings
konnen sie fiir eine gute Kommunikation und fruchtbare Zusammenarbeit we-
niger ausschlaggebend sein, wie Kenntnisse, Erfahrungen und Fihigkeiten,
die die Beteiligten unabhingig von ihrer Herkunft durch ihr gemeinsames
Interesse zu cinem Kollektiv verbinden. Im Beispiel traf ein Pastor, Theologe
und Hochschuldozent aus Deutschland mit Theologiestudierenden und dem
Dozierendenkollegium aus Zentralafrika zusammen. Das gemeinsame Interesse
und Praxiswissen im Bereich Theologie, pastorale Leitung, Gemeindeentwicklung,
Hochschultitigkeit etc. weist auf ein bereits bestechendes Kollektiv hin, in dem
sich die Beteiligten befinden und das sie uber nationale und ethnische Grenzen
hinweg als einen interkulturellen Lern- und Begegnungsraum aktivieren kénnen.

2.5. Struktur- und Prozessperspektive

Das Konzept der Multikollektivitit prigt eine Strukturperspektive. Diese eroffnet
deskriptive, erkenntniskritische und konstruktive Blickwinkel auf Kollektive, die
durch die Definition und Kategorisierung von Schliisselbegriffen in ihrer je cige-
nen strukturellen Eigenart, Komplexitit und Dynamik transparent gemacht wer-
den konnen. Eine entscheidende Erkenntnis von kybernetischer Relevanz ist, dass
Kohision als Zielhorizont des Dritten Raums nicht auf der Ebene der Individuen
und Kollektive erreicht wird, sondern durch einen homogenisierenden geistigen
Uberbau, der Stabilitit, Dauer und Einheit wirke. Was diese Strukturperspektive
aber nicht zu geben vermag, ist eine Vorstellung, nach welchen Prinzipien
Individuen und Kollektive produktive Interaktionen hervorbringen, in denen sie



Multikollektivitit in der Gemeindeentwicklung 29

dic Inhalte jenes homogenisierenden Uberbaus erarbeiten, aushan-
deln und vermitteln. Die Frage nach den Kommunikationsprinzipien der
Aushandlungsprozesse in der Leitbildarbeit lisst das Multikollektivitatskonzept
unbeantwortet. Diese Leerstelle erklirt sich daraus, dass Multikollektivitit im
Gegeniiber zu einem strukturorientierten Interkulturalitatsverstandnis entwor-
fen wurde.*® Die Frage der Gestaltung tertidrkultureller Interaktionsprozesse
zur Formierung eines Dritten Raums ist kein primir multikollekeivititstheore-
tisches Thema. Fiir die Gemeindeentwicklung ist es aber von hoher Relevanz.
Aus diesem Grund kann Multikollektivitit das Interkulturalititsparadigma nicht
ersetzen, sondern nur zu ihrer strukeurellen Prizisierung im Sinn einer inter-
kollektiven Konstruktion beitragen. Von zentraler Bedeutung fiir die qualita-
tive Seite der Gemeindeentwicklung bleibt die differenzierte Beschreibung von
Csaba Féldes, mit der er die Prozessqualitir interkultureller Interaktionen durch
die Konzeptbegriffe Relationalitit und Dritter Raum sowie die drei Prinzipien
Potenzialitit, Konstruktivitit und Reziprozitit bestimmte. Dass in der inter-
nationalen Entwicklungszusammenarbeit (2.4) im Laufe der Jahre ein produk-
tiver interkultureller Lern- und Begegnungsraum entstand, verdanket sich der
Bereitschaft der Beteiligten, sich im Sinn des Prinzips der Potenzialitit auf die
Maglichkeiten des gemeinsamen Unternehmens zu fokussieren und die jeweils
anderen im Hinblick auf ihre Ressourcen, Fihigkeiten und Stirken zu betrach-
ten. Die konkrete Gestaltung sowohl des Vorlesungsdesigns am Bibelcollege als
auch bei der Einfithrung einer kirchenleitenden Ebene im Kirchenbund folgte
dem Prinzip der Konstruktivitit. Dabei wurden die die individuellen Ressourcen
im Spannungsfeld zwischen eigenem und fremdem in einen innovativen und kre-
ativen Prozess eingebracht, der fiir Neues offen war. Das Prinzip der Reziprozitit
kennzeichnet Dialogizitit als Grundgrofle aller Denk- und Handlungsprozesse.
So gab der deutsche Theologe die Gemeindeentwicklungslehre niche als fer-
tiges Produkt weiter, sondern machte den Lehrsaal in Gabun gleichsam zum
Laboratorium, in dem die Beteiligten im Dialog konkrete Impulse fiir ihre je ver-
schiedenen Anwendungsfelder gewannen. Ahnlich erhielt das Konferenzsystem,
das als konziliares Instrument zur Leitung des afropentekostalen Kirchenbundes
entwickelt wurde, eine ganz eigene originire Gestalt.

48 Hansen 2011: 182f, 279; Rathje 2014: 39.



30 Friedemann Burkhardt

3. Zusammenfassung, Ertrag und Ausblick

Ein erster Ertrag der Ausfihrungen ist die Bestitigung der Eingangsthese zur
Realisierung eines interkulturellen Ansatzes in der Gemeindeentwicklung, nach der
das Inklusions-, Multikollektivitits- und Transnationalisierungskonzept hilfrei-
che Perspektiven eréfinen. Dafiir war es notwendig, zunichst den Begriff und das
Konzept der Interkulturalitit zu bestimmen (1.3). Mit dieser Definition hat sich
die von mir postulierte Bezugslogik der vier Theorickonzepte weiter plausibilisie-
ren lassen. Dabei erhilt Interkulturalitit den Rang eines Grundparadigmas, in-
dem sie die sozialen Interaktionsprozesse als tertidrkulturelle Vergemeinschaftung
mit dem Ziel der Bildung eines Dritten Raums versteht und in der Gestaltung
den Prinzipien Potenzialitit, Konstruktivitit und Reziprozitit folgt. Fir ein so
geartetes Gemeindeentwicklungsverstandnis erwies sich Multikollektivitit als
ein umfassendes Wahrnehmungs-, Reflexions- und Gestaltungsinstrument. Es
zeigt einerseits Anschlussfihigkeit an das Konzept der Inklusion, mit der ich
das Interkulturalititsparadigma zur Bestimmung seiner sozialen Qualitit ver-
binde, und eine Erhohung des Erklirungspotentials zu Inklusionseffekten (2.2).
Andererseits erweist sich Multikollektivitit mit der Kategorie des Dachkollektivs
auch im Hinblick auf Phinomene der Tramsnationalisierung als ein wichtiges
Analyseinstrument.

Ein zweiter Ertrag liegt in der Darstellung von Multikollektivitir als schlissi-
ges Konzept mit hoher Evidenz fiir eine Theorie der Gemeindeentwicklung auf
Basis des Interkulturalititsparadigmas. Ihre Leistungsfihigkeit liegt darin, dass sie
die strukturelle (Kollektiv) mit der kulturellen (Gewohnheiten) Dimension ver-
bindet (2.2), ecine hohe Transparenz herstellt im Hinblick auf die sozialkollektive
Verwobenheitund Komplexitit in heterogenen und pluralen Gemeindekontexten
und einen Ansatz fir die Virulenzkontrolle und Herstellung von Kohision auf
dem Weg zur Bildung eines Dritten Raums eréffnet (2.3 und 2.4).

Der dritte Ertragliegt in der Bestimmung von Interkulturalitit als interkollektive
Konstruktion. Die Vorstellung der Multikollektivitit hilft die vielfach als Problem
kritisierte Fixierung auf die Bezugskategorie der Kultur aufzul6sen und zu rela-
tivieren (1.2 und 1.3), Einheit in pluralen Kontexten der Gemeindeentwicklung
wahrzunehmen, zu reflektieren und im Hinblick auf die Verfahrensseite in der
Gestaltung zu beschreiben. Schliefllich erhéht sie das Erklarungspotential eines
interkulturellen Ansatzes fur die Theorie der Gemeindeentwicklung in allen
Geltungsbereichen und im gesamten Anwendungsspektrum (2.2 bis 2.4).



Multikollektivitit in der Gemeindeentwicklung 31

Deutlich ist nun aber auch, dass die aufgezeigte Leistungskraft des
Multikollekrivititskonzepts fir eine dem Interkulturalititsparadigma verpflich-
tete Gemeindeentwicklungstheorie mit den Uberlegungen dieses Beitrags nur
skizziert ist. Es bedarf weitere Forschung und Theoriebildung, um die aufgezeig-
ten Linien zu einem konsistenten Theorickonzept zu verbinden und den zugrun-
deliegenden Interkulturalitatsbegriff im Verhilenis zu weiteren vielversprechen-
den Beschreibungskonzepten gemeindlicher Vergemeinschaftungskonzepte zu
profilieren.



32 Friedemann Burkhardc

Bibliographie

Bhabha, Homi K.,1994. The Location of Cul-
ture. London/New York.

Bicler, A./Eugster-Schaetzle, T., 2022. Diffe-
renzsensible Konvivialitit. Gottesdienst
und Seelsorge in diversen Gemeinden. G.
Etzelmiiller/C. Rammelt (Hg.): Migrations-
kirchen. Internationalisierung und Plurali-
sierung des Christentums vor Ort. Leipzig,
679—696.

Bieler, A., 2019. Europa im Kontext transnati-
onaler Migrationsbewegungen. Praktisch-
theologische Erwigungen. M. Meyer-Blank
(Hg.): Christentum und Europa. XVI. Eu-
ropdischer Kongress fiir Theologie 10.-13.
September 2017 in Wien, VWGTh 57, Leip-
zig, 625—627.

Blioumi, A., 2001. Interkulturalitit als Dyna-
mik. Ein Beitrag zur deutsch-griechischen
Migrationsliteratur seit den Siebzigerjahren.
Stauffenburg Discussion, Tiibingen.

Bolten, J., 2020. «Interkulturalitit» neu den-
ken: Strukturprozessuale Perspektiven. —
H.W. Giessen/C. Rink (Hg.): Migration,
Diversitit und kulturelle Identititen. Sozi-
al- und kulturwissenschaftliche Perspekti-
ven. Sturtgart, 85-104.

Burkharde, F., 2018. Interkulturelle Kirchen-
und Gemeindeentwicklung. Uberlegungen
zur Aufnahme des Aspekes der Interkultu-
ralitit in die Debatte um eine zukunftsfihi-
ge Kirchentheorie. ZThK 115, 212-214.

- 2019. Aspekte eine migrationssensiblen Kir-
chentheorie. Perspektiven und Konzepte als
Impulse fiir die Kirchen- und Gemeindeent-
wicklung. PrTh 54, 235-242.

Etzelmiiller, G./Rammelt, C., 2022. Migrati-
onskirchen. Internationalisierung und Plu-
ralisierung des Christentums vor Ort. G.
Etzelmiiller/C. Rammelt (Hg.): Migrations-
kirchen. Internationalisierung und Plurali-
sierung des Christentums vor Ort. Leipzig,

13—29.

Foldes, C., 2009. Black Box <Interkultura-
litit>. Die unbekannte Bekannte (nicht
nur) fiir Deutsch als Fremd-/Zweitsprache.
Riickblick, Kontexte und Ausblick, in: Wir-
kendes Wort 59, s03—525.

Frey, J., 2016. Neutestamentliche Perspektiven
und Impulse zur Entwicklung christlicher
Gemeinden. J. Frey, Von Jesus zur neutesta-
mentlichen Theologie, Hg. v. B. Schliesser,
WUNT 308, Tiibingen, 779-798.

Grethlein, Chr., 2012. Praktische Theologie.
Berlin/Boston.

Hansen, K.P.,, 2009. Kultur, Kollektiv, Nation.
Passau.

- 22000. Kultur und Kulturwissenschaft.
Miinchen.

- %0mn. Kultur und Kulturwissenschaft.
Tiibingen/Basel.

Hempelmann, H./Heckel, U./Hinrichs, K./
Peter, D. (Hg.), 2015. Auf dem Weg zu einer
milieusensiblen Kirche. Die SINUS-Stu-
die «Evangelisch in Baden und Wiirttem-
berg» und ihre Konsequenzen fiir kirchli-
che Handlungsfelder (Kirche und Milieu 2).
Neukirchen-Vluyn 2015.

John, S JV.C., 2018. Transnational Religious
Organization and Practice. A Contextual
Analysis of Kerala Pentecostal Churches in
Kuwait. Leiden, Boston.

Kunz, R., 2015. Aufbau der Gemeinde im Um-
bruch der Kirche. Ziirich.

- 2020. «Da kann ja jeder kommen!». Zum
Spannungsfeld Mission und Inklusion. H.
Hempelmann/B. Schliesser/C. Schubert/ P.
Todjeras/M. Weimer (Hg.), Handbuch Mi-
lieusensible Kommunikation des Evangeli-
ums. Reflexionen, Dimensionen, praktische
Umsetzung. Kirche und Milieu 4. Géttin-
gen, 33.

Luz, U, 2010. Ortsgemeinde und Gemein-
schaft im Neuen Testament. EvIh 7o,

404-413.



Multikollektivitit in der Gemeindeentwicklung 33

Pries, P., 2o10. Transnationalisicrung. Theorie
und Empirie grenziiberschreitender Verge-
sellschaftung. Heidelberg,

Rathje, S./Schirmacher, H./Zollo, N., 2017.
Multikollektivitit und soziale Bindung.
Auswirkungen und Anwendungspotentiale.
Zeitschrift fiir Kultur- und Kollektivwissen-
schaft 3, 69—92.

Rathje, S., 2014. Multikollektivitit. Schliisel-
begriff der modernen Kulturwissenschaften.
S. Wolting (Hg.): Kultur und Kollektiv. FS
K.P. Hansen, Berlin. 39-59.

Schliesser, B., 2019. Vom Jordan an den Tiber.
Wie die Jesusbewegung in den Stidten des
Roémischen Reiches ankam. ZThK 116, 1—4s.

Schulz, C., 2014. Sozialstrukturelle Vielfalt,
Lebensstile und Milieus. Wahrnehmung
von Diversitat als Leitkategorie der Kirchen-
und Gemeindeentwicklung. R. Kunz /Th.
Schlag (Hg.): Handbuch fiir Kirchen- und
Gemeindeentwicklung. Neukirchen-Vluyn
117-124.

Stuhlmacher, P., 2002. Kirche nach dem Neu-
en Testament. P. Stuhlmacher (Hg,): Bib-
lische Theologie und Evangelium. Gesam-
melte Aufsitze. WUNT 146, Tiibingen,
253—278.

Vertovec, S., 2007. Super-Diversity and its Im-
plications. Ethnic and Racial Studies 3o,
1024—-1054.

Wick, P., 2022. Migration als nota ecclesiae im
Neuen Testament. G. Etzelmiiller/C. Ram-
melt: Migrationskirchen. Internationalisie-
rung und Pluralisierung des Christentums
vor Ort. Leipzig, 61-72.

Weblinks

Hefe, S., 2018. Fremdenfeindlichkeit in der
Mitte der Gesellschaft angekommen. katho-
lisch.de v. 4.7.2019, https://www.katholisch.
de/artikel/2222 4-hesse-fremdenfeindlich-
keit-in-der-mitte-der-gemeinden-angekom-
men (Stand: 17.3.2020).

Pickel, G., 2018. Kirche und Populismus. Ge-
sprich im Deutschlandfunk v. 10.9.2018.
hteps://www.deutschlandfunk.de/kirchen-
und-populismus-in-den-kirchen-ist-die-
polarisierung.886.de.html?dram:article_
id=427665 (Stand: 6.4.2019).

Sinus-Migrantenmilieus® 2018 file:///Users/
friedemannburkhardt/Downloads/sinus-
migrantenmilieus_kurzzusammenfassung.
pdf (Stand: 17.3.2020).

Vertovec, S., 2012. Superdiversitit, https://hei-
matkunde.boell.de/de/2012/11/18/superdi-
versitaet (Stand: 15.12.2021).



34 Friedemann Burkhardt

Abstracts

Zur Reflexion von Gemeindeentwicklung in super-diversen Kontexten ist ein interkultu-
reller Ansatz naheliegend, der sich mit den Konzepten der Inklusion, Multikollektivitit
und Transnationalisierung verbindet. Nun bleibt der Interkulturalititsbegriff, obwohl er
sich im Laufe der letzten dreiflig Jahre zu einer leitenden Chiffre in der Reflexion der zu-
nehmenden Internationalisierung und kulturellen Pluralisierung entwickelt hat, oft un-
definiert und wird vielfach als bekannt vorausgesetzt. Ein zweites Desiderat ist die bislang
noch ausstehende Rezeption des Multikollektivititskonzepts in der Praktischen Theolo-
gie. Diese beiden Liicken schlieft der Beitrag. Er bestimmt zunéchst Interkulturalitit als
Grundparadigma fiir die Gemeindeentwicklung, zeigt drauf aufbauend das bedeutsame
kirchentheoretische Potenzial von Multikollektivitit fiir die Gemeindekybernetik auf
und trigt so zu einem Interkulturalitdtsverstindnis im Sinn einer interkollektiven Kons-
truktion bei.

Reflecting on church development in super-diverse contexts, an intercultural approach
that combines concepts of inclusion, multicollectivity and transnationalization suggests
itself. The concept of interculturality, although it has developed into a leading cipher in
the reflection of increasing internationalization and cultural pluralization over the last
thirty years, remains often an unclear concept. A second desideratum is the discussion of
the concept of multicollectivity in practical theology. The article closes these two gaps. It
defines interculturality as a basic paradigm for congregational development and shows
the significant church-theoretical potential of multi-collectivity for church cybernetics
and thus contributes to an understanding of interculturality in the sense of an intercol-
lective construction.

Friedemann Burkhardt, Schomberg



	Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung : Überlegungen zu Interkulturalität als interkollektive Konstruktion

