
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 78 (2022)

Heft: 1

Artikel: Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung : Überlegungen zu
Interkulturalität als interkollektive Konstruktion

Autor: Burkhardt, Friedemann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung

Überlegungen zu Interkulturalität als interkollektive Konstruktion

Friedemann Burkhardt

Die gegenwärtige Bevölkerungsstruktur der deutschsprachigen Länder

Europas wurde durch die vielfältigen Migrationsdynamiken der vergangenen

Jahrzehnte entscheidend mitgeprägt.1 Über die Hälfte der Menschen

mit Migrationshintergrund zählen zum Christentum und tragen zu seiner

Internationalisierung und Pluralisierung bei.1 Längst leben viele von ihnen wie

die einheimischen Gläubigen eingebunden in gemeindliche Kontexte: in

migrationsbedingt entstandenen Gemeinden für Menschen mit internationaler

Herkunft und in den vorfindlichen Gemeinden zusammen mit der angestammten

Bevölkerung. Dabei stellt sich die Frage, welche Gestalt Gemeinden unter
diesen Gegebenheiten brauchen, um sich stabil entwickeln und ihren Mitgliedern
Halt, Orientierung und Sinn bieten zu können. Diese Aufgabe besteht nicht

nur dort, wo Residente auf Neuhinzukommende innerhalb einer Gemeinde

oder wo Gemeinden der angestammten Bevölkerung auf migrationskirchliche
Gemeinschaften treffen und ökumenisch herausgefordert sind. Das kirchliche
Leben der Gegenwart ist komplexer: Immer mehr Gläubige, solche mit
internationalem Hintergrund, aber auch einheimische, fühlen sich in mehreren Ländern

einer geistlichen Gemeinschaft zugehörig, an der sie partizipieren und sich über

nationale Grenzen hinweg engagieren. Viele junge Migrationsgemeinden können

sich einer Pluralisierung ihres gemeindlichen Lebens kaum entziehen, auch wenn
sie sich exklusiv aufMenschen eines einzigen Herkunftslandes ausrichten.

Auf der Suche nach Impulsen für eine Kirchentheorie, die diese

Herausforderungen berücksichtigt und Gemeindeentwicklung in einer

zunehmend pluralen, internationalen und diversen Welt reflektiert, legt sich ein

i Im Hinblick auf die Dynamiken grenzüberschreitender Wanderungsbewegungen zu Beginn
des zi. Jahrhunderts unterscheidet Ludger Pries vier Idealtypen von Migration: Unbefristet
und aufDauer ausgerichtete Emigration/Immigration, befristete Rückkehr-Migration und

Diaspora-Migration sowie sequenzielle Transmigration im Zusammenhangpluri-lokalen Lebens.

Pries zoio: 58-éz.
z Etzelmüller/Rammelt zozz: 13.

ThZl/78 (2022) S.4-34



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 5

interkultureller Ansatz nahe.' Zu seiner Realisierung bietet es sich an, diesen mit
den Konzepten der Inklusion, Multikollektivität und Transnationalisierung zur

Gewinnung gegenwartsbezogener Perspektiven zu verbinden.4 Schwierigkeiten
bereiten viele heute gebräuchliche Verwendungen des Interkulturalitätsbegriffs,
die ihn bezüglich Inhalt und Bedeutungsgehalt unter- oder unbestimmt lassen.5

Zudem führt die große Bandbreite unterschiedlicher Begriffsverwendungen6

zu Überschneidungen mit anderen kulturellen Erweiterungsbegriffen wie

Multikulturalität oder Transkulturalität.7 Daher erfolgt im ersten Abschnitt
eine Bestimmung des Interkulturalitätsbegriffs. Der zweite Abschnitt stellt das

Konzept der Multikollektivität in den Mittelpunkt, das im Unterschied zur
Inklusion und Transnationalisierung in der Praktischen Theologie bislang noch

keine weitere Rezeption erfahren hat. Es befruchtet seit etwa dreißig Jahren
kulturwissenschaftliche Diskurse, wird mittlerweile auch für die Verwendung
in der Personal- und Organisationsentwicklung diskutiert und zeigt eine sachliche

Nähe zum Konzept der Superdiversität.8 Insofern ist es evident, das

Potenzial des Multikollektivitätsansatzes bei der Konzeption einer Praxistheorie

der Gemeindeentwicklung für plurale Kontexte zu reflektieren. Um den

theoretischen Überlegungen Anschaulichkeit zu verleihen und zu gewährleisten,
dass der Bezug zum Gemeindegeschehen nicht verloren geht, habe ich teilnehmende

Beobachtungen meiner empirischen Forschungsarbeit zu szenischen

3 Burkhardt zoi8: 212-214.

4 Vgl. dazu die Überlegungen des Vf.: Burkhardt 1019: 235-242.
5 Földes 2009: 504, 510.

6 Csaba Földes listet etwa 20 Beschreibungen von Interkulturalität in Fachpublikationen, Föl¬

des 2009: siof.

7 Zu den mit Interkulturalität konkurrierenden Kulturerweiterungsbegriffen und Meta-Mo-
dellen wie Multi-, Trans- oder Hyperkulturalität, Transdifferenz vgl. Bolten 2020: 88-102;
Földes 2009: 515-517; Hansen 4200i: 278-287. Der Transkulturalitätsbegriff erhielt durch

Wolfgang Welsch seit den 1990er Jahren Aufmerksamkeit. Er kritisiert strukturorientierte

Spielarten der Interkulturalität und konzipiert als Transkulturalität dann aber das, was damals

schon fest etablierte interaktionistisch und prozesshaft orientierte Interkulturalitätskonzepte
vertraten. Am Ende ihrer Begriffsreflexionen kommen Jürgen Bolten, Csaba Földes und Klaus
P. Hansen zu ähnlichen Lösungen, die für einen mehrdimensionalen strukturprozessualen

Kulturbegriffplädieren, der es möglich macht, Interkulturalität im Sinn eines aushandlungs-
basierten Denkens und Handeln in Vernetzungsprozessen und -räumen neu zu konzipieren.

8 Superdiversität ist ein 2007 aufgekommener Diversitätserweiterungsbegriff, der aufhochgra¬

dig diverse, komplexe Gesellschaftsformationen in Urbanen Räumen von Einwanderungsgesellschaften

fokussiert und auf den Soziologen Steven Vertovec zurückgeht, Vertovec 2007:

1024-1054. Vgl. dazu Abschnitt 2.3.



6 Friedemann Burkhardt

Beschreibungen verdichtet. Sie dienen dazu, Sachfragen und Theorieaspekte

zu erläutern und zu veranschaulichen. Ziel dieses Beitrags ist es, das beschriebene

Desiderat um die Multikollektivität für die Kirchentheorie zu beheben,

ihr Potential für eine Gemeindeentwicklung mit interkulturellem Profil

aufzuzeigen und zu einem Interkulturalitätsverständnis im Sinn einer interkollektiven

Konstruktion beizutragen.

i. Interkulturalität als Grundparadigma der Gemeindeentwicklung

i.i. Hinßihrung und Konkretisierung

Zur Konkretion der bisher angestellten Überlegungen zur interkulturellen

Herausforderung von Gemeinden lässt sich die folgende Begebenheit am
Rande eines karitativen Projekts einer Stadtkirchengemeinde vorstellen. Sie ist
eine Zusammenstellung aus Beobachtungen bei Besuchen in unterschiedlichen

Gemeinden:9

Zweimal imJahr trifft sich in der Kreuzkirche ein eingeschworenes Team, um den

mittlerweile legendären Kinderkleiderbasar auszurichten. Von Freitagnachmittag
bis Samstagmittag arbeiten etwa achtzig Personen in schicken grünen Polo-Shirts

und Caps hoch professionell zusammen. Zum Abschluss verkünden die beiden

Leiterinnen wieder ein Rekordergebnis. Dann gibt es Essen. Uwe, Carla und
Patrick - alle in der grünen Einheitskluft - unterhalten sich an einem Bistrotisch.

Als Kirchengemeinderat stellt sich Uwe bei solchen Anlässen zu Menschen, die

er sonst nicht trifft. Er ist Schwabe, Manager in einem Softwareunternehmen

und mit einer Argentinierin verheiratet. Carla, die zweite im Kleeblatt, ist
Brasilianerin und lebt seit 15 Jahren mit ihrem bulgarischen Mann und achtjährigen

Sohn in der Stadt. Als Sozialpädagogin mit Universitätsabschluss leitete sie in
Brasilien eine kirchliche Einrichtung, jetzt geht sie putzen. Der dritte ist Patrick,

ein Student aus Togo. Er kam in der Stadt um Ethnologie zu studieren, schloss

sich vor fünfJahren der Gemeinde an und wird geschätzt wegen seiner
leidenschaftlichen Glaubenshaltung. Seit einem Jahr besucht er online-Gebetstreffen

einer eChurch, die ein kongolesischer Pastor betreibt und an der auch oft seine

deutsche Freundin teilnimmt, obwohl meist nur Französisch gesprochen wird.

9 Die folgende Schilderung basiert auf mehreren teilnehmenden Beobachtungen des Verfassers

in drei Gemeinden und seiner Lehrtätigkeit an einem zentralafrikanischen Bibelcollege aus
den Jahren 2016-2.02.1 (Privatarchiv F. Burkhardt).



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 7

Laut gestikulierend und etwas ärgerlich wirft Patrick im Blick auf den letzten

Gottesdienst in die Runde: «Afrika wurde wieder einmal nur in seiner Armut
und seinem Dreck gezeigt. Wir haben Gymnasien, Universitäten, Banken,

Stadien, Strände! Afrika ist schon.» «Und,» fragt Carla an Uwe gerichtet, «gibt
es in Europa nicht auch Armut, Straßenkinder, Bildungsprobleme?» An jenem

Sonntag war die jährliche Spendensammlung für Weltmissions-Projekte eröffnet

worden. Der Kindergottesdienst präsentierte eine Theaterszene mit zwei

parallelen Bildern aus dem Schulalltag: Große Pause. Links modisch gekleidete

Jugendliche mit Handys und fetten Pausenbroten. Rechts schlampig gekleidete
Teenies mit leeren Brotboxen, die sich vor Hunger den Bauch reiben. Ein Schild

links trug die Aufschrift «Deutschland» und eines rechts «Afrika». «Mal
ehrlich», sagte Carla, «im Kindergottesdienst sind etliche Kinder aus Afrika.
Warum haben nicht die die Kinder aus Afrika gespielt? Die Schauspieler waren
alle weiß, so dass extra ein Schild mit «Deutschland» und «Afrika» angebracht
werden musste.»

Da tritt Mario hinzu. Er ist Italiener, arbeitet als ITTer in der Flughafenverwaltung

und gehört zur italienischen Pfingstgemeinde, die sonntagnachmittags

in der Kreuzkirche ihre Gottesdienste feiert. An Uwe gerichtet: «Möchte nicht

stören, nur kurz Tschüss sagen.» - «Du störst nicht!», erwidert Uwe, «Stark,
dass ihr geholfen habt.» - «Du hast letzten Sonntag wieder so schön gesungen,
Mario. Vielen Dank.», lobt Carla. Sie freut sich immer, wenn mit ausländischen

Würzen wie sie im Gottesdienst mitwirkt. «Grazie!» erwidert Mario scharmant.

Die drei machen Platz für Mario und seine Frau. «Ich bin froh, dass ich bei euch

singen kann. Denn dann kommt meine Frau auch in den Gottesdienst mit.»
Er hatte sich vor zwei Jahren während einer Drogentherapie der italienischen

Gemeinde angeschlossen. Bis dahin war er Sänger in einer bekannten Rockband

gewesen. Nun singt er nur noch für Gott, wie er sagt. Allerdings legt die italienische

Gemeinde wenig Wert aufMusik und macht es seiner Frau schwer, Anschluss

zu finden. Die Gemeinde versteht sich ausschließlich als italienische Gemeinde.

Der Pastor kommt aus Sizilien und spricht genauso wenig Deutsch wie die meisten

Gemeindeglieder. «Ihr wisst ja, dass unsere Gemeinde sehr geschlossen ist»,
fügt Mario hinzu.

«Darf ich etwas sagen?», meldete sich eine Stimme. Ein etwa sechzigjähriger

Herr hatte zugehört und trat nun in die Runde. Rolf, war Lehrer, hatte eine

Seelsorgeausbildung und leitete in der Gemeinde diesen Bereich. «Ich war letzte

Woche eingeladen aufder Freizeit unserer persischen Community», begann «es



8 Friedemann Burkhardt

trafen sich etwa neunzig Afghanen und Iraner unserer Gemeinde für drei Tage.

Als ich das Freizeitheim betrat, kam ich mir vor wie in einem Kongresszentrum in
Teheran: Alle redeten Farsi. Plakate und Aushänge, Gottesdienste, Bibelarbeiten,

Singen - alles in Farsi. Der Hauptredner kam aus der Iranian Christian Fellowhip
London. Wenn ich mit jemandem reden wollte, musste ich zuerst nach einer

Person suchen, die mich übersetzt. Nun war ja über Nacht Schnee gefallen und

wie ich die Treppe vom Frühstück nach oben ging, überholten mich zwei

sechsjährige Mädchen. Sie sangen klar verständlich und mit unverkennbar bayrischer

Färbung: Schneeflöckchen, Weißröckchen, / wann kommst du geschneit, / du
wohnst in den Wolken, /dein Weg ist so weit. Ich dachte : Wird sich die Gemeinde

so entwickeln, dass diese Mädchen einmal mit ihren Kindern auch noch in der

Gemeinde sind?»

«Nächstes Mal wieder dabei?», fragte Uwe in die Runde. «Klar!», sagt
Carla. «Warum nicht», kommt es von Brigitte, «du doch auch, Mario?» -
«Liebling, ich gehöre zum Team.» - «Mal sehn.» kommt es etwas zögerlich

vom togolesischen Studenten. «Auf alle Fälle.», meint Rolf. Damit löst sich die

Runde auf. Sie gehen sich umziehen und geben ihre T-Shirts ab. So sehr sie im
Kinderkleiderbasar-Dress eine Einheit bildeten, so verschieden waren sie beim

Verlassen des Gemeindezentrums. Der mit legerem Outfit bekleidete IT-Manager

stieg in seinen schicken Daimlerkombi. Carla hatte viel eingekauft. Gemeinsam

mit ihrem Mann bepackt mit Tüten gingen sie zur U-Bahn. Der Student aus Togo

trug ein buntes afrikanisches Hemd und war mit dem Fahrrad unterwegs. Mario

trug eine teure Jeans, einen sportlichen Blazer und seine Frau Brigitte ein elegantes

Kostüm, als sie in ihren dunkelblauen BMW stiegen. Rolf, der Lehrer, erschien

im Sportdress aufdem Parkplatz und ging zu einem Opel Zafira.

Mit dem Abschluss dieses Aktionstags endet die Szene. Sie hat eine Reihe Frauen

und Männer im Kontext einer Gemeinde vorgestellt, die die gesellschaftliche

Pluralität repräsentieren und deren Tun und Erleben sich eignen, in den folgenden

Abschnitten wichtige Überlegungen zu Fragen der Gemeindeentwicklung
nach dem Interkulturalitätsparadigma zu beleuchten.

1.2. Die Bedeutung eines interkulturellen Ansatzes

Während in öffentlichen Institutionen und privatwirtschaftlichen
Unternehmen das Anliegen der interkulturellen Öffnung eine breite

Umsetzung erfuhr, gestaltet diese sich in Gemeinden eher zäh und schwerfällig.

Empirischen Untersuchungen zufolge bilden die angestammten Kirchen ein



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 9

zusammenhängendes Bevölkerungssegment mit den Merkmalen traditionsori-

entiert, bürgerlich, einheimisch und nichtmigrantisch.'0 Hinzu kommt, dass die

gesellschaftliche Polarisierung zwischen Willkommenskultur und Fremdenangst

in der Kirche ausgeprägter ist als in der restlichen Gesellschaft.11 Dort stehen

Menschen mit konservativen Wertvorstellungen, denen rechte Auffassungen sehr

nahekommen können, solchen gegenüber, die derlei Haltungen aus Überzeugung
entschieden ablehnen. Diese Lage führt dazu, dass die migrationsbedingten

Herausforderungen im kirchlichen Raum das gesellschaftliche Durchschnittsmaß

übersteigen. Gleichzeitig sensibilisiert die Milieuforschung für die zunehmende

Pluralisierung der Gesellschaft und weckt das Interesse an milieuorientierter

Gemeindeentwicklung, was zu einem Comeback zielgruppenbezogener

Konzepte im Gewand von Emerging Church-, freshX- oder kontextanalytischen

Gemeindeaufbauprogrammen führte.11 Dabei zeigt sich, dass sich die Milieu- und

Zielgruppenfokussierung meist nur um den Preis von Ausgrenzungswirkungen
erreichen lässt,'5 wie es die Szene am Verhalten der italienischen Gemeinde

gegenüber Marios Frau andeutet.'4 Hier erhebt sich aus theologischer Sicht der

Einwand, dass das Evangelium seinem Wesen nach milieuübergreifend ist,
weil in einer auf Christus ausgerichteten Gemeinde kulturelle oder soziale

Unterschiede aufgehoben sein sollen (Gal 3,28).15 Diese Vorstellung stützen eine

Reihe neuerer bibelwissenschaftlicher Arbeiten, die interkulturelle Phänomene

in der Gemeindeentwicklung für die Zeit des Neuen Testaments aufzeigen und

die Praktische Theologie zu einem Milieugrenzen überwindenden, interkulturellen

Ansatzes in der Kirchentheorie für die Gemeindeentwicklung herausfordern.'6

Der Interkulturalitätsansatz wird seit Mitte des 20. Jahrhunderts in den

Sozial- und Geisteswissenschaften diskutiert und hat in den letzten Jahren eine

ro Hempelmann 2015: 197fr.

11 Vgl. Pickel 2018 (Weblink); Heße 2018 (Weblink).
12 Diese Ansätze gehen zurück auf Donald McGavran, vgl. Burkhardt 2018: 215h

15 Schulz 2014; 123.

14 Die Ausgrenzung zeigt sich durch das Desinteresse an allen, die sich nicht an eine Gemein¬

schaftskultur anpassen, die durch die Merkmale sizilianisch-italienischer Gastarbeiter- oder

Familiennachzugshintergrund, Gebrauch von Italienisch als alleinige Sprache und pfingst-
kirchlich-antikatholische und gesetzliche Frömmigkeit. Selbst Mario erfüllt durch seine

katholische Prägung, sein Studium und seine Liebe zur Musik nur schwer die Zugangskriterien.

15 Hauschildt/Pohl-Patalong 2013: 350.

16 Frey 2016: 779-798; Luz 2010: 404-413; Schliesser 2019; 1-45; Stuhlmacher 2002: 253-278;
Wiek 2022: 61-72.



10 Friedemann Burkhardt

erstaunliche Popularität erlangt.17 Interkulturalität hat sich im akademischen

Raum wie in der Politik, Wirtschaft und im Alltag als vielverwendetes Schlagwort
etabliert. Umgangssprachlich fokussiert «interkulturell» auf Beziehungen
zwischen verschiedenen Kulturen oder ihr Miteinander in Abgrenzung zu
«multikulturell», was eher das unverbundene Nebeneinander unterschiedlicher

Kulturen bezeichnet. Wie einleitend festgestellt wurde, ist der Begriff vielfach

un- oder unterbestimmt, so dass Begriff und Konzept der Interkulturalität im
Folgenden bestimmt werden sollen.

1.3. Interkulturalität als tertiärkulturelle Vergemeinschaftung

Eine umfassende wissenschaftstheoretische Bestimmung von Interkulturalität
bietet der ungarische Germanist und Sprachwissenschaftler Csaba Földes.'8

Prinzipiell gilt für ihn ein Verhältnis dann als interkulturell, wenn es Positionen

relational und nicht mehr primär als binäre Oppositionen betrachtet. Es geht

um das Verstehen des anderen durch eine selbstreflexive Perspektive,19 die eine

Veränderungbei den Beteiligten bewirkt, aufderen Grundlage sich eine qualitative

Neugestaltung ihrer Beziehungen im Sinn tertiärkultureller Gemeinschaft ergeben

kann. Entsprechend liegt das entscheidende Moment von Interkulturalität in
ihrer Reziprozität, die mehr ist als ein einfaches und unbestimmtes «Zwischen»,
nämlich Wechselseitigkeit, die Csaba Földes folgendermaßen beschreibt:20

Bei Interaktionen von Personen aus konzeptuell unterschiedlichen Lebenswelten kommt
somit eine neue (Zwischen)Kultur zustande, die als eine Art « Interkultur» bzw. termino -

logisch m.E. noch treffender: als eine Drittkultur(alität) oder Tertiärkultur(ali-tät) zu
betrachten wäre, da sie nicht einfach nur etwas «dazwischen» ist, sondern damit in vielerlei

Hinsicht qualitativ Neues vorliegt. Diese Dritt- bzw. Tertiärkulturen konstituieren sich

folglich in Abhängigkeit von ihren Beteiligten, d.h. sie sind nicht beständig und fest,
sondern «ereignen sich», werden permanent neu erzeugt; und zwar im Sinne eines «Dritten
Raums», also im Sinne von etwas weitgehend Neuem, das sich nicht summarisch aus
den ursprünglichen zwei Lebenswelten ergibt. Insgesamt lässt sich «Interkulturalität»

17 Bolton 2020: 88—98; Földes 2009: 503F.

18 Die Beschreibung seines Interkulturalitätsverständnis s. Földes 2009: 512-515. Vgl. ein ähnli¬

ches Interkulturalitätsverständnis bei Blioumi20oi: 90F

19 Diese Selbstreflexivität geschieht durch eine selbstkritische Haltung und Selbstdistanzierung
und führt zur Selbstaufklärung und Selbstveränderung, Földes 2009: 512.

20 Földes 2009: 513.



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 11

vorrangig anhand dreier Parameter charakterisieren: (a) Potenzialität, (b) Konstruktivität
und (c) Reziprozität.

Inhaltlich beschreibt Csaba Földes die drei Hauptmerkmale von Interkulturalität,
Potenzialität, Konstruktivität und Reziprozität dahingehend, dass Potenzialität
auf die Möglichkeiten fokussiert, die sich aus den Ressourcen, Fähigkeiten und

Stärken der Beteiligten ergeben und in die Interaktion eingebracht werden.

Konstruktivität blickt auf die kreative Gestaltung, die ein Einzelner aufgrund
seiner individuellen Ressourcen im Spannungsfeld zwischen eigenem und fremdem

hin zu einem neuen Wirklichkeitshorizont einbringen kann. Dabei wird der

«Dritte Raum» zu einem produktiven und innovativen Ort, der Neues hervorbringt.

Das Moment der Reziprozität betont die Wechselwirkung zwischen den

Ausgangskulturen im Sinn dialogischer Denk- und Handlungsprozesse und
fördert eine dialektische Struktur. Neben dieser inhaltlichen Beschreibung
unterscheidet Csaba Földes verschiedene Dimensionen von Interkulturalität.11

Mit dieser im Jahr 1009 vorgelegten Definition nimmt Csaba Földes etliche

Kritikpunkte auf, die am Begriff oder Konzept der Interkulturalität
geäußert wurden. Wenn er darin von Lebenswelten als Grundgrößen
interkultureller Interaktionsprozesse spricht und nicht von Ländern, Ethnien
oder Religionen, trägt er mit einem weiten und offenen Kulturbegriff der

zi Auf einer ersten Sachebene bezeichnet Interkulturalität das interkulturelle Phänomen selbst

als Ereignis und Beziehungsgeschehen, das eine neue «dritte Größe» herausbildet. Auf der

zweiten Meta- oder Reflexionsebene stellt Interkulturalität ein interdisziplinäres wissenschaftliches

Analysekonzept zur Wahrnehmung von Bedingungen, Möglichkeiten und Folgen einer

dynamischen Interaktion zwischen Kulturen. Als Interaktion gelten Berührung, Austausch

und Vermittlung. Als weitergehende Zielbeschreibung für die Interaktionsprozesse werden
auch wechselseitigem Verstehen, der Verständigung und einem Respektieren gegenseitiger
Unterschiede Bedeutung zugemessen. Allerdings gilt es zu beachten, dass während auf der
Sachebene normative Zielbeschreibungen über die Qualität des realen Interaktionsgeschehens

als angemessen betrachtet werden können, Interkulturalität auf der Metaebene als

Analysekonzept einem Beschreibungsprinzip folgen muss, das sich auf eine sachgerechte Darstellung

von Wahrnehmungen ausrichtet und weniger an ethischen Vorstellungen orientiert. Eine

dritte handlungstheoretische oder prozessorientierte Perspektive blickt auf Interkulturalität als

die Konstituierung eines offenen Aushandlungsprozess im Kommunikationsgeschehen. Auf
der vierten Ebene erscheint Interkulturalität als Interpretationsleistung, die in verschiedenen

kommunikativen Zusammenhängen auf unterschiedliche Weise zustande kommt, die keine
feste Größe, sondern ein flexibles Konstrukt darstellt und durch Vielfalt und Verschiedenartigkeit

gekennzeichnet ist. Földes 1009: 5izf.



12 Friedemann Burkhardt

vielfach kritisierten Ethnisierung des Interkulturalitätsbegriffs Rechnung.11 Die

Betonung einer relationalen Betrachtungsweise und eines Prozesses gegenseitigen

Verstehens beim Wahrnehmen und Interpretieren auf Basis von Selbstreflexion,

Selbstdistanzierung, Selbstkritik bis hin zur Selbstveränderung verhindert die

Essentialisierung kultureller Zuschreibungen und beugt der Verstärkung von

Stereotypen und dissoziativen Gruppendynamiken vor. Schließlich nimmt
Csaba Földes mit seiner Bestimmung von Interkulturalität als Tertiärkulturalität

im Sinn eines Dritten Raums Impulse und Anfragen auf, wie sie Vertreter des

Postkolonialismus wie Homi K. Bhabha oder Edward Said, aber auch Wolfgang
Welsch, Jürgen Bolton oder Jörg Scheffer in ihren Konzeptionen äußerten. Was

sie verbindet ist, dass sie hinsichtlich interkultureller Prozesse neben den beiden

Alternativen Anpassung oder Beibehaltung der Ursprungskultur ein dazwischen

liegendes Tertium von Interaktionsmöglichkeiten als Hybridität, Dritten Raum,

Liminalität oder Entgrenzung beschreiben.1' Der weiterführende Beitrag, den

Csaba Földes' Definition von Interkulturalität für die Interkulturalitätsdiskurse

erbrachte, ist eine systematische, differenzierte und konkrete inhaltliche

22 Der KulturbegrifFund auch der der Interkulturalität muss sich nach Csaba Földes auch nicht¬

westlichen Diskurswelten öffnen, denen nicht «die den abendländischen Kulturen inhärente

<Binarität> als Denkschema dient, d.h. dass man nicht überall in polaren Dichotomien denkt,
die ja ein Stück weit das Fundament auch des Interkulturalitäts-Konstrukts bilden (und sich

in solchen zentralen relationalem Gegensatzpaaren manifestieren wie das <Eigene> vs. das

<Fremde>).» Es geht um «ganzheitliche Sicht- und Denkweisen», in denen man «die
Anderen oder das Fremde nicht <egozentrisch als das einem Gegenüberstehendes [sieht],
vielmehr konzentriert man sich auf das Ganze und betrachtet sich selbst wie auch das Andere
bzw. das Fremde als Teile des Ganzen»; Földes 1009:513F.

13 Zur vergleichenden Darstellung von Konzeptionen, die den traditionellen KulturbegrifF zu
erweitern suchen vgl. Hansen 420ii: 172F. 278-285. Große Bedeutung erlangte der Begriff
Third Space/Dritter Raum, der aufHomi K. Bhabha zurückgeht. Zentral ist dabei die

Infragestellung binärer Interkulturalitätskonstruktionen, die auf Homogenität aus sind, durch die
Vorstellung eines Zwischenraums als neuer geistiger Ort, der jenseits der Ausgangskulturen
liege und kulturelle Hybridität ermögliche. Dort auf dieser neuen, neutralen, dynamischen
und immer auch fluiden Ebene seien die Einflusskräfte der Ursprungskulturen so weit
entschärft, dass sich unterschiedliche ethnische oder nationale Partien begegnen, ihre kulturellen
Grenzen überwinden und in ein diskursives Geschehen eintreten können, Bhabha 1994:5. 37.

Von kulturwissenschaftlicher Seite wird dieses Verständnis als eine « zu romantische Zielvor-

scellung» kritisiert, Rathke 2014; 52.



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 13

Beschreibung von Interkulturalität im Sinn tertiärkulturelle Vergemeinschaftung
und Bildung eines «Dritten Raums» in Aufnahme dieser Kritik.

1.4. Interkulturalität in der Gemeindeentwicklung und ihre Grenzen

Durch seine Beschreibung von Interkulturalität im Sinn eines Dritten Raums ist

Csaba Földes Verständnis anschlussfähig für die theologischen Anforderungen
an ein Interkulturalitätsverständnis der Praktischen Theologie zur Erarbeitung
eines differenzierten interkulturellen Ansatzes für die Gemeindeentwicklung.

i. Dabei bietet es sich in definitorischer Hinsicht an, seine Kategorisierung
des Interkulturalitätskonzepts mit den vier Bedeutungsebenen zu kombinieren,
die Ralph Kunz zur Definition von Gemeindeaufbau vorschlägt/4 In Analogie
dazu ergibt sich folgende Bestimmung: Auf einer primären Ebene erscheint

Interkulturalität in der Gemeindeentwicklung als Ereignis interkultureller
Phänomene personaler und relationaler Interaktionsprozesse innerhalb des

gemeindlichen Kontextes, die zur Herausbildung eines «Dritten Raums» führen.

In abgeleitetem Sinn bezeichnet Interkulturalität in der Gemeindeentwicklung
auf der Metaebene ein dynamisches interdisziplinäres Analyse- und Reflexions-

Konzept der Praktischen Theologie zur Erforschung, Beschreibung und

Bewertung von Bedingungen, Möglichkeiten und Verfahren tertiärkultureller

Interaktionsprozesse, die auf die Bildung einer Interkultur als tertiärkulturelle

Größe zielen. Auf einer visionären Ebene beschreibt Interkulturalität in
der Gemeindeentwicklung ein Entwicklungsziel für die Gestaltung christlichen

Gemeinschaftslebens als Ergebnis eines konziliaren und hinsichtlich der konkreten
Gestalt ergebnisoffenen Aushandlungsprozesses. Als ein solches Entwicklungsziel
bietet Interkulturalität für die Gemeindeentwicklung Orientierung, nicht aber

ein normatives Programm «interkultureller Gemeindeentwicklung», das sich

von anderen Arten der Gemeindeentwicklung unterscheiden ließe. Schließlich

beinhaltet das Konzept der Interkulturalität auf einer Umsetzungsebene

handlungstheoretische, organisationale und prozessorientierte Muster, Modelle und

Typisierungen für die Gestaltung des Kommunikationsgeschehens in der

Gemeindeentwicklung. Diese Verfahren zielen auf die Konstituierung einer

qualitativ neuen Interkultur(alität), eines «Dritten Raums», und sind
gekennzeichnet durch die Regelgrößen Potenzialität, Konstruktivität und Reziprozität.

24 Zu Csaba Földes s. 1.2, zu Ralph Kunz vgl. Kunz 2015: 37.



14 Friedemann Burkhardt

In theologischer Perspektive kann Interkulturalität als geistlich-sozialer

Ermöglichungsraum verstanden werden, dessen strukturprozessuale Qualität sich

pneumatologisch, christologisch und ekklesiologisch von Gal 3,2.8, Eph 1,11-3,7
und Apk 21,2.4-12,2 her bestimmt.

2. So plausibel die bisherigen Überlegungen zur produktiven Gestaltung
interkultureller Herausforderungen in Gemeinden scheinen, so sehr zeigen sich

in der Praxis bei ihrer Anwendung noch erhebliche Schwierigkeiten: Ein erstes

Problem liegt darin, dass die Güte von Interkulturalität, insbesondere die neue

Beziehungsqualität, die sich zwischen den Ausgangskulturen bildet, bei Csaba

Földes nur vage bestimmt ist. Es ist ihm beizupflichten, wenn er fordert, dass

Interkulturalität als wissenschaftliches Analysekonzept nicht normativ ausfallen

darf, sondern als «Beschreibungsprinzip primär auf eine sachadäquate Erfassung

von Realitätsbeständen (sprich: wie etwas ist) und weniger auf ethische, moralische

u.ä. Forderungen (sprich: wie etwas sein soll) ausgerichtet sein» muss.15

Demgegenüber hält er normative Anforderungen aufder Objektebene für
begrüßenswert, lässt die Qualitätsfrage aber unbestimmt, wo er von Inter-, Dritt- oder

Tertiärkultur oder dem «Dritten Raum» als etwas «in vielerlei Hinsicht qualitativ

Neues » spricht.
Für die Gemeindeentwicklung ist aber die Frage bedeutsam, was eine Gemeinde

im Sinn der vorgenommenen Definition als «interkulturell» qualifiziert. Denn

Szenarien, die die gesellschaftliche Fragmentierung unhinterfragt lassen und wenig

sensibel sind für Exklusion und Vulnerabilität, müssen als problematisch
angesehen werden: Carla ist in der Gemeinde willkommen. Den Schmerz über die

fehlende Anerkennung erträgt sie still in der Hoffnung, ihrem Sohn so ein

besseres Leben zu ermöglichen. In Erwartung besserer Hilfsmöglichkeiten zieht

der Student aus Togo eine deutschsprachige Gemeinde einer togolesischen vor.
Hinnehmen muss auch er, dass sich bisher außer der Pastorin niemand für ihn
interessiert - weder dafür, wie, wo und von was er lebt, noch was er beitragen
könnte. Die Vermietung von Kirchenräumen an die italienische Gemeinde hilft
der Kreuzkirche, ihre Einnahmensituation zu verbessern und ihr großzügiges

Raumprogramm zu rechtfertigen. Eine solche Zweckgemeinschaft führt aber

weder zur interkulturellen Begegnung der Gemeinden noch leistet sie einen

Beitrag zur Überwindung gesellschaftlicher Probleme. Insofern empfiehlt sich

25 Földes 2009: 512, Anm. 15.



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 15

zur Festigung der sozialen Qualität von Interkulturalität im Sinn eines «dritten
Raums» die Verbindung mit dem Konzept der Inklusion.16

Eine zweite Schwierigkeit bei der Steuerung interkultureller Entwicklungen
in Gemeindekontexten liegt in deren mangelnder Beständigkeit und innerer

Einheit. Csaba Földes weist daraufhin, wenn er im Hinblick auf die innovativen

Ergebnisse im «Dritten Raum» ausführt: «Diese Dritt- bzw. Tertiärkulturen

konstituieren sich folglich in Abhängigkeit von ihren Beteiligten, d.h. sie sind

nicht beständig und fest, sondern < ereignen sich>, werden permanent neu

erzeugt».17 Diese Problematik erlebt die Kreuzkirche, als sie in der Bewältigung

migrationsbedingter Herausforderungen in einem konziliaren Prozess mit
ihrer Gemeindegliedern aus Afghanistan und dem Iran die Idee einer farsispra-

chigen Faith-Community innerhalb ihrer Gemeinde entwickelte. Der Reihe

nach betrachtet, stellt sich die Sache folgendermaßen dar: Die Kreuzkirche

war bekannt, dass sie Menschen aus dem internationalen Raum anzog. Seit der

Jahrtausendwende erlebte sie eine kontinuierliche und überproportional starke

Zunahme ihrer farsisprechenden Mitglieder. Gleichzeitig gestaltete sich aber

die Seelsorge und Begleitung in Asylverfahren dieser ethnischen Gruppierung
besonders schwierig, so dass mit der gelegentlichen Einladung externer

muttersprachlicher Pastoren begonnen wurde. Immer wieder kam die Frage von
regelmäßigen Angeboten für die Farsi-Gemeinschaft auf. Um 2010 verdichteten

sich diese Überlegungen und nach einem Sondierungsprozess mit den afghanischen

und iranischen Gemeindemitgliedern beschloss der Kirchengemeinderat
die Bildung einer farsisprachigen Faith Community innerhalb der Gemeinde

mit einem eigenen Gottesdienst- und Kleingruppenangebot. Das pastorale

Leitungsteam der Kreuzkirche wurde um einen im Iran aufgewachsenen Pastor

erweitert, dem der neue Arbeitsbereich übertragen wurde. Doch anders als

erwartet, kam es zu Komplikationen: Zwar wuchs die Farsi-Community erheblich

durch das Engagement des persischen Pastors. Allerdings entstand in der

Kreuzkirche an vielen Stellen Frustration, weil nur etwa die Hälfte der

farsisprachigen Gemeindeglieder die neuen Angebote annahmen. Die andere Hälfte
besuchte aufgrund ihrer individuellen Vorlieben oder Lebensgewohnheiten

weiter die deutschsprachigen Gottesdienst- und Kleingruppenangebote.
Die «Sortierung» der Gemeinde nach ethnischer Zugehörigkeit musste als

16 Burkhardt 2019: 237-139.

27 Földes 2009: 513.



16 Friedemann Burkhardt

gescheitert angesehen werden. Das Beispiel belegt, wie unbeständig und fluide

interkulturelle Beziehungen und Ergebnisse aus interkulturellen Prozessen sind

und zeigt die Herausforderung für Gemeinden in pluralen Gesellschaften, weil
das tertiärkulturelle Interagieren für sich selbst noch keine Stabilität, Einheit und

Dauer erzeugt. Allerdings fehlt dem Interkulturalitätskonzept eine Vorstellung,
wie Beständigkeit, Stabilität und Verbundenheit in Beziehungsgefügen
erreicht werden könnte. Eine weiterführende Perspektive bietet das Konzept der

Multikollektivität des Kulturwissenschaftlers Klaus P. Hansen, das im nächsten

Abschnitt dargestellt werden soll.

2. Multikollektivität

Die Komplikationen bei der Gründung der Farsi-Gemeinschaft resultieren

aus der Annahme, bestimmte Gruppierungen wie die farsisprechenden

Gemeindeglieder aus dem Iran und Afghanistan seien aufgrund ihrer gemeinsamen

ethnischen bzw. sprachlichen Herkunft eine stabile Größe. Wie wenig diese

Prämisse zutrifft, zeigt eine Sinus-Milieustudie zum Leben von Migrantinnen
und Migranten aus dem Jahr 2018, die zu dem Schluss kommt: «Menschen mit
Migrationshintergrund in Deutschland sind keine besondere und schon gar
keine homogene Gruppe.» Sie «unterscheiden sich [...] weniger nach ethnischer

Herkunft als nach ihren Wertvorstellungen und Lebensstilen».18 Die Studie

relativiert die Bedeutung des Merkmals der ethnischen Herkunft für die Bildung
sozialer Gruppierungen und verifiziert das Konzept der Multikollektivität, mit dem

Klaus P. Hansen Vorstellungen als Illusion entlarvt, Kollektive, beispielsweise

Menschen mit Migrationshintergrund, bildeten an sich nach außen klar abgrenzbare

einheitliche und feste Größen.29 Der BegriffMultikollektivität fokussiert auf
die Zugehörigkeit eines Individuums zu einer Vielzahl sozialer Gruppierungen
(Kollektive). Zum Beispiel ist Carla Frau, verheiratet, Mitte dreißig, ihrer

Herkunft nach Brasilianerin, deutsche Staatsangehörige, Sozialarbeiterin mit
Universitätsabschluss, Putzfrau, Christin, Mitglied einer etablierten Kirche etc.

28 Sinus-Migrantenmilieus® 2018 (Weblink).

29 Hansen 42on: 139-199. 278-287. Seine konzeptionellen Überlegungen machte Klaus P. Han¬

sen 1995 in seiner Einführung in die Kultur und Kulturwissenschaft erstmals öffentlich. Nach

drei Auflagen nahm er 2009 in Kultur, Kollektiv, Nation eine grundlegende Bestimmung der

Begrifflichkeiten vor und stellte das Konzept in der 2011 in vierter, nun vollständig überarbeiteter

Auflage seiner Einführung vor. Zur Kritik kultureller Homogenität vgl. auch Bolton

2020: 95.



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 17

MitdieserDarstellungder Vielfalt individueller Identitätwiderspricht das Konzept
der Multikollektivität monokollektiven Identitätskonzepten und wird interessant

für aktuelle Fragen der Gemeindeentwicklung in einer pluralen und international

vernetzten Welt, insbesondere angesichts der besonderen Herausforderungen in

Einwanderungsgesellschaften. Eine wichtige Erkenntnis in dem Zusammenhang
ist Klaus P. Hansens Feststellung, dass der Kulturbegriff zur Beschreibung ethnischer

Gruppierungen und großen sozialen Formationen, insbesondere Nationen

versagt. Im Folgenden soll das Multikollektivitätskonzept entlang seiner

wichtigsten Schlüsselbegriffe Individuum und Kollektiv, Mehrfachzugehörigkeit,
Kohäsion, Dialektik, Virulenz sowie Dachkollektive als Kollektive zweiten Grades

erläutert und bezüglich seiner Potentiale zur Konzeption einer Praxistheorie für

Gemeindeentwicklung nach dem Interkulturalitätsparadigma untersucht werden.

2.1. Individuum, Kollektiv undMehrfachzugehörigkeit

Grundlegend für Begriff und Konzept der Multikollektivität ist zunächst

die Unterscheidung von Kollektiv und Kultur, die wie die beiden Seiten einer

Medaille aufeinander bezogen sind. Der Begriff des Kollektivs betrachtet in
einer eher soziologischen Perspektive die formale Gestalt und Struktur menschlicher

Gruppen. Ein Kollektiv besteht aus wenigstens zwei Individuen, die ein

Gleichverhalten zeigen, das die Zugehörigkeit herstellt, den Zugang und die

Teilhabe steuert und nach außen gegenüber anderen Kollektiven abgrenzt.

Die Kollektivzugehörigkeit verlangt die Erfüllung harter Kriterien wie Frau,

Brasilianerin, Sozialarbeiterin oder Universitätsabsolventin. Der Begriff der

Kultur bezieht sich auf Inhalte wie Sitten, Gebräuche oder Gewohnheiten von
Kollektiven, zum Beispiel ein bestimmter Musikstil, der in einem Kollektiv
gepflegt wird.'0 Diese Gewohnheiten sind nicht fest, dauerhaft oder abgeschlossen,

sondern unterliegen einem permanenten Wandel und sind gekennzeichnet von

Heterogenität und Widersprüchlichkeit. Kultur entsteht, wo Menschen in einem

Kollektiv mit bestimmten Gewohnheiten vertraut sind. Multikollektivität
bedeutet nun, dass sich die Kollektivität des Menschen nicht in der Zugehörigkeit
zu einem einzigen Kollektiv erschöpft, sondern sich in Mehrfachzugehörigkeiten

zeigt." So ist Mario ordentliches Gemeindeglied einer italienischen
migrationskirchlichen Gemeinde, die ihre Gottesdienste am Samstagabend in der

30 Hansen Z009: 16.

31 Hansen 2zooo: 197; Hansen 4zon: 156F



18 Friedemann Burkhardt

Kreuzkirche veranstaltet. Weil diese Gemeinde aber seine Musikgewohnheit
nicht teilt, wohl aber die Kreuzkirchengemeinde, spielt er dort in einer der Bands

als Gastmitglied und besucht gewöhnlich einmal im Monat deren Gottesdienst,

wenn diese Band auftritt. Mittlerweile gehört er auch zum eingeschworenen
Helferteam des Kinderkleiderbasars. Der deutsche Pass, den er seit ein paar
Jahren besitzt, ist das Ergebnis aktiver Bemühungen und macht ihn zugehörig

zum Kollektiv von Menschen mit deutscher Staatsbürgerschaft. Diese vier

Kollektivzugehörigkeiten hat er selbst gewählt. Im Multikollektivitätskonzept
werden sie als Interessenskollektive bezeichnet. Diese unterschieden sich von
sogenannten Schicksalskollektiven, die durch gemeinsame Merkmale von Menschen
zustande kommen, die von den einzelnen nicht aktiv herbeigeführt wurden, sondern

ihrer Geburt oder anderen vor- oder übergeordneten Mächten geschuldet sind.'1

Carla kann als Protagonistin einer Mehrfachzugehörigkeit zu etlichen benachteiligenden

Schicksalskollektiven angesehen werden. Die Last der gesellschaftlichen

Zurücksetzung erscheint bei ihr ungleich höher als bei Uwes Frau. Zwar sind

beide Südamerikanerinnen, gehören seit ihrer Geburt der lutherischen Kirche

an und leben etwa gleich lange in Deutschland. Allerdings heiratet Uwes Frau

einen einheimischen Mann und ihr Vater, auch Gemeindeglied, ist ein angesehener

Wissenschaftler." Die multikollektive Perspektive schafft nun Transparenz für
größere und kleiner Entscheidungen, die Carlas geburtliche Festlegungen nicht
als endgültige Determination zeigen. Vielmehr agiert sie selbstbestimmt und
gestaltet das Leben entsprechend ihren Bedürfnissen, Wünschen und Vorlieben.

Zum Beispiel hat sie sich Vorjahren entschlossen, nicht mit ihren portugiesischen
Freundinnen die brasilianische Gemeinde am Ort zu besuchen, sondern sich der

31 Hansen "2011: 148F ijöf. 161. Ralph Kunz differenziert in gewisser Analogie dazu bei ge¬

meindlichen Vergemeinschaftungsprozessen die «Vergemeinschaftung von Menschen mit
Bedürfnissen» und die «Vergemeinschaftung von Menschen mit Vorlieben». Für gehörlose
Menschen in einer Gehörlosen-Gemeinde oder Mitglieder in der italienischen Gemeinde, die

kaum Deutsch sprechen können, ist die Gemeinde keine «Wahlheimat» und eher

«Schicksalsgemeinschaft», R. Kunz 1010: 33.

33 Hier zeigt sich eine Verbindung zum Konzept der Intersektionalität, dessen «zugrunde lie¬

gender Gedanke der Mehrfachzugehörigkeit zu bestimmten sozialen Gruppen [...] in
deutlicher Nähe zur Grundidee der Multikollektivität [steht].» Rathje 2014: 39-59. Allerdings
bleibt Intersektionalität stark auf die Bereiche Ethnie, soziale Schicht und Geschlecht fixiert,
während Multikollektivität den Fokus aufselbstbestimmtes Gestalten der individuellen
Spielräume legt, Hansen "2011:150-155.



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 19

Kreuzkirche anzuschließen, wo sie sich für ihre Zukunft mehr Chancen erhofft,

mittlerweile engagiert und ihren Platz gefunden hat.

Zentral für das Multikollektivitätskonzept ist die Vorstellung, dass der einzelne

Mensch, Mario, Carla oder Patrick, als Individuum der eigentliche Kulturträger ist

und bestimmt wird durch eine Vielzahl von Persönlichkeitsmerkmalen (Abb. i).
Aber auch das Kollektiv wird bestimmt durch die zahlreichen Zugehörigkeiten
seiner Individuen zu anderen Kollektiven, die ein Kollektivmitglied als

individuellen Uberschuss miteinbringt.'4 Wie sich diese Kollektive durch die einzelnen

Zugehörigen gegenseitig durchdringen, neu formieren, inneren Zusammenhalt

erzeugen, aber auch abstoßen können, soll im Folgenden aufgezeigt werden.

2.2. Kohäsion als Produkt dialektischer sozialkollektiver Verwobenheit

Kehren wir nun noch einmal zurück zu den Irritationen in der

Kreuzkirchengemeinde über die Gemeindeglieder aus Afghanistan und dem

Iran, die die Angebote der Farsi-Community ausschlugen. Insbesondere im Farsi-

Leitungsteam sorgte das für Frust. Nur die Hälfte der Farsi-Gruppe hatte sich

der von allen gewünschten farsisprachigen Gottesdienstgemeinschaff angeschlossen.

Die anderen besuchten weiter die deutschsprachigen Angebote und kamen

nur zu besonderen Anlässen zu den Veranstaltungen des persischen Pastors. Das

Beispiel zeigt die begrenzte Reichweite von auf ethnische Herkunft bezogenen

Zielgruppenangebote für Menschen aus dem internationalen Raum. Gleichzeitig
bestätigt es die Bedeutung der multikollektiven Perspektive für die interkulturelle

Gemeindeentwicklung, weil sie Phänomene wahrnehmbar macht, die bei einem

nur ethnisch bestimmten Kulturbegriffverborgen bleiben. Die Merkmale ethnische

Herkunft und Gemeinde (gelb markiert) rangieren als zwei Größen unter
vielen anderen, die eine Kollektivzugehörigkeit konstituieren können.

Das iranische Ehepaar Amir und Zhara lebt seit 17 Jahren in Deutschland,
besitzt die deutsche Staatsbürgerschaft, einen Mittelklassewagen und eine

Eigentumswohnung. Aus ihrer Sicht sind sie Deutsche, gehören als solche

schon viele Jahre der Kreuzkirche an und haben dort ihre Freunde. Mit Hans-

Peter, einem Allgäuer und Elektromeister, besucht Amir einen deutschsprachigen

Hauskreis und einen Tischtennisclub im Stadtviertel. Seine Frau Zhara

nimmt das neu geschaffene Angebot eines Farsi-Hauskreises gerne an, aber für

34 Hansen Aooo: 157.



20 Friedemann Burkhardt

*Ali Mohamad *Esmat *Amir *Zahra

Alter 21 Jahre 21 Jahre 45 Jahre 39 Jahre

in Deutschland seit 6 Jahren seit 5 Jahren seit 17 Jahren seit 17 Jahren

Geschlecht Mann Frau Mann Frau

ethn. Herkunft Iran Iran Iran Iran

Nationalität Deutsch Iran Deutsch Deutsch

Schulbildung Sehr gering Gymnasium Gymnasium mittel

Ausbildung keine Universität Universität Friseur

Berufstätigkeit Fahrer Erzieherin Lagerist Gelegenheitsjobs
Vermögen kaum sehr gering Auto Wohnung
Kirche EmK EmK EmK EmK

Gemeinde Farsi-G. deutsche G. deutsche G. deutsche G.

Hauskreis Farsi deutsch deutsch Farsi

Freizeit iran. Freunde Familie Sportverein iran. Freundinnen

* Namen geändert

Abbildung i: Das Merkmal der ethnischen Herkunft als eines unter anderen (Grafik F.B.)-

Abbildung z: Die begrenzte Reichweite des Merkmals der ethnischen Herkunft (Grafik F.B.).



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 21

beide war es keine Option, ganz in die Farsi-Community zu wechseln. Ganz
anders stehen die Dinge bei Ali Mohamad, der sich auch noch nach sechs Jahren

im neuen Land fremd fühlt und froh ist, dass es nun regelmäßige muttersprachliche

Angebote gibt. Esmat hat zwar noch keinen deutschen Pass, dafür aber am-
bitionierte Zukunftspläne und möchte sich so schnell wie möglich integrieren.
Für sie kam nur die deutsche Gemeinde in Frage, weil sie dort die trifft, an

denen sie sich orientiert und die sie unterstützen können. Sie wehrt sich gegen alle

Uberredungsversuche, ihre Mitarbeit in der Farsi-Community zu intensivieren.

Sakineh ist die ältere Schwester von Amir, Mitte sechzig, lebt schon über vierzig
Jahre in Deutschland, spricht aber so gut wie kein Deutsch. Seit ihr Mann verstorben

ist, hat sie es sich zur Gewohnheit gemacht, zu besonderen Anlässen ihren

Bruder und ihre Schwägerin in die Kreuzkirche zu begleiteten. Als sie von dem

persischen Pastor hörte und der Idee der Gründung einer Farsi-Community war
sie begeistert. Mittlerweile nimmt sie regelmäßig am farsisprachigen Gottesdienst

teil und arbeitet im Küchenteam mit.
Eine solche dichte und differenzierte Beschreibung des sozialen Verhaltens

und der kollektiven Zugehörigkeiten der Gruppe der Menschen mit farsisprach-
lichem Flintergrund ist mit einem traditionellen Kulturbegriff unmöglich, der

nur ethnische Kollektive als Kulturträger sieht. Das Multikollektivitätskonzept
ermöglicht die Beschreibung eines dialektischen Beziehungsgefuges, das sich aus

einerseits exkludierenden Grenzziehungen gegenüber den umgebenden Kontexten
und andererseits aus der sie übersteigenden Mehrfachverortung der Individuen

in andere Kollektive hinein ergibt und das auf diese Weise Kohäsion erzeugt. Die

Konstituierung der Farsi-Community zieht eine klare Grenzlinie innerhalb der

Kreuzkirchengemeinde und teilt sie anhand des Merkmals «farsisprachlicher

Flintergrund» in zwei Gruppen. Gleichzeitig bildet die Mehrfachverortung der

FFälfte der farsisprechenden Mitglieder der Kreuzkirchengemeinde auch in den

deutschsprachigen Angeboten bis hin zur daraus resultierenden Mitgliedschaft
von Amir und FFans-Peter im städtischen Tischtennisclub ein festes Netzwerk,
das der Kirchengemeinde als Ganzer inneren Zusammenhalt schenkt. Aus diesen

Beobachtungen ergeben sich Einsichten zur Herstellung von Kohäsion in heterogenen

Kollektiven: i. Das Merkmal ethnische Herkunft im Sinn eines Kulturbegrifts
ist ungeeignet, um ein einzelnes ethnisches Kollektiv wie die Gruppe farsispre-
chender Gemeindeglieder in der Kreuzkirche in ihrer Komplexität und Dynamik
zu verstehen und ihre Verwobenheit mit anderen sie umgebenden ethnischen

Kollektive in multikulturell geprägten Räumen zu erklären. Einer solchen



22 Friedemann Burkhardt

Perspektive bleiben stabilisierende und Einheit erzeugende Wirkungen verborgen.
Dies ist eine zentrale Einsicht von Klaus P. Hansens Multikollektivitätskonzept:"

Der ethnologische Kulturbegriff, das ist seine Paradoxic, taugt nicht für ethnische

Kollektive. Stämme, Völker, Nationen sind zu sehr verschachtelt, um homogen und
hermetisch geschlossen zu sein. [...] Der BegriffKollektiv ist dem der Kultur überlegen. Wenn

sie modern verstanden werden, sind Kollektive vor den Schwächen des Kulturbegriffs wie

Statik, Hermetik und Substanzialität gefeit.

Hier zeigt sich eine Nähe zwischen dem Konzept der Multikollektivität und

dem der Superdiversität des Ethnologen und Kultursoziologen Steven Vertovec.'6

Beide Konzepte erachten die ethnische Herkunft als unzureichend, um ethnische

Gruppen zu beschreiben, und fordern eine differenziertere Betrachtung. Beide

bestreiten auch, «dass Individuen distinkte, in sich abgeschlossene Kulturen

repräsentieren und so in die Begegnung mit anderen eintreten».57

i. Stefanie Rathje, Professorin für Unternehmensführung und Kommunikation,
die sich mit Multikollektivität im Hinblick auf seine Anwendbarkeit in der

Personal- und Organisationsentwicklung beschäftigt, betont die Bedeutung der

sozial-kollektiven Verwobenheit, die sich aus den Mehrfachzugehörigkeiten ergibt
und die Kohäsion aus Resilienz erzeugt:'8

Ein solches dicht gewebtes Netz aus interkollektiven Beziehungen erweist sich als resilient,

da es keinerlei Sollbruchstellen besitz. Multikollektivität kann daher als Grundlage
für gesellschaftlichen Zusammenhalt betrachtet werden.

Stefanie Rathje zeigt, dass die sozialwissenschaftliche Netzwerkforschung

grundlegende Annahmen des Multikollektivitätskonzepts unterstützt,
insbesondere dass Multikollektivität auf organisationaler Ebene den Zusammenhalt

von Kollektiven durch die Zunahme von Bindungen, Inklusionseffekten

und der Entschärfung von Konflikten stärkt und auf individueller Ebene das

Freiheitsempfinden des Einzelnen fördert und so eine größere Partizipation
ermöglicht." Diese soziale Verwobenheit der Kollektive und Individuen, wie sie

die Grafik (Abbildung 2) erkennen lässt, erzeugt Kohäsionspotential, wo eine

35 Hansen hon: i86f.
36 Vgl. Vertovec 2012 (Weblink).
37 Bieler/Eugster-Schaetzle 2022: 681.

38 Rathje 2014: 47.

39 Rathje/Schirmacher/Zollo 2017: 89h



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 23

Ziel

Zusammenhalt und Dauer als Basis für
die Erfüllung von Zweck und Auftrag

Mittel
Sprache, Kommunikation, Worte, Regeln, Gesetze, Sitten,
Bräuche

rechtlich fixiert kulturell offen

und flexibel

Abbildung 3: Strukturelle Aspekte des Multikollektivitätskonzepts (Grafik F.B.).



24 Friedemann Burkhardt

Betonung binärer Oppositionen unterbleibt und die Multikollektivität der

Individuen und Subkollektive als Reichtum in den Blick kommt.

2.3. Virulenz und Virulenzkontrolle

Angesichts des heterogenen, fluktuationsanfälligen und liquiden Charakters

komplexer Gemeindesituationen stellt sich die Frage, wie konkret sich Kohäsion erreichen

lässt. Hierfür bietet das Multikollektivitätskonzept der Gemeindekybernetik

vorrangigzwei Perspektiven. Die erste liegt in derDifferenzierungzwischen dem

heterogenen Kollektiv der Gemeinde als der Grundebene des Gemeindegeschehens

und einer rahmenden Ebene, die als eine Art Überbau schützend, ordnend und
steuernd Homogenität in der Gemeinschaft bewirkt.40

Die Grundebene eines Gemeindekollektivs ergibt sich aus den vielen

Individuen wie Zhara, Amir oder Hans-Peter, sodann aus den verschiedenen

ineinander verschachtelten Subkollektiven angefangen bei den Gottesdiensten, über

Kleingruppenangebote bis zu dem Interessenskollektiven wie dem der beiden

Tischtennisspieler. Die Heterogenität des Gemeindekollektivs resultiert aus einer

Vielzahl von virulenten Identitätsdifferenzen, die die Individuen und Subkollektive

für Fluktuation und Fluidität anfällig machen. Die Rahmenebene setzt sich

zusammen aus Zielformulierungen, Werten, Regelungen und Symbolen, sie gliedert
sich in ungeschriebene und schriftlich festgelegte Übereinkünfte und bildet einen

homogenisierenden Überbau mit dem Potential, Einheit in der Heterogenität
herzustellen.

Ein zweiter Ansatzpunkt für die Herstellung von Kohäsion liegt in der Einsicht,
dass die erwünschte Stabilität und Einheit aktive Interventionsmaßnahmen der

beteiligten Personen erfordert. Zum einen tragen die Leitungspersonen in einem

Kollektiv Verantwortung für die inhaltliche Erarbeitung der einzelnen Elemente

des Überbaus, die als Steuerungsgrößen für die Kultur und das Verhalten in einem

Kollektiv fungieren und ihm Zusammenhalt und Dauer verleihen. Dies geschieht

in der Regel in Leitbildprozessen.41 Zum anderen braucht Kohärenz aber auch

eine Aktivität auf der Seite der einzelnen Kollektivmitglieder, die diese Werte,

Grundsätze oder Gewohnheiten - an deren Erarbeitung sie im Regelfall beteiligt

40 Hansen Von: 174-178.

41 Grethlein 1012.: 407.



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 25

sind - für sich übernehmen. Klaus P. Hansen spricht in dem Zusammenhang von
Virulenzkontrolle, die die Individuen ausüben:41

Die Kohäsion der Kollektive ergibt sich daraus, dass Mitglieder ihre

Identitätsübereinstimmungen aktualisieren und die Identitätsdifferenzen nicht virulent

werden lassen. In dieser Virulenzkontrolle besteht der kleine Preis, den man für die

Kohäsion zahlen muss.

Wie individuell die Aktualisierung der Kollektivzugehörigkeiten ausfallen können,

zeigt sich in der Unterschiedlichkeit, wie Amir, Zhara, Esmat, Ali Mohamad

und Sakineh die mit der Farsi-Community verbundenen neuen Perspektiven für
sich bewerten und zu welchen neuen Gewohnheiten sie diese Möglichkeiten
verarbeiten. In gemeindekybernetischer Hinsicht ergibt sich aus einer multikollektiven

Perspektive mehr als Transparenz für gegenseitige Übervorteilungsdynamiken

heterogener Kollektive. Vielmehr zeigen sich konkrete Ansatzpunkte, wie die

negativen Wirkungen minimiert und durch einen regulativen und schützenden

Überbau überwunden werden können.4'

2.4. Kollektive, Subkollektive und Dachkollektive

Internationalisierung und neue Technologien führen im 21. Jahrhundert zu

Lebensformen, die sich über nationalstaatliche Grenzen hinweg multilokal oder

in zirkulären Bewegungen vollziehen. Insbesondere die Kommunikationsmedien

erlauben zwischen direkten und persönlichen Treffen regelmäßige Begegnungen

in Echtzeit unabhängig vom Wohnort und führen zu einem transnationalen

Lebensstil.44 Dieses Phänomen prägt viele Migrationsgemeinden besonders stark

und gibt ihnen eine plurilokale und mehrdimensionale Gestalt.4'

Die eChurch, die der togolesische Student aus der Eingangszene mit seiner

deutschen Freundin seit geraumer Zeit besucht, ist ein Paradebeispiel solcher

Transnationalisierungsprozesse. Gegründet wurde sie von einem Pastor, der 2004
als Zwanzigjähriger zum Elektrotechnikstudium aus Gabun nach Hamburg
gekommen war. Seit 2012 arbeitet er als Ingenieur in der Automobilindustrie. Etwa

42 Hansen 220oo: 195.

43 «Dass eine Übervorteilung eines Kollektivs durch ein anderes, was Thema der Kulturkritik
war, verhindert wird, verdankt sich zum einen der Multikollektivität der Individuen und zum
anderen dem regulierenden Überbau» Hansen 4ioii: 187.

44 Pries zoio: 14-17.

45 Vgl. Bieler 2019: 6z$ff; Stanley 2018: 63.



26 Friedemann Burkhardt

zeitgleich hatte ihn die gabunesische Mutterkirche zum Intendanten des kleinen

Kirchenbundes gemacht, der damals aus einem losen Netzwerk im Dreieck

Zentralafrika, Nordamerika und Deutschland bestand mit ein paar Pastoren,

Gemeinden, Bibelcolleges und Sozialprojekten. Um dem heterogenen Gebilde

mehr Stabilität und Einheit zu verleihen, initiierte der frischgebackene Intendant

1017 einen Gemeindeentwicklungsprozess, der jährlich einen etwa dreiwöchigen

Einsatz internationaler kirchlicher Entwicklungszusammenarbeit mit um-
fasste. Dafür hatte er einen deutschen Pastor und Hochschuldozenten gewonnen,

der ihn auf seinen Afrikareisen begleiten sollte, um an den Bibelcolleges

zu lehren, Pastoren und Leitungspersonen in Gemeinden zu schulen und die

Jahreskonferenz des Kirchenbundes zu moderieren. Als der deutsche Theologe

zur ersten Lehrveranstaltung das Bibelcollege betrat, trug er einen blauen Blazer,

Jeans und Hemd. Sein sonst leger gekleidete afrikanischer Freund und Intendant
erschien in Anzug, Hemd und Krawatte. Der Bibelschulleiter trug ein ausgefallenes

gelbes Sakko, eine karierte Stoffhose, Lackschuhe, Krawatte und hatte sich

mit einem Einstecktuch im Muster der Hose und goldener Arm- und Halskette

geschmückt. Während der deutsche Theologe bei seiner Anzugsordnung blieb,

steigerte sich der Leiter des Bibelcolleges am zweiten Unterrichtstag zu

einem dunkelblauen Zweireiher mit Goldknöpfen, am dritten zu einem Auftritt
in traditioneller afrikanischer Kleidung, am vierten zu einem dunkelgrünen

Samtanzug und so weiter. Im Gegensatz zu den schrillen Farbkombinationen,
dem lauten und bewegten Lobpreis und den leidenschaftlichen und mit viel

Gestik gespickten Predigtimpulsen, die die Lehrveranstaltungen rahmten,

ging es im Vorlesungsgeschehen selbst auffallend ruhig, konzentriert und sachlich

zu. Wenn der Leiter des Bibelcolleges ans Mikrophon trat, wechselte er in
einen leisen, akademischen Modus. Die Dozierenden des Bibelcolleges und die

Studierenden, die etwas beitrugen, erstaunten den deutschen Theologen durch

ihre qualifizierten Beiträge und konzentrierten Fragestellungen. Verblüfft stellte

er fest, dass kaum ein Unterschied zu einer Lehrveranstaltung in Deutschland

erkennbar wurde und er sich auf sicherem Terrain bewegen konnte. Nach fünf
Unterrichtstagen endete das Blockmodul mit der Ubergabe der Zertifikate
und einem Abschlussfest. Am Ende wurde ihm überschwänglich gedankt und
das Anliegen des Bibelcolleges auch für die Zukunft ans Herz gelegt. In den

Folgejahren nahm er bei Lehrveranstaltungen wahr, dass die Studierenden,

meist Pastorinnen und Pastoren mit Gemeindeerfahrung, mit den vermittelten



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 27

Lehrinhalten positive Erfahrungen gesammelt hatten, die sie ins Lehrgeschehen
einbrachten.

Während das Konzept der Transnationalisierung46 hilft, solche internationalen

Phänomene hinsichtlich ihrer Sozialstrukturen zu verstehen, ergeben sich aus dem

Konzept der Multikollektivität gemeindekybernetische Gesichtspunkte, wie in
transnationalen und heterogenen Kontexten Gemeindeleben auf der Grundlage
des Interkulturalitätsparadigmas wahrgenommen, reflektiert und gestaltet werden

kann. Nach einer weit verbreiteten Prämisse im Hinblick auf internationale

Zusammenarbeit sind Individuen fest eingebettet in ihre jeweiligen kulturellen

Kontexte und bestimmen sie in ihrem Verhalten.47 Wenn nun Akteure verschiedener

Nationalkulturen zusammentreffen, bedarfes besondere Anstrengungen in
Form des Erwerbs von kulturellem Wissen und entsprechender Kompetenzen, um
den Graben zwischen den unterschiedlichen kulturellen Welten zu überwinden.

Dies scheint spontan plausibel, weil wir unsere jeweiligen Heimatländer als stabile

und dauerhafte Größen wahrnehmen und nicht in ihrer Heterogenität, Fluidität
und Labilität. Das Konzept der Multikollektivität relativiert nun die Annahme

eines festen Eingebundenseins in einen kulturellen Kontext, der bei Begegnungen

mit Menschen anderer Nationalität oder Ethnie zwangsläufig zu bipolaren

Beziehungen führt. Denn es versteht nationalstaatliche Formationen als eine Art
Oberkollektive. Anders als gewöhnliche Kollektive, die sich aus Individuen

zusammensetzen und als Kollektive ersten Grades gelten, bestehen Oberkollektive

aus einer Vielzahl unterschiedlichster Kollektive (Polykollektivität). Sie werden

als Dachkollektive bezeichnet und gelten als Kollektive zweiten Grades. Diese

Differenzierung hilft zu verstehen, dass in interkulturellen Begegnungen nie

Nationalkulturen, also Dachkollektive, aufeinandertreffen, sondern Individuen,
und dass diese aufgrund ihrer Multikollektivität oft schon vor einer interkulturellen

Vorbereitung durch den Berufskontext oder Interessen mit Menschen des

anderen Dachkollektivs verbunden sind. Nur so ist zu erklären, dass die Begegnungen

in Gabun ohne nennenswerte kulturelle Irritationen verliefen, obwohl der deutsche

Theologe dafür keine kulturelle Vorbereitung traf. Vielmehr konnte er

seine Lehrveranstaltungen, die Gemeindeberatungen und die Moderation der

Kirchenkonferenz in der aus Deutschland gewohnten Weise durchführen. Er

musste geradezu schmunzeln, als sich der Bibelschulleiter am Ende des ersten

4 6 Pries 2010: 9-31. Bezogen auf Migration bei John 2018: 62-65.

47 Rathje 2014: 40.



28 Friedemann Burkhardt

Vorlesungstages von den Studierenden mit den Worten verabschiedete: «Sie

denken daran», dabei zeigte er aufseine Armbanduhr, «neun Uhr ist neun Uhr,
zehn Uhr ist zehn Uhr. Wir treffen uns morgen um neun! » Klaus P. Hansen

versteht internationale Begegnungen dahingehend, dass er daraufhinweist:

Nicht Länder treffen sich, sondern Politiker, Geschäftsleute und Schüler. Daraus folgt,
dass es sich bei interkulturellen Vorgängen um interkollektive Begegnungen zweiten

Grades handelt, d.h., die Kollektivbeziehung ersten Grades - Geschäftsmann zu
Geschäftsmann - wird durch eine zweiten Grades überhöht - deutscher zu amerikanischem

Geschäftsmann - so dass sie an einer doppelten Schnittstelle stattfindet. Die

Zugehörigkeit zu einem Kollektiv ersten Grades, einem Subkollektiv, kann dabei für
Kommunikation wichtiger sein als die Zugehörigkeit zu einem Kollektiv zweiten Grades.

Interkulturelles Training und Kompetenzerwerb sind für eine produktive
internationale kirchliche Entwicklungszusammenarbeit in den Bereichen

Gemeindeberatung und universitärer Lehre sicher nicht unerheblich. Allerdings
können sie für eine gute Kommunikation und fruchtbare Zusammenarbeit

weniger ausschlaggebend sein, wie Kenntnisse, Erfahrungen und Fähigkeiten,
die die Beteiligten unabhängig von ihrer Herkunft durch ihr gemeinsames

Interesse zu einem Kollektiv verbinden. Im Beispiel traf ein Pastor, Theologe

und Hochschuldozent aus Deutschland mit Theologiestudierenden und dem

Dozierendenkollegium aus Zentralafrika zusammen. Das gemeinsame Interesse

und Praxiswissen im Bereich Theologie, pastorale Leitung, Gemeindeentwicklung,

Hochschultätigkeit etc. weist auf ein bereits bestehendes Kollektiv hin, in dem

sich die Beteiligten befinden und das sie über nationale und ethnische Grenzen

hinweg als einen interkulturellen Lern- und Begegnungsraum aktivieren können.

2.$. Struktur- und Prozessperspektive

Das Konzept der Multikollektivität prägt eine Strukturperspektive. Diese eröffnet

deskriptive, erkenntniskritische und konstruktive Blickwinkel auf Kollektive, die

durch die Definition und Kategorisierung von Schlüsselbegriffen in ihrer je eigenen

strukturellen Eigenart, Komplexität und Dynamik transparent gemacht werden

können. Eine entscheidende Erkenntnis von kybernetischer Relevanz ist, dass

Kohäsion als Zielhorizont des Dritten Raums nicht aufder Ebene der Individuen

und Kollektive erreicht wird, sondern durch einen homogenisierenden geistigen
Überbau, der Stabilität, Dauer und Einheit wirkt. Was diese Strukturperspektive
aber nicht zu geben vermag, ist eine Vorstellung, nach welchen Prinzipien
Individuen und Kollektive produktive Interaktionen hervorbringen, in denen sie



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 29

die Inhalte jenes homogenisierenden Überbaus erarbeiten, aushandeln

und vermitteln. Die Frage nach den Kommunikationsprinzipien der

Aushandlungsprozesse in der Leitbildarbeit lässt das Multikollektivitätskonzept
unbeantwortet. Diese Leerstelle erklärt sich daraus, dass Multikollektivität im

Gegenüber zu einem strukturorientierten Interkulturalitätsverständnis entworfen

wurde.48 Die Frage der Gestaltung tertiärkultureller Interaktionsprozesse

zur Formierung eines Dritten Raums ist kein primär multikollektivitätstheore-
tisches Thema. Für die Gemeindeentwicklung ist es aber von hoher Relevanz.

Aus diesem Grund kann Multikollektivität das Interkulturalitätsparadigma nicht

ersetzen, sondern nur zu ihrer strukturellen Präzisierung im Sinn einer

interkollektiven Konstruktion beitragen. Von zentraler Bedeutung für die qualitative

Seite der Gemeindeentwicklung bleibt die differenzierte Beschreibung von
Csaba Földes, mit der er die Prozessqualität interkultureller Interaktionen durch

die Konzeptbegriffe Relationalität und Dritter Raum sowie die drei Prinzipien
Potenzialität, Konstruktivität und Reziprozität bestimmte. Dass in der

internationalen Entwicklungszusammenarbeit (2.4) im Laufe der Jahre ein produktiver

interkultureller Lern- und Begegnungsraum entstand, verdankt sich der

Bereitschaft der Beteiligten, sich im Sinn des Prinzips der Potenzialität auf die

Möglichkeiten des gemeinsamen Unternehmens zu fokussieren und die jeweils
anderen im Hinblick auf ihre Ressourcen, Fähigkeiten und Stärken zu betrachten.

Die konkrete Gestaltung sowohl des Vorlesungsdesigns am Bibelcollege als

auch bei der Einführung einer kirchenleitenden Ebene im Kirchenbund folgte
dem Prinzip der Konstruktivität. Dabei wurden die die individuellen Ressourcen

im Spannungsfeld zwischen eigenem und fremdem in einen innovativen und
kreativen Prozess eingebracht, der für Neues offen war. Das Prinzip der Reziprozität
kennzeichnet Dialogizität als Grundgröße aller Denk- und Handlungsprozesse.
So gab der deutsche Theologe die Gemeindeentwicklungslehre nicht als

fertiges Produkt weiter, sondern machte den Lehrsaal in Gabun gleichsam zum
Laboratorium, in dem die Beteiligten im Dialog konkrete Impulse für ihre je
verschiedenen Anwendungsfelder gewannen. Ahnlich erhielt das Konferenzsystem,
das als konziliares Instrument zur Leitung des afropentekostalen Kirchenbundes

entwickelt wurde, eine ganz eigene originäre Gestalt.

48 Hansen 2011: i82f, 279; Rathje 2014: 39.



30 Friedemann Burkhardt

3. Zusammenfassung, Ertrag undAusblick

Ein erster Ertrag der Ausführungen ist die Bestätigung der Eingangsthese zur
Realisierung eines interkulturellen Ansatzes in der Gemeindeentwicklung, nach der

das Inklusions-, Multikollektivitäts- und Transnationalisierungskonzept hilfreiche

Perspektiven eröffnen. Dafür war es notwendig, zunächst den Begriffund das

Konzept der Interkulturalität zu bestimmen (1.3). Mit dieser Definition hat sich

die von mir postulierte Bezugslogik der vier Theoriekonzepte weiter plausibilisie-

ren lassen. Dabei erhält Interkulturalität den Rang eines Grundparadigmas,
indem sie die sozialen Interaktionsprozesse als tertiärkulturelle Vergemeinschaftung

mit dem Ziel der Bildung eines Dritten Raums versteht und in der Gestaltung
den Prinzipien Potenzialität, Konstruktivität und Reziprozität folgt. Für ein so

geartetes Gemeindeentwicklungsverständnis erwies sich Multikollektivität als

ein umfassendes Wahrnehmungs-, Reflexions- und Gestaltungsinstrument. Es

zeigt einerseits Anschlussfähigkeit an das Konzept der Inklusion, mit der ich

das Interkulturalitätsparadigma zur Bestimmung seiner sozialen Qualität
verbinde, und eine Erhöhung des Erklärungspotentials zu Inklusionseffekten (2.2).

Andererseits erweist sich Multikollektivität mit der Kategorie des Dachkollektivs

auch im Hinblick auf Phänomene der Transnationalisierung als ein wichtiges

Analyseinstrument.
Ein zweiter Ertrag liegt in der Darstellung von Multikollektivität als schlüssiges

Konzept mit hoher Evidenz für eine Theorie der Gemeindeentwicklung auf

Basis des Interkulturalitätsparadigmas. Ihre Leistungsfähigkeit liegt darin, dass sie

die strukturelle (Kollektiv) mit der kulturellen (Gewohnheiten) Dimension
verbindet (2.2), eine hohe Transparenz herstellt im Hinblick aufdie sozialkollektive

Verwobenheit und Komplexität in heterogenen und pluralen Gemeindekontexten

und einen Ansatz für die Virulenzkontrolle und Herstellung von Kohäsion auf

dem Weg zur Bildung eines Dritten Raums eröffnet (2.3 und 2.4).

Der dritte Ertrag liegt in der Bestimmungvon Interkulturalität als interkollektive

Konstruktion. Die Vorstellung der Multikollektivität hilft die vielfach als Problem

kritisierte Fixierung auf die Bezugskategorie der Kultur aufzulösen und zu
relativieren (1.2 und 1.3), Einheit in pluralen Kontexten der Gemeindeentwicklung
wahrzunehmen, zu reflektieren und im Hinblick auf die Verfahrensseite in der

Gestaltung zu beschreiben. Schließlich erhöht sie das Erklärungspotential eines

interkulturellen Ansatzes für die Theorie der Gemeindeentwicklung in allen

Geltungsbereichen und im gesamten Anwendungsspektrum (2.2 bis 2.4).



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 31

Deutlich ist nun aber auch, dass die aufgezeigte Leistungskraft des

Multikollektivitätskonzepts für eine dem Interkulturalitätsparadigma verpflichtete

Gemeindeentwicklungstheorie mit den Überlegungen dieses Beitrags nur
skizziert ist. Es bedarfweitere Forschung und Theoriebildung, um die aufgezeigten

Linien zu einem konsistenten Theoriekonzept zu verbinden und den

zugrundeliegenden Interkulturalitätsbegriff im Verhältnis zu weiteren vielversprechenden

Beschreibungskonzepten gemeindlicher Vergemeinschaftungskonzepte zu

profilieren.



32 Friedemann Burkhardt

Bibliographie

Bhabha, Homi K.,1994. The Location of
Culture. London/New York.

Bieler, A./Eugster-Schaetzle, T., ion. Diffe-
renzsensible Konvivialität. Gottesdienst
und Seelsorge in diversen Gemeinden. G.

Etzelmüller/C. Rammelt (Hg.): Migrationskirchen.

Internationalisierung und Plurali-

sierung des Christentums vor Ort. Leipzig,
679-696.

Bieler, A„ 1019. Europa im Kontext transnationaler

Migrationsbewegungen.
Praktischtheologische Erwägungen. M. Meyer-Blank
(Hg.): Christentum und Europa. XVI.
Europäischer Kongress für Theologie 10.-13.

September 1017 in Wien, VWGTh 57, Leipzig,

615-617.
Blioumi, A„ zooi. Interkulturalität als Dynamik.

Ein Beitrag zur deutsch-griechischen

Migrationsliteratur seit den Siebzigerjahren.

Stauffenburg Discussion, Tübingen.
Bolten, J., 1010. «Interkulturalität» neu denken:

Strukturprozessuale Perspektiven. -
H.W. Giessen/C. Rink (Hg.): Migration,
Diversität und kulturelle Identitäten. Sozial-

und kulturwissenschaftliche Perspektiven.

Stuttgart, 85-104.
Burkhardt, F., 1018. Interkulturelle Kirchen-

und Gemeindeentwicklung. Überlegungen

zur Aufnahme des Aspekts der Interkulturalität

in die Debatte um eine zukunftsfähige

Kirchentheorie. ZThK 115, uz-114.
- 1019. Aspekte eine migrationssensiblen

Kirchentheorie. Perspektiven und Konzepte als

Impulse für die Kirchen- und Gemeindeentwicklung.

PrTh 54,135-141.
Etzelmüller, G./Rammelt, C., 1011.

Migrationskirchen. Internationalisierung und Plu-

ralisierung des Christentums vor Ort. G.

Etzelmüller/C. Rammelt (Hg.): Migrationskirchen.

Internationalisierung und Plurali-

sierung des Christentums vor Ort. Leipzig,

13-19.

Földes, C„ 1009. Black Box clnterkultura-
lität>. Die unbekannte Bekannte (nicht
nur) für Deutsch als Fremd-/Zweitsprache.
Rückblick, Kontexte und Ausblick, in:
Wirkendes Wort 59,503-515.

Frey, 1016. Neutestamentliche Perspektiven
und Impulse zur Entwicklung christlicher
Gemeinden. J. Frey, Von Jesus zur neutesta-
mentlichen Theologie, Hg. v. B. Schliesser,

WUNT 308, Tübingen, 779-798.
Grethlein, Chr., 1011. Praktische Theologie.

Berlin/Boston.
Hansen, K.P., 1009. Kultur, Kollektiv, Nation.

Passau.

- 2iooo. Kultur und Kulturwissenschaft.
München.

- 4zoii. Kultur und Kulturwissenschaft.

Tübingen/Basel.
Hempelmann, H./Heckel, U./Hinrichs, K./

Peter, D. (Hg.), 1015. Aufdem Weg zu einer
milieusensiblen Kirche. Die SINUS-Stu-
die «Evangelisch in Baden und Württemberg»

und ihre Konsequenzen für kirchliche

Handlungsfelder (Kirche und Milieu 1).

Neukirchen-Vluyn 1015.

John, S.J.V.C., 1018. Transnational Religious

Organization and Practice. A Contextual

Analysis of Kerala Pentecostal Churches in
Kuwait. Leiden, Boston.

Kunz, R„ 1015. Aufbau der Gemeinde im
Umbruch der Kirche. Zürich.

- 1010. «Da kann ja jeder kommen!». Zum
Spannungsfeld Mission und Inklusion. H.
Hempelmann/B. Schliesser/C. Schubert/ P.

Todjeras/M. Weimer (Hg.), Handbuch
Milieusensible Kommunikation des Evangeliums.

Reflexionen, Dimensionen, praktische

Umsetzung. Kirche und Milieu 4. Göttingen,

33.

Luz, U„ loio. Ortsgemeinde und Gemeinschaft

im Neuen Testament. EvTh 70,

404-413.



Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung 33

Pries, P., 2,010. Transnationalisierung. Theorie

und Empirie grenzüberschreitender
Vergesellschaftung. Heidelberg.

Rathje, S./Schirmacher, H./Zollo, N„ 2017.

Multikollektivität und soziale Bindung.
Auswirkungen und Anwendungspotentiale.
Zeitschrift für Kultur- und Kollektivwissenschaft

3, 69-92.
Rathje, S., 2014. Multikollektivität, Schlüsel-

begriffder modernen Kulturwissenschaften.
S. Wolting (Hg.): Kultur und Kollektiv. FS

K.P. Hansen, Berlin. 39-59.
Schliesser, B., 2019. Vom Jordan an den Tiber.

Wie die Jesusbewegung in den Städten des

Römischen Reiches ankam. ZThK né, 1-45.
Schulz, C„ 2014. Sozialstrukturelle Vielfalt,

Lebensstile und Milieus. Wahrnehmung
von Diversität als Leitkategorie der Kirchen-
und Gemeindeentwicklung. R. Kunz /Th.
Schlag (Hg.): Handbuch für Kirchen- und

Gemeindeentwicklung. Neukirchen-Vluyn
117-124.

Stuhlmacher, P., 2002. Kirche nach dem Neuen

Testament. P. Stuhlmacher (Hg.):
Biblische Theologie und Evangelium. Gesammelte

Aufsätze. WUNT 146, Tübingen,
253-278.

Vertovec, S., 2007. Super-Diversity and its

Implications. Ethnic and Racial Studies 30,

1024-1054.
Wick, P., 2022. Migration aïs nota ecclesiae im

Neuen Testament. G. Etzelmüller/C. Rammelt:

Migrationskirchen. Internationalisie-

rung und Pluralisierung des Christentums

vor Ort. Leipzig, 61-72.

Weblinks

Heße, S., 2018. Fremdenfeindlichkeit in der

Mitte der Gesellschaft angekommen, katho-
lisch.de v. 4.7.2019, https://www.katholisch.
de/artikel/22224-hesse-fremdenfeindlich-
keit-in-der-mitte-der-gemeinden-angekom-
men (Stand: 17.3.2020).

Pickel, G., 2018. Kirche und Populismus.
Gespräch im Deutschlandfunk v. 10.9.2018.

https://www.deutschlandfunk.de/kirchen-
und-populismus-in-den-kirchen-ist-die-
polarisierung.886.de.html?dram:article_
«1=427665 (Stand: 6.4.2019).

Sinus-Migrantenmilieus" 2018 file:///Users/
friedemannburkhardt/Downloads/sinus-
migrantenmilieus_kurzzusammenfassung.
pdf (Stand: 17.3.2020).

Vertovec, S., 2012. Superdiversität, https://hei-
matkunde.boell.de/de/2012/11/18/superdi-
versitaet (Stand: 15.12.2021).



34 Friedemann Burkhardt

Abstracts

Zur Reflexion von Gemeindeentwicklung in super-diversen Kontexten ist ein interkultureller

Ansatz naheliegend, der sich mit den Konzepten der Inklusion, Multikollektivität
und Transnationalisierung verbindet. Nun bleibt der InterkulturalitätsbegrifF, obwohl er

sich im Laufe der letzten dreißig Jahre zu einer leitenden ChifFre in der Reflexion der

zunehmenden Internationalisierung und kulturellen Pluralisierung entwickelt hat, oft
Undefiniert und wird vielfach als bekannt vorausgesetzt. Ein zweites Desiderat ist die bislang
noch ausstehende Rezeption des Multikollektivitätskonzepts in der Praktischen Theologie.

Diese beiden Lücken schließt der Beitrag. Er bestimmt zunächst Interkulturalität als

Grundparadigma für die Gemeindeentwicklung, zeigt drauf aufbauend das bedeutsame

kirchentheoretische Potenzial von Multikollektivität für die Gemeindekybernetik auf
und trägt so zu einem Interkulturalitätsverständnis im Sinn einer interkollektiven
Konstruktion bei.

Reflecting on church development in super-diverse contexts, an intercultural approach
that combines concepts of inclusion, multicollectivity and transnationalization suggests
itself. The concept of interculturality, although it has developed into a leading cipher in
the reflection of increasing internationalization and cultural pluralization over the last

thirty years, remains often an unclear concept. A second desideratum is the discussion of
the concept of multicollectivity in practical theology. The article closes these two gaps. It
defines interculturality as a basic paradigm for congregational development and shows

the significant church-theoretical potential of multi-collectivity for church cybernetics
and thus contributes to an understanding of interculturality in the sense of an intercollective

construction.

Friedemann Burkhardt, Schömberg


	Multikollektivität in der Gemeindeentwicklung : Überlegungen zu Interkulturalität als interkollektive Konstruktion

