Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 1

Artikel: Warum fallt es Physikern schwer, Gber Gott zu reden?
Autor: Benz, Arnold O.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-919517

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-919517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Warum fillt es Physikern schwer, tiber Gott zu reden?!

Einfiihrung

«Ich brauche die Gott-Hypothese nicht, um das Universum zu erklaren, und
ich benutze sie nicht.» Mit diesen Worten eroffnete einer meiner Astrophysik-
Kollegen kiirzlich eine Podiumsdiskussion. Ich méchte hier weder Kollegen er-
muntern, den Begriff Gott zu verwenden noch mich fir das Reden iiber Gott
entschuldigen. Es geht vielmehr um die Frage, ob und wie man im gegenwirtigen,
sikularen Weltbild von Gott sprechen kann. Nicht zuletzt frage ich mich selbst,
wie ich als Physiker den Begriff «Gott» einordnen soll.

Ist eine solche Rechtfertigung notwendig? In Isaac Newtons Hauptwerk,
der Principia®, erscheint das Wort «Gott» dreiundsechzig Mal. In diesem klas-
sischen Werk der Physik sind Wissenschaft und Religion eng miteinander ver-
bunden. Heute fehlt das Wort «Gott» in den mehr als hunderttausend Fach-
veroffentlichungen zur Physik pro Jahr vollig. Gemiass dem unabhingigen Pew
Research Center neigt die 6ffentliche Meinung in den USA dazu, einen Konflike
zwischen Wissenschaft und Religion anzunehmen, insbesondere in der Gruppe
der Kirchenfernen (76%)>. Ein betrichtlicher Teil (40%) der Physikerinnen und
Chemiker an amerikanischen Universititen bezeichnet sich als ungliubig.*

Umso mehr tiberrasche, dass die grosse Mehrheit der akademischen Theolo-
gen und Theologinnen beidseits des Atlantiks der Meinung ist, es bestehe Frieden
zwischen Naturwissenschaft und Religion. An einer grossen Konferenz der ESS-
SAT (European Society for the Study of Science and Theology) 2018 in Lyon
war kein Streit mit den Teilnehmenden aus der Naturwissenschaft auszumachen.
Auch die zeitgendssischen Experten im Dialog zwischen den Fachgebieten®® se-

1 Bautaufeinem 2020 online und in Englisch erschienen Artikel in Studies of Science and Reli-
gion der ESSSAT auf, ist stark tiberarbeitet und bedeutend linger.

2 L Newton: Principia (1687), dt. Ubers. V. Schiiller, Berlin 1999.

3 Pew Research Center: America’s Changing Religious Landscape, Washington, D.C. (verof-
fentlicht am 12. Mai 2015).

4  E.H. Ecklund und C.P. Scheitle: Religion vs. Science. What Religious People Really Think,
New York 2018, 56.

S A.Losch: Jenseits der Konflikte: Eine konstruktiv-kritische Auseinandersetzung von Theolo-
gie und Naturwissenschaft, Géttingen 2011, 71£F.

6  C.A. Russel: The Conflict of Science and Religion, in: G.B. Ferngren (Hg.): Science & Reli-

ThZ 1/77 (2021) S. 60-73



Warum fallt es Physikern schwer, iiber Gott zu reden? 61

hen im Prinzip keinen Konflikt. Wie erklirt sich diese Diskrepanz zwischen Wis-
senschaftlern und Theologen?

Ecklund und Scheitle’” weisen darauf hin, dass sich drei Viertel der «ungliu-
bigen Wissenschaftler> fiir (irgendeine) Spiritualitit interessiere. Nur 10% aller
Wissenschaftler seien reine Materialisten, die iiberzeugt sind, dass keine geisti-
gen Krifte wirken und sich alles im Universum aus dem Verhalten von Atomen
ergibt. Im Folgenden soll gezeigt werden, dass Wissenschaftler und Theologen
unterschiedliche Sichten haben, weil sie die Begriffe von Religion, Glauben und
Gott verschieden verstehen.

1. Liicken von wissenschafilichen Evklarungen sind keine Treffpunkte

In der Naturwissenschaft werden Beobachtungen durch Kausalitit oder Zufall
erklirt. Mathematische Gleichungen verkniipfen die Messwerte in der Physik und
beschreiben zum Beispiel die zeitliche Entwicklung infolge einer Krafteinwir-
kung. Die Gleichungen sind Teil einer Theorie. Sie kann durch weitere Beobach-
tungen bestitigt oder widerlegt werden. Theorien sind daher nicht wahre Erkla-
rungen im absoluten Sinn, denn sie sind menschliche Konstrukte und enthalten
immer ein Stiick Vorlaufigkeit und Subjektivitit.® Dennoch kann eine Theorie
genau genug sein, um den Bau einer Maschine oder die Vorhersage eines Prozesses
zu ermoglichen. Die Physik hat fiir solche technischen Anwendungen viel An-
erkennung erhalten. Die Mathematik hat sich seit der ersten Anwendung durch
Galileo Galilei vor vierhundert Jahren in der Physik als unglaublich wirkungsvoll
(«unreasonably effective»?) erwiesen. Einige wenige fundamentale Gleichungen
scheinen im gesamten Universum Geltung zu haben. Studierende der Physik kon-
nen sie in vier Jahren beherrschen.

Es gibt jedoch Phanomene, die nicht «gut erklart» sind. Das bedeutet, dass
die Erklirung spekulativ und nicht durch weitere Untersuchungen tiberpriift ist.
Schlechte Erklirungen sind zum Teil nur Vermutungen. In der Offentlichkeit
werden sie oft als «Liicken» bezeichnet. Beispiele fiir Liicken ohne gute Erkli-
rung sind heute die Entstehung der ersten Sterne, die Bildung erddhnlicher Plane-
ten, die Beschleunigung energetischer Teilchen in Sonneneruptionen, die Natur

gion: A Historical Introduction, Baltimore 2002, 27.

7 Ecklund und Scheitle: Religion vs. Science (Anm. 4), 56.

K.R. Popper: The Logic of Scientific Discovery, London1959, 17-20.

9 E.P. Wigner: The Unreasonable Effectiveness of Mathematics in the Natural Sciences, Com-
munications on Pure and Applied Mathematics 13 (1960) 2.

co



62 Arnold O. Benz

der dunklen Materie und die kosmische Feinabstimmung. Schwerwiegender sind
die Liicken an den Grenzen der Physik: die Zeit vor dem Urknall, der Raum in
Schwarzen Lochern oder der Zufall in der Quantenunschirfe. Schlecht erklirte
Beobachtungen oder Liicken sind Arbeitsfelder von Wissenschaftlern. Hier sind
weitere Untersuchungen am vielversprechendsten fiir bedeutende wissenschaftli-
che Durchbriiche.

Allgemein assoziieren heute Wissenschaftler Licken nicht mit Géttlichem
und betrachten sie nicht als Reservate fiir Gott. Was fiir eine seltsame Vorstel-
lung, dass Gott — wie die Indianer in Nordamerika — in Gebiete zuriickgedringt
wird, die mit der Zeit immer kleiner werden! Von diesem Standpunke aus sollte
verstindlich sein, dass Liicken und Grenzen die falschen Treff[punkte sind, um
mit Physikern iiber Gott zu sprechen. Es erstaunt, dass der Dialog jedoch heute
vielfach auf Liicken ausgerichtet ist, dort wo die Wissenschaft von der Theologie
keinen Beitrag erwartet.

2. Kritik des Physikalismus

In der gingigen wissenschaftlichen Methodik werden komplexe Phinomene auf
weniger komplexe Elemente zuriickgefiihrt. Diese Reduktion beginnt schon bei
den komplexesten Vorgangen im Gehirn. Die Neurologie wendet biologische Er-
klirungen an; man geht davon aus, dass die Biologie auf der Molekularchemie
basiert; die Chemie folgt wiederum aus den Gesetzen der Quantenmechanik.
Bedeutet das, dass die gesamte Realitit auf der Physik griindet? Vertreter des
modernen Physikalismus behaupten dies und insbesondere, dass auch geistige
Phinomene physische Ursachen haben und sich in Zukunft physikalisch erkliren
lassen werden. Eng verwandt ist der Materialismus, der eine Geschichte hat, die
bis in die griechische Philosophie zuriickreicht.!® Wir werden hier den neueren
Begriff Physikalismus verwenden, weil er auch nicht materielle Felder wie zum
Beispiel die Gravitation einschliesst und sich auf die oben genannte Kette der
totalen Reduktion bezicht. Ein dritter Begriff, Naturalismus, gehort ebenfalls in
diese Verwandtschaft. Er grenzt die Natur vom Ubernatiirlichen ab und setzt die
Abwesenheit Gottes in der realen Welt voraus.

Der Physikalismus nimmt an, dass die Physik die Wirklichkeit erkliren kann.
Ich unterscheide hier zwischen schwachem, intermediirem und starkem Physi-
kalismus. Mit schwachem Physikalismus meine ich die Annahme, dass jede physi-

10 H.-D. Mutschler: Alles Materie — oder was? Wiirzburg 2016, 15-35.



Warum fillt es Physikern schwer, iiber Gott zu reden? 63

kalische Beobachtung eine physikalische Erklirung in Form von Kausalitit oder
Zufall hat. Natiirlich kann die Annahme nicht bewiesen werden, bevor nicht alle
Beobachtungen gemacht sind. Dennoch werden die Physiker nach solchen Erkli-
rungen suchen. Die physikalistische Annahme gehort zur Methodik der Physik.
Sie ist gut akzeptiert und grosstenteils erfolgreich, abgesehen von den oben er-
wihnten Grenzen. Starker Physikalismus zielt auf die gesamte Realitdt ab, nicht
nur auf den physikalischen Teil, und nimmt an, dass sich alles durch die akeu-
elle Physik erklaren lisst. Insbesondere wird behauptet, dass auch neurologische
Phinomene, die mit Geist und Bewusstsein in Verbindung stehen, auf quanten-
mechanische Prozesse reduzierbar sind. Dies ist sicherlich eine recht spekulative
Vermutung, wenn man bedenkt, dass heute selbst die Chemie der biologischen
Makromolekiile physikalisch noch nicht im Detail modelliert werden kann. Be-
scheidener ist der intermediare Physikalismus, der glaubt, dass zukiinftige Fort-
schritte in der Physik die Erkldrung mentaler Prozesse erméglichen wird. Es bleibt
jedoch unvorstellbar, wie das subjektive Selbstbewusstsein jemals durch objektive
Modellierung erklart werden konnte. Es gibt mit, anderen Worten, eine prinzi-
pielle Grenze zwischen der Wahrnehmung in der subjektiven Ich-Perspektive'!
und der objektiven Beobachtung der Wissenschaft. Ungeklirt bleibt, wie aus der
Erste-Person-Perspektive jemals eine Dritte-Person-Perspektive werden kann.!?

Die Grenzen der Physik liegen dort, wo ihre Methode nicht mehr angewendet
werden kann. Dies gilt fir die oben erwihnten Grenzen, aber noch viel mehr
fur die Beschrankung in der Naturwissenschaft auf objektive und reproduzierbare
Messungen. Die methodische Begrenzung schliesst Phinomene aus, die mit dem
menschlichen Bewusstsein verbunden sind, wenn sie eine subjektive Komponen-
te enthalten. Solche Wahrnehmungen sind entscheidend fiir religiése Erfahrun-
gen und werden spater diskutiert.

Jeder Physikalismus ist spekulativ. In Gebieten wie der Psychologie reduziert
Physikalismus die Wirklichkeit auf den objektiven Anteil. Die Physik mit dem
Fundament der Wirklichkeit zu identifizieren, wie wir sie im Leben erfahren, wire
mehr als nur Physik. Die Grundlage, auf der die Realitit steht, bleibt ein Ratsel.
Wenn die Grenzen der Physik iiberschritten werden, kann aus dem Physikalismus
als Arbeitshypothese jedoch ein Weltbild werden, das die ganze Wirklichkeit auf
die Physik reduziert und damit die Physik zu einer Ideologie macht. Diese Sicht

11 Zum Beispiel T. Nagel: What is it like to be a Bat?, PhRev 83 (1974) 435-456.
12 C. Ausder Au: Im Horizont der Anrede, Gottingen 2011, 142fF.



64 Arnold O. Benz

reduziert geistige Fahigkeiten auf korperliche, neuronale Vorgange und setzt vo-
raus, dass Geist im Prinzip objektiv fassbar und naturwissenschaftlich erklarbar
ist. Auch unsere Empfindungen wiren nur vorliufige Illusionen. Eine derartige
Ausweitung der physikalistischen Arbeitshypothese auf die ganze Wirklichkeit
wiirde Kunst, Liebe, Trauer und vieles mehr im menschlichen Leben nicht ernst
nehmen. Wie spiter dargelegt, wire auch kein Gesprich iiber Gott maglich.

3. Wissenschafftlicher Positivismus

Beobachtungen sind fir die moderne Physik grundlegend. Selbst physikalische
Parameter wie Zeit, Raum, Energie etc. werden durch Messungen definiert. Die
ontologische Frage nach der Existenz und dem Wesen dieser Parameter wird
durch die Frage ersetzt, wie man sie beobachten kann. Zum Beispiel wurde im 17.
Jahrhundert ein hypothetischer Lichtither vorgeschlagen, mittels dem sich Licht
im Vakuum ausbreite. Der Ather konnte jedoch nicht nachgewiesen werden und
die Hypothese wurde von Albert Einstein durch die Spezielle Relativititstheorie
abgelost.”® Der Erfolg dieser Theorie stirkte vor hundert Jahren die Forderung,
dass sich die Physik nur mit beobachtbaren Entititen befassen sollte. Auch in an-
deren Wissenschaftsbereichen, insbesondere in der Biologie, erhielten etwa zur
gleichen Zeit Beobachtungen Vorrang. Die neue Erkenntnistheorie ging als phi-
losophischer Positivismus in die Geschichte ein. Er fordert, dass «positive» (d.h.
objektive) Beobachtungen die einzige Quelle allen menschlichen Wissens seien.
Metaphysische Aussagen, die nicht auf objektiven Beobachtungen beruhen, seien
bedeutungslos. Religion in Form von metaphysischen Konstruktionen wird vom
Positivismus abgelehnt.

Die meisten Bereiche der Naturwissenschaft arbeiten erfolgreich nach positi-
vistischen Prinzipien. Der Positivismus macht sich auch in unserem gegenwirtigen
Weltbild bemerkbar, das massgeblich von der Wissenschaft beeinflusst wird. So ist
nicht verwunderlich, dass auch in der Offentlichkeit, aber insbesondere von Wissen-
schaftlern, gefragt wird, wie sich Religion auf die erfahrbare Wirklichkeit beziche.

Physiker sind grosstenteils Realisten. Real ist, was wirkt und erlebt werden
kann. In der Physik zahlt die Wirklichkeit, die man beobachten oder messen

13 P.A. Schilpp (Hg.): Albert Einstein, Philosopher-Scientist, in: Library of Living Philoso-
phers, New York 1949, 1-94.

14 A. Comte / G. Lenzer: Auguste Comte and Positivism: The Essential Writings, New York
1975, 330.



Warum fillt es Physikern schwer, tiber Gott zu reden? 65

kann, mehr als alle Theorie. «Epistemologic formt Ontologie>, kommentierte
Polkinghorne® die Quantenmechanik. Im Realismus gilt dies viel allgemeiner.
Die Lehre des Seins (Ontologie) muss sich nach der Erkenntnis der Wirklichkeit
richten. Dasselbe gilt auch fiir die Frage nach Gott. Fiir einen Physiker, der nach
der Realitit hinter der «Gott-Hypothese» fragt, lautet die Frage: Wie wird Gott
erfahren? Fur diejenigen, die Gott erleben, ist seine Existenz keine Frage.

In den vergangenen Jahrzehnten haben theologisch interessierte Physiker'¢!”
immer wieder darauf hingewiesen, dass es dank der quantenmechanischen Un-
schirfe und der Unprognostizierbarkeit von chaotischen Ablaufen wieder «Platz
fir Gottes Handeln in der Welt» habe im Gegensatz zur deterministischen New-
tonschen Physik. Das mag sein, ist aber fiir Realisten kein Grund, von Gott zu
reden, solange die Gott Hypothese nicht nétig ist. Die Frage, wie Gott in ein
physikalisches Weltbild passen wiirde, wenn es ihn gibe, wird zweitrangig.

4. Es gibt mebr als Wissenschaft

Die Behauptung, es gebe mehr als nur Physik und Naturwissenschaft, stellt die
Weltsicht des starken Physikalismus in Frage. Sie ist ein Thema im jiingsten Dia-
log zwischen Wissenschaft und Religion.”® Aus dem oben Gesagten geht klar
hervor, dass fiir eine Person mit wissenschaftlichem Hintergrund eine solche Be-
hauptung nicht auf ontologischen Argumenten, sondern nur auf Beobachtungen
oder Erfahrungen beruhen kann. Der Anspruch auf «mehr als Wissenschaft>
muss in einer wissenschaftlich geprigten Weltanschauung mehr als eine reine
Hypothese sein. Behauptet wird damit nicht weniger, als dass es in Wirklichkeit
mehr wahrzunehmen gebe als in den Grenzen der Naturwissenschaft.

Der Bereich der Physik und der Wissenschaft im Allgemeinen ist durch die
Forderung nach objektiven Beobachtungen begrenzt. Was jenseits dieser Grenze

15  J. Polkinghorne: The Laws of Nature and the Laws of Physics. In R.J. Russell / N. Murphy /
J.C. Isham (Hg.): Quantum Cosmology and the Laws of Nature, Vatican 1993, 440.

16 Z.B.LG. Barbour: Indeterminacy, Holism and God’s Action, in: T. Peters / N. Hallanger
(Hg.): God’s Action In Nature’s World: Essays in Honour of Robert John Russell, Aldershot,
2006, 118.

17 RJ. Russell: Quantum Physics in Philosophical and Theological Perspective, in R.J. Russell /
W.R. Stoeger / G.V. Coyne (Hg.): Physics, Philosophy, and Theology: A Common Quest for
Understanding, Notre Dame 1988, 343.

18  A.Losch: Unsere Welt ist mehr als Physik — ein konstruktiv-kritischer Kommentar zur gegen-
wirtigen angelsichsischen Debatte um Theologie und Naturwissenschaften, GIDe 22 (2009)
175-201.



66 Arnold O. Benz

wahrgenommen wird, enthalt folglich ein subjektives Element. Subjektive Waht-
nehmungen sind nicht prazis reproduzierbar und nicht quantitativ. Sind sie real?
Sie konnen einen realen Gegenstand betreffen, wie ein Kunstwerk, aber die Erfah-
rung schliesst einen Menschen ein, der auf den Gegenstand reagiert. Der mensch-
liche Geist kommt in Resonanz mit dem Objekt; er nimmt an der Wahrnehmung
teil. Subjektive Wahrnehmungen sind individuell und nicht zwingend. Dennoch
mogen sie fiir viele Menschen ihnlich sein. Deshalb erzielen einige Gemilde auf
dem Marke hohere Preise als andere. Individuelle Wahrnehmungen kénnen Allge-
meingut werden und sich in Erzihlungen niederschlagen.

Die Resonanz mit einem Objeke ist unmittelbar und direke, ohne dass sie zu-
vor von der Vernunft tiberpriift wird. Auf den ersten Blick mag ein Kunstwerk
tiberwiltigend sein, aber die Vernunft kann es im Nachhinein als nachgeahmt oder
kitschig beurteilen. Eine nachfolgende, kritische Beurteilung ist notwendig, an-
dernfalls droht Subjektivismus. Um ernst genommen zu werden, muss die spon-
tane Reaktion rational hinterfragt werden. Wirklichkeit ist, was nachhaltig wirkt
und sich auf Dauer nicht als Illusion erweist. Anspruch auf Wirklichkeit kann nur
eine Resonanz erheben, die der Vernunft geniigt. Ich nenne sie cine teilnehmende
Wahrnehmung®.

Mit welchen Sensoren nehmen wir wahr, was iiber die Wissenschaft hinaus-
reicht? Die ersten Schnittstellen zwischen Mensch und Realitit sind die tiblichen
Sinnesorgane. Sie gleichen physikalischen Sensoren. Die menschliche Kognition
unterscheidet sich jedoch stark von der wissenschaftlichen Datenaufnahme und
Analyse. Die Kognition umfasst nicht nur die Hirnaktivitit, sondern Neuronen
im ganzen Korper, aber auch die Stimmung der Person, Hormonpegel, emotionale
Spannungen, Gefiihle, die Vorgeschichte und die Umgebung der Wahrnehmung,
«Korperliche Kognition» ist ein Thema der neueren Psychologie?®*!. Die kérper-
liche Kognition hilft dem Einzelnen, sich unabhingig von rationalen Uberlegun-
gen in der Aussenwelt zu orientieren. Sie ist dort wichtig, wo schnell auf eine neue
Situation reagiert oder eine undurchschaubare Zukunft antizipiert werden muss.*

19  A.Benz: Die Zukunft des Universums: Zufall, Chaos, Gott? Diisseldorf 72012, 38, 151.

20  FJ. Varela / E. Thompson / E. Rosch: The embodied mind: Cognitive science and human
experience, Cambridge 1991.

21 R.A. Wilson / L. Foglia: Embodied Cogpnition, in: E.N. Zalta (Hg.): The Stanford Encyc-
lopedia of Philosophy (2016), http://plato.stanford.edu/archives/sum2016/entries/embo-
died-cognition/ [Abgerufen am 10. Juli 2020].

22 A. Clark: Surfing Uncertainty: Prediction, Action, and the Embodied Mind, Oxford 2015.



Warum fillt es Physikern schwer, tiber Gott zu reden? 67

Kérperliche Kognition findet man bereits in der Tierwelt. Es sind archaische
Formen der Wahrnehmung, wie zum Beispiel bei Vogeln, die merken, dass es Zeit
wird, in den Stiden zu ziehen.”® Objektive Messungen und rationale Analysen mé-
gen in vielen Fillen weit iberlegen sein, aber der Mensch hat die alte Fahigkeit zur
unmittelbaren Wahrnehmung der Realitit nicht verloren. Es zeigt sich zum Bei-
spiel in dem Ausdruck, ein «Bauchgefiithl» zu haben in einer rational unklaren
Situation. Damit wird die Perspektive aus dem innersten Ich angesprochen, im
Gegensatz zur objektiven Perspektive, der Es-Perspektive. Die Wahrnehmungen
in der ersten Person sind direkter und in gewissen Fillen halten wir sie fiir relevan-
ter. Sie schirfen das subjektive Selbstbewusstsein.

Teilnehmende Wahrnehmungen sind nicht nur prompt und unverziglich,
sie umfassen einen Bereich der Wirklichkeit, der fiir die Wissenschaft unerreich-
bar ist. Dieser Bereich ist grundlegend fiir die menschliche Existenz. Antoine
de Saint-Exupéry driickte es so aus: «Nur mit dem Herzen sicht man klar. Das
Wesentliche ist fir das Auge unsichtbar.»** Tatsichlich sind die meisten Le-
benserfahrungen nicht wissenschaftlicher Art. Sie stammen nicht aus objektiven,
quantitativen und wiederholbaren Messungen. Vielmehr handelt es sich um sub-
jektive Wahrnehmungen, an denen wir teilhaben. Schénheit, Liebe, Trauer, Hass,
Einfihlungsvermaogen, Inspiration, Faszination, Motivation, Erstaunen usw. sind
alltagliche Erfahrungen, die unser Leben prigen.

Dichter und Schriftsteller z6gern nicht, davon auszugehen, dass man von
der Wirklichkeit mehr wahrnehmen kann als durch die Wissenschaft. Nicht-
objektive Wahrnehmungen sind fiir die menschliche Existenz wesentlich. Wenn
sie alle nur Illusionen wiren, wire die ganze menschliche Existenz eine Illusion.
Die meisten Wissenschaftler sind realistisch genug, um eine solche Aussage abzu-
lehnen. Der Physikalismus machte die Frage nach «mehr als Wissenschaft» zu
einem Thema in Wissenschaft und Religion. Sinnvoll iiber Gott reden kann man
nur, wenn davon ausgegangen wird, dass mehr als Physik wahrnehmbar ist.

Dies ist der entscheidende Punkt: Die Wirklichkeit der Religion zeigt sich im
Wahrnehmen. William James beschreibt in seiner klassischen Abhandlung 75e
Varieties of Religious Experience eine grosse Anzahl unterschiedlicher religioser
Wahrnehmungen: mystische Erfahrung, das Gefiihl einer (gottlichen) Prisenz,

23 JJ. Thomas: Embodiment, How Animals and Humans Make Sense of Things: the Dawn of
Art, Ethics, Science, Politics, and Religion, Indianapolis 2018, 33-39.
24 A.de Saint-Exupéry: Der kleine Prinz, dt. Ubers. G. und J. Leitgeb, Ziirich 1943, 82.



68 Arnold O. Benz

spirituelle Einheit mit dem Kosmos, iiberwiltigendes Gliicksgefiihl, erhérte Ge-
bete, Getragensein trotz Katastrophe usw. Diesen Erfahrungen ist gemeinsam,
dass keine von ihnen vollstindig reproduzierbar und objektiv ist. In allen Fillen
nahm eine Person teil, die es als ein wichtiges Ereignis empfand, das manchmal
ihr ganzes Leben verinderte. Keine der rapportierten Erfahrungen beweist Gott
objektiv. Was sie eindeutig bezeugen, so James, ist, «dass wir die Vereinigung mit
etwas Grosserem als uns selbst erleben kénnen und in dieser Vereinigung unseren
grossten Frieden finden» . Dieses Erlebnis ist eine teilnehmende Wahrnehmung,
Die Interpretation dieses «Grosseren» mit Gott ist moglich, hangt jedoch vom
kulturellen Hintergrund und dem Glaubenssystem der Person ab. Auch die Bibel
berichtet iiber eine grosse Vielfalt religiser Erfahrungen. Auch sie sind nicht ve-
rifizierbar mit der heutigen Wissenschaft. Die Berichte erzahlen, wie diese Erleb-
nisse das Leben der Menschen verindert haben und fiir sie so real waren, wie es
die Realitit nur sein kann.

S. Treffpunkt Staunen

In 6ffentlichen Vortrigen stelle ich oft fest, dass die Menschen tiber wissenschaftliche
Ergebnisse staunen. Sie sind erstaunt iiber die Grésse, Schonheit und dynamische
Geschichte des Universums, iiber seine Funktionalitit und Feinabstimmung, seine
Kreativitit, iiber die Gastfreundschaft des Planeten Erde oder die blosse Tatsache,
dass es etwas gibt und nicht nichts. Das Staunen wird in wissenschaftlichen Publika-
tionen nicht erwihnt, aber es wire ein schlechter Wissenschaftler, der nicht ab und
zu erstaunt ist. Zum Staunen kommt, wer sich bewusst wird, dass etwas Wichtiges
nicht selbstverstindlich ist. Staunende nehmen an der Wissenschaft emotional teil.

Im Staunen treffen sich Wissenschaft und Religion. Eine Person mit religioser
Lebenserfahrung wird ein erstaunliches wissenschaftliches Resultat als Werk eines
wohlwollenden Schopfers interpretieren. Dabei darf das Wunderbare nicht unbe-
absichtigt zu einer vermeintlichen Liicke erklirt werden, die uns zu Abschnitt 1 zu-
riickfithren wiirde. Die Interpretation als Schopfung ist keine logische Erklarung
von der Art, wie die Physik durch Kausalitit oder reinen Zufall modelliert, sondern
eine metaphorische Deutung. Wieweit sie angebracht ist, muss sich an der erfahr-
baren Wirklichkeit messen. Mit dem Hinweis auf Gott soll das Erstaunen nicht we-
gerklirt werden. Wissenschaft und Religion verschmelzen nicht, aber sie kommen

sich sehr nahe.

25  W.James: Die Vielfalt religioser Erfahrung (1902), dt. Ubers. Eilert Herms, Olten 1979, 525.



Warum fillt es Physikern schwer, iiber Gott zu reden? 69

Gott kann in den erstaunlichen Wundern des Universums nicht direkt wahr-
genommen werden. Dennoch kann man sie mit Ikonen vergleichen, die in den
ostlichen orthodoxen Kirchen verehrt werden. Ikonen sollen eine emotionale
und existentielle Beziehung zu dem Heiligen oder der dargestellten Szene und
dariiber hinaus zum Géttlichen vermitteln. Das Holz und die Farbe einer Ikone
sind nur Mittel zum Zweck. Desgleichen gibt es keine intrinsisch heiligen Ob-
jekte oder Prozesse im Universum, die sich von sikularen Dingen unterscheiden.
Es ist kein gottliches Eingreifen erforderlich, damit sich zum Beispiel ein Stern
bildet. Dennoch ist es méglich, darin die Verwirklichung einer géttlichen Idee zu
erkennen. Diese post-mythische Wahrnehmung des Heiligen?® macht die Stern-
entstehung nicht zu etwas Ubernatiirlichem. Sie bleibt eine Ikone, wie viele an-
dere Dinge auch zu einer Ikone werden und die Glaubigen an die transzendente
Grundlage der Wirklichkeit erinnern kénnen. Das Wichtigste: Ikonen erfordern
die Teilnahme der Betrachtenden.

6. Die Sprache religioser Erfabrung ist metaphorisch

Abschnitt 4 beschreibt, wie Physik und Religion von unterschiedlichen Wahr-
nehmungen der Realitit ausgehen. Die von den exakten Wissenschaften ausge-
wihlten Beobachtungen sind objektive und quantitative Fakten, die geeignet
sind, durch mathematische Theorien modelliert zu werden. Die Messwerte ent-
sprechen der Wirklichkeit innerhalb der Fehlergrenze des Instruments. Anders
religidse Wahrnehmungen: Sie sind nicht objektiv iberpriifbar und kénnten il-
lusorisch sein. Religiose Wahrnehmungen sind zudem, wie alle anderen teilneh-
menden Wahrnehmungen, nicht quantitativ und messbar. Die mathematische
Sprache der exakten Wissenschaften ist daher nicht méglich und unterscheidet
die Religion noch weiter von der Physik.

Die Sprache, mittels der teilnehmende Wahrnehmungen mitgeteilt werden,
ist reich an Metaphern. Bekannte Objekte oder Prozesse werden als Bilder ver-
wendet, um unanschauliche oder abstrakte Konzepte zu vermitteln. Die meta-
phorische Beschreibung der Gotteserfahrung hat in der Bibel eine lange Traditi-
on: Gott ist wie eine Wasserquelle, eine liebende Mutter, Licht in der Dunkelheit
usw. Ein Beispiel dafiir, wie Metaphern heute verwendet werden, um eine religio-
se Erfahrung zu beschreiben, ist die mystische Wahrnehmung, die Blaise Pascal in

26 J. Gatta: Making Nature Sacred, Oxford 2004, 242.



70 Arnold O. Benz

seinem Memorial?” als Gefiihle der Gewissheit, der Freude und des Friedens be-
schreibt. Er bezeichnet die Wahrnehmung metaphorisch als «Feuer» und fihrt
dann fort mit der Interpretation des «Feuers» als «Gott Abrahams, Gott Isaaks
und Gott Jakobs». Auch wenn die Theologie rational argumentiert, ist eine meta-
phorische Sprache notwendig, um ihre Erfahrungsgrundlage auszudriicken.

Abschnitt 4 legt dar, dass die von Menschen wahrgenommene Wirklichkeit
grosser ist als das, worauf sich die Wissenschaft stiitzt. Die Wahrnehmung von
Schénheit zum Beispiel hat einen subjektiven Anteil. Sie kann und wird niemals
Teil der Wissenschaft sein. Die Religion geht einen Schritt weiter. Christian
Link?® weist darauf hin, dass «Schonheit auch im Naturhaften aufleuchtet, und
wo das geschiceht, sich der Blick in jene Tiefe 6ffnet, die mit ihrem theologischen
Namen Schopfung heisst.» Link erinnert uns daran, dass teilnehmende Wahr-
nehmungen auch einen Hinweis auf einen extern Handelnden geben kénnen.
Das kann in einer Naturerfahrung der Fall sein oder von jemandem erfahren
werden, der sich von einem Text angesprochen fiihlt. Das Gefiihl, ein Geschenk
erhalten zu haben, kann auf einen Geber hinweisen. Wie im mystischen Erlebnis
von Pascal wird Gott nicht direkt wahrgenommen, sondern ist eine nacherigliche
Interpretation. Ausfihrlichere Gotteserfahrungen werden in traditionellen Tex-
ten wie der Bibel oft in einer Sprache berichtet, deren Metaphorik heute schwierig
zu verstehen ist.

7. Glaube ist mehr als nur die Antwort zu kennen
Teilnehmende Wahrnehmungen und metaphorische Sprache werden von Men-
schen der Wissenschaft oft als rutschiger Boden empfunden, von dem man sich
besser fernhalt. Religion erscheint daher fremd und abgelegen. Warum tiberhaupt
von Gott reden?

Wil hier die grossen Fragen aufbrechen! Mit den religiésen Erfahrungen, Ah-
nungen, spirituellen und mystischen Gefithlen stellen sich die Fragen nach dem
Sinn von allem, dem Ziel des Lebens, dem Ursprung der kosmischen Ordnung,
und dem Ziel, wohin das Universum letztlich steuert. Diese Fragen konnen von
der Wissenschaft nicht beantwortet werden und diirfen auch nicht durch religi-

27  B.Pascal: Memorial, in: Gedanken, dt. Ubers. Ewald Wasmuth, Stuttgart 1956, 14-15.
28 C. Link: Wie kann Gortt in der Natur und in der Welt erfahren werden? in: A. Losch / E

Vogelsang (Hg.): Die Vermessung der Welt und die Frage nach Gott, Theologie und Natur-
wissenschaft im Dialog I, Bonn 2018, 67.



Warum fillt es Physikern schwer, tiber Gott zu reden? 71

ose Schlagworte verdringt werden. Die Antworten mégen offen bleiben, aber in
der religiésen Perspektive treten sie in ein neues Licht.

Diese Perspektive ist die Sicht des Glaubens. Hans Weder bemerkt: «Mit
Glauben fingt das Denken neu an.»? Es ist der Wechsel der Perspektive, der es
ermdéglicht, iber Gott zu sprechen. Der Glaube funktioniert wie ein Sensor fiir
gottliche Erfahrungen im tiglichen Leben. In der Perspektive des Glaubens wird
das Staunen zu einem méglichen Treffpunke mit der Wissenschaft. Er beweist
nicht den Glauben an Gott, sondern kann den Glauben mit der objektiven Wirk-
lichkeit in Bezichung setzen und den Glauben sowohl fiir Glaubige als auch fiir
Nichtgliubige verstindlich machen (R6m 1,18, 19; Benz 2012: 57).

8. Wissenschaft-Religion-Dialog

Physik und Religion haben verschiedenen Ursprung, konnen aber in eine gemein-
same Sicht gebracht werden. Die beiden Wahrnehmungsebenen treffen sich zum
Beispiel in unserem Erstaunen iiber die grossartige Funktionalitit des Univer-
sums, wie sie die Astrophysik zeigt®. Das physikalische Wissen tiber die Funk-
tionsweise des Kosmos, staunend wahrgenommen in einer sternenklaren Nache,
kann in Resonanz treten mit der Vorstellung, dass uns das Universum wie unser
cigenes Leben geschenke wird™. Selbst wenn eines Tages alles erklirbar sein
sollte, wird es nicht selbstverstindlich.

Die Ebene der reinen Rationalitit, auf der sich bisher Naturwissenschaft
und Religion trafen, ist meines Erachtens der Grund fir die eingangs erwihnte
Diskrepanz der Sichten, wie sich Wissenschaft und Religion zueinander verhal-
ten. In der kontinentaleuropiischen Theologie ist seit langem klar, dass «Gott»
nicht als Luckenfuller fur wissenschaftliche Erklarungen passt. Theologen ver-
urteilen religiése Fundamentalisten, die es noch immer tun, tibersehen aber oft,
dass sich dieser Gottesbegriff in weiten Kreisen der nicht-kirchlichen Offentlich-
keit gehalten hat. Nur so ist erklarbar, dass ein Teil der Physiker und viele Zeit-
genossen von einem scheinbar unvermeidlichen Konflike zwischen Glauben und
Wissen ausgehen. Die Einseitigkeit der Konfliktvermutung lasst auf ein Kom-
munikationsdefizit schliessen. Um dieses zu verkleinern oder zu iiberwinden, ist

29 H. Weder: Glauben und Denken, in: J. Audretsch (Hg.): Die andere Hilfte der Wahrheit,
Miinchen 1992, 150.

30 A.Benz/R. Wiesenberg Benz: Das Universum — Wissen und Staunen, Bern 2019, 4.

31 A.Benz: Das geschenkte Universum — Astrophysik und Schépfung, Bern #2016, 151.



72 Arnold O. Benz

es von Noéten, in einem ersten Schritt eines Dialogs abzuklaren, was mit «Gott»
gemeint sein soll.

Wenn der wissenschaftlich-religiose Dialog Physiker erreichen soll, muss er die
objektive Ebene verlassen und darauf bestehen, dass Religion mehr ist als dog-
matische Annahmen oder unbeweisbare Behauptungen. Die Situation ist ver-
gleichbar mit dem Stand der Theologie um 1800, als Schleiermacher sich gegen
die philosophische Theologie des Zeitalters der Aufklirung wandte. Friedrich
Schleiermacher®® beteuert, dass Religion nicht in der rationalen Argumentation,
sondern in der Tiefe des Herzens («Gemiit») zu finden sei. In Anlehnung an
Schleiermacher kénnte man formulieren, die religiose Grunderfahrung sei eine
Resonanz mit dem «Unendlichen».

Es bleibt, dass die zugrundeliegenden Wahrnehmungen in der Physik und der
Religion unterschiedlich sind. Die eine Wirklichkeit wird unterschiedlich waht-
genommen und verstanden. Wenn dies nicht klar gesagt wird, verstehen die Phy-
siker nicht, was mit «Schépfung» und «Theologie der Natur»?* gemeint ist. Sie
werden nicht in der Lage sein, itber Ontologie und sogar Ethik zu diskutieren.
Dringend nétig im gegenwirtigen Dialog zwischen Wissenschaft und Religion
ist der Bezug auf religiose Wahrnehmungen, dem Ursprung von Religion, und
ein Neuanfang. Die theologische Seite muss auf die Fiille der menschlichen Er-
fahrungen zuriickgreifen und nicht auf Physik, auf ihren Liicken und Grenzen
aufbauen. Andererseits darf die Naturwissenschaft nicht iiber den Bereich hin-
ausgehen, der durch ihre begrenzte Beobachtungsbasis gegeben ist. Dieser neue
Dialog mag fiir einige der heutigen wissenschaftlichen Atheisten, die in den Kon-
troversen der Vergangenheit stecken geblieben sind, unverstindlich sein. Es ist
besser fiir die Theologie, nicht verstanden als missverstanden zu werden.

32 ED.E. Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verichtern
(1799), hgv. H.-]. Rothert, Hamburg 2004, 20, 28.
33  J. Moltmann: Gott in der Schopfung, Miinchen1985, 12.



Warum fillt es Physikern schwer, iiber Gott zu reden? 73

Abstract

Drei Viertel aller Amerikaner, die keiner Kirche angehéren, nehmen einen Konflikt wahr
zwischen Wissenschaft und Religion. Im Gegensatz dazu schen die meisten Theologen
wenig Anlass zu Kontroverse. Wie kann die Wahrnehmung in der Offentlichkeit und un-
ter den Fachexperten so unterschiedlich sein? Der Grund, so wird hier dargelegt, liegt
in unterschiedlichen Begriffen von Gott. Im naturwissenschaftlichen Umfeld wird der
Begriff mit der Erklarung wissenschaftlicher Ergebnisse oder Eigenschaften der Natur
in Verbindung gebracht. Ein grosser Teil des heutigen Dialogs zwischen Naturwissen-
schaft und Theologie befasst sich mit der Frage, wie Gott in einer durch physikalische
Gesetze determinierten Welt handeln konne. Diese Frage geht von der Physik aus, lenke
die Aufmerksamkeit auf Liicken im physikalischen Weltbild und zielt deshalb an vielen
Zeitgenossen und insbesondere an Physikerinnen und Physikern vorbei. Was unter dem
Begriff Gott zu verstehen ist, kann nicht aus der Physik erschlossen werden. Hier wird
ein anderer Gottesbegriff zur Diskussion gestellt, der aus dem menschlichen Leben und
der Geschichte stammt. Die primire Frage ist dann nicht, ob Gott existiert, sondern wie
er in der existentiellen Wirklichkeit wahrgenommen wird. Ich argumentiere, dass re-
ligiose Wahrnehmungen in Gegenwart oder Tradition grundlegende Elemente im Dialog
zwischen Wissenschaft und Theologie sein miissen.

Are science and religion in conflict? A large majority of Americans without religious af-
filiation agrees, but most academic theologians object. My thesis is that the scientifically
oriented part of society has a notion of God that is different from the biblical concept of
God as experienced in human life and history. Much of today’s debate on the existence of
God deals with the question how God could act in a world ruled by physical laws. Such
a question sets out from physics, draws attention to gaps in the physical worldview, and
for that very reason does not appeal to many contemporaries and particularly physicists.
However, reality is greater than what physics can grasp. I argue that religious experiences
must be fundamental elements in the dialog between science and theology.

Arnold O. Benz, Ziirich



	Warum fällt es Physikern schwer, über Gott zu reden?

