
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 1

Artikel: Warum fällt es Physikern schwer, über Gott zu reden?

Autor: Benz, Arnold O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum fällt es Physikern schwer, über Gott zu reden?1

Einßihrung
«Ich brauche die Gott-Hypothese nicht, um das Universum zu erklären, und

ich benutze sie nicht.» Mit diesen Worten eröffnete einer meiner Astrophysik-

Kollegen kürzlich eine Podiumsdiskussion. Ich möchte hier weder Kollegen

ermuntern, den Begriff Gott zu verwenden noch mich für das Reden über Gott
entschuldigen. Es geht vielmehr um die Frage, ob und wie man im gegenwärtigen,
säkularen Weltbild von Gott sprechen kann. Nicht zuletzt frage ich mich selbst,

wie ich als Physiker den Begriff «Gott» einordnen soll.

Ist eine solche Rechtfertigung notwendig? In Isaac Newtons Hauptwerk,
der Principia2, erscheint das Wort «Gott» dreiundsechzig Mal. In diesem

klassischen Werk der Physik sind Wissenschaft und Religion eng miteinander
verbunden. Heute fehlt das Wort «Gott» in den mehr als hunderttausend

Fachveröffentlichungen zur Physik pro Jahr völlig. Gemäss dem unabhängigen Pew

Research Center neigt die öffentliche Meinung in den USA dazu, einen Konflikt
zwischen Wissenschaft und Religion anzunehmen, insbesondere in der Gruppe
der Kirchenfernen (76%)3. Ein beträchtlicher Teil (40%) der Physikerinnen und

Chemiker an amerikanischen Universitäten bezeichnet sich als ungläubig.4

Umso mehr überrascht, dass die grosse Mehrheit der akademischen Theologen

und Theologinnen beidseits des Atlantiks der Meinung ist, es bestehe Frieden

zwischen Naturwissenschaft und Religion. An einer grossen Konferenz der ESSSAT

(European Society for the Study of Science and Theology) 2018 in Lyon

war kein Streit mit den Teilnehmenden aus der Naturwissenschaft auszumachen.

Auch die zeitgenössischen Experten im Dialog zwischen den Fachgebieten5,6 se-

1 Baut auf einem 2020 online und in Englisch erschienen Artikel in Studies ofScience and Reli¬

gion der ESSSAT auf, ist stark überarbeitet und bedeutend länger.
2 I. Newton: Principia (1687), dt. Übers. V. Schüller, Berlin 1999.

3 Pew Research Center: Americas Changing Religious Landscape, Washington, D.C. (veröf-
fendicht am 12. Mai 2015).

4 E.H. Ecklund und C.P. Scheitle: Religion vs. Science. What Religious People Really Think,
New York 2018, 56.

5 A. Losch: Jenseits der Konflikte: Eine konstruktiv-kritische Auseinandersetzung von Theolo¬

gie und Naturwissenschaft, Göttingen 2011,71ff.
6 C.A. Rüssel: The Conflict ofScience and Religion, in: G.B. Ferngren (Hg.): Science & Reli-

ThZl/77 (2021) S. 60-73



Warum fällt es Physikern schwer, über Gott zu reden? 61

hen im Prinzip keinen Konflikt. Wie erklärt sich diese Diskrepanz zwischen

Wissenschaftlern und Theologen?
Ecklund und Scheitle" weisen daraufhin, dass sich drei Viertel der «ungläubigen

Wissenschaftler» für (irgendeine) Spiritualität interessiere. Nur 10% aller

Wissenschaftler seien reine Materialisten, die überzeugt sind, dass keine geistigen

Kräfte wirken und sich alles im Universum aus dem Verhalten von Atomen

ergibt. Im Folgenden soll gezeigt werden, dass Wissenschaftler und Theologen
unterschiedliche Sichten haben, weil sie die Begriffe von Religion, Glauben und

Gott verschieden verstehen.

1. Lücken von wissenschaftlichen Erklärungen sind keine Treffpunkte

In der Naturwissenschaft werden Beobachtungen durch Kausalität oder Zufall
erklärt. Mathematische Gleichungen verknüpfen die Messwerte in der Physik und
beschreiben zum Beispiel die zeitliche Entwicklung infolge einer Krafteinwirkung.

Die Gleichungen sind Teil einer Theorie. Sie kann durch weitere Beobachtungen

bestätigt oder widerlegt werden. Theorien sind daher nicht wahre

Erklärungen im absoluten Sinn, denn sie sind menschliche Konstrukte und enthalten

immer ein Stück Vorläufigkeit und Subjektivität.8 Dennoch kann eine Theorie

genau genug sein, um den Bau einer Maschine oder die Vorhersage eines Prozesses

zu ermöglichen. Die Physik hat für solche technischen Anwendungen viel

Anerkennung erhalten. Die Mathematik hat sich seit der ersten Anwendung durch

Galileo Galilei vor vierhundert Jahren in der Physik als unglaublich wirkungsvoll
(«unreasonably effective»9) erwiesen. Einige wenige fundamentale Gleichungen
scheinen im gesamten Universum Geltung zu haben. Studierende der Physik können

sie in vier Jahren beherrschen.

Es gibt jedoch Phänomene, die nicht «gut erklärt» sind. Das bedeutet, dass

die Erklärung spekulativ und nicht durch weitere Untersuchungen überprüft ist.

Schlechte Erklärungen sind zum Teil nur Vermutungen. In der Öffentlichkeit
werden sie oft als «Lücken» bezeichnet. Beispiele für Lücken ohne gute
Erklärungsind heute die Entstehung der ersten Sterne, die Bildung erdähnlicher Planeten,

die Beschleunigung energetischer Teilchen in Sonneneruptionen, die Natur

gion: A Historical Introduction, Baltimore 2002, 27.

7 Ecklund und Scheide: Religion vs. Science (Anm. 4), 56.

8 K.R. Popper: The Logic of Scientific Discovery, Londonl959, 17-20.

9 E.P. Wigner: The Unreasonable Effectiveness ofMathematics in the Natural Sciences, Com¬

munications on Pure and Applied Mathematics 13 (i960) 2.



62 Arnold O. Benz

der dunklen Materie und die kosmische Feinabstimmung. Schwerwiegender sind

die Lücken an den Grenzen der Physik: die Zeit vor dem Urknall, der Raum in
Schwarzen Löchern oder der Zufall in der Quantenunschärfe. Schlecht erklärte

Beobachtungen oder Lücken sind Arbeitsfelder von Wissenschaftlern. Hier sind

weitere Untersuchungen am vielversprechendsten für bedeutende wissenschaftliche

Durchbrüche.

Allgemein assoziieren heute Wissenschaftler Lücken nicht mit Göttlichem
und betrachten sie nicht als Reservate für Gott. Was für eine seltsame Vorstellung,

dass Gott - wie die Indianer in Nordamerika - in Gebiete zurückgedrängt
wird, die mit der Zeit immer kleiner werden! Von diesem Standpunkt aus sollte

verständlich sein, dass Lücken und Grenzen die falschen Treffpunkte sind, um
mit Physikern über Gott zu sprechen. Es erstaunt, dass der Dialog jedoch heute

vielfach auf Lücken ausgerichtet ist, dort wo die Wissenschaft von der Theologie
keinen Beitrag erwartet.

2. Kritik des Physikalismus

In der gängigen wissenschaftlichen Methodik werden komplexe Phänomene auf

weniger komplexe Elemente zurückgeführt. Diese Reduktion beginnt schon bei

den komplexesten Vorgängen im Gehirn. Die Neurologie wendet biologische

Erklärungen an; man geht davon aus, dass die Biologie auf der Molekularchemie

basiert; die Chemie folgt wiederum aus den Gesetzen der Quantenmechanik.
Bedeutet das, dass die gesamte Realität auf der Physik gründet? Vertreter des

modernen Physikalismus behaupten dies und insbesondere, dass auch geistige
Phänomene physische Ursachen haben und sich in Zukunft physikalisch erklären

lassen werden. Eng verwandt ist der Materialismus, der eine Geschichte hat, die

bis in die griechische Philosophie zurückreicht.10 Wir werden hier den neueren

Begriff Physikalismus verwenden, weil er auch nicht materielle Felder wie zum

Beispiel die Gravitation einschliesst und sich auf die oben genannte Kette der

totalen Reduktion bezieht. Ein dritter Begriff, Naturalismus, gehört ebenfalls in
diese Verwandtschaft. Er grenzt die Natur vom Übernatürlichen ab und setzt die

Abwesenheit Gottes in der realen Welt voraus.

Der Physikalismus nimmt an, dass die Physik die Wirklichkeit erklären kann.

Ich unterscheide hier zwischen schwachem, intermediärem und starkem Physi-
kalismus. Mit schwachem Physikalismus meine ich die Annahme, dass jede physi-

10 H.-D. Mutschier: Alles Materie - oder was Würzburg 2016, 15-35.



Warum fallt es Physikern schwer, über Gott zu reden? 63

kaiische Beobachtung eine physikalische Erklärung in Form von Kausalität oder

Zufall hat. Natürlich kann die Annahme nicht bewiesen werden, bevor nicht alle

Beobachtungen gemacht sind. Dennoch werden die Physiker nach solchen

Erklärungen suchen. Die physikalistische Annahme gehört zur Methodik der Physik.
Sie ist gut akzeptiert und grösstenteils erfolgreich, abgesehen von den oben

erwähnten Grenzen. Starker Physikalismus zielt auf die gesamte Realität ab, nicht

nur auf den physikalischen Teil, und nimmt an, dass sich alles durch die aktuelle

Physik erklären lässt. Insbesondere wird behauptet, dass auch neurologische
Phänomene, die mit Geist und Bewusstsein in Verbindung stehen, auf
quantenmechanische Prozesse reduzierbar sind. Dies ist sicherlich eine recht spekulative

Vermutung, wenn man bedenkt, dass heute selbst die Chemie der biologischen
Makromoleküle physikalisch noch nicht im Detail modelliert werden kann.

Bescheidener ist der intermediäre Physikalismus, der glaubt, dass zukünftige
Fortschritte in der Physik die Erklärung mentaler Prozesse ermöglichen wird. Es bleibt

jedoch unvorstellbar, wie das subjektive Selbstbewusstsein jemals durch objektive

Modellierung erklärt werden könnte. Es gibt mit, anderen Worten, eine prinzipielle

Grenze zwischen der Wahrnehmung in der subjektiven Ich-Perspektive11

und der objektiven Beobachtung der Wissenschaft. Ungeklärt bleibt, wie aus der

Erste-Person-Perspektive jemals eine Dritte-Person-Perspektive werden kann.12

Die Grenzen der Physik liegen dort, wo ihre Methode nicht mehr angewendet
werden kann. Dies gilt für die oben erwähnten Grenzen, aber noch viel mehr

für die Beschränkung in der Naturwissenschaft aufobjektive und reproduzierbare

Messungen. Die methodische Begrenzung schliesst Phänomene aus, die mit dem

menschlichen Bewusstsein verbunden sind, wenn sie eine subjektive Komponente
enthalten. Solche Wahrnehmungen sind entscheidend für religiöse Erfahrungen

und werden später diskutiert.

Jeder Physikalismus ist spekulativ. In Gebieten wie der Psychologie reduziert

Physikalismus die Wirklichkeit auf den objektiven Anteil. Die Physik mit dem

Fundament der Wirklichkeit zu identifizieren, wie wir sie im Leben erfahren, wäre

mehr als nur Physik. Die Grundlage, auf der die Realität steht, bleibt ein Rätsel.

Wenn die Grenzen der Physik überschritten werden, kann aus dem Physikalismus
als Arbeitshypothese jedoch ein Weltbild werden, das die ganze Wirklichkeit auf
die Physik reduziert und damit die Physik zu einer Ideologie macht. Diese Sicht

11 Zum Beispiel T. Nagel: What is it like to be a Bat?, PhRev 83 (1974) 435-456.
12 C. Aus der Au: Im Horizont der Anrede, Göttingen 2011, l42fF.



64 Arnold O. Benz

reduziert geistige Fähigkeiten aufkörperliche, neuronale Vorgänge und setzt

voraus, dass Geist im Prinzip objektiv fassbar und naturwissenschaftlich erklärbar

ist. Auch unsere Empfindungen wären nur vorläufige Illusionen. Eine derartige

Ausweitung der physikalistischen Arbeitshypothese auf die ganze Wirklichkeit
würde Kunst, Liebe, Trauer und vieles mehr im menschlichen Leben nicht ernst
nehmen. Wie später dargelegt, wäre auch kein Gespräch über Gott möglich.

3. Wissenschaftlicher Positivismus

Beobachtungen sind für die moderne Physik grundlegend. Selbst physikalische
Parameter wie Zeit, Raum, Energie etc. werden durch Messungen definiert. Die

ontologische Frage nach der Existenz und dem Wesen dieser Parameter wird
durch die Frage ersetzt, wie man sie beobachten kann. Zum Beispiel wurde im 17.

Jahrhundert ein hypothetischer Lichtäther vorgeschlagen, mittels dem sich Licht
im Vakuum ausbreite. Der Äther konnte jedoch nicht nachgewiesen werden und
die Hypothese wurde von Albert Einstein durch die Spezielle Relativitätstheorie

abgelöst.13 Der Erfolg dieser Theorie stärkte vor hundert Jahren die Forderung,
dass sich die Physik nur mit beobachtbaren Entitäten befassen sollte. Auch in
anderen Wissenschaftsbereichen, insbesondere in der Biologie, erhielten etwa zur

gleichen Zeit Beobachtungen Vorrang. Die neue Erkenntnistheorie ging als

philosophischer Positivismus in die Geschichte ein. Er fordert, dass «positive» (d.h.

objektive) Beobachtungen die einzige Quelle allen menschlichen Wissens seien.

Metaphysische Aussagen, die nicht aufobjektiven Beobachtungen beruhen, seien

bedeutungslos. Religion in Form von metaphysischen Konstruktionen wird vom
Positivismus abgelehnt.14

Die meisten Bereiche der Naturwissenschaft arbeiten erfolgreich nach

positivistischen Prinzipien. Der Positivismus macht sich auch in unserem gegenwärtigen
Weltbild bemerkbar, das massgeblich von der Wissenschaft beeinflusst wird. So ist

nicht verwunderlich, dass auch in der Öffentlichkeit, aber insbesondere von
Wissenschaftlern, gefragt wird, wie sich Religion aufdie erfahrbare Wirklichkeit beziehe.

Physiker sind grösstenteils Realisten. Real ist, was wirkt und erlebt werden

kann. In der Physik zählt die Wirklichkeit, die man beobachten oder messen

13 P.A. Schilpp (Hg.): Albert Einstein, Philosopher-Scientist, in: Library of Living Philoso¬

phers, New York 1949,1 -94.

14 A. Comte / G. Lenzer: Auguste Comte and Positivism: The Essential Writings, New York

1975,330.



Warum fällt es Physikern schwer, über Gott zu reden? 65

kann, mehr als alle Theorie. «Epistemologie formt Ontologie», kommentierte

Polkinghorne15 die Quantenmechanik. Im Realismus gilt dies viel allgemeiner.

Die Lehre des Seins (Ontologie) muss sich nach der Erkenntnis der Wirklichkeit
richten. Dasselbe gilt auch für die Frage nach Gott. Für einen Physiker, der nach

der Realität hinter der «Gott-Hypothese» fragt, lautet die Frage: Wie wird Gott
erfahren? Für diejenigen, die Gott erleben, ist seine Existenz keine Frage.

In den vergangenen Jahrzehnten haben theologisch interessierte Physiker16,17

immer wieder darauf hingewiesen, dass es dank der quantenmechanischen
Einschärfe und der Unprognostizierbarkeit von chaotischen Abläufen wieder «Platz

für Gottes Handeln in der Welt» habe im Gegensatz zur deterministischen New-
tonschen Physik. Das mag sein, ist aber für Realisten kein Grund, von Gott zu

reden, solange die Gott Hypothese nicht nötig ist. Die Frage, wie Gott in ein

physikalisches Weltbild passen würde, wenn es ihn gäbe, wird zweitrangig.

4. Esgibt mehr als Wissenschaft

Die Behauptung, es gebe mehr als nur Physik und Naturwissenschaft, stellt die

Weltsicht des starken Physikalismus in Frage. Sie ist ein Thema im jüngsten Dialog

zwischen Wissenschaft und Religion.18 Aus dem oben Gesagten geht klar

hervor, dass für eine Person mit wissenschaftlichem Hintergrund eine solche

Behauptung nicht auf ontologischen Argumenten, sondern nur auf Beobachtungen
oder Erfahrungen beruhen kann. Der Anspruch auf «mehr als Wissenschaft»

muss in einer wissenschaftlich geprägten Weltanschauung mehr als eine reine

Hypothese sein. Behauptet wird damit nicht weniger, als dass es in Wirklichkeit
mehr wahrzunehmen gebe als in den Grenzen der Naturwissenschaft.

Der Bereich der Physik und der Wissenschaft im Allgemeinen ist durch die

Forderung nach objektiven Beobachtungen begrenzt. Was jenseits dieser Grenze

15 J. Polkinghorne: The Laws of Nature and the Laws of Physics. In R.J. Russell / N. Murphy /
J.C. Isham (Hg.): Quantum Cosmology and the Laws ofNature, Vatican 1993,440.

16 Z.B. I.G. Barbour: Indeterminacy, Holism and God's Action, in: T. Peters / N. Hallanger
(Hg.): God's Action In Nature's World: Essays in Honour ofRobert John Russell, Aldershot,
2006,118.

17 R.J. Russell: Quantum Physics in Philosophical and Theological Perspective, in R.J. Russell /
W.R. Stoeger / G.V. Coyne (Hg.): Physics, Philosophy, and Theology: A Common Quest for
Understanding, Notre Dame 1988,343.

18 A. Losch: Unsere Welt ist mehr als Physik - ein konstruktiv-kritischer Kommentar zur gegen¬

wärtigen angelsächsischen Debatte um Theologie und Naturwissenschaften, GIDe 22 (2009)
175-201.



66 Arnold 0. Benz

wahrgenommen wird, enthält folglich ein subjektives Element. Subjektive

Wahrnehmungen sind nicht präzis reproduzierbar und nicht quantitativ. Sind sie real?

Sie können einen realen Gegenstand betreffen, wie ein Kunstwerk, aber die Erfahrung

schliesst einen Menschen ein, der aufden Gegenstand reagiert. Der menschliche

Geist kommt in Resonanz mit dem Objekt; er nimmt an der Wahrnehmung
teil. Subjektive Wahrnehmungen sind individuell und nicht zwingend. Dennoch

mögen sie für viele Menschen ähnlich sein. Deshalb erzielen einige Gemälde auf
dem Markt höhere Preise als andere. Individuelle Wahrnehmungen können

Allgemeingut werden und sich in Erzählungen niederschlagen.

Die Resonanz mit einem Objekt ist unmittelbar und direkt, ohne dass sie

zuvor von der Vernunft überprüft wird. Auf den ersten Blick mag ein Kunstwerk

überwältigend sein, aber die Vernunft kann es im Nachhinein als nachgeahmt oder

kitschig beurteilen. Eine nachfolgende, kritische Beurteilung ist notwendig,
andernfalls droht Subjektivismus. Um ernst genommen zu werden, muss die spontane

Reaktion rational hinterfragt werden. Wirklichkeit ist, was nachhaltig wirkt
und sich aufDauer nicht als Illusion erweist. Anspruch auf Wirklichkeit kann nur
eine Resonanz erheben, die der Vernunft genügt. Ich nenne sie eine teilnehmende

Wahrnehmung19.

Mit welchen Sensoren nehmen wir wahr, was über die Wissenschaft hinausreicht?

Die ersten Schnittstellen zwischen Mensch und Realität sind die üblichen

Sinnesorgane. Sie gleichen physikalischen Sensoren. Die menschliche Kognition
unterscheidet sich jedoch stark von der wissenschaftlichen Datenaufnahme und

Analyse. Die Kognition umfasst nicht nur die Hirnaktivität, sondern Neuronen

im ganzen Körper, aber auch die Stimmung der Person, Hormonpegel, emotionale

Spannungen, Gefühle, die Vorgeschichte und die Umgebung der Wahrnehmung.

«Körperliche Kognition» ist ein Thema der neueren Psychologie20,21. Die körperliche

Kognition hilft dem Einzelnen, sich unabhängig von rationalen Überlegungen

in der Aussenwelt zu orientieren. Sie ist dort wichtig, wo schnell aufeine neue

Situation reagiert oder eine undurchschaubare Zukunft antizipiert werden muss.22

19 A. Benz: Die Zukunft des Universums: Zufall, Chaos, Gott? Düsseldorf72012, 38, 151.

20 F.J. Varela / E. Thompson / E. Rosch: The embodied mind: Cognitive science and human

experience, Cambridge 1991.

21 R.A. Wilson / L. Foglia: Embodied Cognition, in: E.N. Zalta (Hg.): The Stanford Encyc¬

lopedia of Philosophy (2016), http://plato.stanford.edu/archives/sum2016/entries/embo-
died-cognition/ [Abgerufen am 10. Juli 2020].

22 A. Clark: Surfing Uncertainty: Prediction, Action, and the Embodied Mind, Oxford 2015.



Warum fällt es Physikern schwer, über Gott zu reden? 67

Körperliche Kognition findet man bereits in der Tierwelt. Es sind archaische

Formen der Wahrnehmung, wie zum Beispiel bei Vögeln, die merken, dass es Zeit
wird, in den Süden zu ziehen.23 Objektive Messungen und rationale Analysen mögen

in vielen Fällen weit überlegen sein, aber der Mensch hat die alte Fähigkeit zur
unmittelbaren Wahrnehmung der Realität nicht verloren. Es zeigt sich zum
Beispiel in dem Ausdruck, ein «Bauchgefühl» zu haben in einer rational unklaren

Situation. Damit wird die Perspektive aus dem innersten Ich angesprochen, im

Gegensatz zur objektiven Perspektive, der Es-Perspektive. Die Wahrnehmungen
in der ersten Person sind direkter und in gewissen Fällen halten wir sie für relevanter.

Sie schärfen das subjektive Selbstbewusstsein.

Teilnehmende Wahrnehmungen sind nicht nur prompt und unverzüglich,
sie umfassen einen Bereich der Wirklichkeit, der für die Wissenschaft unerreichbar

ist. Dieser Bereich ist grundlegend für die menschliche Existenz. Antoine
de Saint-Exupéry drückte es so aus: «Nur mit dem Herzen sieht man klar. Das

Wesentliche ist für das Auge unsichtbar.»24 Tatsächlich sind die meisten

Lebenserfahrungen nicht wissenschaftlicher Art. Sie stammen nicht aus objektiven,

quantitativen und wiederholbaren Messungen. Vielmehr handelt es sich um
subjektive Wahrnehmungen, an denen wir teilhaben. Schönheit, Liebe, Trauer, Hass,

Einfühlungsvermögen, Inspiration, Faszination, Motivation, Erstaunen usw. sind

alltägliche Erfahrungen, die unser Leben prägen.
Dichter und Schriftsteller zögern nicht, davon auszugehen, dass man von

der Wirklichkeit mehr wahrnehmen kann als durch die Wissenschaft.

Nichtobjektive Wahrnehmungen sind für die menschliche Existenz wesentlich. Wenn
sie alle nur Illusionen wären, wäre die ganze menschliche Existenz eine Illusion.
Die meisten Wissenschaftler sind realistisch genug, um eine solche Aussage
abzulehnen. Der Physikalismus machte die Frage nach «mehr als Wissenschaft» zu
einem Thema in Wissenschaft und Religion. Sinnvoll über Gott reden kann man

nur, wenn davon ausgegangen wird, dass mehr als Physik wahrnehmbar ist.

Dies ist der entscheidende Punkt: Die Wirklichkeit der Religion zeigt sich im
Wahrnehmen. William James beschreibt in seiner klassischen Abhandlung The

Varieties ofReligious Experience eine grosse Anzahl unterschiedlicher religiöser

Wahrnehmungen: mystische Erfahrung, das Gefühl einer (göttlichen) Präsenz,

23 J.J. Thomas: Embodiment, How Animals and Humans Make Sense of Things: the Dawn of
Art, Ethics, Science, Politics, and Religion, Indianapolis 2018, 33-39.

24 A. de Saint-Exupéry: Der kleine Prinz, dt. Ubers. G. und J. Leitgeb, Zürich 1943, 82.



68 Arnold 0. Benz

spirituelle Einheit mit dem Kosmos, überwältigendes Glücksgefühl, erhörte

Gebete, Getragensein trotz Katastrophe usw. Diesen Erfahrungen ist gemeinsam,
dass keine von ihnen vollständig reproduzierbar und objektiv ist. In allen Fällen

nahm eine Person teil, die es als ein wichtiges Ereignis empfand, das manchmal

ihr ganzes Leben veränderte. Keine der rapportierten Erfahrungen beweist Gott

objektiv. Was sie eindeutig bezeugen, so James, ist, «dass wir die Vereinigung mit
etwas Grösserem als uns selbst erleben können und in dieser Vereinigung unseren

grössten Frieden finden»25. Dieses Erlebnis ist eine teilnehmende Wahrnehmung.
Die Interpretation dieses «Grösseren» mit Gott ist möglich, hängt jedoch vom
kulturellen Hintergrund und dem Glaubenssystem der Person ab. Auch die Bibel

berichtet über eine grosse Vielfalt religiöser Erfahrungen. Auch sie sind nicht
verifizierbar mit der heutigen Wissenschaft. Die Berichte erzählen, wie diese Erlebnisse

das Leben der Menschen verändert haben und für sie so real waren, wie es

die Realität nur sein kann.

5. Treffpunkt Staunen

In öffentlichen Vorträgen stelle ich oft fest, dass die Menschen über wissenschaftliche

Ergebnisse staunen. Sie sind erstaunt über die Grösse, Schönheit und dynamische

Geschichte des Universums, über seine Funktionalität und Feinabstimmung, seine

Kreativität, über die Gastfreundschaft des Planeten Erde oder die blosse Tatsache,

dass es etwas gibt und nicht nichts. Das Staunen wird in wissenschaftlichen Publikationen

nicht erwähnt, aber es wäre ein schlechter Wissenschaftler, der nicht ab und

zu erstaunt ist. Zum Staunen kommt, wer sich bewusst wird, dass etwas Wichtiges
nicht selbstverständlich ist. Staunende nehmen an der Wissenschaft emotional teil.

Im Staunen treffen sich Wissenschaft und Religion. Eine Person mit religiöser

Lebenserfahrung wird ein erstaunliches wissenschaftliches Resultat als Werk eines

wohlwollenden Schöpfers interpretieren. Dabei darf das Wunderbare nicht
unbeabsichtigt zu einer vermeintlichen Lücke erklärt werden, die uns zu Abschnitt 1

zurückführen würde. Die Interpretation als Schöpfung ist keine logische Erklärung

von der Art, wie die Physik durch Kausalität oder reinen Zufall modelliert, sondern

eine metaphorische Deutung. Wieweit sie angebracht ist, muss sich an der erfahrbaren

Wirklichkeit messen. Mit dem Hinweis auf Gott soll das Erstaunen nicht

wegerklärt werden. Wissenschaft und Religion verschmelzen nicht, aber sie kommen

sich sehr nahe.

25 W.James: Die Vielfalt religiöser Erfahrung (1902), dt. Übers. Eilert Herms, Ölten 1979, 525.



Warum fällt es Physikern schwer, über Gott zu reden? 69

Gott kann in den erstaunlichen Wundern des Universums nicht direkt

wahrgenommen werden. Dennoch kann man sie mit Ikonen vergleichen, die in den

östlichen orthodoxen Kirchen verehrt werden. Ikonen sollen eine emotionale

und existentielle Beziehung zu dem Heiligen oder der dargestellten Szene und

darüber hinaus zum Göttlichen vermitteln. Das Holz und die Farbe einer Ikone

sind nur Mittel zum Zweck. Desgleichen gibt es keine intrinsisch heiligen
Objekte oder Prozesse im Universum, die sich von säkularen Dingen unterscheiden.

Es ist kein göttliches Eingreifen erforderlich, damit sich zum Beispiel ein Stern

bildet. Dennoch ist es möglich, darin die Verwirklichung einer göttlichen Idee zu

erkennen. Diese post-mythische Wahrnehmung des Heiligen26 macht die

Sternentstehung nicht zu etwas Übernatürlichem. Sie bleibt eine Ikone, wie viele

andere Dinge auch zu einer Ikone werden und die Gläubigen an die transzendente

Grundlage der Wirklichkeit erinnern können. Das Wichtigste: Ikonen erfordern

die Teilnahme der Betrachtenden.

6. Die Sprache religiöser Erfahrung ist metaphorisch

Abschnitt 4 beschreibt, wie Physik und Religion von unterschiedlichen

Wahrnehmungen der Realität ausgehen. Die von den exakten Wissenschaften
ausgewählten Beobachtungen sind objektive und quantitative Fakten, die geeignet
sind, durch mathematische Theorien modelliert zu werden. Die Messwerte

entsprechen der Wirklichkeit innerhalb der Fehlergrenze des Instruments. Anders

religiöse Wahrnehmungen: Sie sind nicht objektiv überprüfbar und könnten
illusorisch sein. Religiöse Wahrnehmungen sind zudem, wie alle anderen
teilnehmenden Wahrnehmungen, nicht quantitativ und messbar. Die mathematische

Sprache der exakten Wissenschaften ist daher nicht möglich und unterscheidet

die Religion noch weiter von der Physik.

Die Sprache, mittels der teilnehmende Wahrnehmungen mitgeteilt werden,

ist reich an Metaphern. Bekannte Objekte oder Prozesse werden als Bilder
verwendet, um unanschauliche oder abstrakte Konzepte zu vermitteln. Die
metaphorische Beschreibung der Gotteserfahrung hat in der Bibel eine lange Tradition:

Gott ist wie eine Wasserquelle, eine liebende Mutter, Licht in der Dunkelheit

usw. Ein Beispiel dafür, wie Metaphern heute verwendet werden, um eine religiöse

Erfahrung zu beschreiben, ist die mystische Wahrnehmung, die Blaise Pascal in

26 J. Gatta: Making Nature Sacred, Oxford 2004, 242.



70 Arnold O. Benz

seinem Memorial27 als Gefühle der Gewissheit, der Freude und des Friedens

beschreibt. Er bezeichnet die Wahrnehmung metaphorisch als «Feuer» und fährt
dann fort mit der Interpretation des «Feuers» als «Gott Abrahams, Gott Isaaks

und GottJakobs ». Auch wenn die Theologie rational argumentiert, ist eine

metaphorische Sprache notwendig, um ihre Erfahrungsgrundlage auszudrücken.

Abschnitt 4 legt dar, dass die von Menschen wahrgenommene Wirklichkeit

grösser ist als das, worauf sich die Wissenschaft stützt. Die Wahrnehmung von
Schönheit zum Beispiel hat einen subjektiven Anteil. Sie kann und wird niemals

Teil der Wissenschaft sein. Die Religion geht einen Schritt weiter. Christian
Link28 weist daraufhin, dass «Schönheit auch im Naturhaften aufleuchtet, und

wo das geschieht, sich der Blick in jene Tiefe öffnet, die mit ihrem theologischen
Namen Schöpfung heisst.» Link erinnert uns daran, dass teilnehmende

Wahrnehmungen auch einen Hinweis auf einen extern Handelnden geben können.

Das kann in einer Naturerfahrung der Fall sein oder von jemandem erfahren

werden, der sich von einem Text angesprochen fühlt. Das Gefühl, ein Geschenk

erhalten zu haben, kann auf einen Geber hinweisen. Wie im mystischen Erlebnis

von Pascal wird Gott nicht direkt wahrgenommen, sondern ist eine nachträgliche

Interpretation. Ausführlichere Gotteserfahrungen werden in traditionellen Texten

wie der Bibel oft in einer Sprache berichtet, deren Metaphorik heute schwierig

zu verstehen ist.

7. Glaube ist mehr als nur die Antwort zu kennen

Teilnehmende Wahrnehmungen und metaphorische Sprache werden von
Menschen der Wissenschaft oft als rutschiger Boden empfunden, von dem man sich

besser fernhält. Religion erscheint daher fremd und abgelegen. Warum überhaupt

von Gott reden?

Weil hier die grossen Fragen aufbrechen! Mit den religiösen Erfahrungen,

Ahnungen, spirituellen und mystischen Gefühlen stellen sich die Fragen nach dem

Sinn von allem, dem Ziel des Lebens, dem Ursprung der kosmischen Ordnung,
und dem Ziel, wohin das Universum letztlich steuert. Diese Fragen können von
der Wissenschaft nicht beantwortet werden und dürfen auch nicht durch religi-

27 B. Pascal: Memorial, in: Gedanken, dt. Übers. Ewald Wasmuth, Stuttgart 1956, 14-15.

28 C. Link: Wie kann Gott in der Natur und in der Welt erfahren werden? in: A. Losch / F.

Vogelsang (Hg.): Die Vermessung der Welt und die Frage nach Gott, Theologie und
Naturwissenschaft im Dialog II, Bonn 2018, 67.



Warum fällt es Physikern schwer, über Gott zu reden? 71

Öse Schlagworte verdrängt werden. Die Antworten mögen offen bleiben, aber in
der religiösen Perspektive treten sie in ein neues Licht.

Diese Perspektive ist die Sicht des Glaubens. Hans Weder bemerkt: «Mit
Glauben fängt das Denken neu an.»29 Es ist der Wechsel der Perspektive, der es

ermöglicht, über Gott zu sprechen. Der Glaube funktioniert wie ein Sensor für

göttliche Erfahrungen im täglichen Leben. In der Perspektive des Glaubens wird
das Staunen zu einem möglichen Treffpunkt mit der Wissenschaft. Er beweist

nicht den Glauben an Gott, sondern kann den Glauben mit der objektiven
Wirklichkeit in Beziehung setzen und den Glauben sowohl für Gläubige als auch für

Nichtgläubige verständlich machen (Rom 1,18, 19; Benz 2012: 57).

8. Wissenschaft-Religion-Dialog

Physik und Religion haben verschiedenen Ursprung, können aber in eine gemeinsame

Sicht gebracht werden. Die beiden Wahrnehmungsebenen treffen sich zum

Beispiel in unserem Erstaunen über die grossartige Funktionalität des Universums,

wie sie die Astrophysik zeigt30. Das physikalische Wissen über die

Funktionsweise des Kosmos, staunend wahrgenommen in einer sternenklaren Nacht,
kann in Resonanz treten mit der Vorstellung, dass uns das Universum wie unser

eigenes Leben geschenkt wird31. Selbst wenn eines Tages alles erklärbar sein

sollte, wird es nicht selbstverständlich.

Die Ebene der reinen Rationalität, auf der sich bisher Naturwissenschaft

und Religion trafen, ist meines Erachtens der Grund für die eingangs erwähnte

Diskrepanz der Sichten, wie sich Wissenschaft und Religion zueinander verhalten.

In der kontinentaleuropäischen Theologie ist seit langem klar, dass «Gott»
nicht als Lückenfüller für wissenschaftliche Erklärungen passt. Theologen
verurteilen religiöse Fundamentalisten, die es noch immer tun, übersehen aber oft,
dass sich dieser Gottesbegriff in weiten Kreisen der nicht-kirchlichen Öffentlichkeit

gehalten hat. Nur so ist erklärbar, dass ein Teil der Physiker und viele

Zeitgenossen von einem scheinbar unvermeidlichen Konflikt zwischen Glauben und

Wissen ausgehen. Die Einseitigkeit der Konfliktvermutung lässt auf ein
Kommunikationsdefizit schliessen. Um dieses zu verkleinern oder zu überwinden, ist

29 H. Weder: Glauben und Denken, in: J. Audretsch (Hg.): Die andere Hälfte der Wahrheit,
München 1992, 150.

30 A. Benz / R. Wiesenberg Benz: Das Universum - Wissen und Staunen, Bern 2019,4.
31 A. Benz : Das geschenkte Universum - Astrophysik und Schöpfung, Bern 32016, 151.



72 Arnold 0. Benz

es von Nöten, in einem ersten Schritt eines Dialogs abzuklären, was mit «Gott»
gemeint sein soll.

Wenn der wissenschaftlich-religiöse Dialog Physiker erreichen soll, muss er die

objektive Ebene verlassen und darauf bestehen, dass Religion mehr ist als

dogmatische Annahmen oder unbeweisbare Behauptungen. Die Situation ist

vergleichbar mit dem Stand der Theologie um 1800, als Schleiermacher sich gegen
die philosophische Theologie des Zeitalters der Aufklärung wandte. Friedrich

Schleiermacher32 beteuert, dass Religion nicht in der rationalen Argumentation,
sondern in der Tiefe des Herzens («Gemüt») zu finden sei. In Anlehnung an

Schleiermacher könnte man formulieren, die religiöse Grunderfahrung sei eine

Resonanz mit dem «Unendlichen».
Es bleibt, dass die zugrundeliegenden Wahrnehmungen in der Physik und der

Religion unterschiedlich sind. Die eine Wirklichkeit wird unterschiedlich

wahrgenommen und verstanden. Wenn dies nicht klar gesagt wird, verstehen die
Physiker nicht, was mit «Schöpfung» und «Theologie der Natur»33 gemeint ist. Sie

werden nicht in der Lage sein, über Ontologie und sogar Ethik zu diskutieren.

Dringend nötig im gegenwärtigen Dialog zwischen Wissenschaft und Religion
ist der Bezug auf religiöse Wahrnehmungen, dem Ursprung von Religion, und

ein Neuanfang. Die theologische Seite muss auf die Fülle der menschlichen

Erfahrungen zurückgreifen und nicht auf Physik, auf ihren Lücken und Grenzen

aufbauen. Andererseits darf die Naturwissenschaft nicht über den Bereich

hinausgehen, der durch ihre begrenzte Beobachtungsbasis gegeben ist. Dieser neue

Dialog mag für einige der heutigen wissenschaftlichen Atheisten, die in den

Kontroversen der Vergangenheit stecken geblieben sind, unverständlich sein. Es ist

besser für die Theologie, nicht verstanden als missverstanden zu werden.

32 F.D.E. Schleiermacher: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern

(1799), hg.v. H.-J. Rothert, Hamburg 2004,20, 28.

33 J. Moltmann: Gott in der Schöpfung, Münchenl985, 12.



Warum fällt es Physikern schwer, über Gott zu reden? 73

Abstract
Drei Viertel aller Amerikaner, die keiner Kirche angehören, nehmen einen Konflikt wahr
zwischen Wissenschaft und Religion. Im Gegensatz dazu sehen die meisten Theologen

wenig Anlass zu Kontroverse. Wie kann die Wahrnehmung in der Öffentlichkeit und unter

den Fachexperten so unterschiedlich sein? Der Grund, so wird hier dargelegt, liegt
in unterschiedlichen Begriffen von Gott. Im naturwissenschaftlichen Umfeld wird der

Begriff mit der Erklärung wissenschaftlicher Ergebnisse oder Eigenschaften der Natur
in Verbindung gebracht. Ein grosser Teil des heutigen Dialogs zwischen Naturwissenschaft

und Theologie befasst sich mit der Frage, wie Gott in einer durch physikalische
Gesetze determinierten Welt handeln könne. Diese Frage geht von der Physik aus, lenkt
die Aufmerksamkeit auf Lücken im physikalischen Weltbild und zielt deshalb an vielen

Zeitgenossen und insbesondere an Physikerinnen und Physikern vorbei. Was unter dem

Begriff Gott zu verstehen ist, kann nicht aus der Physik erschlossen werden. Hier wird
ein anderer Gottesbegriff zur Diskussion gestellt, der aus dem menschlichen Leben und
der Geschichte stammt. Die primäre Frage ist dann nicht, ob Gott existiert, sondern wie

er in der existentiellen Wirklichkeit wahrgenommen wird. Ich argumentiere, dass

religiöse Wahrnehmungen in Gegenwart oder Tradition grundlegende Elemente im Dialog
zwischen Wissenschaft und Theologie sein müssen.

Are science and religion in conflict? A large majority of Americans without religious
affiliation agrees, but most academic theologians object. My thesis is that the scientifically
oriented part of society has a notion of God that is different from the biblical concept of
God as experienced in human life and history. Much of today's debate on the existence of
God deals with the question how God could act in a world ruled by physical laws. Such

a question sets out from physics, draws attention to gaps in the physical worldview, and

for that very reason does not appeal to many contemporaries and particularly physicists.
However, reality is greater than what physics can grasp. I argue that religious experiences

must be fundamental elements in the dialog between science and theology.

Arnold 0. Benz, Zürich


	Warum fällt es Physikern schwer, über Gott zu reden?

