
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Walter Dietrich: Samuel. Teilband 4: 2 Samuel 9-14, Biblischer Kommentar Altes

Testament Band VIII/4, Vandenhoeck & Ruprecht Göttingen 2021,15* S. und 460 S., ISBN
978-3-525-50353-9. 100.

Zwei Jahre nach dem dritten Band seiner Kommentierung der Samuelbücher legt der

emeritierte Berner Ordinarius bereits den vierten Band vor (zwei weitere sind geplant).
Wiederum fällt der flüssig geschriebene Kommentar durch seine aussergewöhnliche Breite

auf: 450 Seiten für insgesamt 160 Bibelverse in sechs Kapiteln. Dietrich stellt II Sam

9-14 unter die Uberschrift «Davids Krisis». «Kaum ist David auf die Höhe seiner

Erfolge aufgestiegen, stellen sich die Weichen auf Misserfolg und Abstieg. Sein Stern
überschreitet genau zwischen 2Sam 9 und zSam 10-14 seinen Zenit» (S. 7).

Entgegen von L. Rosts klassischer Hypothese einer «Thronfolgeerzählung» findet
Dietrich ein Erzählwerk, das von I Sam 1 bis I Kön 12 reicht und auf einen meisterhaften

«höfischen Erzähler» zurückgeht. Dessen Abfassungszeit ist allerdings mit
Unsicherheiten belastet («um 700»), und dasselbe gilt für den Nachweis der Einarbeitung
älterer Quellen. Dabei kommt Dietrich je nach Kapitel zu sehr unterschiedlichen Resultaten.

Die Vergewaltigung Tamars (II Sam 13) gilt ihm als einheitliche Novelle, die «recht
nah ans 10. Jh.» reicht, ja deren «mündliche Vorform» er sogar «in recht unmittelbare
Nähe zur erzählten Zeit» sieht (307). Er begründet diese Frühdatierung mit dem rasch

geschwundenen Interesse nach dem Tod von Amnon und Tamar, weswegen diese in
späteren Texten nicht mehr erwähnt werden. Warum aber der Höfische Erzähler rund zwei

Jahrhunderte später weiterhin an der Geschichte interessiert war und sie unverändert

integrierte, wird nicht beantwortet.

Hingegen im darauf folgenden Kap. 14 unterscheidet Dietrich vier Schichten (410-

420): Der von der Frau aus Tekoa vorgebrachte Rechtsfall gilt ihm als mündlich
überlieferte Lehrerzählung, die erst sekundär in eine Absalom-Novelle eingefügt wurde.
Schliesslich habe dann der Höfische Erzähler, um David zu entlasten und alle Schuld auf

Joab zu lenken, eine juridische Parabel gebraucht. Dass die Frau die Entscheidung Davids

zur Versöhnungweckte, sei eine «literarische Invention» (422). Zudem seien um 500 mit
den Versen 25-27 Informationen aus volkstümlicher Überlieferung über Absaloms Schönheit

und dessen Kinder (entgegen II Sam 18,18) hinzugekommen.
Davids Ehebruch mit Batscheba samt dessen Folgen (Urija; Natan; Tod des Kindes) ist

ebenfalls nicht aus einem Guss erzählt; und Fragen nach der Historizität sind trotz grosser
Anschaulichkeit unbeantwortbar (dabei überrascht Dietrichs intensives Fragen nach den

psychologischen Motiven der geschilderten Figuren). Dietrich findet frei umlaufendes

Erzählgut (12,^-4.16-23), den Höfischen Erzähler (*n; i2,ib.5-7a.9a.*24.25), aber auch

spätere Zusätze (vor-dt 11,27b; DtrP i2,7b-8.9b-io). Der Höfische Erzähler machte Salo-

mo zum zweiten Kind, das Batscheba dem David gebar. Ebenfalls hypothetisch bleiben



Rezensionen 371

die Schicht-Analysen zu Meribaal (Saulidenkranz; Höfischer Erzähler; Glosse in 9,10b)

und zu den Kriegsberichten innerhalb von II Sam 10-12.

Eine grundsätzliche Schwierigkeit der Textanalyse - und besonders auch der

Texterklärung - liegt in den besonders zahlreichen Leerstellen, die sich in diesen Kapiteln
finden (ausführlich aufgelistet in 121-124). E)azu kommt eine Mehrdimensionalität der
geschilderten Personen, welche rasche Urteile und Verurteilungen verunmöglicht, so dass

man «schwer auf den Grund sehen kann» (129). So bleiben auch die Intentionen des

Höfischen Erzählers oft im Dunkeln. Leerstellen sind seit jeher von den jüdischen und
christlichen Auslegern mit Scharfsinn und kreativer Phantasie aufgefüllt worden. Dietrich

bringt dazu viele anschauliche Beispiele und durchleuchtet kritisch die dahinter
liegende Tendenz der Exegeten, welche häufig eine biblische Person moralisch zuungunsten
einer anderen entlasten wollen (so z.B. zwischen männlichen und weiblichen Rollen),
öfters mit erstaunlich viel Energie (179). Dasselbe zeigt sich auch in der Rezeption durch
bildende Künste, Dichtung und Musik, wozu ebenfalls viele Beispiele gegeben werden.

Die eigene Tendenz Dietrichs liegt in seinem humanistischen Engagement, so dass die

im Text erzählten Grausamkeiten ihn mit seinen eigenen abweichenden Wertvorstellungen

konfrontieren. Dass er sich derart von den biblischen Texten innerlich berühren lässt,

zeigt sich auch in seinen zahlreichen Informationen über heutige Problematiken, deren

inhumane Praxis mit derjenigen biblischer Zeiten leider vergleichbar ist. Der Verzicht
aufeine «wissenschaftliche» Distanz zwischen damals und heute macht es allerdings
unmöglich, dass die damaligen (nicht-humanistischen) Wertvorstellungen entdeckt werden

können, welche zu den Grausamkeiten führten. Möglicherweise wäre dies auch eine Hilfe

gewesen, um Ursachen von heutigen Grausamkeiten - sowohl erkannten als auch unbe-

wussten! - zu durchschauen, weil auch der moderne Mensch viel Archaisches in sich hat.

Mit der Kategorie der «Sühne» (anlässlich des Todes von Davids und Batschebas

unschuldigem Kind) wird solches wenigstens am Rande sichtbar (251ft).

Der Kommentar besticht durch seinen Informationsreichtum sowie durch seine breite
und faire Diskussion von abweichenden exegetischen Urteilen. Es ist zu hoffen, dass die

Kommentierung der noch fehlenden Kapitel ebenso zügig voranschreiten wird.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Uwe Gerber/Lukas Ohly (Hrsg.), Anerkennung. Personal - Sozial - Transsozial,
Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2021. 208 S., ISBN 978-3-374-06899-9, EUR 68.00.

Die rechtfertigungstheologische «Botschaft von der Freiheit in und durch Gott» lässt

sich aus Sicht des EKD-Grundlagentexts zum Reformationsjubiläum (Rechtfertigung
und Freiheit, 2014) auch so formulieren: «Freiheit» findet «nicht im Menschen selbst

die letzte Begründung»; sie beruht vielmehr auf einer «Würdigung» oder «Anerkennung»,

die keinesfalls «durch eigene Anstrengung» erworben, sondern «nur von außen

gegeben werden kann». Verlangt «der Mensch» stattdessen «die Begründung für seine



372 Rezensionen

eigene Würde und die darin gründende Freiheit von sich selbst » und verlässt er sich nicht
auf die ihm unverfügbar zuteilwerdende göttlich-soziale Anerkennung, sitzt er einem

fatalen, ja sündhaften Selbstmissverständnis auf.

Am Ende von Uwe Gerbers Beitrag (21 ff.), der den gemeinsam mit Lukas Ohly
herausgegebenen Sammelband eröffnet, werden diese kirchenamtlich verantworteten Worte
zustimmend zitiert (50 f.). Der emeritierte Basler Systematiker entwirft in seinem Text ein

ihrem autonomiekritischen Zungenschlag eng verwandtes «begegnungs- und befreiungs-

theologische[s] [...] Gegenprojekt zur Selbstermächtigung des Selfies» (50). So tituliert
er den aus seiner Sicht durch und durch individualistischen «spätmodernefn] Mensch-

[en] » (21), der einer bloß «phantasierten Autonomie» (51) verfallen sei und «die Anderen

nur als Staffage und Mittel zur Selbstrepräsentation und Selbstverwirklichung» (35)

gebrauche. Gerbers u.a. an Luther, Levinas und Bonhoeffer angelehntes <Gegenprojekt>
kreist um den im weitesten Sinne anerkennungstheoretisch gefassten Gedanken einer

externen «Konstituierung des Subjekts durch den Anderen in der Spur Gottes» (50). Die

Subjektkonstitution ereigne sich «als ein vom Anderen ausgehendes Widerfahrnis, das

das Ich in völliger Passivität trifft und zum Antworten zwingt» (22). Soll in dieser

sündentheologisch aufgeladenen Antithese zu einer «subjektphilosophisch zugeschriebe-

ne[n] Autonomie» (22) und ihren (vermeintlichen) soziokulturellen Wirkungen schon

die ganze Pointe jener «theologischen Anerkennungstheorie» liegen, deren «Basis» das

hier zu besprechende Buch laut Klappentext zu legen beansprucht
Neben Gerbers Eröffnungstext und einer von den beiden Herausgebern verfassten

Einleitung enthält der vorliegende Sammelband sieben weitere Beiträge, nach deren Lektüre

diese Frage aus Sicht des Rezensenten entschieden bejaht werden muss. Drei Kapitel
gliedern das Buch, in deren Rahmen «Anerkennung» zunächst «ethisch» (21 ff), dann

«theologisch» (97 ff.) und schließlich «praktisch» (143 ff.) reflektiert wird. Der Beitrag
von Alia Hübsch-Chaudry (119 ff.) fällt thematisch deutlich aus dem Rahmen heraus,

insofern es darin zwar um die nachdenkenswerte Frage nach der Wissenschaftlichkeit

theologischen Denkens, nicht aber um das Anerkennungsthema als solches geht. Auf ihn wird
im Folgenden deshalb nicht weiter eingegangen.

Auf Gerbers Text folgen im ersten Kapitel die stärker anwendungsethisch ausgerichteten

Beiträge von Nils Schütz und Kathrin Burghardt. Schütz nivelliert in anthropozen-
trismuskritischer Manier Differenzen zwischen «Menschsein und Tiersein im Rahmen
sozialer Anerkennung» (73). Burghardt zeigt gegenüber transhumanistischen Visionen
auf, dass «Maschinen» im Unterschied zu Menschen «einer sozialen Anerkennung
nicht würdig sind», weil «sie sich selbst nicht erleben» können (90 f.). Beide bewältigen
die dabei vorzunehmenden Verhältnisbestimmungen, wie es in der Einleitung der

Herausgeber bereits als einzig gangbarer Weg ausgewiesen wird, nicht «durch Rekurs auf [...]

Eigenschaften», sondern im Ausgang von «der intersubjektiven Begegnung, aus der die

Anerkennung des Menschen erwächst» (10). Sowohl die Verpflichtung dazu, andere

anzuerkennen, als auch das « existenzstiftend [e]» (84) Gewahrwerden eigenen Anerkanntseins

als freie, eigenverantwortliche Person folgt demnach aus «der Begegnung mit einer
anderen Wirklichkeitsform, in die ich nicht einzutreten vermag» und deren zwingendem



Rezensionen 373

Anspruch ich nicht entgehen kann (90). Im wiederholten Anschluss an Bonhoeffer und
Levinas wird «die Offenbarung des Göttlichen» dabei «ganz im situativen ethischen

Beziehungsgeschehen» (72.) verortet: Gott steht hier gleichsam für das Woher der als

unabweisbar erfahrenen Nötigung, mein Anerkannt-sein und das des jeweiligen Gegenübers

akzeptieren und in die Tat umzusetzen zu müssen. Theologisch wird so «die
Bindung menschlicher [...] Freiheit an den seinem Sinn nach unverfügbaren Anspruch des

Anderen» (74) festgeklopft. Sie sei nichts, «das der Mensch hat, sondern [...] etwas, das

der Mensch für den Anderen ist» (74). Dem lässt sich entgegnen, dass der Mensch immer
auch für sich selbst etwas ist und aufgrund dieser seiner unhintergehbaren Selbstbezüg-
lichkeit die Freiheit <hat>, sich noch einmal zu dem ins Verhältnis zu setzen, was er ,für
den Anderen ist'. Das freiheitliche Vermögen, über «sich selbst durch sich selbst»

verfügen zu können, aber bleibt laut Sebastian Krombachers Beitrag (97 ff), der das zweite

Kapitel («Anerkennung theologisch») eröffnet, «Gott» vorbehalten «von dem wir
absolut unterschieden sind» (116 f.). Darin sind sich Friedrich Schleiermacher und Karl
Barth nach Krombachers eigenwilliger Lesart vollkommen einig: Dass die Rede von Gott
auf das dem Menschen in der Begegnung mit Seiendem machtvoll widerfahrende <ganz
Andere> verweise, wobei der Mensch durch den «Zwang, den das Widerfahren [...]
ausübt» (101), zur fraglosen Anerkennung Gottes als den alles Seiende schlechthin
Bestimmenden genötigt werde. Im dritten Kapitel «Anerkennung praktisch » versucht Catha-

rina Wellhöfer-Schlüter (185 ff.) den «zwingendefn] Charakter solcher Ereignisse» (190)
des Widerfahrens von Wirklichkeit, deren göttlich-«spiritueller Ebene» niemand «die

Anerkennung» versagen könne (193), religionsdidaktisch fruchtbar zu machen.

«Religionsunterricht» wird so zur «Reflexion der Kategorie des Widerfahrnisses» (200),
indem man etwa am Beispiel Bonhoeffers zeigt, dass mir in Gewissenskonflikten «der
Impuls zur Entscheidungsfindung widerfährt» und sich «nicht herbei-führen oder aktiv

steuern lässt» (200.197). Bonhoeffer steht auch im Zentrum der Beiträge von Lukas Ohly
(143 ff.) und Hans Höroldt (163 ff). Beiden geht es darum, die politische Dimension der

Kirche zu eruieren. Höroldt zeigt, wie aus Bonhoeffers «streng von oben nach unten, das

heißt von Gott her in seinem Handeln und Wollen, wie es sich in Christus gezeigt hat»,
entwickeltem Begriff der «Kirche» als «viceverse[r] Willensgemeinschaft» (180 f.)
schließlich die «reziproke Anerkennung als Haltung» (164) folgt. Zu dieser anerkennenden

<Haltung> sind die Gläubigen verpflichtet, weil sie im Diesseits der Welt Christus

tätig nachfolgen sollen. Ohly bestimmt die «politische Funktion der Kirche» im
Anschluss an Bonhoeffer und Barth so, dass sie «wechselseitige Anerkennung als politische
Realität, aber unabhängig von staatlicher Zugehörigkeit zu etablieren» (160) habe. Während

der erkennbar «paternalistische Zug» von Bonhoeffers Kirchenbegriff, demzufolge
«das Ich» der Einzelnen vollgültig vom Kollektivsubjekt «Jesus Christus als Gemeinde
existierend' vertreten» (160) wird, bei Hörold unhinterfragt fortlebt, wertet Ohly «die
Willens- und Anerkennungsakte» (159) des Einzelnen ekklesiologisch merklich auf
Allerdings bezieht sich dies nur aufExtremsituationen, in denen sich jemand « ausdrücklich

von der Gemeinde distanziert» und seine «Anerkennung zurücknimmt» (161). Von
Formen individueller Distanznahme und religiösen Eigensinns, die innerhalb der kirchlichen



374 Rezensionen

Gemeinschaft ihren Ort hätten, ist nicht die Rede. Das <Sein für Andere > in wechselseitiger

Anerkennung scheint keine Abweichungen aufseiten des Einzelnen zuzulassen,

«weil Christus den ganzen Menschen [...] in einen vom [sie!] ihm bestimmten Raum [...]
beruft», in dem «gilt: Hier ist Gottesdienst und Bruderdienst ein unteilbares Ganzes

geworden» (179). Einmal mehr wird also deutlich, dass in diesem Sammelband die <Basis

einer theologischen Anerkennungstheorie > gelegt wird, in der es letztlich vor allem um
das von Gerber beschworene autonomiekritische «Gegenprojekt zur Selbstermächtigung
des Selfies» (50) geht. «Diesen Gegenentwurf», schreibt Gerber, «mag der spätmoderne

Seifte in seiner phantasierten Autonomie gar nicht und kehrt zu sich selbst um. »(51)
Wer könnte es ihm verübeln, wird ihm doch die Anerkennung seines freien Selbstseins in
dieser theologischen Anerkennungstheorie versagt.

Karl Tetzlajf, Halle

Matthias Handel, Theologie und Naturwissenschaft. UTB-Nr. 5561, Vandenhoeck&Ru-

precht, Göttingen 1011, 486 S., ISBN 978-3-8252-5561-9, Euro 24,90

1. M. Haudel entfaltet in argumentativen Schritten die Notwendigkeit des Dialogs
zwischen Naturwissenschaft und Theologie für ein ganzheitliches Wirklichkeitsverständnis.
Dem entspricht das menschliche Grundbedürfnis nach einem umfassenden Sinnzusammenhang

(11, 429); der Mensch ist das auf Transzendenz hin offene Wesen. Auch die

Naturwissenschaft nach dem Paradigmenwechsel des 20. Jahrhunderts, im Wissen um
eigene Partialität und Grenze, kennt ein Ahnen von Transzendenz. Und Theologie,
verankert in die Erfahrungswirklichkeit der Welt, umfasst die Gesamtwirklichkeit (245Q,
die der Glaube an das schöpferische, erlösende und vollendende Handeln des dreieinen

Gottes im «Gegenüber und Nähe» erschließt (288ff). Diese Kompatibilität in
Unterscheiden, ohne zu trennen, verweist auf das sinnvolle Ganze von Lebenswirklichkeit und

Lebensorientierung.
2. Nach methodologischen und hermeneutischen Überlegungen vermittelt der

Verfasser einen Überblick über die von «Vorurteilen» bestimmte Geschichte naturwissenschaftlicher

Forschungen (Kap. V und VI). Die Öffnung für den Dialog zwischen

Naturwissenschaft und Theologie mit der Brückenfunktion der Philosophie liegt in den

«Umbrüchen» des 20. Jahrhunderts: Relativitätstheorien, Quantenphysik,
Thermodynamik und - hochinteressant - in der Erschütterung der mathematischen Axiomatik
durch K. Güdels 1. und 2. «Unvollständigkeitstheorem (219). Sie deuten auf transzendie-

rende Horizonte, «was nicht zuletzt auch den religiösen Bereich betrifft» (225).

Der Verfasser distanziert sich (Kap VII) nicht nur von spekulativen String- und Multi-
versumstheorien. Mit theologischer Kompetenz und mit erkenntnistheoretisch begründeter

Kritik grenzt er sich ab von materialistischen und naturalistischen Geltungsansprüchen

und verabsolutierten Totaldeutungen des «Neuen Atheismus» (Kap. X).



Rezensionen 375

Nach dem Wahrscheinlichkeitsaufweis ist der Theismus «plausibler» als der reduktio-
nistische Naturalismus, wie der Verfasser betont (73, 286, 345 u. a.). Der heilsgeschichtliche

Glaube an den dreieinen Gott (Kap XI) als Schöpfer, Erlöser, Vollender lässt die

Kompatibilität und Konsonanz der relationalen Zusammenhänge kosmischer Prozesse

mit Gottes schöpferisch-erhaltendem Handeln wahrnehmen und erkennen.

Als Analogien zu den kooperativen Liebesbeziehungen des dreieinen Gottes erweisen
sich z. B. die evolutiven Entwicklungen der Symbio- und Epigenese, was der alleinigen

Geltung der Theorie «survival of the fittest» widerspricht. Die komplexe Wechselbeziehung

von «Gehirn, Bewusstsein, Geist, Seele, Willensfreiheit», eingebunden in die ganze
Lebenswelt (339-366), verbindet sich im relational-geschichtliche Personverständnis mit
der Verantwortung vor dem dreieinen Gott, vor den Mitmenschen und vor der Welt (383).

Heute müssen Naturwissenschaft und Theologie im ganzheitlichen Wirklichkeitsverständnis

gemeinsam «den ethischen Herausforderungen (Kap XIII) begegnen. Konkret
nennt der Verfasser die Bio- und Medizintechnologie (Keimbahn-Eingriff u. a), künstliche

Intelligenz (Transhumanismus, u. a.), Verzweckung der Tierwelt (Artenvielfalt, u. a.),

Ausbeutung natürliche Ressourcen (C02-Ausstoß, u. a.). Dabei bringt die Theologie die

«spezifische Sicht» der ganzen Wirklichkeit ein als Schöpfung Gottes, die um der

Erlösungwillen auf ihre Vollendung hin erhalten wird.

3. M. Haudel verbindet in diesem Werk differenzierte Erklärungen zu komplexen Themen

naturwissenschaftlicher und theologischer Sachverhalte einerseits (kosmische Zeit,
Selbstorganisation komplexer offener Systeme, aktive Information, Labit-Experiment,
Nischenkonstruktion sowie relationales Verständnis der göttlichen Trinität, neuzeitliche

Subjektivitätstheologie, neue theologisch-naturwissenschaftliche Entwürfe: J. Polking-
horne, H. Tetens, D. Evers, W. Pannenberg, C. Schwöbel, u. a.) mit der Ganzheit trinita-
rischer Heilsgeschichte. Der Glaube an den dreieinen Gott, Schöpfer, Erlöser, Vollender,
erschließt das ganzheitliche Wirklichkeitsverständnis «sinnvoller und zielgerichteter
Zusammenhänge» (316). Der Verfasser widerspricht damit dem Trend des postmodernen
Partikularismus, Pluralismus, Relativismus (106, 426).

Erwähnt seien die grau unterlegten Zusammenfassungen der einzelnen Kapitel; einen
hilfreichen Uberblick geben sie dem Leser. Das ausweitende Literaturverzeichnis (31 S.)

sei genannt, das Sachregister (17 S.) und das Personenregister (7 S.), das auch auf die den

Verfasser anregenden und begleitenden Gesprächspartner verweist.
Erkenntnistheoretisch und methodologisch reflektiert, trinitätstheologisch expliziert,

vermittelt das Buch Informationen, eröffnet die Weite des Glaubens an den dreieinen

Gott im Gesamt der Wirklichkeit und macht den Beitrag von Glaube und Theologie
für den Dialog mit der Naturwissenschaft plausibel. Durch die ganzheitliche Perspektive

handelt es sich um ein bedeutendes Werk, das im wissenschaftlichen Diskurs und in

gegenwärtiger Lehre nicht übersehen werden kann und darf. Es handelt sich um ein wichtiges

Werk zum Dialog zwischen Theologie und Naturwissenschaft, Nachdrücklich und

gern empfehle ich es Fachkolleg'innen, Lehrenden und Studierenden zu einer

Erkenntnisgewinne bringenden Lektüre.
Michael Plathow, Heidelberg



376 Rezensionen

Rainer Kessler. Arnos. Internationaler Exegetischer Kommentar zum Alten Testament,

Kohhammer Stuttgart 1021, 295 S., ISBN 978-3-17-022422-9. 99.

Nach zahlreichen sozialgeschichtlichen Studien sowie nach Kommentierung der Bücher

Micha (HThKAT 22000) und Maleachi (HThKAT 2011) legt der emeritierte Marburger

Alttestamentler einen ausführlichen Amos-Kommentar vor. Der Konzeption der

Kommentarreihe IEKAT folgend, besteht jeder Abschnitt konsequent aus der Abfolge
«Synchrone Analyse / Diachrone Analyse / Synthese». Besondere Beachtung finden

intertextuelle Bezüge innerhalb des Amos-Buches (und mit einiger Vorsicht auch solche

innerhalb des Zwölfprophetenbuches).
Kesslers Exegese geht aus von vier Blöcken des Buches. In Am 3-6 sind (kürzere und

längere) Sprüche gesammelt, die noch am deutlichsten auf einen im 8. Jh. lebenden

Propheten zurückgehen. Auf diesen Block II hin ausgerichtet sind die (etwas später
komponierten) Blöcke I (Völkergedicht Kap. 1-2) und III (7-9,6: Mix aus einem Bericht von fünf
Visionen [in der 1. Person erzählt], einem Bericht über die Vertreibung aus Bethel [in der

3. Person erzählt] und einzelnen Prophetensprüchen). Block IV (9,7-15) setzt die

Untergangs-Ankündigungen voraus und blickt in eine hoffnungsvolle Zukunft der Uberlebenden,

auch dank der «Ausscheidung der für das Unrecht Verantwortlichen (9,8-10)» (19).

«Diese Verse sollen nicht, wie man es oft auslegt, die Botschaft des Arnos korrigieren,
sondern sie zu Ende denken » (13) ; es geht also weder um eine Abschwächung der vorherigen

Kapitel noch um eine Restitution imperialer Vergangenheit.
In allen Blöcken ist mit Bearbeitungen und Fortschreibungen zu rechnen, auch wenn

im Einzelnen vieles unsicher bleibt. Kessler geht davon aus, «dass bei der Fortschreibung
auch die älteren Textbestände neu gefasst werden können und so eine Rekonstruktion
früherer Stufen aus dem späteren Text nur mit einer gewissen kontrollierten Unschärfe

vorgenommen werden kann» (24). Von einer konsequenten Verortung in nachexilische

Zeit, wie sie von einigen Exegeten vertreten wird, nimmt Kessler deutlich Abstand. Als

Hauptgrund nennt er die sozialgeschichtliche Beobachtung, «dass sich durch die Epochen

hinweg Kontinuitäten zeigen, die es Späteren ermöglichen, sich in älteren Texten

wiederzufinden und diese fortzuschreiben» (22). Die Erwähnung des samarischen Elfenbeins

weist in die letzte Blütezeit des Nordreichs, woge-gen die perserzeitlich bezeugte

Königssteuer sowie die seganîm (Neh 5) bezeichnenderweise bei Arnos fehlen. «Keineswegs

sind alle Katzen so grau, wie Levin meint» (22f.). Zudem ist beachtenswert, wie

ungenau die Ankündigungen einer Vertreibung formuliert sind, so dass eine Exils-Erfahrung
noch nicht erfolgt sein kann (weitere Argumente in 26).

Auch die älteren Texte «sind keine Wortprotokolle der Äusserungen des historischen

Arnos, sondern bereits literarisch gestaltete Kompositionen» (19), wobei schwer zu
entscheiden ist, ob diese von Arnos oder seinen Anhängern gestaltet wurden. Die geläufige

Formel koh 'amarJHWH ist mit A. Wagner als deklarativer Sprechakt zu verstehen.

«Arnos ist kein mündlicher Briefträger, der etwas Ausformuliertes weitergibt, sondern



Rezensionen 377

verhält sich wie ein diplomatischer Botschafter, der in der Autorität seiner Regierung
spricht» (i5).

Arnos gilt heute vor allem als Sozialkritiker, was jedoch nicht zu allen Zeiten der

Auslegungsgeschichte so gesehen wurde. Kessler betont, dass Sozialkritik parteiisch ist. «Sie
enthält keine objektive Beschreibung sozialer und religiöser Zustände, sondern versteht
sich als engagiert zugunsten derjenigen, die sie als Opfer der Entwicklung ausmacht»

(17), weswegen man sich nicht unreflektiert mit der Position des Propheten identifizieren

dürfe. So plausibel dies tönt, so fällt doch auf, wie zurückhaltend der Kommentar die

Konsequenzen der Arnos-Botschaft beschreibt. Ist es Zufall, dass unter der Rubrik
«Aktualität der Sozialkritik» (12.5) ausschliesslich Beispiele aus Afrika gebracht werden, aber

kein kritischer Hinweis auf europäische Verhältnisse?

Der sorgfältig argumentierende Kommentar, der sich auf der Höhe der heutigen
Forschung und in souveränem Dialog mit ihr bewegt, zeigt deutlich die Fortschritte der

Forschung seit der Generation des Amos-Kommentars von Hans Walter Wolff (1969).
Gleichwohl beschleicht den Rezensenten auch eine leise Wehmut: Konnte man sich
damals noch eine gewisse Naivität gegenüber einem historischen Arnos erlauben, so ist dies

heute weniger möglich: Die göttliche Botschaft wird erst durch zahlreiche Brechungen
und Überarbeitungen in den Überlieferungen hindurch wahrnehmbar, wobei die
Lebensumstände dieser Bearbeiter noch stärker im Dunkeln bleiben als diejenigen eines historischen

Arnos. Die Wucht der Botschaft hat vor einem halben Jahrhundert unmittelbarer

getroffen als heute, obwohl das sozialgeschichtliche Wissen seither zugenommen hat.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Martin Luther, Geistliche Lieder. Nach dem Babstschen Gesangbuch 1545. Hg. und
kommentiert v. Johannes Schilling, Große Texte der Christenheit, Bd. 7, EVA Leipzig,
Leipzig 2019. 238 S., ISBN 978-3-374-03850-1, 14.00.

Es gibt wohl kaum eine Weihnachtszeit, in der nicht «Vom Himmel hoch, da komm ich

her» erklingt. Religiöse Lieder, in besonderem Maße diejenigen Martin Luthers, begleiten

das Leben, prägen Festtage sowie Lebensabschnitte und sind untrennbar und
nachhaltig mit dem Christentum verbunden.

Diese enge Verbindungveranschaulicht das kleinformatige und handliche Buch «Geistliche

Lieder», das Dietrich Korsch undJohannes Schilling in die von ihnen herausgegebene

Reihe «Große Texte der Christenheit» aufgenommen haben. Diese bietet einen
konzentrierten Zugang zu maßgeblichen Texten der Geschichte des Christentums, indem sie

ausgewählte Quellentexte einer Person mit einer Kommentierung ergänzt. Veröffentlicht
wurden unter anderem Bände zu Gestalten wie Augustin und Luther bis hin zu Theologen

des 20. Jahrhunderts, darunter auch Barth und Bonhoeffer. Der anzuzeigende Band

stellt zum ersten der Reihe, «Martin Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen,



378 Rezensionen

hg. und kommentiert v. Dietrich Korsch, Leipzig 2016», durch die Wahl derselben
Coverfarbe gezielt eine optische Verbindung her.

Für die Herausgabe und Kommentierung zeichnet Johannes Schilling verantwortlich.
In ihm begegnet nicht nur der langjährige Vorsitzende der Luther-Gesellschaft, sondern

auch ein herausragender Lutherkenner, der sich über Jahrzehnte intensiv mit dem

Reformator befasst und ein besonderes Interesse an dessen musikalischem Wirken hat (vgl.

etwa den Beitrag «Musik» im Luther Handbuch, hg. v. Albrecht Beutel, Tübingen 31017,

276-284 sowie das gemeinsam mit dem Musikwissenschaftler Jürgen Heidrich verantwortete

Buch «Martin Luther, Die Lieder, Stuttgart 2017»). Der vorliegende Band schliesst

hieran an und setzt doch einen eigenen Akzent: Ausdrücklich ist hier kein wissenschaftliches

Ziel im Blick, sondern der «geistliche Charakter der Lieder» (8) sowie eine breitere
Öffentlichkeit (vgl. 9). Dieser gilt es, die Lieder Luthers als «Singschule des Glaubens»

(7) lebendig zu erschließen. Die fortlaufende Lebendigkeit und Wirkkraft hat der

Herausgeber wohl auch im Sinn, wenn er die Lesenden dazu ermuntert, die abgedruckten
Liedtexte laut zu lesen, wenn nicht gar zu singen (vgl. 7).

Wie der Untertitel «Nach dem Babstschen Gesangbuch 1545» deutlich macht, folgen
alle Texte dem vom Verleger Valentin Babst im Jahr 1545 gedruckten Buch «Geystliche
Lieder». Auf eine Wiedergabe der Noten wurde verzichtet und auf das «Evangelische

Gesangbuch» («EG») sowie auf das bereits genannte Gemeinschaftswerk von Schilling
und Heidrich verwiesen (vgl. 7). Eine genaue Ubersicht über die Titel findet sich in einer

angehängten Konkordanz (vgl. 229-231). Als Service für die Lesenden, deren aktiver

Zugang im Blick ist, wäre auch eine Nennung der Vergleichsstellen bei den Liedtexten denkbar

gewesen.
Wer das Buch zur Hand nimmt, darfsich über die übersichtliche Gliederung in die drei

Abschnitte Texte, Erläuterungen und Anhang freuen.

Die Texte selbst folgen der Schreibweise des Babstschen Gesangbuchs und ermöglichen

damit eine unmittelbare Begegnung mit der frühneuhochdeutschen Textgestalt des

Originals. Anders als in «Martin Luther, Deutsch-Deutsche Studienausgabe, hg. v.

Johannes Schilling/u.a., 3 Bde., Leipzig 2012-2016» oder der in der Reihe veröffentlichten
Freiheitsschrift Luthers wird daneben keine Übersetzung ins gegenwärtige Deutsch geboten.

Hinsichtlich der Zählung zeigen sich die Texte ebenfalls der historischen Vorlage
verpflichtet (vgl. 9). Hilfreich sind gewiss die ausgewählten Erläuterungen zu unbekannteren

Worten oder Ausdrücken am Ende der einzelnen Liedtexte. Der Mehrwert des kleinen
Bandes liegt für an den Liedern Luthers Interessierte sicherlich auch gerade darin, dass er
nicht nur an einigen Stellen Strophen bietet, die im «EG» ausgelassen wurden, sondern

darüber hinaus Lieder Luthers anführt, die keinen Eingang in das «EG» gefunden
haben. Zu Letzteren zählen beispielsweise das erste Lied Luthers «Ein neues Lied wir heben

an» (vgl. 86-90) und «Sie ist mir lieb, die werte Magd» (vgl. 79f.).
Den Erläuterungen steht eine knappe, kontextualisierte Einführung in Luthers Lie-

derschaffen und dessen Auswirkungen voran. Ein wenig versteckt werden hier auch weitere

Gesangbuchvorreden Luthers in originalgetreuer Schreibweise geboten. Es folgen
kleinere theologisch ausgerichtete Bemerkungen zu den Texten, die nach Schilling kein



Rezensionen 379

«theologischer Kommentar» (8), sondern eine Art «theologisch informierte Anleitung
zum Lesen und auch zum Singen der Lieder» (8) sein sollen. So erschließt beispielsweise
die Kommentierung zu «Vom Himmel hoch, da komm ich her » einerseits Hintergründe
zu Entstehung und Veröffentlichungsort, ermöglicht andererseits aber auch eine inhaltliche

Orientierung (vgl. i28fi). Den Weg für ein weiteres Studium der Lieder ebnen darüber
hinaus die Vermerke von online-Verfügbarkeiten nebst den entsprechenden Signaturen.

Der Anhang bietet zudem eine kurze Darstellung der Überlieferung mit Informationen

zur äußeren Gestalt der Quelle und eine aktuelle Literaturliste, die es erlaubt, tiefer in die

Materie einzusteigen. Eine kleine, das Leben Luthers umfassende, aber nicht darauf
beschränkte Zeittafel beschließt den praktischen Band.

Exemplarisch für die gesamte Reihe, die die Erschließung zentraler Texte des

Christentums für gegenwärtige Christenmenschen unternimmt, hat das Buch damit nicht nur
etwa als Grundlage für Seminare Potential, sondern auch für den privaten Gebrauch.

Vera. Gretges, Basel

Silvie Thonak/Gerd Theissen, Militärseelsorge. Das ungeliebte Kind protestantischer
Friedensethik? Heidelberger Studien zur Praktischen Theologie, Bd. 15. LIT-Verlag, Berlin,

2020, 261 Seiten. ISBN 978-3-643-14785-1 br. oder ISBN 978-3-643-14785-5 PDF, ab

29,90

Die beiden Autorinnen schreiben ein Vorwort aus ihrer je eigenen Betroffenheit, die

notwendigerweise in Deutschland ein ganz andere ist als hier in der Schweiz. Sie berichten

von Familienbiografien unter dem Eindruck des Nationalsozialismus, des zweiten
Weltkrieges und der industriellen Judenermordung. Sie schildern ihre eigene grundsätzliche
Präferenz für Pazifismus, wünschen sich gar - in Ablösung des «Nationalprotestantismus»

- einen deutschen «Nationalpazifismus»(S. 6), verstärkt durch einen
«Nuklearpazifismus», den die deutschen Reformierten angesichts der atomaren Bewaffnung der

achtziger Jahre in den Rang eines status confessionis erhoben (11). Das vorliegende Buch
sei daher eine «kritisch-konstruktive Auseinandersetzung» mit der in Deutschland

so genannten «Militärseelsorge» (im Folgenden «MS») und ist eine Sammlung von
Aufsätzen der beiden Schreibenden zum Thema, die mit entsprechenden Analysen im
Neuen Testament und der Urchristenheit beginnen, dann rasch zu staatlichen Strukturen

der «MS» springen, eine «Friedensethik» im Unterschied zur «Militärseelsorge»
problematisieren und unter anderem angesichts des Engagements der deutschen Armee
in Afghanistan die MS zwischen «ratlosem Schweigen und offenem Dissens»

ansiedeln, dort gar «Loyalitätskonflikte» (155) wahrnehmen. Die Stellung des evangelischen

Militärbischofs wird problematisiert und seine Person als «Hochwertziel für
Anschläge» problematisiert (205ff). Die MS sei gefährdet eine «Ecclesiola in ecclesiam»

(I9Iff) zu werden, so ein weiterer Aufsatz. Gegen Schluss des Sammelbandes wird dann
die «christliche Friedensethik» untersucht, inwieweit sie wirklich biblisch oder ein



380 Rezensionen

modernes Konstrukt sei (217 ff). Eine Abschlussbetrachtung beider Autorinnen betont

erneut den «komplementären Weges zum Frieden» (249ff), die die evangelische

«Verantwortung für den Frieden ernst nimmt» und eine gleichzeitige «Bereitschaft zu
kontrollierter militärischer Verteidigung und die Notwendigkeit pazifistischer Aktivitäten»
(259) postuliert.

Der Rezensent deklariert - analog den Autorinnen des Bandes - seinen eigenen
«komplementären Weg»: Er ist Armeeseelsorger der Schweizer Armee im Range eines Hauptmanns

und hat an der «Offenen Kirche Elisabethen» 2015 die erste Zivildienststelle

eingerichtet, die inzwischen von bereits 16 jungen Männern bedient wurde. Er kann daher

aus eigener Erfahrung - der Beobachtung von Armeeangehörigen und Zivil-Dienstleis-
tenden - die Dilemmata nachvollziehen, die Thonak und Theissen beschreiben: «Beide

Wege können scheitern, beide entsprechen einer realistischen Sicht, beide sind Ausdruck

einer Verantwortungsethik.» Am Wunsch der Autorinnen, «dass in der Kirche ein Klima

herrscht, in dem sich beide verständigen, verstehen und respektieren» partizipiert er

gern. Thonak und Theissen bringen es zum Ende des Buches eindrücklich und passend

auf den Punkt: Sie geben «dem Leben vorrang vor dem Tod. Dennoch kann es in einer
unerlösten Welt die Pflicht geben, mit Gewalt zu intervenieren», denn «Kriegsdienstverweigerer

und Friedensarbeiter profitieren vom Einsatz des Soldaten», der «von ferne

bereit steht». Beide hätten jedoch die «ethische Pflicht, daran zu arbeiten, den Krieg zu
ächten.» (2Öof)

Die biblischen Reflexionen der Autorinnen zeigen die «komplementäre Friedensethik
bereits in beiden Testamenten der Bibel». Im AT herrsche ein «politischer Friedenstraum»

vor. Erst im NT konstatieren Thonak und Theissen eine «profilierte Ethik der

Gewaltfreiheit», welche aber «kein politisch realisierbares Ziel erkennen» liesse (251).

Trotz der geopolitisch «relativ friedlichen Zeit» des NT machen sich weder Jesus noch

Paulus «Illusionen über die Aggressivität der Menschen» (ebda). Der «Sitz im Leben»
der jesuanischen Gewaltlosigkeit» sei klar der lokal aufjudäa begrenzte Gewaltverzicht
der jesuanischen Bewegung, der aber ergänzt worden sei durch den - sozusagen - zivilen

Ungehorsam der (teilweisen) SteuerVerweigerung: Schon Jesus also sei Gewährsmann für
die «komplementäre Friedensethik», die die Herrschaft der Römer mit dem beginnenden

Gottesreich «koexistieren» liesse. Paulus, der römische Bürger und rabbinisch gebildete,

erste Theologe der nach-jesuanischen Urkirche kann bereits eine «republikanisch
kontrollierte Gewalt» akzeptieren und eine «polizeiliche Aufgabe der kaiserlichen Prä-

torianergarde» gegen die militärische Aufgabe der römischen Legionen abgrenzen (252).

Thonak und Theissen finden so auch bei Paulus den zweifachen, gleichermassen gültigen,

ethischen Weg. Die Buchautorinnen stellen die Abkehr des deutschen Protestantismus

von ihrer «militäraffinen Vergangenheit» zu einer «Kriegsdienstverweigerung
als das deutlichere Zeichen für den Frieden» nachvollziehbar dar. Sie räumen aber ein,
dass die «komplementäre Friedensethik Militärs und Pazifisten als ihre legitimen Kinder
(akzeptiere), der Pazifismus jedoch das protestantische «Lieblingskind, die Militärseelsorge

das ungeliebte Kind» wurde (255). Ein - notwendig kurzer - Durchgang durch
die theologischen Positionen der Kirchengeschichte (von der Urchristenheit bis zur



Rezensionen 381

EKD-Friedensdenkschrift von 1007) führt die «modernen Voraussetzungen der christlichen

Friedensethik» ein und differenziert ein weiteres Mal die Aufgaben bewaffneter

Kräfte zwischen der Polizei-ähnlichen Aufgaben im Inneren eines Staates oder Einsatzfeldes

im Unterschied zu nach aussen gerichteten militärischen Kräften. Erstere hätten
«zweifellos zu einer Aufwertung des Militärs im ethischen Diskurs geführt» (144).

Der Problembefund des Buches in Bezug aufdie MS, dem Protestantismus drohe eine

neue Zerreissprobe, ist ein dreifacher: Zuerst die - sehr deutsche - Warnung, die MS

möge kein «Kirchlein innerhalb der Kirche» werden, da für den Militärbischofkein
synodales Prinzip gelte, derselbe also «berufen und nicht gewählt» würde und die

Zusammensetzung seines «Beirates» (eine Art Amtspflege) nicht öffentlich bekannt sei. Tho-
nak und Theissen mahnen zweitens, MS nicht als notwendiges Übel abzutun, dies auch

besonders mit Blick auf deutsche militärische Engagements, die «vom Ergebnis her
betrachtet die Lage befriedeten» (wie im Kosovo, wo auch ein Schweizer Detachement

tätig ist). Drittens sei auch der «zivile Friedensdienst in ähnlicher Weise gefährlich» wie
der militärische: «Die Kirche sollte jeder Abwertung solcher pazifistischen Friedensdienste

widersprechen.» (2-57)-

Neben den wertvollen biblischen Reflexionen sind auch für den Schweizer Kontext die

folgenden Impulse diskussionswürdig (ziffund i58ff): «Alle Kirchen müssen sparen. Das

sollte auch für die MS gelten.» Und: «Das prophetische Wächteramt kann die Kirche

nur ausüben, wenn sie unabhängig vom Militär ist.» Und: Die Leitung der MS sollte

einem Juristen übertragen werden um den staatlichen Charakter derselben als

«Verwaltungsbehörde klarer herauszustellen». Den umgekehrten Weg ist die Schweizer Armee

gegangen als sie nach jahrelangen Leitungen durch Nicht-Ordinierte 2.014 einen jüngeren
Berner Pfarrer als Chef der Armeeseelsorge wählte.

Frank Lorenz, Basel




	Rezensionen

