Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 77 (2021)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Walter Dietrich: Samuel. Teilband 4: 2 Samuel 9-14, Biblischer Kommentar Altes Tes-
tament Band VIII/ 4, Vandenhoeck & Ruprecht Gottingen 2021, 15* S. und 460 S., ISBN

978-3-525-50353-9. € 100.

Zwei Jahre nach dem dritten Band seiner Kommentierung der Samuelbiicher legt der
emeritierte Berner Ordinarius bereits den vierten Band vor (zwei weitere sind geplant).
Wiederum fillt der flissig geschriebene Kommentar durch seine aussergewdhnliche Brei-
te auf: 450 Seiten fiir insgesamt 160 Bibelverse in sechs Kapiteln. Dietrich stellt II Sam
9-14 unter die Uberschrift «Davids Krisis». «Kaum ist David auf die Hohe seiner Er-
folge aufgestiegen, stellen sich die Weichen auf Misserfolg und Abstieg. Sein Stern tiber-
schreitet genau zwischen 2Sam 9 und 2Sam 10-14 seinen Zenit» (S. 7).

Entgegen von L. Rosts klassischer Hypothese ciner «Thronfolgeerzihlung» findet
Dietrich ein Erzihlwerk, das von I Sam 1 bis I Kon 12 reicht und auf cinen meisterhaf-
ten «hofischen Erzihler» zuriickgeht. Dessen Abfassungszeit ist allerdings mit Unsi-
cherheiten belastet («um 700> ), und dasselbe gilt fir den Nachweis der Einarbeitung
alterer Quellen. Dabei kommt Dietrich je nach Kapitel zu sehr unterschiedlichen Resul-
taten. Die Vergewaltigung Tamars (II Sam 13) gilt ihm als einheitliche Novelle, die «recht
nah ans 10. Jh.» reicht, ja deren «miindliche Vorform» er sogar «in recht unmittelbare
Nihe zur erzihlten Zeit» sieht (307). Er begriindet diese Frithdatierung mit dem rasch
geschwundenen Interesse nach dem Tod von Amnon und Tamar, weswegen diese in spi-
teren Texten nicht mehr erwihnt werden. Warum aber der Hofische Erzahler rund zwei
Jahrhunderte spiter weiterhin an der Geschichte interessiert war und sie unverandert in-
tegrierte, wird nicht beantwortet.

Hingegen im darauf folgenden Kap. 14 unterscheidet Dietrich vier Schichten (410-
420): Der von der Frau aus Tekoa vorgebrachte Rechtsfall gilt ihm als miindlich tiber-
lieferte Lehrerzahlung, die erst sekundir in eine Absalom-Novelle eingefiigt wurde.
Schliesslich habe dann der Hofische Erzahler, um David zu entlasten und alle Schuld auf
Joab zu lenken, eine juridische Parabel gebraucht. Dass die Frau die Entscheidung Davids
zur Versshnung weckte, sei eine «literarische Inventions (422). Zudem seien um soo mit
den Versen 25-27 Informationen aus volkstiimlicher Uberlieferung iiber Absaloms Schén-
heit und dessen Kinder (entgegen II Sam 18,18) hinzugekommen.

Davids Ehebruch mit Batscheba samt dessen Folgen (Urija; Natan; Tod des Kindes) ist
ebenfalls nicht aus einem Guss erzihlt; und Fragen nach der Historizitdt sind trotz grosser
Anschaulichkeit unbeantwortbar (dabei iiberrascht Dietrichs intensives Fragen nach den
psychologischen Motiven der geschilderten Figuren). Dietrich findet frei umlaufendes
Erzihlgut (12,1b-4.16-23), den Hofischen Erzihler (*11; 12,1b.s-7a.9a.%24.25), aber auch
spitere Zusitze (vor-dt 11,27b; DtrP 12,7b-8.9b-10). Der Hofische Erzahler machte Salo-
mo zum zweiten Kind, das Batscheba dem David gebar. Ebenfalls hypothetisch bleiben



Rezensionen 371

die Schicht-Analysen zu Meribaal (Saulidenkranz; Hofischer Erzihler; Glosse in 9,10b)
und zu den Kriegsberichten innerhalb von II Sam 10-12.

Fine grundsitzliche Schwierigkeit der Textanalyse — und besonders auch der Texter-
klirung — liegt in den besonders zahlreichen Leerstellen, die sich in diesen Kapiteln fin-
den (ausfiihrlich aufgelistet in 121-124). Dazu kommt eine Mehrdimensionalitit der ge-
schilderten Personen, welche rasche Urteile und Verurteilungen verunméglicht, so dass
man «schwer auf den Grund sehen kann» (129). So bleiben auch die Intentionen des
Héfischen Erzihlers oft im Dunkeln. Leerstellen sind seit jeher von den jiidischen und
christlichen Auslegern mit Scharfsinn und kreativer Phantasie aufgefillt worden. Diet-
rich bringt dazu viele anschauliche Beispiele und durchleuchtet kritisch die dahinter lie-
gende Tendenz der Exegeten, welche hiufig eine biblische Person moralisch zuungunsten
einer anderen entlasten wollen (so z.B. zwischen minnlichen und weiblichen Rollen), 6f-
ters mit erstaunlich viel Energie (179). Dasselbe zeigt sich auch in der Rezeption durch
bildende Kiinste, Dichtung und Musik, wozu ebenfalls viele Beispicle gegeben werden.
Die eigene Tendenz Dietrichs liegt in seinem humanistischen Engagement, so dass die
im Text erzihlten Grausamkeiten ihn mit seinen eigenen abweichenden Wertvorstellun-
gen konfrontieren. Dass er sich derart von den biblischen Texten innerlich beriihren lasst,
zeigt sich auch in seinen zahlreichen Informationen tiber heutige Problematiken, deren
inhumane Praxis mit derjenigen biblischer Zeiten leider vergleichbar ist. Der Verzicht
auf eine «wissenschaftliche» Distanz zwischen damals und heute macht es allerdings un-
méglich, dass die damaligen (nicht-humanistischen) Wertvorstellungen entdeckt werden
konnen, welche zu den Grausambkeiten fithrten. Moglicherweise wire dies auch eine Hilfe
gewesen, um Ursachen von heutigen Grausamkeiten — sowohl erkannten als auch unbe-
wussten! — zu durchschauen, weil auch der moderne Mensch viel Archaisches in sich hat.
Mit der Kategorie der «Sithne» (anlisslich des Todes von Davids und Batschebas un-
schuldigem Kind) wird solches wenigstens am Rande sichtbar (251f.).

Der Kommentar besticht durch seinen Informationsreichtum sowie durch seine breite
und faire Diskussion von abweichenden exegetischen Urteilen. Es ist zu hoffen, dass die
Kommentierung der noch fehlenden Kapitel ebenso ziigig voranschreiten wird.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Uwe Gerber / Lukas Obly (Hrsg.), Anerkennung. Personal - Sozial - Transsozial, Evan-
gelische Verlagsanstalt, Leipzig 2021. 208 S., ISBN 978-3-374-06899-9, EUR 68.00.

Die rechtfertigungstheologische «Botschaft von der Freiheit in und durch Gote» lasst
sich aus Sicht des EKD-Grundlagentexts zum Reformationsjubilium (Rechtfertigung
und Freiheit, 2014) auch so formulieren: «Freiheit» findet «nicht im Menschen selbst
die letzte Begriindung»; sie beruht vielmehr auf einer «Wiirdigung» oder «Anerken-
nung», die keinesfalls «durch eigene Anstrengung» erworben, sondern «nur von aufien
gegeben werden kann». Verlangt «der Mensch» stattdessen «die Begriindung fiir seine



372 Rezensionen

cigene Wiirde und die darin griindende Freiheit von sich selbst» und verlisst er sich niche
auf die ihm unverfiigbar zuteilwerdende gottlich-soziale Anerkennung, sitzt er einem fa-
talen, ja stindhaften Selbstmissverstindnis auf.

Am Ende von Uwe Gerbers Beitrag (21 ff.), der den gemeinsam mit Lukas Ohly her-
ausgegebenen Sammelband erofinet, werden diese kirchenamtlich verantworteten Worte
zustimmend zitiert (5o f.). Der emeritierte Basler Systematiker entwirft in seinem Text ein
ihrem autonomiekritischen Zungenschlag eng verwandtes «begegnungs- und befreiungs-
theologische[s] [...] Gegenprojekt zur Selbstermichtigung des Selfies» (50). So tituliert
er den aus seiner Sicht durch und durch individualistischen «spitmoderne[n] Mensch-
[en]» (21), der einer blof «phantasierten Autonomie» (s1) verfallen sei und «die Ande-
ren nur als Staffage und Mittel zur Selbstreprisentation und Selbstverwirklichung» (35)
gebrauche. Gerbers w.a. an Luther, Levinas und Bonhoeffer angelehntes <Gegenprojeke>
kreist um den im weitesten Sinne anerkennungstheoretisch gefassten Gedanken einer ex-
ternen «Konstituierung des Subjekts durch den Anderen in der Spur Gottes» (s0). Die
Subjektkonstitution ereigne sich «als ein vom Anderen ausgehendes Widerfahrnis, das
das Ich in volliger Passivitit trifft und zum Antworten zwingt» (22). Soll in dieser siin-
dentheologisch aufgeladenen Antithese zu einer «subjektphilosophisch zugeschriebe-
ne[n] Autonomie» (22) und ihren (vermeintlichen) soziokulturellen Wirkungen schon
die ganze Pointe jener «theologischen Anerkennungstheorie» liegen, deren «Basis>» das
hier zu besprechende Buch laut Klappentext zu legen beansprucht?

Neben Gerbers Eréffnungstext und einer von den beiden Herausgebern verfassten Ein-
leitung enthalt der vorliegende Sammelband sieben weitere Beitrige, nach deren Lektii-
re diese Frage aus Sicht des Rezensenten entschieden bejaht werden muss. Drei Kapitel
gliedern das Buch, in deren Rahmen «Anerkennungs zunichst «ethisch» (21 ff.), dann
«theologisch» (97 ff.) und schliefSlich «praktisch» (143 f.) reflektiert wird. Der Beitrag
von Alia Hiibsch-Chaudry (119 f.) fillt thematisch deutlich aus dem Rahmen heraus, in-
sofern es darin zwar um die nachdenkenswerte Frage nach der Wissenschaftlichkeit theo-
logischen Denkens, nicht aber um das Anerkennungsthema als solches geht. Auf ihn wird
im Folgenden deshalb nicht weiter eingegangen.

Auf Gerbers Text folgen im ersten Kapitel die stirker anwendungsethisch ausgerichte-
ten Beitrige von Nils Schiitz und Kathrin Burghardt. Schiitz nivelliert in anthropozen-
trismuskritischer Manier Differenzen zwischen «Menschsein und Tiersein im Rahmen
sozialer Anerkennung» (73). Burghardt zeigt gegentiber transhumanistischen Visionen
auf, dass «Maschinen» im Unterschied zu Menschen «einer sozialen Anerkennung
nicht wiirdig sind», weil «sie sich selbst nicht erleben» konnen (9o £.). Beide bewiltigen
die dabei vorzunchmenden Verhiltnisbestimmungen, wie es in der Einleitung der Her-
ausgeber bereits als cinzig gangbarer Weg ausgewiesen wird, nicht «durch Rekurs aufT...]
Eigenschaften», sondern im Ausgang von «der intersubjektiven Begegnung, aus der die
Anerkennung des Menschen erwichst» (10). Sowohl die Verpflichtung dazu, andere an-
zuerkennen, als auch das «existenzstiftend[e]» (84) Gewahrwerden eigenen Anerkannt-
seins als freie, eigenverantwortliche Person folgt demnach aus «der Begegnung mit einer
anderen Wirklichkeitsform, in die ich nicht einzutreten vermag» und deren zwingendem



Rezensionen 373

Anspruch ich nicht entgehen kann (90). Im wiederholten Anschluss an Bonhoeffer und
Levinas wird «die Offenbarung des Géttlichen» dabei «ganz im situativen ethischen
Bezichungsgeschehen» (72) verortet: Gott steht hier gleichsam fir das Woher der als
unabweisbar erfahrenen N6tigung, mein Anerkannt-sein und das des jeweiligen Gegen-
tibers akzeptieren und in die Tat umzusetzen zu miissen. Theologisch wird so «die Bin-
dung menschlicher [...] Freiheit an den seinem Sinn nach unverfiigbaren Anspruch des
Anderen» (74) festgeklopft. Sie sei nichts, «das der Mensch hat, sondern [...] etwas, das
der Mensch fiir den Anderen ist>» (74). Dem lisst sich entgegnen, dass der Mensch immer
auch fiir sich selbst etwas ist und aufgrund dieser seiner unhintergehbaren Selbstbeziig-
lichkeit die Freiheit <hat>, sich noch einmal zu dem ins Verhiltnis zu setzen, was er ,fuir
den Anderen ist". Das freiheitliche Vermaogen, tiber «sich selbst durch sich selbst» ver-
fiigen zu konnen, aber bleibt laut Sebastian Krombachers Beitrag (97 ff.), der das zwei-
te Kapitel («Anerkennung theologisch» ) erdffnet, «Gott» vorbehalten «von dem wir
absolut unterschieden sind» (116 £.). Darin sind sich Friedrich Schleiermacher und Karl
Barth nach Krombachers cigenwilliger Lesart vollkommen einig: Dass die Rede von Gott
auf das dem Menschen in der Begegnung mit Seiendem machtvoll widerfahrende <ganz
Andere> verweise, wobei der Mensch durch den «Zwang, den das Widerfahren [...] aus-
tibt» (101), zur fraglosen Anerkennung Gottes als den alles Seiende schlechthin Bestim-
menden genotigt werde. Im dritten Kapitel («Anerkennung praktisch» ) versucht Catha-
rina Wellhofer-Schliiter (185 ff.) den «zwingende[n] Charakter solcher Ereignisse» (190)
des Widerfahrens von Wirklichkeit, deren gottlich-«spiritueller Ebene» niemand «die
Anerkennung» versagen konne (193), religionsdidaktisch fruchtbar zu machen. «Reli-
gionsunterricht>» wird so zur «Reflexion der Kategorie des Widerfahrnisses» (200), in-
dem man etwa am Beispiel Bonhoeffers zeigt, dass mir in Gewissenskonflikten «der Im-
puls zur Entscheidungsfindung widerfahrt» und sich «nicht herbei-fithren oder aktiv
steuern ldsst» (200.197). Bonhoeffer steht auch im Zentrum der Beitrage von Lukas Ohly
(143 f£.) und Hans Héroldt (163 f.). Beiden geht es darum, die politische Dimension der
Kirche zu eruieren. Horoldt zeigt, wie aus Bonhoeffers «streng von oben nach unten, das
heifit von Gott her in seinem Handeln und Wollen, wie es sich in Christus gezeigt hat»,
entwickeltem Begriff der «Kirche» als «viceverse[r] Willensgemeinschaft>» (180 f.)
schliefllich die «reziproke Anerkennung als Haltung» (164) folgt. Zu dieser anerken-
nenden <Haltung> sind die Glaubigen verpflichtet, weil sie im Diesseits der Welt Chris-
tus titig nachfolgen sollen. Ohly bestimmt die «politische Funktion der Kirche» im An-
schluss an Bonhoeffer und Barth so, dass sic «wechselseitige Anerkennung als politische
Realitit, aber unabhingig von staatlicher Zugehorigkeit zu etablieren» (160) habe. Wih-
rend der erkennbar «paternalistische Zug» von Bonhoeffers Kirchenbegriff, demzufolge
«das Ich» der Einzelnen vollgiiltig vom Kollektivsubjekt «,Jesus Christus als Gemeinde
existierend’ vertreten» (160) wird, bei Horold unhinterfragt fortlebt, wertet Ohly «die
Willens- und Anerkennungsakte» (159) des Einzelnen ekklesiologisch merklich auf. Al-
lerdings bezieht sich dies nur auf Extremsituationen, in denen sich jemand «ausdriicklich
von der Gemeinde distanziert» und seine « Anerkennung zuriicknimme» (161). Von For-
men individueller Distanznahme und religisen Eigensinns, dic innerhalb der kirchlichen



374 Rezensionen

Gemeinschaft ihren Ort hitten, ist nicht die Rede. Das <Sein fiir Andere> in wechsel-
seitiger Anerkennung scheint keine Abweichungen aufseiten des Einzelnen zuzulassen,
«weil Christus den ganzen Menschen [...] in einen vom [sic!] ihm bestimmten Raum [...]
beruft», in dem «gilt: Hier ist Gottesdienst und Bruderdienst ein unteilbares Ganzes ge-
worden» (179). Einmal mehr wird also deutlich, dass in diesem Sammelband die <Basis
ciner theologischen Anerkennungstheorie> gelegt wird, in der es letztlich vor allem um
das von Gerber beschworene autonomiekritische «Gegenprojekt zur Selbstermichtigung
des Selfies» (50) geht. «Diesen Gegenentwurf>», schreibt Gerber, «mag der spitmoder-
ne Selfie in seiner phantasierten Autonomie gar nicht und kehrt zu sich selbst um.» (sx)
Wer konnte es ihm veriibeln, wird ihm doch die Anerkennung seines freien Selbstseins in
dieser theologischen Anerkennungstheorie versagt.

Karl Tetzlaff, Halle

Matthias Haudel, Theologie und Naturwissenschaft. UTB-Nr. 5561, Vandenhoeck&Ru-
precht, Gottingen 2021, 486 S., ISBN 978-3-8252-5561-9, Euro 24,90

1. M. Haudel entfaltet in argumentativen Schritten die Notwendigkeit des Dialogs zwi-
schen Naturwissenschaft und Theologie fiir ein ganzheitliches Wirklichkeitsverstindnis.
Dem entspricht das menschliche Grundbediirfnis nach einem umfassenden Sinnzusam-
menhang (11, 429); der Mensch ist das auf Transzendenz hin offene Wesen. Auch die
Naturwissenschaft nach dem Paradigmenwechsel des 20. Jahrhunderts, im Wissen um
eigene Partialitat und Grenze, kennt ein Ahnen von Transzendenz. Und Theologie, ver-
ankert in die Erfahrungswirklichkeit der Welt, umfasst die Gesamewirklichkeit (245f),
die der Glaube an das schopferische, erlésende und vollendende Handeln des dreieinen
Gottes im «Gegeniiber und Nihe» erschliefSt (288ff). Diese Kompatibilitit in Unter-
scheiden, ohne zu trennen, verweist auf das sinnvolle Ganze von Lebenswirklichkeit und
Lebcnsorientierung.

2. Nach methodologischen und hermeneutischen Uberlegungen vermittelt der Ver-
fasser einen Uberblick iiber die von «Vorurteilen» bestimmte Geschichte naturwissen-
schaftlicher Forschungen (Kap. V und VI). Die Offnung fiir den Dialog zwischen Na-
turwissenschaft und Theologie mit der Briickenfunktion der Philosophie liegt in den
«Umbriichen» des 20. Jahrhunderts: Relativititstheorien, C&antenphysik, Thermo-
dynamik und - hochinteressant - in der Erschiitterung der mathematischen Axiomatik
durch K. Giidels 1. und 2. «Unvollstindigkeitstheorem (219). Sie deuten auf transzendie-
rende Horizonte, «was nicht zuletzt auch den religiosen Bereich betriffes (225).

Der Verfasser distanziert sich (Kap VII) nicht nur von spekulativen String- und Multi-
versumstheorien. Mit theologischer Kompetenz und mit erkenntnistheoretisch begriin-
deter Kritik grenzt er sich ab von materialistischen und naturalistischen Geltungsanspri-
chen und verabsolutierten Totaldeutungen des «Neuen Atheismus» (Kap. X).



Rezensionen 375

Nach dem Wahrscheinlichkeitsaufweis ist der Theismus «plausibler> als der reduktio-
nistische Naturalismus, wie der Verfasser betont (73, 286, 345 u. a.). Der heilsgeschicht-
liche Glaube an den dreieinen Gott (Kap XI) als Schopfer, Erloser, Vollender lisst die
Kompatibilitit und Konsonanz der relationalen Zusammenhinge kosmischer Prozesse
mit Gottes schopferisch-erhaltendem Handeln wahrnehmen und erkennen.

Als Analogien zu den kooperativen Liebesbeziechungen des dreieinen Gottes erweisen
sich z. B. die evolutiven Entwicklungen der Symbio- und Epigenese, was der alleinigen
Geltung der Theorie «survival of the fittest» widerspricht. Die komplexe Wechselbezie-
hung von «Gehirn, Bewusstsein, Geist, Seele, Willensfreiheit», eingebunden in die ganze
Lebenswelt (359-366), verbindet sich im relational-geschichtliche Personverstandnis mit
der Verantwortung vor dem dreieinen Gortt, vor den Mitmenschen und vor der Welt (383).

Heute miissen Naturwissenschaft und Theologie im ganzheitlichen Wirklichkeitsver-
stindnis gemeinsam «den ethischen Herausforderungen (Kap XIII) begegnen. Konkret
nennt der Verfasser die Bio- und Medizintechnologie (Keimbahn-Eingriff u. a), kiinstli-
che Intelligenz (Transhumanismus, u. a.), Verzweckung der Tierwelt (Artenvielfalt, u. a.),
Ausbeutung natiirliche Ressourcen (COz2-Ausstof3, u. a.). Dabei bringt die Theologie die
«spezifische Sicht» der ganzen Wirklichkeit ein als Schopfung Gottes, die um der Erlo-
sung willen auf ihre Vollendung hin erhalten wird.

3. M. Haudel verbindet in diesem Werk differenzierte Erklarungen zu komplexen The-
men naturwissenschaftlicher und theologischer Sachverhalte einerseits (kosmische Zeit,
Selbstorganisation komplexer offener Systeme, aktive Information, Labit-Experiment,
Nischenkonstruktion sowie relationales Verstindnis der gottlichen Trinitit, neuzeitliche
Subjektivititstheologie, neue theologisch-naturwissenschaftliche Entwiirfe: J. Polking-
horne, H. Tetens, D. Evers, W. Pannenberg, C. Schwébel, u. a.) mit der Ganzheit trinita-
rischer Heilsgeschichte. Der Glaube an den dreieinen Gott, Schopfer, Erléser, Vollender,
erschlief8t das ganzheitliche Wirklichkeitsverstindnis «sinnvoller und zielgerichteter Zu-
sammenhinge» (316). Der Verfasser widerspricht damit dem Trend des postmodernen
Partikularismus, Pluralismus, Relativismus (106, 426).

Erwihnt seien die grau unterlegten Zusammenfassungen der einzelnen Kapitel; einen
hilfreichen Uberblick geben sie dem Leser. Das ausweitende Literaturverzeichnis (31 S.)
sei genannt, das Sachregister (17 S.) und das Personenregister (7 S.), das auch auf die den
Verfasser anregenden und begleitenden Gesprachspartner verweist.

Erkenntnistheoretisch und methodologisch reflektiert, trinitatstheologisch expliziert,
vermittelt das Buch Informationen, eréffnet die Weite des Glaubens an den dreieinen
Gott im Gesamt der Wirklichkeit und macht den Beitrag von Glaube und Theologie
fir den Dialog mit der Naturwissenschaft plausibel. Durch die ganzheitliche Perspekei-
ve handelt es sich um ein bedeutendes Werk, das im wissenschaftlichen Diskurs und in
gegenwartiger Lehre nicht iibersehen werden kann und darf. Es handelt sich um ein wich-
tiges Werk zum Dialog zwischen Theologie und Naturwissenschaft, Nachdriicklich und
gern empfehle ich es Fachkolleg*innen, Lehrenden und Studierenden zu einer Erkennt-
nisgewinne bringenden Lekeiire.

Michael Plathow, Heidelberg



376 Rezensionen

Rainer Kessler: Amos. Internationaler Excgetischer Kommentar zum Alten Testament,
Kohhammer Stuttgart 2021, 295 S., ISBN 978-3-17-022422-9. € 99.

Nach zahlreichen sozialgeschichtlichen Studien sowie nach Kommentierung der Biicher
Micha (HThKAT 22000) und Maleachi (HThKAT 2011) legt der emeritierte Marbur-
ger Alttestamentler einen ausfiihrlichen Amos-Kommentar vor. Der Konzeption der
Kommentarreihe IEKAT folgend, besteht jeder Abschnitt konsequent aus der Abfolge
«Synchrone Analyse / Diachrone Analyse / Synthese». Besondere Beachtung finden
intertextuelle Beziige innerhalb des Amos-Buches (und mit einiger Vorsicht auch solche
innerhalb des Zwolfprophetenbuches).

Kesslers Exegese geht aus von vier Blocken des Buches. In Am 3-6 sind (kiirzere und
lingere) Spriiche gesammelt, die noch am deutlichsten auf einen im 8. Jh. lebenden Pro-
pheten zuriickgehen. Auf diesen Block IT hin ausgerichtet sind die (etwas spiter kompo-
nierten) Blocke I (Vélkergedicht Kap. 1-2) und III (7-9,6: Mix aus einem Bericht von fiinf
Visionen [in der 1. Person erzihlt], einem Bericht tiber die Vertreibung aus Bethel [in der
3. Person erzihlt] und einzelnen Prophetenspriichen). Block IV (9,7-15) setzt die Unter-
gangs-Ankiindigungen voraus und blickt in eine hoffnungsvolle Zukunft der Uberleben-
den, auch dank der «Ausscheidung der fiir das Unrecht Verantwortlichen (9,8-10)» (19).
«Diese Verse sollen nicht, wie man es oft auslegt, die Botschaft des Amos korrigieren, son-
dern sie zu Ende denken» (13); es geht also weder um eine Abschwichung der vorherigen
Kapitel noch um eine Restitution imperialer Vergangenheit.

In allen Blocken ist mit Bearbeitungen und Fortschreibungen zu rechnen, auch wenn
im Einzelnen vieles unsicher bleibt. Kessler geht davon aus, «dass bei der Fortschreibung
auch die ilteren Textbestinde neu gefasst werden kénnen und so eine Rekonstruktion
fritherer Stufen aus dem spiteren Text nur mit einer gewissen kontrollierten Unschirfe
vorgenommen werden kann» (24). Von einer konsequenten Verortung in nachexilische
Zeit, wie sie von einigen Exegeten vertreten wird, nimmt Kessler deutlich Abstand. Als
Hauptgrund nennt er die sozialgeschichtliche Beobachtung, «dass sich durch die Epo-
chen hinweg Kontinuititen zeigen, die es Spateren erméglichen, sich in alteren Texten
wiederzufinden und diese fortzuschreibens (22). Die Erwihnung des samarischen Elfen-
beins weist in die letzte Blittezeit des Nordreichs, woge-gen die perserzeitlich bezeugte
Konigssteuer sowie die seganim (Neh s) bezeichnenderweise bei Amos fehlen. «Keines-
wegs sind alle Katzen so grau, wie Levin meint» (22f.). Zudem ist beachtenswert, wie un-
genau die Ankiindigungen einer Vertreibung formuliert sind, so dass eine Exils-Erfahrung
noch nicht erfolgt sein kann (weitere Argumente in 26).

Auch die ilteren Texte «sind keine Wortprotokolle der Ausserungen des historischen
Amos, sondern bereits literarisch gestaltete Kompositionen» (19), wobei schwer zu ent-
scheiden ist, ob diese von Amos oder seinen Anhingern gestaltet wurden. Die gelaufi-
ge Formel koh amar JHWH ist mit A. Wagner als deklarativer Sprechakt zu verstchen.

«Amos ist kein miindlicher Brieftriger, der etwas Ausformuliertes weitergibt, sondern



Rezensionen 377

verhilt sich wie ein diplomatischer Botschafter, der in der Autoritit seiner Regierung
spricht» (13).

Amos gilt heute vor allem als Sozialkritiker, was jedoch nicht zu allen Zeiten der Aus-
legungsgeschichte so gesehen wurde. Kessler betont, dass Sozialkritik parteiisch ist. «Sie
enthilt keine objektive Beschreibung sozialer und religioser Zustinde, sondern versteht
sich als engagiert zugunsten derjenigen, die sie als Opfer der Entwicklung ausmacht»
(17), weswegen man sich nicht unreflektiert mit der Position des Propheten identifizie-
ren diirfe. So plausibel dies tont, so fillt doch auf, wie zurtickhaltend der Kommentar die
Konsequenzen der Amos-Botschaft beschreibr. Ist es Zufall, dass unter der Rubrik «Ak-
tualitit der Sozialkritik» (125) ausschliesslich Beispiele aus Afrika gebracht werden, aber
kein kritischer Hinweis auf europaische Verhiltnisse?

Der sorgfiltig argumentierende Kommentar, der sich auf der Hohe der heutigen For-
schung und in souverinem Dialog mit ihr bewegt, zeigt deutlich die Fortschritte der
Forschung seit der Generation des Amos-Kommentars von Hans Walter Wolff (1969).
Gleichwohl beschleicht den Rezensenten auch eine leise Wehmut: Konnte man sich da-
mals noch eine gewisse Naivitit gegeniiber einem historischen Amos erlauben, so ist dies
heute weniger moglich: Die gottliche Botschaft wird erst durch zahlreiche Brechungen
und Uberarbeitungen in den Uberlieferungen hindurch wahrnehmbar, wobei die Lebens-
umstinde dieser Bearbeiter noch stirker im Dunkeln bleiben als diejenigen eines histori-
schen Amos. Die Wucht der Botschaft hat vor einem halben Jahrhundert unmittelbarer
getroffen als heute, obwohl das sozialgeschichtliche Wissen seither zugenommen hat.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Martin Luther, Geistliche Lieder. Nach dem Babstschen Gesangbuch 1545. Hg. und
kommentiert v. Johannes Schilling, Grofie Texte der Christenheit, Bd. 7, EVA Leipzig,
Leipzig 2019. 238 S., ISBN 978-3-374-05850-1, € 14.00.

Es gibt wohl kaum eine Weihnachtszeit, in der nicht «Vom Himmel hoch, da komm ich
her» erklingt. Religiose Lieder, in besonderem Mafle diejenigen Martin Luthers, beglei-
ten das Leben, prigen Festtage sowie Lebensabschnitte und sind untrennbar und nach-
haltig mit dem Christentum verbunden.

Diese enge Verbindung veranschaulicht das kleinformatige und handliche Buch «Geist-
liche Lieder», das Dietrich Korsch und Johannes Schilling in die von ihnen herausgegebe-
ne Reihe «Grofle Texte der Christenheit» aufgenommen haben. Diese bietet einen kon-
zentrierten Zugang zu mafigeblichen Texten der Geschichte des Christentums, indem sie
ausgewihlte Quellentexte einer Person mit einer Kommentierung erginzt. Veroffentlicht
wurden unter anderem Binde zu Gestalten wie Augustin und Luther bis hin zu Theolo-
gen des 20. Jahrhunderts, darunter auch Barth und Bonhoeffer. Der anzuzeigende Band
stellt zum ersten der Reihe, «Martin Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen,



378 Rezensionen

hg. und kommentiert v. Dietrich Korsch, Leipzig 2016», durch die Wahl derselben Co-
verfarbe gezielt eine optische Verbindung her.

Fiir die Herausgabe und Kommentierung zeichnet Johannes Schilling verantwortlich.
In ihm begegnet nicht nur der langjihrige Vorsitzende der Luther-Gesellschaft, sondern
auch ein herausragender Lutherkenner, der sich tber Jahrzehnte intensiv mit dem Re-
formator befasst und ein besonderes Interesse an dessen musikalischem Wirken hat (vgl.
etwa den Beitrag «Musik» im Luther Handbuch, hg. v. Albrecht Beutel, Tiibingen 32017,
276-284 sowie das gemeinsam mit dem Musikwissenschaftler Jiirgen Heidrich verantwor-
tete Buch «Martin Luther, Die Lieder, Stuttgart 2017 ). Der vorliegende Band schliesst
hieran an und setzt doch einen eigenen Akzent: Ausdriicklich ist hier kein wissenschaftli-
ches Ziel im Blick, sondern der «geistliche Charakter der Lieder» (8) sowie eine breitere
Offentlichkeit (vgl. 9). Dieser gilt es, die Lieder Luthers als «Singschule des Glaubens»
(7) lebendig zu erschliefen. Die fortlaufende Lebendigkeit und Wirkkraft hat der He-
rausgeber wohl auch im Sinn, wenn er die Lesenden dazu ermuntert, die abgedruckeen
Liedtexte laut zu lesen, wenn niche gar zu singen (vgl. 7).

Wie der Untertitel «Nach dem Babstschen Gesangbuch 1545>» deutlich macht, folgen
alle Texte dem vom Verleger Valentin Babst im Jahr 1545 gedruckten Buch «Geystliche
Lieder». Auf eine Wiedergabe der Noten wurde verzichtet und auf das «Evangelische
Gesangbuch» («EG») sowie auf das bereits genannte Gemeinschaftswerk von Schilling
und Heidrich verwiesen (vgl. 7). Eine genaue Ubersiche iiber die Titel findet sich in einer
angehingten Konkordanz (vgl. 229-231). Als Service fiir die Lesenden, deren aktiver Zu-
gang im Blick ist, wire auch eine Nennung der Vergleichsstellen bei den Liedtexten denk-
bar gewesen.

Wer das Buch zur Hand nimmt, darf sich iiber die tibersichtliche Gliederungin die drei
Abschnitte Texte, Erliuterungen und Anbang freuen.

Die 7Texte selbst folgen der Schreibweise des Babstschen Gesangbuchs und ermégli-
chen damit eine unmittelbare Begegnung mit der frithneuhochdeutschen Textgestalt des
Originals. Anders als in «Martin Luther, Deutsch-Deutsche Studienausgabe, hg. v. Jo-
hannes Schilling/u.a., 3 Bde., Leipzig 2012-2016» oder der in der Reihe veroffentlichten
Freiheitsschrift Luthers wird daneben keine Ubersetzung ins gegenwirtige Deutsch gebo-
ten. Hinsichtlich der Zihlung zeigen sich die Texte ebenfalls der historischen Vorlage ver-
pflichtet (vgl. 9). Hilfreich sind gewiss die ausgewihlten Erliuterungen zu unbekannteren
Worten oder Ausdriicken am Ende der einzelnen Liedtexte. Der Mehrwert des kleinen
Bandes liegt fiir an den Liedern Luthers Interessierte sicherlich auch gerade darin, dass er
nicht nur an einigen Stellen Strophen bietet, die im «EG» ausgelassen wurden, sondern
dariiber hinaus Lieder Luthers anfiihrt, die keinen Eingang in das «<EG» gefunden ha-
ben. Zu Letzteren zahlen beispielsweise das erste Lied Luthers «Ein neues Lied wir heben
an» (vgl. 86-90) und «Sie ist mir lieb, die werte Magd» (vgl. 79f.).

Den Erliuterungen steht eine knappe, kontextualisierte Einfiihrung in Luthers Lie-
derschaffen und dessen Auswirkungen voran. Ein wenig versteckt werden hier auch wei-
tere Gesangbuchvorreden Luthers in originalgetreuer Schreibweise geboten. Es folgen
kleinere theologisch ausgerichtete Bemerkungen zu den Texten, die nach Schilling kein



Rezensionen 379

«theologischer Kommentar» (8), sondern eine Art «theologisch informierte Anleitung
zum Lesen und auch zum Singen der Lieder» (8) sein sollen. So erschlieft beispielsweise
die Kommentierung zu «Vom Himmel hoch, da komm ich her» einerseits Hintergriinde
zu Entstehung und Veréffentichungsort, erméglicht andererseits aber auch eine inhaldli-
che Orientierung (vgl. 128f.). Den Weg fiir ein weiteres Studium der Lieder ebnen dariiber
hinaus die Vermerke von online-Verfuigbarkeiten nebst den entsprechenden Signaturen.

Der Anhang bietet zudem eine kurze Darstellung der Uberlieferung mit Informationen
zur dufleren Gestalt der C&eﬂc und eine aktuelle Literaturliste, die es erlaubt, tiefer in die
Materie einzusteigen. Eine kleine, das Leben Luthers umfassende, aber nicht darauf be-
schrinkte Zeittafel beschlieft den praktischen Band.

Exemplarisch fir die gesamte Reihe, die die ErschlieBung zentraler Texte des Chris-
tentums fiir gegenwirtige Christenmenschen unternimmt, hat das Buch damit nicht nur
etwa als Grundlage fur Seminare Potential, sondern auch fur den privaten Gebrauch.

Vera Gretges, Basel

Silvie Thonak/Gerd Theissen, Militirseelsorge. Das ungeliebte Kind protestantischer
Friedensethik ? Heidelberger Studien zur Praktischen Theologie, Bd. 25. LIT-Verlag, Ber-
lin, 2020, 261 Seiten. ISBN 978-3-643-1478s-1 br. oder ISBN 978-3-643-14785-5 PDF, ab
29,90 €.

Die beiden AutorInnen schreiben ein Vorwort aus ihrer je eigenen Betroffenheit, die not-
wendigerweise in Deutschland ein ganz andere ist als hier in der Schweiz. Sie berichten
von Familienbiografien unter dem Eindruck des Nationalsozialismus, des zweiten Welt-
krieges und der industriellen Judenermordung. Sie schildern ihre eigene grundsitzliche
Priferenz fur Pazifismus, wiinschen sich gar — in Ablésung des «Nationalprotestantis-
mus» — einen deutschen «Nationalpazifismuss (S. 6), verstirke durch einen «Nuklear-
pazifismus>», den die deutschen Reformierten angesichts der atomaren Bewaffnung der
achtziger Jahre in den Rang eines status confessionis erhoben (11). Das vorliegende Buch
sei daher eine «kritisch-konstruktive Auseinandersetzung>» mit der in Deutschland
so genannten «Militirseelsorge» (im Folgenden «MS») und ist eine Sammlung von
Aufsitzen der beiden Schreibenden zum Thema, die mit entsprechenden Analysen im
Neuen Testament und der Urchristenheit beginnen, dann rasch zu staatlichen Struktu-
ren der «MS» springen, eine «Friedensethik>» im Unterschied zur «Militirseelsorge»
problematisieren und unter anderem angesichts des Engagements der deutschen Armee
in Afghanistan die MS zwischen «ratlosem Schweigen und offenem Dissens» (143ff)
ansiedeln, dort gar «Loyalititskonflikee» (155) wahrnehmen. Die Stellung des evangeli-
schen Militirbischofs wird problematisiert und seine Person als «Hochwertziel fiir An-
schlige» problematisiert (205ff). Die MS sei gefahrdet eine «Ecclesiola in ecclesiam»
(191ff) zu werden, so ein weiterer Aufsatz. Gegen Schluss des Sammelbandes wird dann
die «christliche Friedensethik» untersucht, inwieweit sie wirklich biblisch oder ein



380 Rezensionen

modernes Konstruke sei (217 ff). Eine Abschlussbetrachtung beider AutorInnen betont
erneut den «komplementiren Weges zum Frieden» (249fF), die die evangelische «Ver-
antwortung fiir den Frieden ernst nimmt» und eine gleichzeitige «Bereitschaft zu kon-
trollierter militarischer Verteidigung und die Notwendigkeit pazifistischer Aktivitaten »
(259) postuliert.

Der Rezensent deklariert — analog den AutorInnen des Bandes — seinen eigenen «kom-
plementiren Wegs: Er ist Armeeseelsorger der Schweizer Armee im Range eines Haupt-
manns und hat an der «Offenen Kirche Elisabethen» 2015 die erste Zivildienststelle ein-
gerichtet, die inzwischen von bereits 16 jungen Minnern bedient wurde. Er kann daher
aus eigener Erfahrung — der Beobachtung von Armeeangehorigen und Zivil-Dienstleis-
tenden — die Dilemmata nachvollziehen, die Thonak und Theissen beschreiben: «Beide
Wege kénnen scheitern, beide entsprechen einer realistischen Siche, beide sind Ausdruck
einer Verantwortungsethik.» Am Wunsch der Autorlnnen, «dass in der Kirche ein Kli-
ma herrscht, in dem sich beide verstindigen, verstehen und respektieren» partizipiert er
gern. Thonak und Theissen bringen es zum Ende des Buches eindriicklich und passend
auf den Punkt: Sie geben «dem Leben vorrang vor dem Tod. Dennoch kann es in einer
unerlosten Welt die Pflicht geben, mit Gewalt zu intervenieren», denn «Kriegsdienst-
verweigerer und Friedensarbeiter profitieren vom Einsatz des Soldaten>, der «von ferne
bereit steht». Beide hitten jedoch die «ethische Pflicht, daran zu arbeiten, den Krieg zu
ichten.» (260f)

Die biblischen Reflexionen der Autorlnnen zeigen die «komplementire Friedensethik
bereits in beiden Testamenten der Bibel». Im AT herrsche ein «politischer Friedens-
traum>» vor. Erst im N'T konstatieren Thonak und Theissen eine «profilierte Ethik der
Gewaltfreiheit», welche aber «kein politisch realisierbares Ziel erkennen» liesse (251).
Trotz der geopolitisch «relativ friedlichen Zeit» des NT machen sich weder Jesus noch
Paulus «Illusionen tiber die Aggressivitat der Menschen» (ebda). Der «Sitz im Leben»
der jesuanischen Gewaltlosigkeit> sei klar der lokal auf Judda begrenzte Gewaltverzicht
der jesuanischen Bewegung, der aber erginzt worden sei durch den — sozusagen — zivilen
Ungehorsam der (teilweisen) Steuerverweigerung: Schon Jesus also sei Gewihrsmann fiir
die «komplementire Friedensethik >, die die Herrschaft der Rémer mit dem beginnen-
den Gottesreich «koexistieren» liesse. Paulus, der rémische Biirger und rabbinisch gebil-
dete, erste Theologe der nach-jesuanischen Urkirche kann bereits eine «republikanisch
kontrollierte Gewalt» akzeptieren und eine «polizeiliche Aufgabe der kaiserlichen Pra-
torianergarde» gegen die militirische Aufgabe der romischen Legionen abgrenzen (252).
Thonak und Theissen finden so auch bei Paulus den zweifachen, gleichermassen gilti-
gen, ethischen Weg. Die Buchautorlnnen stellen die Abkehr des deutschen Protestan-
tismus von ihrer «militirafinen Vergangenheit» zu ciner «Kriegsdienstverweigerung
als das deutlichere Zeichen fiir den Frieden» nachvollziehbar dar. Sie riumen aber ein,
dass die «komplementire Friedensethik Militirs und Pazifisten als ihre legitimen Kinder
(akzeptiere), der Pazifismus jedoch das protestantische «Lieblingskind, die Militirseel-
sorge das ungeliebte Kind» wurde (255). Ein — notwendig kurzer — Durchgang durch
die theologischen Positionen der Kirchengeschichte (von der Urchristenheit bis zur



Rezensionen 381

EKD-Friedensdenkschrift von 2007) fithrt die «modernen Voraussetzungen der christ-
lichen Friedensethik» ein und differenziert ein weiteres Mal die Aufgaben bewaffneter
Krifte zwischen der Polizei-dhnlichen Aufgaben im Inneren eines Staates oder Einsatz-
feldes im Unterschied zu nach aussen gerichteten militirischen Kriften. Erstere hitten
«zweifellos zu einer Aufwertung des Militars im ethischen Diskurs gefithret» (244).

Der Problembefund des Buches in Bezug auf die MS, dem Protestantismus drohe eine
neue Zerreissprobe, ist ein dreifacher: Zuerst die — sehr deutsche - Warnung, die MS
moge kein «Kirchlein innerhalb der Kirche» werden, da fir den Militarbischof kein sy-
nodales Prinzip gelte, derselbe also «berufen und nicht gewihle» wiirde und die Zusam-
mensetzung seines «Beirates» (eine Art Amtspflege) nicht 6ffentlich bekannt sei. Tho-
nak und Theissen mahnen zweitens, MS nicht als notwendiges Ubel abzutun, dies auch
besonders mit Blick auf deutsche militarische Engagements, die «vom Ergebnis her be-
trachtet die Lage befriedeten» (wie im Kosovo, wo auch ein Schweizer Detachement ti-
tig ist). Drittens sei auch der «zivile Friedensdienst in dhnlicher Weise gefahrlich» wie
der militirische: «Die Kirche sollte (...) jeder Abwertung solcher pazifistischen Friedens-
dienste widersprechen.» (257).

Neben den wertvollen biblischen Reflexionen sind auch fiir den Schweizer Kontext die
folgenden Impulse diskussionswiirdig (21ff und 158ff ): «Alle Kirchen miissen sparen. Das
sollte auch fiir die MS gelten.» Und: «Das prophetische Wichteramt kann die Kirche
nur ausiiben, wenn sie unabhingig vom Militir ist.» Und: Die Leitung der MS sollte
einem Juristen tibertragen werden um den staatlichen Charakeer derselben als «Verwal-
tungsbehorde klarer herauszustellen». Den umgekehrten Weg ist die Schweizer Armee
gegangen als sie nach jahrelangen Leitungen durch Nicht-Ordinierte 2014 einen jiingeren
Berner Pfarrer als Chef der Armeeseelsorge wahlte.

Frank Lorenz, Basel






	Rezensionen

