Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 4

Artikel: Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Kénigskind der Theologie? :
Biblische, theologiegeschichtliche und philosophische Perspektiven

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-977295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-977295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Geist Gottes als das Stiefkind oder
als Konigskind der Theologie?

Biblische, theologiegeschichtliche und philosophische Perspektiven

Reinbold Bernhardt

«Theo-logie ist auf den Logos ausgerichtet und versteht darum nur das irgendwie
,Logische), nicht aber das ,Dynamische’ in seiner nicht-logischen Eigenart. Dar-
um ist der Heilige Geist immer mehr oder weniger das Stiefkind der Theologie
gewesen, und die Dynamik des Geistes ein Schreckgespenst fir die Theologen;
umgekehrt ist die Theologie sehr oft, durch ihren unbewussten Intellektualismus,
cin wichtiges Hindernis, ein Verschluss fir den Heilige Geist, wenigstens fir die
Fiille seiner dynamischen Entfaltung» .

Ausgehend von dieser Feststellung Emil Brunners schlage ich im folgenden Bei-
trag® einen weiten Bogen. Im ersten Teil unternehme ich den Versuch, die Weite
des biblischen Verstindnisses vom Geist Gottes zu systematisieren. Dann zeige
ich andeutungshaft, wie die Breite dieser Vorstellungen in der Theologie- und
Kirchengeschichte reduziert, kanalisiert und domestiziert wurden und wie da-
gegen in der Folge immer wieder Formen des Spiritualismus aufbegehrten, die
auf eine im Geist Gottes bestehende Unmittelbarkeit zu Gott rekurrierten. An
diese beiden Teile — den biblisch-theologischen und den kirchen- und theologie-
geschichtlichen — schliefit sich die philosophische Uberlegung an, ob und wie
man nach dem Aufstreben materialistischer Weltanschauungen, naturalistischer
Wirklichkeitserklarungen und positivistischer Geschichtsbetrachtungen im 19.
Jahrhundert und der damit einhergehenden Kritik der idealistischen Geistphi-
losophien und der spekulativen Metaphysik tiberhaupt von «Geist» sprechen
kann. Nur auf der Basis einer Ontologie, die dem Geistigen Realitit zuspricht,
kann auch die Rede vom Geist Gottes Sinn haben. Sonst wire nicht einsichtig zu
machen, wie der Geist Gottes als Kraft in der Welt zur Wirkung kommen kann.

Im Blick auf die Verdringung des Geistes als Bewegungsprinzip der Wirklichkeit

1 Emil Brunner: Das Missverstindnis der Kirche, Ziirich 1951, 48.
2, Es handelt sich dabei um die erweiterte Version eines Vortrags, den ich auf dem Symposium

«Wias ist Geist?» der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft (SPG) gehalten habe.

Das Symposium fand vom 6.-8. September 2018 an der Universitat Basel statt.

ThZ 4/77 (2021) S. 308-335



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Konigskind der Theologie? 309

skizziere und diskutiere ich im dritten Teil dieses Beitrags dann einen naturphilo-
sophischen Neuansatz, der den Geist wieder als etwas Reales versteht, das mit den
materiellen Entititen verbunden ist: den Panpsychismus. Wird damit eine neue
Moglichkeit geschaffen, nicht nur (natur-) philosophisch, sondern auch theolo-
gisch vom «Geist» zu sprechen? Lisst sich dann Gottes Wirken in der Welt wo-
moglich ganz als Geistwirken verstehen, sodass der Geist vom Stiefkind zum Ko-
nigskind der Theologie wiirde?

1. Systematisierung der biblischen Rede vom Geist Gottes

Ich beginne mit einer hermeneutischen These: Die Rede vom «Geist Gottes»
muss «unten» ansetzen: nicht bei Wesensbestimmungen des Gottgeistes, son-
dern bei Erfahrungen, die als Wirkung einer Kraft wahrgenommen werden, wel-
che die Handlungs- bzw. Selbstmichtigkeit des Erfahrungssubjekts tibersteigt
und von Glaubenden auf Gott zuriickgefiihrt wird. Die biblischen Uberlieferun-
gen geben Zeugnisse von solchen Transzendierungs- und Transformationserfah-
rungen, in denen cine dem Subjeke und der Welt externale (transzendente), aber
sie durchdringende und in ihr wirkende gottliche Kraftquelle am Werk gesehen
wird. In Bezug auf die Bezeugung der erfahrenen Wirkungen kommt es dann ge-
legentlich auch zu Aussagen tuber das Wesen des Geistes. Doch handelt es sich
dabei noch nicht um pneumatologische Reflexionen, sondern um Einordnungen
der Geisterfahrungen in die Traditionen der Rede vom Geist Gottes. Sie geben
keine Auskunft iiber die «Washeit» (Quidditit) bzw. das Wesen bzw. die Subs-
tanz des Geistes, sondern sprechen tiber Modi der Wirksambkeit dieser dynamis
im Status der Ergriffenheit von ihr. Die biblische Rede vom Geist Gottes ist also
nicht essenziell und ontologisch, sondern funktional und aktual zu verstehen,
nicht als Theorie, sondern als Resultat einer Erfahrungsverarbeitung in theologi-
schen Perspektive, d.h. in Bezug auf Gott. Deshalb wiren verbale Ausdriicke im
Grunde besser als substantivische geeignet, Zeugnis von diesen Erfahrungen zu
geben und auch Reflexionen iiber sie anzustellen. Substantive verleiten zu (subs-
tanzontologischen) Essenzialisierungen. Die folgende systematisierende Darstel-
lung der biblischen Rede vom Geist Gottes ist ganz im Sinne einer erfahrungsba-
sierten Phinomenologie zu verstehen, auch wo sie vom Geist «an sich» als einer
gottlichen Handlungsmacht spricht.’

3 Wie viele andere Darstellungen der Pneumatologie verzichtet auch Michael Bohnke auf die-
se hermeneutische Klammer, die ich um die Rede vom Geist lege. Er sieht darin die Gefahr



310 Reinhold Bernhardt

Mit dem hier gewihlten hermencutischen Zugang ist keineswegs geleugnet,
dass es sich beim Geist Gottes um eine real wirkende Kraft handelt, wohl aber be-
tont, dass die von dieser Kraft bewirkten Transformationen «als» Wirksamkeit
des Geistes Gottes erschlossen werden. Sie konnten auch anders erschlossen und
damit anders erfahren werden. Glaubende fiihren diese Erschlieung allerdings
selbst noch einmal auf die Wirkung des Gottgeistes zuriick. Sie sehen diese nicht
als 7hr Werk, sondern als das Werk Gottes.

Die biblischen Begriffe fir «Geist» sind im Hebriischen die ruah (mn, fe-
minin) und im Griechischen das preuma (mvedua, neutrum), aber auch der zous
(vobe, maskulin). Wihrend zous im N'T ganz auf die menschliche Geistigkeit — auf
sein Wahrnehmungsvermaogen, sein Sinnverstehen und seine sittliches Urteils-
kraft — bezogen ist*, verbinden ruah und preuma Physisches und Psychisches so-
wie Gottliches und Menschliches. Der Geist Gottes wirke als Kraft in der Welt:
in Natur, Geschichte; vor allem aber wirkt er auf den «Geist» der lebenden und
mit Bewusstsein begabten Wesen ein, setzt sie in Bezichung Gott und macht ih-
nen diese Bezichung bewusst. Das «induziert» Glaube, Liebe und Hoffnung in
ihren. Diese «Geisteshaltungen» wiederum kommen in der Gemeinschaft der
Glaubenden zur Entfaltung und bestimmen auch das Handeln der Glaubenden
in der «Welt».

Das Bedeutungsspektrum von ru#ah und preuma reicht von Atem und Wind
iiber den Geist des Menschen, d.h. sein Personenzentrum, sein Selbstbewusst-
sein und seinen Willen, bis hin zum Geist Gottes als seiner dynamischen Pri-
senz’, die Menschen ergreift, in ihnen cinwohnt und sie in Anspruch nimmt.
Der «Geist» Gottes steht fur dessen machtvolle Gegenwart, fur die gottliche

«eine[r] resignative[n] Beschrinkung des Geistwirkens auf innere, charismatische und spi-
rituelle Erfahrung» (Gottes Geist im Handeln der Menschen: Praktische Pneumatologie,
Freiburg i.Br. u.a. 2017, 11). Demgegeniiber will er den Geist Gottes als eine im Handeln des
Menschen real wirkende Kraft aufweisen. Doch fithrt es zu problematischen Einseitigkeiten,
wenn ein hermeneutischer gegen einen realistischen Ansatz in der Pneumatologie — wie in
der Theologie tiberhaupt — ausgespielt wird. Der Modus der Erfahrung und ErschlieBung von
Geistwirkungen ist bei deren Beschreibung immer mitzubedenken. Darin liegt keine Reduk-
tion. Es ist die theologisch sachgemifie Weise, die Wirklichkeit und Wirkung des Geistes
Gottes zur Sprache zu bringen. Zu Bohnkes Pneumatologie siche auch: Geistbewegte Gottes-
rede. Pneumatologische Zuginge zur Trinitét, Freiburg i.Br. u.a. 2021.

4 Auflerin Lk 24,45; Apk 13,18; 17,9 begegner dieser Begriff nur in den paulinischen Schriften.

5 Werner H. Schmidt: Art: «Geist / Heiliger Geist / Geistesgaben. 1. Altes Testament>, in:
TRE 12 (1984), 170.



Der Geist Gottes als das Stietkind oder als Konigskind der Theologie? 311

Prasenzatmosphire, in die Menschen hineingenommen werden. In der Praxis des
Glaubens vollzieht sich diese Hineinnahme etwa in den Riten der Salbung und
der Taufe.

Die indogermanische Wurzel des deutschen Wortes Geist (*gheis- bzw.
*oheizd) bedeutet Au8ersichsein, Aufgebrachtsein, also einen psychosomatischen
Vorgang. Bezogen auf die Gottesbezichung des Menschen steht «Geist» fir die
Bewegung des Aus-sich-heraus-Gehens (bzw. des Aus-sich-heraus-gerissen-Wer-
dens) und des In-sich-Einholens. Bewegung aber ist ein Grundmerkmal des Le-
bens, sowohl des inneren («geistigen» ), als auch des duf8eren (vitalen) Lebens-
vollzuges. Deshalb gibt es eine enge Verbindung zwischen Geist, Bewegung und
Leben. Im religiosen Sprachgebrauch bezeichnet das Wort «Geist» «eine tiber-
menschliche belebende gottliche Kraft, die sich in der religiésen Ekstase wirksam
zeigt».°

In der Geschichte der Philosophie dominierte das Verstindnis von Geist als
nous, was in der Patristik wiederum zu einer Spiritualisierung bzw. Intellektuali-
sierung der theologischen Auffassung vom Geist Gottes fithrte: Unter dem Ein-
fluss platonisierenden Denkens wurde der Geist dem Leiblichen gegeniiberge-
stellt und damit auf die noetische Dimension reduziert. Dabei ist schon in der
frithen Philosophiegeschichte das Verstindnis des Geistes als schopferische, Le-
ben schaffende, den menschlichen Geist erleuchtende Kraft zutage getreten. So
war der Geist (7ous) etwa bei Anaxagoras in der vorsokratischen Philosophie nur
auf die menschliche Geistestitigkeit bezogen, sondern galt als Ursprung kosmi-
scher Bewegung. Diese Bewegung besteht aus Verbindungen und Trennungen,
wodurch Ordnung entsteht. Der zous bewirkt auch die Erkennbarkeit des von
ihm Geschaffenen.

Aristoteles unterschied den psychischen zous des Menschen (subjektiver Geist,
der aber noch nicht die Bedeutung von Se/bstbewusstsein hatte) vom gottlichen
nous als dem inneren Grund verniinftiger Ordnung (objektiver Geist). Doch auch
der psychische zous ist — im Unterschied zu den sinnlichen Vermégen — nicht in
der Psyche selbst angelegt, sondern kommt ihr als eine energeia von «aufien»
— vom gottlichen Geist — zu.” Diese Energie wird — wie in den biblischen

6 Ludger Oeing-Hanhoff: Art.: «Geist. L. Einfiihrung und Uberblicks, in: HWPh online,
DOI: 10.24894/HWPh.s143.

7 Der gottliche Geist ist «dem Wesen nach Betitigung (évépyzier / dovepug)» (Uber die Seele
= De anima : griechisch-deutsch, hg. von Klaus Corcilius, Hamburg 2017, 430a18), die den
menschlichen Geist aktiviert.



312 Reinhold Bernhardt

Ubetlieferungen — mit «Leben» bzw. «Lebenskraft» verbunden. Das Sein des
Geistes ist Leben, das Lebendigkeit aus sich heraussetzt.®

Das Verstindnis von Geist als belebender Energie kommt auch bei Kant und
in den Philosophien des Deutschen Idealismus zum Tragen. In seiner «Kritik der
Urteilskraft» bestimmte Kant «Geist» (in dsthetischer Bedeutung) als «das be-
lebende Princip im Gemiithe»°.

Ich kehre zuriick zu den biblischen Beschreibungen des Geistwirkens. Diese
sind so facettenreich, dass sie sich nur um den Preis von Bedeutungsverlusten sys-
tematisieren lassen. Das gilt auch fur die folgende Systematik, die dennoch einen
Eindruck von der Breite der im Alten und Neuen Testament begegnenden Vor-
stellungen vom Geist Gottes zu geben versucht. Man kann zwischen finf Dimen-
sionen des Geistwirkens bzw. der Geisterfahrung unterscheiden, die der macht-
vollen Gegenwart Gottes zugeschrieben werden.

(a) Der Geist als Schopfer des Lebens — die kreative Dimension

Erfahrungen von Kreativitit werden auf die Kraft des Geistes Gottes zuriickge-
fithrt. In den biblischen Uberlieferungen wird der Geist als kosmische Kreativ-
energic Gottes dargestellt, die als gottliche Lebenskraft alles Lebendige hervor-
bringt und durchdringt. Er ist die Kraft des Lebens (spiritus vivificans). «Geist
ist dynamische, um nicht zu sagen stiirmische Realitit; Bewegung, die Bewegung
wirkt, und hier nun ganz elementar: die Gotteskraft, die Leben hervorruft, und
zwar das geschopfliche Leben in der leiblich-seelischen Ganzheit [...].»* Geist
und Leben sind aufs Engste verbunden. Die Bezeugung der kreativen Wirksam-
keit des Geistes beginnt schon damit, dass dem Gottgeist die Erschaffung und
Strukturierung des Lebensraumes zugeschrieben wird, in dem sich Leben entwi-
ckeln und entfalten kann. So lassen sich die Aussagen verstehen, dass der Geist das
Schopfungswerk Gottes in Gang setzt (Gen 1,2; Ps 33,6).

Leben ist dabei nicht nur im biologisch-vegetativen Sinn verstanden, sondern

als Vitalitit in all ihren Aspekten, als Lebenskraft, als Belebung bzw. Beseelung

8 Nach Metaphysik (hg. von Adolf Lasson, Berlin 2016) X11/7, 1072b2sfE. ist der gottliche un-
bewegte Beweger kein statisches Prinzip, sondern hchstes Leben (¢popev 8% tov Bedv elvou {pov
aidov dpratov [29]).

9 Kritik der Urteilskraft, § 49 (AA s, 313). In «Anthropologie in pragmatischer Hinsicht»
(1798), § 57 heifft es: «Geist ist das belebende Prinzip im Menschen» (AA 7, 225; siche auch
246).

10 Wilfried Joest: Dogmatik I, Géttingen 19877, 284.



Der Geist Gottes als das Stietkind oder als Konigskind der Theologie? 313

des organischen Lebens. Die Leben schaffende Kraft des Geistes wird als Atem
Gottes symbolisiert, der Leben einhaucht (Gen 2,7, Hiob 33,4; 34,14). Wo dieser
Lebenshauch ausbleibt oder zuriickgezogen wird, vergeht das Leben (Ps 104,29).
Leben lebt aus der spirituellen Verbundenheit mit der Quelle des Lebens; wo die
Nabelschnur zur Quelle des Lebens durchtrennt wird, geht es zugrunde.

In seiner kreativen Dimension kann sich der Geist Gottes allerdings nicht in
ungehinderter Konstrukeivitit entfalten, sondern steht in einer fortwihrenden
Auseinandersetzung mit Eigendynamiken, die Lebensraume, -vollziige und -maog-
lichkeiten beeintrichtigen. Diese Eigendynamiken bestimmen einen wesentli-
chen Teil der «natiirlichen» Lebenserfahrung des Menschen. Demgegeniiber
wird der Geist Gottes als die Macht erfahren (und wenn nicht erfahren, dann
doch erhofft und angerufen), die der Vernichtungsmacht des Todes gegeniiber-
steht. In Bezug auf die Macht des Todes, die das Sein von der Quelle des Lebens
ins Nichts der Gottferne zuriickziechen will, wirke der Geist Gottes als Energie-
quelle immer wieder neuer schopferischer Aktivitit; und das nicht erst in Bezug
auf den physischen Tod, sondern in Bezug auf alles Todbringende mitten im Leben
(Ez 37, Rom 8,11 u.d.). Als Leben schaffende Macht trifft er permanent auf Wi-
derstinde, denen er seinerseits Widerstand entgegensetzt. Er kann und muss sich
also auch kritisch und destruktiv entfalten, wobei die Destruktivitit im Dienst der
Kreativitit steht: Er bricht Strukturen auf, welche die Entfaltung des Lebens be-
hindern, sprengt verfestigte Strukturen und 6ffnet geschlossene Systeme. Geist
in diesem Sinn ist schopferische Unruhe, die zur Transzendierung des status guo
treibt, sofern dieser nichre lebensdienlich ist.

Das verbindet sich mit den Bildworten «Erlésung» und «Auferstehungs.
Erlésung bedeutet die Losung lebenshemmender Bindungen, Auferstehung die
Schaffung neuen Lebens und neuer Lebensmoglichkeiten aus lebensfeindlichen,
todbringenden Gegebenheiten und Dynamiken. Diese lebensfeindlichen Gege-
benheiten und Dynamiken konnen als «Siinde» — in einem meta-moralischen
Sinn — bezeichnet werden.

Das betrifft nicht nur die Existenzverfassung des Individuums, die der perma-
nenten Erneuerung bediirftig ist (Joh 3,5 im Bild der Neugeburt), sondern auch
die sozialen, 6konomischen und politischen Strukturen. Besonders bei den sozial-
und herrschaftskritischen Propheten (wie Amos) fithrt die Erfahrung der Geist-
begabung zu einer scharfen Auseinandersetzung mit den politischen, gesellschaft-
lichen und 6konomischen Verhiltnissen.



314 Reinhold Bernhardt

(b) Der Geist als Geber von Begabungen — die charismatische Dimension

Weniger auf die Anfangs- und Randbedingungen, die Gegebenheit, die Erhal-
tung, die Erfullung und die Erneuerung des Lebens im Allgemeinen und mehr
auf bestimmte, konkrete Begabungen des einzelnen Menschen zielt die zweite Di-
mension: Der Geist wirkt durch besonders Berufene und Ergriffene; er wird von
ihnen in bestimmten Situationen erfahren. Gegentiber der auf das Leben bezoge-
nen universalen Dimension handelt es sich hier um partikulare Begabungen.

Vor allem im AT finden sich Zeugnisse, in denen davon berichtet wird, dass der
Geist Menschen plotzlich «iiberfallt», sie fir bestimmte Aufgaben in Anspruch
nimmt und mit bestimmten Kraften begabt. Er treibt sie gewissermafien tiber sich
hinaus und bewirke eine ekstasis und ein empowerment. So etwa bei den Richtern
im AT (Ri 3,9f; 6,33f) und den freien Propheten bzw. Prophetengruppen (1Sam
10,10ff ). In diesen Zeugnissen wird die Ergriffenheit vom Geist Gottes als Zufuhr
ibermenschlicher Kraft dargestellt, ohne dass die Ausiibung dieser Kraft lebens-
dienliche oder gemeinschaftsfordernde Wirkungen hervorbringt. So veriibt etwa
Simson in der Kraft des Geistes Gewalttaten (Ri 14,6.19; 15.14). Geist ist dabei
nicht mit Leben und Liebe verbunden.

Erfahrene Geistwirkungen konnen auch personifiziert dargestelle werden:
nicht als Menschen, die mit dem Geist Gottes begabt sind, sondern als eigene
Geistwesen. Es konnen dies «gute» Wesen (wie etwa Engel), aber auch bése bzw.
unreine Geister sein (Mk s5,8par; 6,7par; Apg 5,16 usw.). Auch hier zeigt sich wie-
der, dass der Geist Gottes als in Auseinandersetzung mit widergéttlichen Geis-
tern erfahren wird. In der Darstellung der Geistwesen wird zum einen deren Er-
fasstheit vom Geist zur Sprache gebracht und zum anderen werden Wirkungen
beschrieben, die von diesen Wesen ausgehen.

Nach Paulus manifestiert sich die Gabe des Geistes in der Trias von Glaube,
Liebe und Hoffnung. Nach Gal 5,22 ist die Liebe die erste Frucht des Geistes. In
Kol 1,8 ist die Rede von der «Liebe, die im Geist wirksam ist>»." Auch der Glaube
geht auf den Geist Gottes zuriick (Joh 6,4 4; 1Kor 2,9-13; 2Kor 4,13; 1'Thess 1,5f),
ebenso die Hoffnung (R6m s.5; 8,23f; 15,13), aber die Liebe ist die grofite in dieser
Trias (1Kor 13,13).

Weiter werden besondere individuelle Begabungen bzw. Charismen auf die
Kraft des Geistes Gottes zuriickgefithrt und als «Friichte des Geistes» bezeichnet

11 Zitiert nach der Ziircher Bibel. Vgl. auch Rom s.5; 15,30.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Konigskind der Theologie? 315

(Rém 12,6-8; 1Kor 12,4-10.28-30; Eph 4,11). Es sind dies « Talente» (nicht Tugen-
den), die sich im Individual- und Sozialverhalten des Menschen manifestieren,
wie hervorragende kiinstlerische Befahigung (Ex 31,3; 35,31), politisches Geschick
(1Sam 16,13f), Lebensweisheit (Hi 32,8). Nach Paulus gehéren die Begabungen
zur Rede und Erkenntnis, zur Heilung, zum Lehren, zur Unterscheidung der
Geister usw. dazu. Diese Begabungen sind nicht dazu bestimmt, der eigenen Hei-
ligung zu dienen, sondern anderen Mitgliedern der Gemeinschaft und damit die-
ser selbst zugutezukommen. Die Gaben sollen zu Diensten werden und damit die
Gemeinschaft auferbauen (1Kor 14,12).

Die Charismen unterscheiden sich von der Trias von Glaube, Liebe und Hoff-
nung darin, dass sic dem Menschen tibereignet sind, damit aber auch von ihm
ungenutzt gelassen oder nicht gemeinschaftsdienlich eingesetzt werden konnen.
Sie stehen ihm zur Verfugung. Die Liebe aber, die fur den anderen eintritt, ist
ihm nicht zu eigen. Es ist eine gottliche Gabe, die ihm immer neu zuteil werden
muss und nicht in seinen Besitz ibergeht. Als ein Akt Gottes kommt sie «niemals
zu Fall» (1Kor 13,8). Sie bleibt eine Gabe, die nicht in den Besitz des Menschen
tibergeht und deshalb unverlierbar ist.

(c) Der Geist als Augendffner - die kognitive Dimension

Das Widerfahrnis einer sich plotzlich auftuenden Glaubenserkenntnis wird auf
die Kraft des Geistes Gottes zurtickgefithre.”” Nach Joh 16,13 fuhrt der Geist in
die Wahrheit. Dabei ist ein weiter Begriff von «Erkenntnis» vorausgesetzt, der
nicht nur rationales und empirisches, sondern auch intuitives und verstehendes
Erkennen einschlieft; nicht nur das Sehen mit dem nach auflen gewandten Auge,
sondern auch das geistliche Schauen mit dem inneren Auge. Auch das mit die-
sem Erkennen verbundene existenzielle Bewegtsein gehort dazu. «Erkennen»
umfasst also etwa das Erspiiren von Sinndimensionen durch Ahnen, das Staunen
tiber das Wunderhafte, das Ergreifen des Ergriffenseins. Paul Tillich hat vom un-
bedingten Angegangensein gesprochen.

Der Vorgang solchen Erkennens kann von einer gegenstindlichen Wahrneh-
mung ausgehen, geht aber weit dartiber hinaus, indem diese Wahrnehmung selbst
noch einmal zum «Gegenstand» einer Erschliefungserfahrung gemacht wird.
So kommt es zu einer Erkenntnis zweiter Ordnung: zu einem Sinn-Erkennen des

12 Eckhard Lessing bezeichnet den Geist als «Anwalt der Entdeckung Gottes» (Art: «Geist /
Heiliger Geist / Geistesgaben. V. Dogmatisch und ethisch», in: TRE 12 [1984], 222).



316 Reinhold Bernhardt

gegenstandlich Erkannten in einem anderen, als gottlich erfahrenen Licht. Auch
diese Erkenntnis selbst wird dabei als eine vom Geist Gottes gewirkte «erkannt>.

Dieser Erkenntnismodus ldsst sich als eine Offenbarungserfahrung beschrei-
ben, die eine transformative Wirkung auf die Existenz des davon Betroffenen hat.
Die Subjekt-Objekt-Spaltung ist dabei iiberwunden. Der Erkenntnismodus, der
der Wirksamkeit des Geistes Gottes zugeschrieben wird, besteht in einer rezep-
tiven Akdvitit. Der Erkennende wird von dem zu Erkennenden ergriffen. Thm

werden gewissermaflen die Augen geéftnet. Im Lichte Gotres sieht er das Licht
(Ps36,10).

(d) Der Geist als Kommunikator und Gemeinschafisstifter -
die soziale Dimension

Erfahrungen von Gemeinschaftsbildungen und der Uberwindung von sozialen
Verstehensbarrieren werden auf die Kraft des Geistes Gottes zurtickgefiihrt. Der
Geist gilt als Kraft, die Gemeinschaft schafft, nach Einheit strebt, soziale, ethni-
sche und religiose Grenzen tiberwindet und ein Verstehen der Menschen unter-
einander erzeugt. Dabei ebnet er die bestehenden Differenzen nicht ein, sondern
schafft eine «Gemeinschaft gegenseitigen Andersseins», wie Eberhard Jiingel in
Bezug auf die Trinititslehre formuliert hat®. So legt es die Pfingstiiberlieferung
(Apg 2) nahe und jene Stellen, die davon sprechen, dass im Geist zwar nicht die
Unterschiede, aber doch die Trennungen zwischen Juden und Heiden, Herren und
Knechten, Frauen und Minnern iiberwunden werden (Gal 3,28).

Annedore Prengel hat im Blick auf die frithkindliche Bildung den Begriff der
«egalitiren Differenz» geprigt, der mir in diesem Zusammenhang hilfreich zu
sein scheint. Dabei werden «Egalitit und Differenz [...] nicht als gegensitzlich,
sondern als einander wechselseitig bedingend verstanden.»* Diese Differenzsen-
sibilitit, verbunden mit der Anerkennung des Differenten, scheint mir auch fiir
die auf den Geist Gottes zuriickgefiihrten Gemeinschaftserfahrungen charakee-
ristisch zu sein: «Gleichheitsvorstellungen ohne Ausgrenzungen implizieren die

13 Eberhard Jiingel: Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen als Zentrum des
christlichen Glaubens. Eine theologische Studie in 6kumenischer Absicht. 2006%, 69, 71, 88
w.0.

14  Annedore Prengel: Egalitire Differenz in der Bildung, in: Helma Lutz, Norbert Wenning
(Hg.): Unterschiedlich verschieden: Differenz in der Erziehungswissenschaft, Wiesbaden,

2001, 93.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Konigskind der Theologie? 317

Akzeptanz gleichwertiger Differenzen und gehen damit iiber die Gleichheitsvor-
stellungen, die nur fiir Gleichartiges gelten und Abweichendes ausgrenzen, qua-
litativ hinaus.» "

Nach Michael Welker tiberwindet der Geist Gottes autoritire Monokulturen
und schafft differenzierte Vielfalt. Er offenbare sich in «starken, aufbauenden,
pluralistischen Strukturen» unserer Welt und schaffe hier ein «vielstelliges, fur
Differenzen sensibles Kraftfeld, in dem die Freude an geschopflichen, starkenden
Differenzen gepflegt wird und in dem ungerechte, schwichende Differenzen in
Liebe, Erbarmen und Sanftmut abgebaut werden.» ¢

(¢) Der Geist als Vollender — die eschatologische Dimension

Die Hoffnung auf Vollendung des schopferischen und neuschépferischen Prozes-
ses wird auf den Geist Gottes gegriindet. Der Geist Gottes wird als eine zeleologi-
sche Kraft aufgefasst, die auf die Fulle des Lebens hintreibt. Vor allem bei Paulus
und Johannes ist der Geist Zeichen und Angeld der endzeitlichen Vollendung,
wobei dies nicht nur im zeitlichen, sondern immer auch im qualitativen Sinn zu
verstehen ist. Die Gabe des Geistes ist eine eschatologische Gabe, die Erstlings-
gabe (R6m 8,23) der Endzeit und die Kraft Gottes, die dieser Zeit entgegenfithrt
und sie jetzt schon anbrechen lasst (2Kor 1,22; 5,5; Apg 1,8; Lk 11,13). Nach Joh
14,26 stellt der Geist die Anwesenheit des abwesenden Christus dar. Die Gaben
des Geistes sind die «Krifte der zukiinftigen Welt» (Hebr 6,5).

Aussagen wie diese konnten und konnen im Sinne einer Jenseitspneumatolo-
gie ausgelegt werden. Dem ist entgegenzuhalten, dass der Geist Gottes eine 7z
der Welt wirkende, die Welt aber auf ihre Schopfungsbestimmung hin transzen-
dierende Kraft ist. In Anlehnung an Dietrich Bonhoeffer”” kann man sagen: Der
Geist Gottes ist mitten im Leben jenseitig.

15 Annedore Prengel: Pidagogik der Vielfalt: Verschiedenheit und Gleichberechtigung in Inter-
kultureller, Feministischer und Integrativer Pidagogik, Wiesbaden 2019%, 41.

16 Michael Welker: Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen 1992, 33.

17 Inseinem Brief an Eberhard Bethge vom 30.4.194 4 hatte Bonhoeffer geschrieben: «Gott ist
mitten in unserm Leben jenseitig» (E. Bethge [Hg]: Dietrich Bonhoeffer. Widerstand und
Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, DBW 8, 408).



318 Reinhold Bernhardre

2. Domestizierung des Geistes in der Theologie- und Kirchengeschichte

Im nun folgenden Teil meiner Darstellung blicke ich — nicht mit der Lupe, son-
dern mit dem Weitwinkelobjektiv — auf ausgewihlte Phasen der Kirchen- und
Theologiegeschichte, in denen es zu Auscinandersetzungen um die Berufung auf
den Geist Gottes kam, und dabei besonders in die Zeit der Reformation. Doch
nicht nur dort, sondern zu allen Zeiten traten «spiritualistische» Gruppen und
Bewegungen auf, die eine charismatische Autoritat fiir sich in Anspruch nahmen
und diese gegen kirchliche Amtsautorititen ins Feld fihrten.”® Sie stiitzten diese
charismatische Autoritit auf eine im Geist bestehende unmittelbare Bezichung
zu Gott. Damit war de facto oder sogar de jure die Mittlerfunktion der Kirche
bestritten. Wenn die Glaubenden spirituell mit Gott verbunden sind, braucht es
keine kirchlichen Sakramente, keine Priester, die diese verwalten, keine Kirche
als Heilsanstalt. Dementsprechend scharf ging die Kirche zuweilen in Wort und
Tat gegen die «Spiritualisten» — und solche, die sie des «Spiritualismus» be-
zichtigte — vor.

Im Kampf gegen den «Spiritualismus» ist allerdings nicht nur ein Ausdruck
des kirchlichen Machtanspruchs oder einer Strategie der Reformatoren zu sehen,
sich gegen die sozialrevolutionaren Bewegungen ihrer Zeit auf die Seite der politi-
schen Machhabenden zu stellen, um ihr Reformprogramm durchzusetzen. Es gab
und gibt immer wieder durchaus problematische Selbstermachtigungen christli-
cher Individuen, Gruppen und Bewegungen, die sich zu ihrer Legitimation bzw.
zur Legitimation ihrer theologischen, sozialen und politischen Programme auf
den Besitz des Geistes Gottes beriefen und berufen. Und es gab und gibt bis in
die Gegenwart auch politische Fihrer, die sich als mit Gottes Geist begabt ausge-
ben.”” Wer sich aber von Gott ermichtigt zu sein wihnt, braucht sich an menschli-
che Wertsetzungen, Regeln und Beschrinkungen nicht zu halten. Es gab und gibt
auch eine nachtrigliche Legitimation erfolgreicher Selbstdurchsetzungen eigener
Machtinteressen, die von den Protagonisten auf das Wirken des Geistes Gottes
zuriickgefuhre wird. Gegeniiber solchen Inanspruchnahmen des Geistes Gottes

18 Ich serze die Begriffe «spiritualistisch», «Spiritualismus» und «Spiritualisten» in diesem
theologiegeschichtlichen Teil meiner Darstellung in Anfithrungszeichen, um anzuzeigen,
dass es sich dabei in der Regel um polemische Fremdbezeichnungen handelte.

19 So gab sich etwa Brasiliens Prisident Bolsonaro 2016 bei sciner Taufe im Jordan den zweiten
Vornamen «Messias»: der mit Gottes Geist Gesalbrte.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Kénigskind der Theologie? 319

fur eigene Interessen und Zwecke braucht es eine theologische Kritik bzw. die von
Paulus geforderte Unterscheidung der Geister.

Betrachtet man die (westliche) Kirchengeschichte im Blick auf ihren Umgang
mit Geistbewegungen und die Zheologiegeschichte mit dem Fokus auf die Ent-
wicklung der Pneumatologie, dann st6fft man immer wieder auf Versuche, die
Inanspruchnahme des Geistes zu domestizieren. Man kann sogar noch weiterge-
hen und sagen: Nicht nur die Inanspruchnahme des Geistes, sondern dessen Er-
scheinungsformen selbst, die Erfahrungen seiner subversiven, struktursprengen-
den, hierarchie- und herrschaftskritischen Wirksamkeit werden zuriickgedringt
oder kirchlichen Interessen dienstbar gemacht. Eine solche herrschaftskritische
Wirksamkeit wird ihm nach biblischer Uberlieferung im Blick auf die Bezichun-
gen innerhalb der christlichen Gemeinde (etwa in 1Kor 12,12-27), aber auch im
Blick auf die Bezichungen zur Welt (ctwa in Eph 6,10-17) zugeschrieben. In der
katholischen Theologie und Kirche wurde der Geist an die Institution der Kirche,
an die Autoritit des kirchlichen Amtes und an die rituelle Form der Sakraments-
spende gebunden, im Hauptstrom der reformatorischen Theologie und Kirche
an das Wort der Bibel und an deren Auslegung in der kirchlichen Verkiindigung.

Dagegen erhob sich immer wieder der Widerstand von Gruppen, die vom Be-
wusstsein getragen waren, vom Geist Gottes erfillt zu sein. Sie wandten sich
gegen alle kirchlichen Mittelinstanzen in der Mitteilung des Geistes Gottes und
betonten demgegeniiber die Unmittelbarkeit der im Geist eréffneten Gottesbe-
ziehung. Der Konflikt zwischen dem Geist auf der einen Seite, Buchstabe, Schrift,
Rationalitit, Dogma, Recht, Ritus, Amt und Institution auf der anderen Seite
durchzieht die ganze Kirchen- und Theologiegeschichte und wird in zugespitzter
Form in der Geburtsstunde der evangelischen Theologie und Kirche in der Refor-
mationszeit ausgetragen. Er ist pragend fir den gesamten Protestantismus.

Luther kimpfte auf der einen Seite gegen die rédmisch-katholische Bindung
der heilshaften Gottesbezichung an die kirchlichen Vermittlungsinstanzen
und auf der anderen Seite gegen die «spiritualistische» Freigeistigkeit.*® Die

20 Das kommt vor allem in seiner Schrift «Wider die himmlischen Propheten» (Ende 1524)
(WA 18, 37-214) zum Ausdruck. Zu Recht sicht Martin Krarup in der darin vollzogenen Ab-
wendung von einer Geisttheologie einen «Wendepunkt in der Geschichte der Wittenberger
Reformation» (Ordination in Wittenberg. Die Einsetzung in das kirchliche Amt in Kursach-
sen zur Zeit der Reformation, Tiibingen 2007, 81). Zu Luthers Pneumatologie siche: Gerhard
Ebeling: Wort und Glaube, Bd.3, Tiibingen 1975, 316-348 (Luthers Ortsbestimmung der Leh-
re vom heiligen Geist).



320 Reinhold Bernhardt

«Spiritualisten>, die zum sog. Linken Fliigel der Reformation gerechnet werden
— Hans Denck, Sebastian Franck, Kaspar von Schwenckfeld, Andreas Bodenstein
alias Karlstadt u.a. — waren (ebenso wie der junge Luther!) von der spitmittel-
alterlichen Mystik (wie sie sie etwa bei Johannes Tauler oder in der «Theologia
deutsch» vorfanden) beeinflusst: Sie betonten den vom Geist Gottes gewirk-
ten inneren Glauben und lehnten (sakramentale und andere) Materialisierun-
gen des Spirituellen ab.” Ihnen zufolge braucht es keine Kirche als Heilsvermitt-
lungsinstitution, kein Bischofsamt zur Leitung der Kirche, kein Kirchenrecht
zur Ordnung der Kirche, keine Sakramente zur Austeilung des Heilsgutes. Der
Geist bindet sich nicht an den Buchstaben, an das Kreatiirliche, an die Schrift, an
die Vernunft. Er sprengt vielmehr all diese Bindungen. Ohne alle geschopfliche
Medien fiihrt er in die unmittelbare Gegenwart Gottes. Die von den «Spiritu-
alisten» aller Zeiten bevorzugten biblischen Belegstellen fiir ihre Position sind
vor allem Joh 4,24 («Gott ist Geist, und die zu ihm beten, miissen in Geist und
Wahrheit beten») und 2Kor 3,6 («Er hat uns befihigt, Diener des neuen Bundes
zu sein, nicht des Buchstabens, sondern des Geistes. Denn der Buchstabe totet,
der Geist aber macht lebendig.» ).

Die Charakteristika, die Wolf-Dieter Hauschild fiir den reformatorischen
«Spiritualismus» benennt, lassen sich auch dartiber hinaus auf «spiritualisti-
sche», pentekostale und charismatische Bewegungen anderer Zeiten anwenden:
«die Bestimmung der wahren Wirklichkeit als Geist, die ontologische Verbin-
dung zwischen Gottgeist und Menschengeist, die unmittelbare Gottesgemein-
schaft im Geist, der unmittelbare Zugriff auf die Wahrheit durch direkte und
spezielle Offenbarungen, die vollige Abwertung der dufleren Heilsmittel (Wort,
Sakrament, Kirche), die Antithese von Geist und Schrift bzw. die Prioritit des ers-
teren, der als Geistwerdung definierte Heilsweg, der individualistische bzw. anti-
institutionelle Kirchenbegriff (Christen als freie Geisttriger), der enthusiastische
Widerspruch gegen die Welt' als das Widergeistliche.» >

Dem durch diese Uberzeugungen bestimmten «Spiritualismus» seiner Zeit
stellte Luther die Bindung des Geistes an das verbum externum gegeniiber, d.h.

21 Siche dazu: Gustav Adolf Benrath: Die Lehre der Spiritualisten, in: Carl Andresen (Hg.):
Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, Bd. 2., Géttingen 19982, 560-610; Volker
Leppin, Horst Weigelt, Frieder Ludwig, Walter Sparn: Art. «Spiritualismus», in: RGG4, Bd.
7 (2004), 1584-1589.

22 Wolf-Dieter Hauschild: Art: «Geist / Heiliger Geist / Geistesgaben. IV. Dogmengeschicht-
lich», in: TRE 12 (1984), 213.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Konigskind der Theologie? 321

an das fleischgewordene Wort in Christus, an das Schriftwort der Bibel und an
das Wort der kirchlichen Verkiindigung. Es gilt der Grundsatz, «daff Gott sei-
nen Geist oder Gnade niemand [auf andere Weise] gibt, als durch oder mit dem
auflerlichen Wort (cum verbo externo), das vorangeht»*. Als Geist des Wortes
ist der Heilige Geist selber sprachlich da und begleitet nicht nur das Wort. Der
Geist redet. Der Geist wohnt nicht dem Menschen, sondern dem verbum exter-
num inne, geht aus ihm hervor und wirkt durch es hindurch, aber nicht unabhin-
gig davon. Man kann von einer «Inverbation des Geistes» analog zur Inkarna-
tion des Wortes sprechen.** Seine Wirksamkeit besteht in der Vergewisserung der
Wahrheit des Wortes und damit verbunden im Wecken des Glaubens. Der Geist
Gottes geht dabei allerdings nicht bleibend in den Menschengeist ein, sondern
bleibt ihm dufierlich.

Die entscheidende Differenz zwischen Luther und den «Spiritualisten» liegt
in der Anthropologie: Der «Spiritualismus» geht davon aus, dass der Mensch
tiber einen von der Siinde wohl verdunkelten, aber nicht verdorbenen gottlichen
Wesenskern verfiigt. Die Empfinglichkeit fiir den Geist ist ihm gegeben. Mehr
noch: Der Geist Gottes selbst ist ihm schon und wird ihm immer neu gegeben,
denn dieser ist nach der Pfingsterziahlung bereits tiber alles Fleisch ausgegossen.
Darin ist die Verheiffung von Joel 3,1 erfiillt. Das erméglicht es dem Menschen,
in geistlicher Kommunikation mit Gott zu leben bis hin zur unio spiritualis. Es
braucht nicht eine ihm «von auflen» zugesprochene und durch Sakramente ver-
biirgte Rechtfertigung (durch die ihm zugesprochene Proklamation der Nicht-
anrechnung seiner Stinde). Der gottliche Geist hat den gottlichen Logos in die
Seele des Menschen gelegt und diese fiir dessen Rezeption aufgeschlossen. Damit
ist dem menschlichen Geist auch die Erkenntnis des Logos gewihrt. In diesem
Gedanken, dass nur erkannt werden kann, was im Menschen angelegt bzw. in ihn
hineingelegt ist, zeigt sich ein Grundzug der platonischen Erkenntnistheorie, wie
auch die skizzierte Anthropologie mit ihrer Grundannahme einer Geistoffenheit
des Menschen (neu-) platonisch geprigt ist.

Luther rekurriert demgegeniiber starker auf die paulinische Gegeniiberstellung
von Fleisch und Geist und auf die daran ankniipfende Siindenlehre Augustins.
Ihm zufolge ist die Natur des Menschen von der Macht der Siinde, die von Gott

23 Die Schmalkaldischen Artikel, Art. 8, zitiert nach: Unser Glaube. Die Bekenntnisschriften
der evangelisch-lutherischen Kirche, Giitersloh 2004, § 448.
24  Hauschild: Geist (Anm. 22), 209.



322 Reinhold Bernhardt

trennt, so korrumpiert, dass der Geist darin nicht einwohnen kann. Erst das «von
auflen> auf den Menschen zukommende Wort bricht diese Korruption auf und
unterzieht ihn damit einer Neuschopfung. Luther folgt damit Ockham, fiir den
die Gotteserkenntnis dem Menschen durch eine uber die Vernunft hinausgehen-
de Offenbarung mitgeteilt werden muss. In seiner «natiirlichen» Erkenntnisfa-
higkeit ist der Weg von der Selbsterkenntnis zur Gotteserkenntnis verbaut. Seit
dieser Auseinandersetzung grundet sich der lutherische und — abgemildert auch
der reformierte — Protestantismus auf eine Wort-Theologie im Gegeniiber zu
einer Geist-Theologie. Die radikalen «spiritualistischen» Reformatoren sahen
in dem Versuch Luthers, nun seinerseits Glaube und Geist kirchlich zu binden,
einen Verrat am Anliegen der Reformation und beanspruchten, diese zu ihrem
cigentlichen zelos zu fithren. Sie verstanden sich als Vollender der Reformation.

Ein Kristallisationspunkt der Auseinandersetzung zwischen der wortzentrier-
ten und der geistzentrierten Theologie ist jeweils die Lehre von den Sakramenten,
denn dort — im Sakrament — kommt das Materielle und das Spirituelle aufs engste
zusammen. In der Reformationszeit artikuliert sich dieser Konflikt vor allem im
Abendmahlsstreit. Angestoffen wurde dieser Streit durch die Abendmahlstrak-
tate, die Andreas Bodenstein von Karlstadt 152 4 veroffentlicht hatte.” Es ging in
diesem Streit um die Frage, ob die Gnade Gottes durch das materielle Element
des Sakraments (also Brot und Wein im Abendmahl, Wasser in der Taufe) ver-
mittelt wird, oder ob diese Elemente lediglich die Symbolisierungen der geistli-
chen Gottesgemeinschaft sind. Vollzieht sich Gottes Heilshandeln mediat oder
immediat, durch den Genuss der Elemente oder parallel zu diesem Genuss, aber
letztlich unabhangig davon? Braucht der Geist also gewissermaflen eine materielle
Trigersubstanz, um seine Wirksamkeit zu entfalten, oder stellt diese Substanz die
unmittelbare Wirkung des Geistes lediglich dar?

Die Aufklirung und der Pietismus nahmen Impulse spiritualistischen Denkens
auf: Lessing etwa in seiner Geschichtsteleologie, wie er sie in der «Erzichung
des Menschengeschlechts» entfaltete. Diese Vision lduft auf eine «Zeit eines

25 Sie sind abrufbar auf dem Entwicklungsserver der Karlstadt-Edition: http://dev2.hab.de/
edoc/start.html?id=edooo216 («Dokumente» » «i1521-1524») (10.10.2021). Zur Ausein-
andersetzung zwischen Luther und Karlstadt siche: Luther und Karlstadt. Der Beginn des
Abendmabhlsstreits 1524/1525 und seine Bedeutung fiir Luthers Theologie, in: ZSRG.K LXX,
101, 1984, 196-216.



Der Geist Gottes als das Stietkind oder als Kénigskind der Theologie? 273

neuen, ewigen Evangeliums»* hinaus. Dabei bezieht er sich ausdriicklich zurtick
auf die «Schwirmer des dreizehnten und vierzehnten Jahrhunderts (, die) einen
Strahl dieses neuen ewigen Evangeliums aufgefangen hatten»*. «Vielleicht war
ihr dreifaches Alter der Welt keine so leere Grilles**. Dabei mag er an die Drei-
Zcitalter-Lehre Joachim von Fiores gedacht haben. Im dritten, dem «Zeitalter
des Geistes» soll die Heilserkenntnis durch die intelligentia spiritualis (geistli-
che Erkenntnis) erlangt werden. Einer Vermittlung durch Schrift und Sakramente
bedarf es nicht mehr. Die petrinische Kirche der Kleriker wird durch die johan-
neische Kirche der Pneumatiker abgelost, die einem ordo spritualis folgen. Die
kirchenkritische Potenz dieser Geisttheologie wird hier mit Hinden greifbar und
es wird verstandlich, warum die etablierte Kirche dagegen kimpft.

Auch im Pietismus kam es zu einer Aufnahme von mystisch-«spiritualisti-
schem» Gedankengut, etwa bei Johann Jung-Stilling? und Johann Friedrich
Oberlin*. Einen interessanten Niederschlag findet dieses Denken in den fikti-
ven Reden Friedrich Schleiermachers «Uber die Religion . In der zweiten Rede
findet sich etwa die «spiritualistische» Aussage des «Herrnhuter hoherer Ord-
nung»’': «Jede heilige Schrift ist nur ein Mausoleum der Religion, ein Denkmal,
dass ein grofler Geist da war, der nicht mehr da ist; denn wenn er noch lebte und
wirkte, wie wiirde er einen so groffen Wert auf den toten Buchstaben legen, der
nur ein schwacher Abdruck von ihm sein kann? Nicht der hat Religion, der an
eine heilige Schrift glaubt, sondern, welcher keiner bedarf und wohl selbst eine
machen kénnte.»** Gut 20 Jahre spéter in der «Glaubenslehre» Schleiermachers

26  Gotthold Ephraim Lessing: Die Erziehung des Menschengeschlechts, hg. von Walter Sparn,
Leipzig 2018, § 86.

27 Lessing: Erzichung (Anm. 26), § 87.

28  Lessing: Erzichung (Anm. 26), § 88.

29 Bei ihm kann man sogar von «Spiritismus» sprechen, wie sich in seinen Schriften «Sze-
nen aus der Geisterwelt» (Frankfurt 1803), «Theorie der Geisterkundes (Niirnberg 1808),
«Apologie der Theorie der Geisterkunde» (Niirnberg 1809) zeigt.

30  Siche dazu: Eberhard Fritz: Johann Friedrich Oberlin und die pietistische Bewegungin Straf3-
burg. Zum Einfluss des radikalen Pietismus auf den elsissischen Pfarrer und Sozialreformer.
In: Pietismus und Neuzeit, 34, 2008, 167-188.

31 Friedrich Schleiermacher: Selbstbiographie 1794, in: Aus Schleiermacher’s Leben. In Briefen.
Bd 1, Nachdruck der 2. Ausgabe von 1860, Berlin, New York 1974, 295.

32 KGA1/2, 242 (heutiger Rechtschreibung angepasst).



324 Reinhold Bernhardt

ist die Bibel dann deutlich aufgewertet und der Geist Gottes an Christus und an
die Kirche gebunden.”

Durch den «Spiritualismus» ist ein eigener («charismatischer») Frommig-
keits- und Kirchentyp zum Teil zeben, zum Teil am Rand der etablierten Kirchen
entstanden. Diese Linie zieht sich durch bis in die charismatischen Bewegungen
der Gegenwart. Diese ist bis heute charakeerisiert durch die Betonung der Un-
mittelbarkeit des Geistwirkens und eine damit verbundene Abstinenz gegeniiber
Dogma, Recht und Institution. Man kann darin den Versuch schen, alle kirch-
lichen Domestizierungen des Geistwirkens abzustreifen und die Verankerung
der eigenen Religiositit in der Unmittelbarkeit dieses Wirkens iber die Loyali-
tit gegenuber der Zugehorigkeit zu einer der etablierten Kirchen zu stellen. Das
kann dann zum Austritt aus der Kirche fiihren.

Die Rolle des Geistes als «Stiefkind» der Theologie erklirt sich mithin nicht
nur aus der Abwehrbewegung der Worttheologie gegen die Geisttheologie, son-
dern auch aus der mehr oder weniger stark ausgeprigten Reflexionsverweigerung
der Geisttheologie selbst. Charismatischen Bewegungen eignet ein Antiintellek-
tualismus. Aus eigenem Antricb entzichen sie sich dogmatischen Festlegungen
und theologischen Systematisierungen. Ihr selbst gewihlter Ort in der akademi-
schen Theologie war und ist nicht die Mitte, sondern der Rand. Nicht selten sind
sie sogar nicht nur atheologisch, sondern dezidiert antitheologisch. Im Lauf ihrer
Weiterentwicklung aber konnen sie sich der Notwendigkeit nicht entziehen, in-
stitutionelle Strukturen aufzubauen und auch ihre Geisterfahrung reflexiv - bib-
lisch wie systematisch — zu durchdringen, bis hin zur Entfaltung von Lehrformen.

3. Ontologische Fundierung der Rede vom Geist Gottes

Mit den nun folgenden Uberlegungen trete ich heraus aus den Binnenreflexio-
nen der Theologie, die sie in Referenz auf die biblischen ﬂberlieferungen und die
Theologiegeschichte anstellt. Sie spricht dabei vom Geist Gottes als einer Wirk-
macht, ohne jedoch in aller Regel anzugeben, wie diese Wirksamkeit im Rahmen
des gegenwirtigen naturwissenschaftlich fundierten Wirklichkeitsverstaindnisses

33 Friedrich Schleiermacher: Der christliche Glaube (1821f), hg. von Hermann Peiter, Berlin
New York 1984, §§ 142; 147-150; zweite Auflage (1830f), hg. von Rolf Schifer, Berlin New
York 2008, §§ 123; 128-132. Siche dazu: Dorothee Schlenke: Geist und Gemeinschaft. Die sys-
tematische Bedeutung der Pneumatologie fiir Friedrich Schleiermachers Theorie der christli-
chen Frommigkeit, Berlin 2013°.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Konigskind der Theologie? 325

zu denken ist. Die Rede vom Geist Gottes ist damit in vielen Fillen — nicht in
allen, wie das Beispiel der Uberlegungen Pannenbergs zur Pneumatologie zeigt
— eine Rede in der thetischen Sprachform der Behauptung, die sich einer natur-
philosophischen Explikation entzicht und stattdessen pneumatopoetische Be-
trachtungen anstellt.

Wo das Naturgeschehen naturalistisch erklirt wird und wo der Geist des Men-
schen als Epiphanomen biophysischer Prozesse bzw. neuronaler Verschaltungen
aufgefasst und damit ebenfalls naturalisiert wird (wie von Vertretern der sog.
Neurophilosophie, wie Gerhard Roth**), mag das Geistige noch als Modus der
menschlichen Selbsterfahrung im Vollzug seiner Subjekeivitit erscheinen. Es hat
aber keine eigentliche Realitat mehr, sondern muss als Illusion gesehen werden.
Wo aber die Dimension des Geistigen insgesamt infrage gestellt wird, ist auch der
theologischen Rede vom Geist Gottes als Bewegungsprinzip der Wirklichkeit der
Boden entzogen, zumindest sofern es sich dabei um eine Wirkkraft in Natur und
Geschichte sowie im «Geist» des Menschen handeln soll.

Auch wenn die Rede vom Geist Gottes ganz bei der menschlichen Erfahrung
ansetzt, so wie es nach meinem (oben angedeuteten) Verstindnis der Fall sein
sollte, so wird der Geist dabei doch als reale Transformationskraft erfahren. Er
muss dann auch als real gedacht werden. Wie aber ist diese Erfahrung der Geist-
kraft Gottes tiber den hermeneutischen Zirkel der Theologie hinaus in Bezug auf
auflertheologische, naturphilosophische Wirklichkeitsverstindnisse intelligi-
bel? Es braucht dazu eine Ontologie, die dem Geistigen Raum gibt. Es kann dies
aber keine theologische Sonderontologie sein, wenn sie den auflertheologischen
Gesamtanschauungen der Wirklichkeit nicht unvermittelbar gegentiberstehen,
sondern an diese anschlussfahig sein soll. Sie wird tiber diese hinausgehen und
das von ihnen skizzierten Weltbild einer theologischen Deutung bzw. Wieder-
beschreibung unterzichen missen. Aber dazu muss sie sich zunichst zu ihnen in
Bezichung setzen.

Eine solche Anschlussmoglichkeit fiir die Theologie bot die Prozessphilosophie
von Alfred North Whitehead, die von Charles Hartshorne theologische rezipiert
wurde und die sich mittlerweile in eine Vielfalt von Prozesstheologien entfaltet

hat. In jiingerer Vergangenheit hat die Naturphilosophie des Panpsychismus ein

34 Gerhard Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie und ihre phi-
losophischen Konsequenzen, Frankfurt 1994% ders.: Denken, Fihlen, Handeln. Wie das Ge-
hirn unser Verhalten steuert, Frankfurt 2001.



326 Reinhold Bernhardt

fur die Theologie interessantes Verstindnis der materiellen Wirklichkeit vorge-
legt. Bei den Vordenkern dieses Ansatzes handelt es sich vor allem um katholische
Philosophen. Es geht ihnen dabei nicht um theologische Pneumatologie, sondern
um die philosophisch-theologische Grundfrage nach dem Verhilenis von Geisti-
gem zum Materiellen und damit um das Verstindnis des Geistigen als solchem.
Aber es ist offensichtlich, dass ein theologisches Geistverstindnis — bzw. das Inte-
resse, einem solchen Geistverstindnis Raum zu geben — im Hintergrund steht.
Die Ausgangsfrage lautet: Ist das Verhiltnis zwischen res cogitans und res extensa
nur durch eine Spiritualisierung des Naturgeschehens oder durch eine Naturali-
sierung des Geistes herzustellen oder gibt es einen wissenschaftlich verantwortba-
ren Weg, Geist und Natur zusammenzudenken.

In dem 2017 erschienenen Sammelband «Panpsychismus» wird dieses Pro-
gramm in neuer Weise prisentiert. Ich orientiere mich im Folgenden an der
Position Godehard Briintrups, der als Professor fur Metaphysik, Philosophie des
Geistes und der Sprache an der jesuitischen Hochschule far Philosophie in Miin-
chen lehrt.’® Gegentiber den beiden monistischen Kosmologien des Materialis-
mus und des Idealismus, die entweder die Materie oder den Geist als den basalen
Stoft der Wirklichkeit ansehen, sowie gegentiber einem Dualismus von Geist und
Materie wird hier die Auffassung vertreten, Geist («mind», «mental being> ) sei
— in welch elementarer Form auch immer — 77 Materiellen enthalten.

«Die basalen Bausteine des Universums haben mentale oder proto-mentale
Eigenschaften»?. «Panpsychists [...] claim, that mental being is a fundamental
and ubiquitous feature of the universe but is not the only fundamental and ubi-
quitous feature of the universe.””* Es gibt nicht geistige Entititen zeben materiel-
len. Materie und Geist sind zwei Seiten eizer Medaille, d.h. Erscheinungsformen
eines einzigen physisch-mentalen kosmischen Stoffes — der beseelten Materie —,

35 Godehard Briintrup/Ludwig Jaskolla (Hg): Panpsychism. Contemporary Perspectives, New
York, NY 2017. Siche auch: Michael Blamauer (Hg): The Mental as Fundamental: New Per-
spectives on Panpsychism, Heusenstamm zo11.

36 Godehard Briintrup/Ludwig Jaskolla: Introduction, in: dies. (Hg): Panpsychism (siche Anm.
35), 1-8; Godehard Briintrup: Emergent Panpsychism, in: ders. / Ludwig Jaskolla (Hg): Pan-
psychism (siche Anm. 35), 48-74; ders.: Der Ort des Bewusstseins in der Natur, Basel 2012. In
einer fiir die breitere Offentlichkeit bestimmten Fassung prisentierte Briintrup seinen Ansatz
unter dem Titel «Uberall Geist. Die Renaissance des Panpsychismus», in: Herder Korres-
pondenz 71, 2017/9, 44-47.

37 Briintrup: Ort (Anm. 36), 7.

38  Briintrup: Panpsychism (Anm. 36), 1.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Kénigskind der Theologie? 327

sodass wir es auch hier mit einer monistischen Auffassung zu tun haben, die aller-
dings das Physikalische und das Mentale als zwei Aspekte unterscheidet.”

Die Annahme, dass der Geist und damit auch die Fahigkeit, Erfahrung (im wei-
testen Sinne) zu machen (denn das ist ein geistiger Akt), «zu den fundamentalen
Grundbausteinen des ganzen Universums gehore»+°, speist sich aus einer Kritik
am Paradigma der neuzeitlichen empirisch gestiitzten, an mechanistischen Mo-
dellen orientierten und auf die mathematische Erfassung funktionaler Zusammen-
hinge zielenden Naturwissenschaft. Sie entfaltet sich in zwei Hauptargumente:

(a) Das «Argument aus den intrinsischen Naturen»*: Ausdehnung braucht
eine Substanz.

Wie schon Leibniz an Descartes kritisiert hatte, leidet die cartesianische Kon-
zeption der res extensa darunter, dass den res die Substanz genommen wurde. Die
Dinge, einschlieflich des menschlichen Korpers, sind nur durch ihre messbare
Ausdehnung und ihre quantifizierbare Relation zueinander bestimmt. Die na-
turwissenschaftliche Forschung ist also angewiesen, nach den funktionalen (kau-
salen) Bezichungen zwischen ihnen zu fragen und diese in allgemeingiiltigen
Termen darzustellen. Sie fragt nicht mehr — wie im aristotelischen Wirklichkeits-
verstindnis — nach Substanz und Akzidenz. Die Bestimmung der «Washeit»
cines Dinges, seines Wesens, seiner inneren Natur ist dieser Reduktion zum Opfer
gefallen. Ohne eine «Washeit» kann aber — so der Einwand — Ausdehnung nicht
gedacht werden. Denn um Ausdehnung zu denken, muss es etwas geben, das aus-
gedehnt wird. Dieses «Was» hat aber keine physikalische Strukeur, die sich in der
formalisierten Terminologie der Physik erfassen und abbilden lieffe. Nur die qua-
litative Erfahrung des Bewusstseins kann solche «nonstructural linguistic facts » +*
als qualitative Gehalte wahrnehmen. Die intrinsischen Natureigenschaften der
Materie (etwa die Beschaffenheit eines Hammers, die ihn allererst zum Hammer
macht) miissen demnach analog zu mentalen Eigenschaften gedacht werden.

Das fithre Briintrup zu der folgenden These: «Durch die ganze physische Welt
zicht sich ein unbekannter Gehalt, der die Grundlage unseres Bewusstseins sein

muss. Die Physik erfasst dann nur die formalen, mathematisch darstellbaren

39 Briintrup: Panpsychism (Anm. 36), so-52.

40 Briintrup: Ort (Anm. 36), 7.

41 Briintrup: Ort (Anm. 36), 18.

42 Briintrup: Panpsychism (Anm. 36), 1. «Linguistic facts» ist ein Begriff aus der Linguistik,
der hier «sprachlich erschlossene Phinomene» meint. «Nonstructural» verweist auf deren

Inhaltlichkeit.



328 Reinhold Bernhardt

Strukturen der Wirklichkeit, wihrend alles, was uns iiber so nichterfassbare As-
pekte der Wirklichkeit bekannt ist, aus dem mentalen Erleben abgeleitet wird » .+

(b) Das genetische Argument: Geist kann nur aus Geist hervorgehen.

Mit dem cartesianischen Dualismus ist die Dimension des qualitativen Er-
lebens, wie sie fur die menschliche Erfahrung charakeeristisch ist, vom Gegen-
standsbereich der Naturwissenschaft getrennt. Der Geist kommt bestenfalls in
der menschlichen Wahrnebmung der Natur vor, nicht aber in dieser selbst. Und
nach dem beschriebenen Programm der Naturalisierung des Geistes wird er auch
dort auf neuronale Prozesse zurtickgefithrt. Die Frage nach der Entstehung des
Geistes iberhaupt kann in diesem Paradigma lediglich mit dem Hinweis auf
die evolutionire Emergenz aus der Natur beantwortet werden. Wie aber, so fra-
gen die Vertreter des Panpsychismus, kann etwas aus der Natur emergieren, das
dort nicht angelegt ist? «Ex nihilo nihil fit»» («aus nichts entsteht nichts>, bzw.
«kann nichts entstehen» ).#* Nur wenn Geistigkeit in den einfachen Bausteinen
der Wirklichkeit angelegt ist, konnen sich daraus komplexere Formen des Menta-
len entwickeln - so das genetische Argument.

Damit ist nicht das Konzept der Emergenz insgesamt fur problematisch erklirt,
sondern nur die Annahme einer (super-)starkern Emergenz*, d.h. die Erwartung,
dass aus Emergenzprozessen gewissermafSen ex nibilo, also vollig unableitbar aus
den Antezendenzien, ginzlich Neues entstehen kann; in diesem Fall: dass aus
einer bewusstlosen Welt Bewusstsein hervorgeht. Das Konzept der schwachen
Emergenz ist hingegen mit dem Panpsychismus gut vereinbar. Thm zufolge hat
sich das Bewusstsein aus der psycho-physischen Materie herausgebildet.

Auf der Grundlage eines materialistischen Wirklichkeitsverstindnis-

ses muss die Entstechung von Bewusstsein im Rahmen einer kosmologischen

43 Briintrup: Ort (Anm. 36), 19. Bei diesem Zitat handelt es sich um die z.T. wortliche Uber-
setzung einer Aussage von Sir Arthur Stanley Eddington: Space Time and Gravitation: An
Outline of the General Relativity Theory, Cambridge 1920, 200.

44 Brintrup: Ort (Anm. 36), 16, P so.

45  Briintrup unterscheidet noch einmal zwischen starker und superstarker Emergenz. Starke
Emergenz meint demnach das Hervorbringen von Systemeigenschaften durch top-down
Kausalitit, wobei neue unableitbar kausale Krifte von oben nach unten wirken. Philip Clay-
ton definiert starke Emergenz «als den Prozess, bei dem ein Ganzes eine aktive, nicht-ad-
dierende Kausalinfluenz auf seine Teile hat, die mehr ist als die Summe der Wirkung dieser
Teile» (Philip Clayton: Emergenz und Bewusstsein. Evolutionire Prozesse und die Grenzen
des Naturalismus, Gottingen 2008, 60). Dabei wird aber nicht die Grenze zwischen metaphy-
sischen Grundattributen wie «nicht-mental» und «mental» iiberschritten, wie es dann bei
der superstarken Emergenz nach Briintrup der Fall ist.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Konigskind der Theologie? 329

Selbstorganisationstheorie des Evolutionsprozesses im Sinne der starken Emer-
genz erklart werden. Dabei wird dem Geistigen aber keine ontische Eigenstandig-
keit zugesprochen. Es bleibt eine Systemeigenschaft des Gehirns. Mentale Phi-
nomene kdnnen nur als Epiphinomene naturhafter — in diesem Fall: neuronaler
— Prozesse verstanden werden.

Dass es aber iiberhaupt Bewusstsein gibt, nach dessen Entstehung man dann
fragen kann, dass die Genese des Geistes also tiberhaupt zum explicandum wird,
setzt nach Auffassung von Briintrup ein vorgingiges Wissen um die Gegeben-
heit von Bewusstsein voraus. Dieses Wissen liege in der Erfahrung des eigenen
Bewusstseins begriindet. Dabei handelt es sich um ein unmittelbares Erleben, das
nicht aus den psycho-physischen Gesetzen ableitbar ist, die die Funktion des Be-
wusstseins erklaren. Die Erfahrung des eigenen Bewusstseins konne also nicht im
Sinne der Emergenz als Zunahme von funktionaler Komplexitit des Gehirns er-
klirt werden.*¢

Nach der Darstellung der These und der beiden Hauptargumente, die sie stiit-
zen, soll nun nach der Erklarungskraft des panpsychischen Ansatzes gefragt wer-
den. Konnten die von den Selbstorganisationstheorien beschriebene Steigerung
von Komplexitit, etwa das oft in erstaunlichem Mafie feinabgestimmte «tu-
ning>» natiirlicher Systeme und Prozessverliufe und vor allem die Hervorbrin-
gung von Leben und Geistigkeit von diesem Ansatz her eine plausible Erklarung
erhalten? Auch im Blick auf die Anwendung des panpsychischen Ansatzes geht es
also noch nicht um Pneumatologie, sondern um Naturphilosophie.

Um Komplexititssteigerungen im Naturgeschehen auf geistige Faktoren zu-
riickzufihren, missten mindestens drei Zusatzhypothesen in die panpsychische
Grundthese eingefiithrt werden: Die Konzeption des Geistes, der in allem west,
miisste erstens mit einem Einheitsprinzip verbunden sein, um ihn als den einen
und gleichen Geist in den verschiedenen Erscheinungsformen der materiellen
Wirklichkeit ausgeben zu konnen.+ Sie musste zweitens mit einem Prinzip der
Intentionalitit verbunden sein, um den Geist als Information in der Materie ver-
stehbar zu machen, die teleologische Komplexititssteigerung bis hin zu lebenden
und mit Bewusstsein begabten Organismen hervorbringt. Sie miisste drittens mit

46 Briintrup: Ort (Anm. 36), 1s.

47 Mit diesem Postulat ist das schon von William James aufgewiesene «Kombinationspro-
blem>» ins Auge gefasst. James fragte, wie die Kombination von vielen geistigen Entititen
cin hoher entwickeltes einheitliches Bewusstsein in einem Lebewesen hervorbringen kann.
(William James: The Principles of Psychology, Bd. 1 [1890], Lawrence 2010, 160).



330 Reinhold Bernhardt

einem Prinzip der Gradualitit verbunden sein, um annehmen zu kénnen, dass
es sehr primitive Erscheinungsformen des Mentalen geben kann — vergleichbar
den «prehensions» bei Whitehead -, die vom voll entwickelten Bewusstsein des
Menschen weit entfernt sind. Auch hier wire also mit einer Komplexititszunah-
me zu rechnen und es stellte sich wiederum die Frage, ob diese aus einem dem
Geist inhirenten Prinzip zu erklaren ist.

Der Panpsychismus, wie Briintrup ihn vertrite, will in einem naturalistischen
Rahmen bleiben*®, aber das Verstindnis von «Natur» ausdehnen. Die Materie
selbst ist ihm zufolge in rudimentirer Weise mit Geist begabt. Sie ist aktiv, kreativ
und drangt zu stindig neuen Konfigurationen. In dieser Position verbindet sich
also ein Substanzmonismus mit einem Eigenschaftsdualismus. Die eine Substanz
hat die Eigenschaften des Materiellen und des Geistigen. Die geistige Dimension
ist dabei als ihr Bewegungsprinzip zu verstehen. Sie erméglicht auch die Wahr-
nehmung dieser Substanz als das, was sie ist. Damit ist ein mechanistisches und
deterministisches Wirklichkeitsverstindnis aufgebrochen. Im Blick auf die Anth-
ropologie erlaubt es der Panpsychismus, dem Menschen Freiheit und Kreativitic
zuzuschreiben.

Das Grundproblem des panpsychischen Ansatzes besteht darin, dass sich die
Grundthese — dass die Materie selbst elementar geistig ist — nicht verifizieren
lasst. Sie bleibt ein Postulat, dessen Plausibilitit sich an der Leistungstihigkeit
seiner Konsequenzen ausweisen muss. Das gilt aber nicht nur fir den Panpsychis-
mus, sondern fiir alle metaphysisch-kosmologischen Globaltheorien. Doch wie
soll plausibel gemacht werden (kénnen), dass auch in der unbelebten Materie eine
Protomentalitit gegeben sein soll? Was unterschiede diese Protomentalitit von
ganzlicher Geistlosigkeit? Welche Phinomene wiirden ihr entsprechen?

Briintrup verweist auf die Quantenmechanik, die den Phinomenen in diesem
Bereich eine gewisse Form von Mentalitit zuschreibe.* Das ist allerdings eine
Deutung der Quantenmechanik, mit der viele der in diesem Bereich Forschen-
den nicht einverstanden sind. Briintrup gesteht zu, dass sich der Panpsychismus
empirisch nicht begriinden lassen wird. Unser Bewusstsein habe keinen direkten
Zugang zu mentalen Phinomenen auferhalb seiner selbst. Das gelte schon fiir die
Geistigkeit anderer Menschen und umso mehr fiir die weiter entfernten und pri-
mitiveren Erscheinungsformen von Geistigkeit bis hin zu Quantenphinomenen.

48  Brintrup: Panpsychism (Anm. 36), 3.
49  Briintrup: Panpsychism (Anm. 36), 2.



Der Geist Gottes als das Stietkind oder als Konigskind der Theologie? 331

Und so will er zunichst nur den Anspruch erheben, der Panpsychismus sei «a
possible move in the logical space of metaphysics™®.

Wihrend sich Brintrup in seinen wissenschaftlichen Publikationen mit Brii-
ckenschliagen zur Theologie zuriickhilt, deutet er in Vortragen und Schriften, die
sich an ein theologisch interessiertes Publikum richten, gelegentlich an, was der
panpsychische Ansatz fir die Frage nach Gott, nach Schopfung und nach dem
Handeln Gottes in der Welt bedeuten konnte.

Die theistische Vorstellung einer Intervention Gottes in diesen kosmischen
Kreativittsprozess ist nach panpsychischem Verstindnis naturwissenschaftlich
und theologisch obsolet. «Der ,Handwerkergott® wird zu einem Gott, der mit
seinem Geschopf in einer geistigen Beziehung steht, der jedes Geschopf bei sei-
nem Namen ruft und ihm eine Zukunft eréffnet.»

Mit Rahner konstatiert Brintrup: «Gott ist kein Seiendes unter anderen
Seienden. Gott ist das Sein selbst, Esse ipsum subsistens. Als solcher ist er mit sei-
ner schopferischen Kraft in allen Dingen anwesend. Er wirkt nicht von aufSen.
Das Sein ist pure Dynamik und Kreativitit.»** In Anlehnungan Whitehead und
Pannenberg versteht Briintrup Gottes Wirken in der Natur als Offnung eines ide-
ellen Moglichkeitsraums, in den hinein sich der Kreaturprozess nach seiner inne-
ren Dynamik entwickeln kann. Er aktualisiert damit bestimmte Moglichkeiten
aus der Vielfalt der von Gott eréffneten Entwicklungsoptionen. Die Schopfung
ist selbstschopferisch.

4. Anregungspotenzial fiir die Pneumatologie

In meinen Schlusstiberlegungen will ich in nur wenigen Andeutungen nach der
Bedeutung der Philosophie des Geistes fiir die Pneumatologie fragen. Das ist ja
der Kontext, in dem der Panpsychismus entwickelt wurde: im Blick auf die Frage
nach dem Verhiltnis des Materiellen zum Geistigen, wie sie sich verdichtet in der
Frage nach dem Verhaltnis von Geist und Gehirn.* Die theologische Anthropo-
logie aber kann sich nicht nur auf die Frage beschrinken, wie sich der Geist Got-
tes zum Geist des Menschen verhilt. Wenn sie der Breite der biblischen Zeugnisse

so  Briintrup: Panpsychism (Anm. 36), 4.

s1  Briintrup: Geist (Anm. 36), 47.

sz Brintrup: Ort (Anm. 36), 21.

53  Siche dazu: Godehard Briintrup: Das Leib-Seele-Problem. Eine Einfuhrung, Stuttgart 2016°;
ders.: Philosophie des Geistes: Eine Einfithrung in das Leib-Seele-Problem, Stuttgart 2018.



332 Reinhold Bernhardr

vom Geist Gottes gerecht werden will, muss sie auch nach dem Gottgeist in Natur
und Geschichte fragen und sich mit Wirklichkeitsverstaindnissen auseinanderset-
zen, die dem Geistigen keinen Raum lassen bzw. seine Realitit auf die Erfahrung
menschlicher Subjektivitat beschranken. Dazu gehéren vor allem ein profange-
schichtlicher Positivismus und ein materialistischer Naturalismus. Die Pneuma-
tologie muss demgegentiber eine Ontologie bieten oder auf eine solche verweisen,
die philosophisch klirt, wie sie «Geist>» verstehen und wie sich das Geistige in
der Welt und im Menschen zum Geist Gottes verhilt. Ohne eine solche philoso-
phische Rechenschaft hingt die Rede vom Geist Gottes «in der Luft» .5

Ontologien lassen sich nicht begriznden. Sie selbst stellen Grundiiberzeugungen
dar, die man rational und empirisch nicht verifizieren kann. Sie miissen sich aber
rechtfertigen, d.h. ihre logische Konsistenz und ihre Kohirenz mit dem wissen-
schaftlich fundierten Wirklichkeitsverstindnis der Gegenwart ausweisen. Wenn
sie diese Minimalbedingung erfillen, konnen und miissen sie auf ihre Erkldrungs-
kraft hin befragt werden: Wie viel Evidenz konnen sie fiir sich ins Feld fihren?
Welche Phinomene vermégen sie zu erhellen? Wo stofien sie an Grenzen? Weiter
ist nach ihrer Orientierungsleistung zu fragen: Welchen Platz und welche Aufga-
be weisen sie den Menschen in der Welt zu? Dem Panpsychismus zufolge besteht
diese Aufgabe vor allem in der Wahrnehmung des Geistigen. Hieran kénnen sich
ethische und theologische Uberlegungen anschliefen. Es gibt genug Evidenzen
dafiir, «das Universum und seine Entwicklung als einen kreativen Prozess wach-
sender Komplexitit auf immer héherem Niveau [zu] verstehen.»* Am Baum des
Lebens haben sich staunenerregende Friichte gebildet — wozu vor allem das Le-
ben und die Geistigkeit des Menschen gehoren. Und es ist diese Geistigkeit, die
nach dem Grund ihres eigenen Gegebenseins und nach dem Woher der hoch-
komplexen Erscheinungstormen des Naturgeschehens fragt.

Die Wirksamkeit des Gottgeistes darf allerdings nicht im bloflen Aufbau
von zunchmend komplexen Strukturen geschen werden. Sie hat eine ,inhalt-

liche’ Zielrichtung, die sich auch in der Stérung und Zerstérung bestimmter

54  Nach Jiirgen Moltmann ist Geist in Bezug auf die Natur zu verstehen als «die Organisations-
formen und Kommunikationsweisen offener Systeme, von informierter Materie angefangen
iiber die Formen lebendiger Systeme, mehrschichtiger Lebenssymbiosen, iiber Menschen und
menschliche Populationen bis zum Okosystem ,Erde’, dem Sonnensystem, unserer Milchstra-
fengalaxic und den Verbund der Galaxien der Welt» (Gott in der Schépfung. Okologische
Schopfungslehre, Miinchen 19877, 31, Kursivsetzung J.M.).

ss  Hans Poser: Wissenschaftstheorie. Eine philosophische Einfithrung, Stuttgart 20122, 307.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Kénigskind der Theologie? 333

Strukturbildungen realisieren kann. Sie zielt auf die Schaffung, Erhaltung und
Erfullung von Leben. Daher gehort — wie im ersten Abschnitt dieses Artikels ge-
zeigt — zur konstruktiven Wirksamkeit auch die destruktive: die Sprengung ver-
festigter, lebenshemmender, unterdriickender, todbringender Strukturen und
Formationen — gerade solcher von hoher Komplexitit. Der Geist Gottes 6ffnet
also nicht nur Méglichkeiten fiir Entwicklungen, wie es Briintrup darstellte, son-
dern gibt auch Priferenzen vor.

Der Ansatz des Panpsychismus erméglicht es, eine Briicke zur Pneumartologie
und von dort weiter zur Schopfungstheologie und zum Verstindnis des «Han-
delns» Gottes in der Welt zu bauen. Wenn man unterstellt, dass alle Materie — in
wie elementarer Weise auch immer — mit Geistigkeit begabt ist — wie es dieser
Ansatz tut —, wird eine Einwirkung Gottes in der Kraft seines Geistes auf mate-
rielle Entititen denkbar. Vorstellungen einer extramundanen bzw. supranatura-
len Intervention Gottes in das Weltgeschehen werden dabei ersetzt durch (oder
interpretiert als) ein Wirken «von innen heraus»: Gottes Geist tibt einen Ein-
fluss auf den «Geistpol» in den Entititen der Natur und auf den Geist des Men-
schen aus. Dadurch nimmt er indireke auf Ereignisse der Geschichte Einfluss.

Um den Modus dieser Einflussnahme zu veranschaulichen, kann man das Mo-
dell des Kraftfeldes heranzichen, das in pneumatologischen Entwiirfen der jiinge-
ren Vergangenheit ins Feld gefihrt wurde, so etwa von Ingolf Dalferths, Wolthart
Pannenberg?, Jiirgen Moltmann®** und Michael Welker®. Auch ich habe mich die-

56 Ingolf U. Dalferth: Kombinatorische Theologie: Probleme theologischer Rationalitit, Frei-
burg i.Br 1991, 1324F.

57 Wolfhart Pannenberg, Systematische Theologic II, Géttingen 1991, 99-138; ders.: Geist als
Feld — nur eine Metapher? in: ThPh 71, 1996, 257-260; ders.: Das Wirken Gottes und die
Dynamik des Naturgeschehens, in: Wilhelm Grib (Hg): Urknall oder Schopfung? Zum
Dialog von Naturwissenschaft und Theologie, Giitersloh 19972, 148-151; ders.: Theologie der
Schopfung und Naturwissenschaft, in: Johann Dorschner u.a. (Hg): Mensch und Univer-
sum. Naturwissenschaft und Schopfungsglaube im Dialog, Regensburg 1995, 158-161. — Siche
meine Auseinandersetzung mit diesem Ansatz: Reinhold Bernharde: Was heifft «Handeln
Gottes» ? Eine Rekonstruktion der Lehre von der Vorsehung, Miinster 20082, 361-373; Ulrich
Beuttler: Gott und Raum — Theologie der Weltgegenwart Gottes, Gottingen 2010, 354-38s.

58  Jurgen Moltmann: Trinitdt und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, Giitersloh 19947, 128; ders.:
Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, Miinchen 1991, 208-210, 287. Fiir
Moltmann ist der Gottgeist «das vibrierende und vitalisierende Energicfeld des Lebens»
(Moltmann: Der Geist des Lebens, 175).

59 Michael Welker: Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen 1992, 224-231.



334 Reinhold Bernhardt

ses Modells bedient.® Anders als Wolfhart Pannenberg 16se ich das Konzept des
Kraftfeldes aber von seiner Einbindung in das magisterium der Physik und trans-
feriere es in das magisterium der qualitativen Erfahrung. Doch auch dort stellt
sich die Frage nach der Realitit dessen, was dieses Konzept beschreibt, also die
Frage nach dem Verstindnis des Geistes Gottes in Bezug auf die Natur. In der
weiteren und immer neuen Klirung dieser Frage sehe ich ein Desiderat pneuma-
tologischer Entwiirfe der Gegenwart und Zukunft.

6o Bernhardt: Was heiflt «Handeln Gottes» ? (siche Anm. 57), 393-397; ders.: Geist in der Na-
tur. Selbstorganisationstheorien und Pneumatologie, in: Bernhard Nitsche u.a. (Hg.): Gore
— Geist — Materie. Personsein im Spannungsfeld zwischen Natur und Transzendenz, Regens-
burg 2020, 170-177.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Kénigskind der Theologie? 335

Abstract

Ausgehend von der Feststellung Emil Brunners, dass der Geist Gottes das «Stiefkind der
Theologie» war, schligt dieser Beitrag cinen weiten Bogen. Im ersten Teil wird der Ver-
such unternommen, die biblischen Zeugnisse vom Wirken des Geistes Gottes zu system-
atisieren. Der zweite Teil zeigt exemplarisch, wie der Gottgeist in der Geschichte der The-
ologic an das Wort Gottes, an die Verkiindigung des Wortes und an die Kirche gebunden
wurde, um eine allzu freie Inanspruchnahme charismatischer Autoritit zu unterbinden.
Dagegen erhoben sich immer wieder spiritualistische Bewegungen. Im dritten Teil wird
noch einmal ein Perspektivenwechsel vollzogen und die Frage nach einer Ontologie auf-
geworfen, die dem Geistigen Raum gibt — gegen dessen Eliminierung in positivistischen
Geschichts- und materialistischen Naturverstindnissen. Bietet die Philosophie des Pan-
psychismus einen neuen Ansatz, vom Geist im Allgemeinen und damit auch vom Geist
Gorttes in der Welt zu sprechen?

Starting from Emil Brunner's observation that the Spirit of God was the «stepchild of
theology», this contribution takes a broad view. In the first part, an attempt is made to
systematise the biblical testimonies of the working of the Spirit of God. The second part
shows by way of example how, in the history of theology, the Spirit of God was bound to
the Word of God, to the proclamation of the Word and to the Church in order to prevent
an all oo free claim to charismatic authority. Time and again, spiritualist movements rose
up against this. The third part changes perspectives once again and raises the question of
an ontology that gives space to the spiritual - against its elimination in positivist under-
standings of history and materialist understandings of nature. Does the philosophy of
panpsychism offer a new approach to speak of the spirit in general and thus also of the
spirit of God in the world?

Reinhold Bernhardt, Basel



	Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? : Biblische, theologiegeschichtliche und philosophische Perspektiven

