
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 4

Artikel: Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? :
Biblische, theologiegeschichtliche und philosophische Perspektiven

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Geist Gottes als das Stiefkind oder
als Königskind der Theologie

Biblische, theologiegeschichtliche und philosophische Perspektiven

Reinhold Bernhardt

«Theo-logie ist aufden Logos ausgerichtet und versteht darum nur das irgendwie

.Logische', nicht aber das .Dynamische' in seiner nicht-logischen Eigenart. Darum

ist der Heilige Geist immer mehr oder weniger das Stiefkind der Theologie

gewesen, und die Dynamik des Geistes ein Schreckgespenst für die Theologen;

umgekehrt ist die Theologie sehr oft, durch ihren unbewussten Intellektualismus,

ein wichtiges Hindernis, ein Verschluss für den Heilige Geist, wenigstens für die

Fülle seiner dynamischen Entfaltung».1

Ausgehend von dieser Feststellung Emil Brunners schlage ich im folgenden

Beitrag1 einen weiten Bogen. Im ersten Teil unternehme ich den Versuch, die Weite
des biblischen Verständnisses vom Geist Gottes zu systematisieren. Dann zeige

ich andeutungshaft, wie die Breite dieser Vorstellungen in der Theologie- und

Kirchengeschichte reduziert, kanalisiert und domestiziert wurden und wie

dagegen in der Folge immer wieder Formen des Spiritualismus aufbegehrten, die

auf eine im Geist Gottes bestehende Unmittelbarkeit zu Gott rekurrierten. An
diese beiden Teile - den biblisch-theologischen und den kirchen- und

theologiegeschichtlichen - schließt sich die philosophische Überlegung an, ob und wie

man nach dem Aufstreben materialistischer Weltanschauungen, naturalistischer

Wirklichkeitserklärungen und positivistischer Geschichtsbetrachtungen im 19.

Jahrhundert und der damit einhergehenden Kritik der idealistischen

Geistphilosophien und der spekulativen Metaphysik überhaupt von «Geist» sprechen
kann. Nur auf der Basis einer Ontologie, die dem Geistigen Realität zuspricht,
kann auch die Rede vom Geist Gottes Sinn haben. Sonst wäre nicht einsichtig zu
machen, wie der Geist Gottes als Kraft in der Welt zur Wirkung kommen kann.

Im Blick auf die Verdrängung des Geistes als Bewegungsprinzip der Wirklichkeit

1 Emil Brunner: Das Missverständnis der Kirche, Zürich 1951, 48.

2 Es handelt sich dabei um die erweiterte Version eines Vortrags, den ich auf dem Symposium
«Was ist Geist?» der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft (SPG) gehalten habe.

Das Symposium fand vom 6.-8. September 2018 an der Universität Basel statt.

ThZ 4/77 (2021) S. 308-335



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 309

skizziere und diskutiere ich im dritten Teil dieses Beitrags dann einen naturphilosophischen

Neuansatz, der den Geist wieder als etwas Reales versteht, das mit den

materiellen Entitäten verbunden ist: den Panpsychismus. Wird damit eine neue

Möglichkeit geschaffen, nicht nur (natur-) philosophisch, sondern auch theologisch

vom «Geist» zu sprechen? Lässt sich dann Gottes Wirken in der Welt

womöglich ganz als Geistwirken verstehen, sodass der Geist vom Stiefkind zum

Königskind der Theologie würde

z. Systematisierung der biblischen Rede vom Geist Gottes

Ich beginne mit einer hermeneutischen These: Die Rede vom «Geist Gottes»

muss «unten» ansetzen: nicht bei Wesensbestimmungen des Gottgeistes,
sondern bei Erfahrungen, die als Wirkung einer Kraft wahrgenommen werden, welche

die Handlungs- bzw. Selbstmächtigkeit des Erfahrungssubjekts übersteigt
und von Glaubenden auf Gott zurückgeführt wird. Die biblischen Überlieferungen

geben Zeugnisse von solchen Transzendierungs- und Transformationserfahrungen,

in denen eine dem Subjekt und der Welt externale (transzendente), aber

sie durchdringende und in ihr wirkende göttliche Kraftquelle am Werk gesehen

wird. In Bezug auf die Bezeugung der erfahrenen Wirkungen kommt es dann

gelegentlich auch zu Aussagen über das Wesen des Geistes. Doch handelt es sich

dabei noch nicht um pneumatologische Reflexionen, sondern um Einordnungen
der Gtisterfahrungen in die Traditionen der Rede vom Geist Gottes. Sie geben

keine Auskunft über die «Washeit» (Quiddität) bzw. das Wesen bzw. die Substanz

des Geistes, sondern sprechen über Modi der Wirksamkeit dieser dynamis

im Status der Ergriffenheit von ihr. Die biblische Rede vom Geist Gottes ist also

nicht essenziell und ontologisch, sondern funktional und aktual zu verstehen,

nicht als Theorie, sondern als Resultat einer Erfahrungsverarbeitung in theologischen

Perspektive, d.h. in Bezug auf Gott. Deshalb wären verbale Ausdrücke im
Grunde besser als substantivische geeignet, Zeugnis von diesen Erfahrungen zu

geben und auch Reflexionen über sie anzustellen. Substantive verleiten zu (subs-

tanzontologischen) Essenzialisierungen. Die folgende systematisierende Darstellung

der biblischen Rede vom Geist Gottes ist ganz im Sinne einer erfahrungsba-

sierten Phänomenologie zu verstehen, auch wo sie vom Geist «an sich» als einer

göttlichen Handlungsmacht spricht.'

3 Wie viele andere Darstellungen der Pneumatologie verzichtet auch Michael Böhnke auf die¬

se hermeneutische Klammer, die ich um die Rede vom Geist lege. Er sieht darin die Gefahr



310 Reinhold Bernhardt

Mit dem hier gewählten hermeneutischen Zugang ist keineswegs geleugnet,
dass es sich beim Geist Gottes um eine real wirkende Kraft handelt, wohl aber

betont, dass die von dieser Kraft bewirkten Transformationen «als» Wirksamkeit
des Geistes Gottes erschlossen werden. Sie könnten auch anders erschlossen und

damit anders erfahren werden. Glaubende führen diese Erschließung allerdings
selbst noch einmal aufdie Wirkung des Gottgeistes zurück. Sie sehen diese nicht
als ihr Werk, sondern als das Werk Gottes.

Die biblischen Begriffe für «Geist» sind im Hebräischen die ruah (rill,
feminin) und im Griechischen das pneuma {irvsvpa, neutrum), aber auch der nous

(voûç, maskulin). Während nous im NT ganz aufdie menschliche Geistigkeit - auf

sein Wahrnehmungsvermögen, sein Sinnverstehen und seine sittliches Urteilskraft

- bezogen ist4, verbinden ruah und pneuma Physisches und Psychisches
sowie Göttliches und Menschliches. Der Geist Gottes wirkt als Kraft in der Welt:

in Natur, Geschichte; vor allem aber wirkt er auf den «Geist» der lebenden und

mit Bewusstsein begabten Wesen ein, setzt sie in Beziehung Gott und macht

ihnen diese Beziehung bewusst. Das «induziert» Glaube, Liebe und Hoffnung in
ihren. Diese «Geisteshaltungen» wiederum kommen in der Gemeinschaft der

Glaubenden zur Entfaltung und bestimmen auch das Handeln der Glaubenden

in der «Welt ».
Das Bedeutungsspektrum von ruah und pneuma reicht von Atem und Wind

über den Geist des Menschen, d.h. sein Personenzentrum, sein Selbstbewusst-

sein und seinen Willen, bis hin zum Geist Gottes als seiner dynamischen
Präsenz5, die Menschen ergreift, in ihnen einwohnt und sie in Anspruch nimmt.
Der «Geist» Gottes steht für dessen machtvolle Gegenwart, für die göttliche

<<eine[r] resignative[n] Beschränkung des Geistwirkens auf innere, charismatische und
spirituelle Erfahrung» (Gottes Geist im Handeln der Menschen: Praktische Pneumatologie,
Freiburg i.Br. u.a. 2017, 11). Demgegenüber will er den Geist Gottes als eine im Handeln des

Menschen real wirkende Kraft aufweisen. Doch führt es zu problematischen Einseitigkeiten,
wenn ein hermeneutischer gegen einen realistischen Ansatz in der Pneumatologie - wie in
der Theologie überhaupt - ausgespielt wird. Der Modus der Erfahrung und Erschließung von
Geistwirkungen ist bei deren Beschreibung immer mitzubedenken. Darin liegt keine Reduktion.

Es ist die theologisch sachgemäße Weise, die Wirklichkeit und Wirkung des Geistes

Gottes zur Sprache zu bringen. Zu Böhnkes Pneumatologie siehe auch: Geistbewegte Gottesrede.

Pneumatologische Zugänge zur Trinität, Freiburg i.Br. u.a. 2021.

4 Außer in Lk 24,45; Apk 13,18; 17,9 begegnet dieser Begriff nur in den paulinischen Schriften.

5 Werner H. Schmidt: Art: «Geist / Heiliger Geist / Geistesgaben. I. Altes Testament», in:
TRE 12 (1984), 170.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 311

Präsenzatmosphäre, in die Menschen hineingenommen werden. In der Praxis des

Glaubens vollzieht sich diese Hineinnahme etwa in den Riten der Salbung und

der Taufe.

Die indogermanische Wurzel des deutschen Wortes Geist (*gheis- bzw.

*gheizd) bedeutet Außersichsein, Aufgebrachtsein, also einen psychosomatischen

Vorgang. Bezogen auf die Gottesbeziehung des Menschen steht «Geist» für die

Bewegung des Aus-sich-heraus-Gehens (bzw. des Aus-sich-heraus-gerissen-Wer-

dens) und des In-sich-Einholens. Bewegung aber ist ein Grundmerkmal des

Lebens, sowohl des inneren («geistigen»), als auch des äußeren (vitalen)
Lebensvollzuges. Deshalb gibt es eine enge Verbindung zwischen Geist, Bewegung und

Leben. Im religiösen Sprachgebrauch bezeichnet das Wort «Geist» «eine
übermenschliche belebende göttliche Kraft, die sich in der religiösen Ekstase wirksam

zeigt».6
In der Geschichte der Philosophie dominierte das Verständnis von Geist als

nous, was in der Patristik wiederum zu einer Spiritualisierung bzw. Intellektuali-

sierung der theologischen Auffassung vom Geist Gottes führte: Unter dem Ein-
fluss platonisierenden Denkens wurde der Geist dem Leiblichen gegenübergestellt

und damit auf die noetische Dimension reduziert. Dabei ist schon in der

frühen Philosophiegeschichte das Verständnis des Geistes als schöpferische,
Leben schaffende, den menschlichen Geist erleuchtende Kraft zutage getreten. So

war der Geist {nous) etwa bei Anaxagoras in der vorsokratischen Philosophie nur
auf die menschliche Geistestätigkeit bezogen, sondern galt als Ursprung kosmischer

Bewegung. Diese Bewegung besteht aus Verbindungen und Trennungen,
wodurch Ordnung entsteht. Der nous bewirkt auch die Erkennbarkeit des von
ihm Geschaffenen.

Aristoteles unterschied den psychischen nous des Menschen (subjektiver Geist,
der aber noch nicht die Bedeutung von SV/fo/bewusstsein hatte) vom göttlichen
nous als dem inneren Grund vernünftiger Ordnung (objektiver Geist). Doch auch

der psychische nous ist - im Unterschied zu den sinnlichen Vermögen - nicht in
der Psyche selbst angelegt, sondern kommt ihr als eine energeia von «außen»

- vom göttlichen Geist - zu.7 Diese Energie wird - wie in den biblischen

6 Ludger Oeing-Hanhoff: Art.: «Geist. I. Einführung und Uberblick», in: HWPh online,
DOI: 10.24894/HWPI1.5143.

7 Der göttliche Geist ist «dem Wesen nach Betätigung (èvépyaa / Stivagiç)» (Über die Seele

De anima : griechisch-deutsch, hg. von Klaus Corcilius, Hamburg 1017, 430ai8), die den

menschlichen Geist aktiviert.



312 Reinhold Bernhardt

Überlieferungen - mit «Leben» bzw. «Lebenskraft» verbunden. Das Sein des

Geistes ist Leben, das Lebendigkeit aus sich heraussetzt.8

Das Verständnis von Geist als belebender Energie kommt auch bei Kant und

in den Philosophien des Deutschen Idealismus zum Tragen. In seiner «Kritik der

Urteilskraft» bestimmte Kant «Geist» (in ästhetischer Bedeutung) als «das

belebende Princip im Gemüthe»9.

Ich kehre zurück zu den biblischen Beschreibungen des Geistwirkens. Diese

sind so facettenreich, dass sie sich nur um den Preis von Bedeutungsverlusten
systematisieren lassen. Das gilt auch für die folgende Systematik, die dennoch einen

Eindruck von der Breite der im Alten und Neuen Testament begegnenden

Vorstellungen vom Geist Gottes zu geben versucht. Man kann zwischen fünf Dimensionen

des Geistwirkens bzw. der Geisterfahrung unterscheiden, die der machtvollen

Gegenwart Gottes zugeschrieben werden.

(a) Der Geist als Schöpfer des Lebens - die kreative Dimension

Erfahrungen von Kreativität werden auf die Kraft des Geistes Gottes zurückgeführt.

In den biblischen Überlieferungen wird der Geist als kosmische Kreativenergie

Gottes dargestellt, die als göttliche Lebenskraft alles Lebendige hervorbringt

und durchdringt. Er ist die Kraft des Lebens (Spiritus vivificans). «Geist

ist dynamische, um nicht zu sagen stürmische Realität; Bewegung, die Bewegung

wirkt, und hier nun ganz elementar: die Gotteskraft, die Leben hervorruft, und

zwar das geschöpfliche Leben in der leiblich-seelischen Ganzheit [...].»'° Geist

und Leben sind aufs Engste verbunden. Die Bezeugung der kreativen Wirksamkeit

des Geistes beginnt schon damit, dass dem Gottgeist die Erschaffung und

Strukturierung des Lebensraumes zugeschrieben wird, in dem sich Leben entwickeln

und entfalten kann. So lassen sich die Aussagen verstehen, dass der Geist das

Schöpfungswerk Gottes in Gang setzt (Gen i,z; Ps 33,6).

Leben ist dabei nicht nur im biologisch-vegetativen Sinn verstanden, sondern

als Vitalität in all ihren Aspekten, als Lebenskraft, als Belebung bzw. Beseelung

8 Nach Metaphysik (hg. von Adolf Lasson, Berlin 2.016) XII/7,1072.b25ff. ist der göttliche un¬

bewegte Beweger kein statisches Prinzip, sondern höchstes Leben (<j>apèv Sf] röv 0eöv ehai Çûov

âiSiov äpiorov [29]).

9 Kritik der Urteilskraft, § 49 (AA 5, 31}). In «Anthropologie in pragmatischer Hinsicht»
(1798), § 57 heißt es: «Geist ist das belebende Prinzip im Menschen» (AA 7, 225; siehe auch

246).
10 Wilfried Joest: Dogmatik I, Göttingen 19872, 284.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 313

des organischen Lebens. Die Leben schaffende Kraft des Geistes wird als Atem
Gottes symbolisiert, der Leben einhaucht (Gen 1,7, Hiob 33,4; 34,14). Wo dieser

Lebenshauch ausbleibt oder zurückgezogen wird, vergeht das Leben (Ps 104,29).

Leben lebt aus der spirituellen Verbundenheit mit der Quelle des Lebens; wo die

Nabelschnur zur Quelle des Lebens durchtrennt wird, geht es zugrunde.

In seiner kreativen Dimension kann sich der Geist Gottes allerdings nicht in

ungehinderter Konstruktivität entfalten, sondern steht in einer fortwährenden

Auseinandersetzung mit Eigendynamiken, die Lebensräume, -Vollzüge und -mög-
lichkeiten beeinträchtigen. Diese Eigendynamiken bestimmen einen wesentlichen

Teil der «natürlichen» Lebenserfahrung des Menschen. Demgegenüber
wird der Geist Gottes als die Macht erfahren (und wenn nicht erfahren, dann

doch erhofft und angerufen), die der Vernichtungsmacht des Todes gegenübersteht.

In Bezug auf die Macht des Todes, die das Sein von der Quelle des Lebens

ins Nichts der Gottferne zurückziehen will, wirkt der Geist Gottes als Energiequelle

immer wieder neuer schöpferischer Aktivität; und das nicht erst in Bezug
aufdenphysischen Tod, sondern in Bezug aufalles Todbringende mitten im Leben

(Ez 37, Rom 8,11 u.ö.). Als Leben schaffende Macht trifft er permanent auf
Widerstände, denen er seinerseits Widerstand entgegensetzt. Er kann und muss sich

also auch kritisch und destruktiv entfalten, wobei die Destruktivität im Dienst der

Kreativität steht: Er bricht Strukturen auf, welche die Entfaltung des Lebens

behindern, sprengt verfestigte Strukturen und öffnet geschlossene Systeme. Geist

in diesem Sinn ist schöpferische Unruhe, die zur Transzendierung des status quo
treibt, sofern dieser nicht lebensdienlich ist.

Das verbindet sich mit den Bildworten «Erlösung» und «Auferstehung».
Erlösung bedeutet die Lösung lebenshemmender Bindungen, Auferstehung die

Schaffung neuen Lebens und neuer Lebensmöglichkeiten aus lebensfeindlichen,

todbringenden Gegebenheiten und Dynamiken. Diese lebensfeindlichen
Gegebenheiten und Dynamiken können als «Sünde» - in einem meta-moralischen

Sinn - bezeichnet werden.

Das betrifft nicht nur die Existenzverfassung des Individuums, die der permanenten

Erneuerung bedürftig ist (Joh 3,5 im Bild der Neugeburt), sondern auch

die sozialen, ökonomischen und politischen Strukturen. Besonders bei den sozial-

und herrschaftskritischen Propheten (wie Arnos) führt die Erfahrung der

Geistbegabung zu einer scharfen Auseinandersetzung mit den politischen, gesellschaftlichen

und ökonomischen Verhältnissen.



314 Reinhold Bernhardt

(b) Der Geist als Geber von Begabungen - die charismatische Dimension

Weniger auf die Anfangs- und Randbedingungen, die Gegebenheit, die Erhaltung,

die Erfüllung und die Erneuerung des Lebens im Allgemeinen und mehr

auf bestimmte, konkrete Begabungen des einzelnen Menschen zielt die zweite

Dimension: Der Geist wirkt durch besonders Berufene und Ergriffene; er wird von
ihnen in bestimmten Situationen erfahren. Gegenüber der aufdas Leben bezogenen

universalen Dimension handelt es sich hier um partikulare Begabungen.

Vor allem im AT finden sich Zeugnisse, in denen davon berichtet wird, dass der

Geist Menschen plötzlich «überfällt», sie für bestimmte Aufgaben in Anspruch
nimmt und mit bestimmten Kräften begabt. Er treibt sie gewissermaßen über sich

hinaus und bewirkt eine ekstasis und ein empowerment. So etwa bei den Richtern

im AT (Ri 3,9h 6,33f) und den freien Propheten bzw. Prophetengruppen (iSam

io,ioff In diesen Zeugnissen wird die Ergriffenheit vom Geist Gottes als Zufuhr
übermenschlicher Kraft dargestellt, ohne dass die Ausübung dieser Kraft
lebensdienliche oder gemeinschaftsfördernde Wirkungen hervorbringt. So verübt etwa

Simson in der Kraft des Geistes Gewalttaten (Ri 14,6.19; 15.14). Geist ist dabei

nicht mit Leben und Liebe verbunden.

Erfahrene Geistwirkungen können auch personifiziert dargestellt werden:

nicht als Menschen, die mit dem Geist Gottes begabt sind, sondern als eigene

Geistwesen. Es können dies «gute» Wesen (wie etwa Engel), aber auch böse bzw.

unreine Geister sein (Mk 5,8par; 6,7par; Apg 5,16 usw.). Auch hier zeigt sich wieder,

dass der Geist Gottes als in Auseinandersetzung mit widergöttlichen Geistern

erfahren wird. In der Darstellung der Geistwesen wird zum einen deren Er-
fasstheit vom Geist zur Sprache gebracht und zum anderen werden Wirkungen
beschrieben, die von diesen Wesen ausgehen.

Nach Paulus manifestiert sich die Gabe des Geistes in der Trias von Glaube,

Liebe und Hoffnung. Nach Gal 5,22 ist die Liebe die erste Frucht des Geistes. In
Kol 1,8 ist die Rede von der «Liebe, die im Geist wirksam ist»." Auch der Glaube

geht auf den Geist Gottes zurück (Joh 6,44; iKor 2,9-13; 2Kor 4,13; iThess i,sf
ebenso die Hoffnung (Rom 5,5; 8,23h 15,13), aber die Liebe ist die größte in dieser

Trias (iKor 13,13).

Weiter werden besondere individuelle Begabungen bzw. Charismen auf die

Kraft des Geistes Gottes zurückgeführt und als «Früchte des Geistes» bezeichnet

11 Zitiert nach der Zürcher Bibel. Vgl. auch Rom 5.5; 15,30.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie 315

(Rom iz,6-8; iKor 12,4-10.18-30; Eph 4,11). Es sind dies «Talente» (nicht Tugenden),

die sich im Individual- und Sozialverhalten des Menschen manifestieren,

wie hervorragende künstlerische Befähigung (Ex 31,3; 35,31), politisches Geschick

(iSam i6,i3f), Lebensweisheit (Hi 32,8). Nach Paulus gehören die Begabungen

zur Rede und Erkenntnis, zur Heilung, zum Lehren, zur Unterscheidung der

Geister usw. dazu. Diese Begabungen sind nicht dazu bestimmt, der eigenen

Heiligung zu dienen, sondern anderen Mitgliedern der Gemeinschaft und damit dieser

selbst zugutezukommen. Die Gaben sollen zu Diensten werden und damit die

Gemeinschaft auferbauen (iKor 14,12).

Die Charismen unterscheiden sich von der Trias von Glaube, Liebe und Hoffnung

darin, dass sie dem Menschen übereignet sind, damit aber auch von ihm

ungenutzt gelassen oder nicht gemeinschaftsdienlich eingesetzt werden können.

Sie stehen ihm zur Verfügung. Die Liebe aber, die für den anderen eintritt, ist

ihm nicht zu eigen. Es ist eine göttliche Gabe, die ihm immer neu zuteil werden

muss und nicht in seinen Besitz übergeht. Als ein Akt Gottes kommt sie «niemals

zu Fall» (iKor 13,8). Sie bleibt eine Gabe, die nicht in den Besitz des Menschen

übergeht und deshalb unverlierbar ist.

(c) Der Geist als Augenöffner - die kognitive Dimension

Das Widerfahrnis einer sich plötzlich auftuenden Glaubenserkenntnis wird auf
die Kraft des Geistes Gottes zurückgeführt.11 Nach Joh 16,13 führt der Geist in
die Wahrheit. Dabei ist ein weiter Begriff von «Erkenntnis» vorausgesetzt, der

nicht nur rationales und empirisches, sondern auch intuitives und verstehendes

Erkennen einschließt; nicht nur das Sehen mit dem nach außen gewandten Auge,
sondern auch das geistliche Schauen mit dem inneren Auge. Auch das mit diesem

Erkennen verbundene existenzielle Bewegtsein gehört dazu. «Erkennen»
umfasst also etwa das Erspüren von Sinndimensionen durch Ahnen, das Staunen

über das Wunderhafte, das Ergreifen des Ergriffenseins. Paul Tillich hat vom
unbedingten Angegangensein gesprochen.

Der Vorgang solchen Erkennens kann von einer gegenständlichen Wahrnehmung

ausgehen, geht aber weit darüber hinaus, indem diese Wahrnehmung selbst

noch einmal zum «Gegenstand» einer Erschließungserfahrung gemacht wird.
So kommt es zu einer Erkenntnis zweiter Ordnung; zu einem Sinn-Erkennen des

11 Eckhard Lessing bezeichnet den Geist als «Anwalt der Entdeckung Gottes» (Art: «Geist /
Heiliger Geist / Geistesgaben. V. Dogmatisch und ethisch», in: TRE 11 [1984], 2.21).



316 Reinhold Bernhardt

gegenständlich Erkannten in einem anderen, als göttlich erfahrenen Licht. Auch

diese Erkenntnis selbst wird dabei als eine vom Geist Gottes gewirkte « erkannt ».
Dieser Erkenntnismodus lässt sich als eine OfFenbarungserfahrung beschreiben,

die eine transformative Wirkung aufdie Existenz des davon Betroffenen hat.

Die Subjekt-Objekt-Spaltung ist dabei überwunden. Der Erkenntnismodus, der

der Wirksamkeit des Geistes Gottes zugeschrieben wird, besteht in einer rezeptiven

Aktivität. Der Erkennende wird von dem zu Erkennenden ergriffen. Ihm
werden gewissermaßen die Augen geöffnet. Im Lichte Gottes sieht er das Licht
(Ps 36,10).

(d) Der Geist als Kommunikator und Gemeinschaftsstifter -
die soziale Dimension

Erfahrungen von Gemeinschaftsbildungen und der Uberwindung von sozialen

Verstehensbarrieren werden auf die Kraft des Geistes Gottes zurückgeführt. Der
Geist gilt als Kraft, die Gemeinschaft schafft, nach Einheit strebt, soziale, ethnische

und religiöse Grenzen überwindet und ein Verstehen der Menschen

untereinander erzeugt. Dabei ebnet er die bestehenden Differenzen nicht ein, sondern

schafft eine «Gemeinschaft gegenseitigen Andersseins», wie Eberhard Jüngel in

Bezug auf die Trinitätslehre formuliert hat1'. So legt es die Pfingstüberlieferung

(Apg z) nahe und jene Stellen, die davon sprechen, dass im Geist zwar nicht die

Unterschiede, aber doch die Trennungen zwischen Juden und Heiden, Herren und

Knechten, Frauen und Männern überwunden werden (Gal 3,18).

Annedore Prengel hat im Blick auf die frühkindliche Bildung den Begriff der

«egalitären Differenz» geprägt, der mir in diesem Zusammenhang hilfreich zu

sein scheint. Dabei werden «Egalität und Differenz [...] nicht als gegensätzlich,

sondern als einander wechselseitig bedingend verstanden.»14 Diese Differenzsen-

sibilität, verbunden mit der Anerkennung des Differenten, scheint mir auch für
die auf den Geist Gottes zurückgeführten Gemeinschaftserfahrungen charakteristisch

zu sein: « Gleichheitsvorstellungen ohne Ausgrenzungen implizieren die

13 Eberhard Jüngel: Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen als Zentrum des

christlichen Glaubens. Eine theologische Studie in ökumenischer Absicht. 2.0065, 69, 71, 88

u.ö.

14 Annedore Prengel: Egalitäre Differenz in der Bildung, in: Helma Lutz, Norbert Wenning
(Hg.): Unterschiedlich verschieden: Differenz in der Erziehungswissenschaft, Wiesbaden,

2001, 93.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 317

Akzeptanz gleichwertiger Differenzen und gehen damit über die Gleichheitsvorstellungen,

die nur für Gleichartiges gelten und Abweichendes ausgrenzen,
qualitativ hinaus. »IS

Nach Michael Welker überwindet der Geist Gottes autoritäre Monokulturen
und schafft differenzierte Vielfalt. Er offenbare sich in «starken, aufbauenden,

pluralistischen Strukturen» unserer Welt und schaffe hier ein «vielstelliges, für
Differenzen sensibles Kraftfeld, in dem die Freude an geschöpflichen, stärkenden

Differenzen gepflegt wird und in dem ungerechte, schwächende Differenzen in
Liebe, Erbarmen und Sanftmut abgebaut werden.»"5

(e) Der Geist als Vollender - die eschatologische Dimension

Die Efoffnung auf Vollendung des schöpferischen und neuschöpferischen Prozesses

wird auf den Geist Gottes gegründet. Der Geist Gottes wird als eine teleologische

Kraft aufgefasst, die auf die Fülle des Lebens hintreibt. Vor allem bei Paulus

und Johannes ist der Geist Zeichen und Angeld der endzeitlichen Vollendung,
wobei dies nicht nur im zeitlichen, sondern immer auch im qualitativen Sinn zu
verstehen ist. Die Gabe des Geistes ist eine eschatologische Gabe, die Erstlingsgabe

(Rom 8,23) der Endzeit und die Kraft Gottes, die dieser Zeit entgegenführt
und sie jetzt schon anbrechen lässt (zKor 1,22; 5,3; Apg 1,8; Lk 11,13). Nach Joh

14,26 stellt der Geist die Anwesenheit des abwesenden Christus dar. Die Gaben

des Geistes sind die «Kräfte der zukünftigen Welt» (Hebr 6,3).

Aussagen wie diese konnten und können im Sinne einer Jenseitspneumatolo-

gie ausgelegt werden. Dem ist entgegenzuhalten, dass der Geist Gottes eine in
der Welt wirkende, die Welt aber auf ihre Schöpfungsbestimmung hin transzen-
dierende Kraft ist. In Anlehnung an Dietrich Bonhoeffer17 kann man sagen: Der
Geist Gottes ist mitten im Leben jenseitig.

15 Annedore Prengel: Pädagogik der Vielfalt: Verschiedenheit und Gleichberechtigung in Inter¬

kultureller, Feministischer und Integrativer Pädagogik, Wiesbaden Z0194, 41.

16 Michael Welker: Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen 199z, 33.

17 In seinem Brief an Eberhard Bethge vom 30.4.1944 hatte Bonhoeffer geschrieben: «Gott ist

mitten in unserm Leben jenseitig» (E. Bethge [Hg]: Dietrich Bonhoeffer. Widerstand und

Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, DBW 8, 408).



318 Reinhold Bernhardt

2. Domestizierung des Geistes in der Theologie- und Kirchengeschichte

Im nun folgenden Teil meiner Darstellung blicke ich - nicht mit der Lupe,
sondern mit dem Weitwinkelobjektiv - auf ausgewählte Phasen der Kirchen- und

Theologiegeschichte, in denen es zu Auseinandersetzungen um die Berufung auf
den Geist Gottes kam, und dabei besonders in die Zeit der Reformation. Doch
nicht nur dort, sondern zu allen Zeiten traten «spiritualistische» Gruppen und

Bewegungen auf, die eine charismatische Autorität für sich in Anspruch nahmen

und diese gegen kirchliche Amtsautoritäten ins Feld führten.18 Sie stützten diese

charismatische Autorität auf eine im Geist bestehende unmittelbare Beziehung

zu Gott. Damit war de facto oder sogar de jure die Mittlerfunktion der Kirche

bestritten. Wenn die Glaubenden spirituell mit Gott verbunden sind, braucht es

keine kirchlichen Sakramente, keine Priester, die diese verwalten, keine Kirche
als Heilsanstalt. Dementsprechend scharf ging die Kirche zuweilen in Wort und

Tat gegen die «Spiritualisten» - und solche, die sie des «Spiritualismus»
bezichtigte - vor.

Im Kampf gegen den «Spiritualismus» ist allerdings nicht nur ein Ausdruck
des kirchlichen Machtanspruchs oder einer Strategie der Reformatoren zu sehen,

sich gegen die Sozialrevolutionären Bewegungen ihrer Zeit aufdie Seite der politischen

Machhabenden zu stellen, um ihr Reformprogramm durchzusetzen. Es gab

und gibt immer wieder durchaus problematische Selbstermächtigungen christlicher

Individuen, Gruppen und Bewegungen, die sich zu ihrer Legitimation bzw.

zur Legitimation ihrer theologischen, sozialen und politischen Programme auf
den Besitz des Geistes Gottes beriefen und berufen. Und es gab und gibt bis in
die Gegenwart auch politische Führer, die sich als mit Gottes Geist begabt ausgeben.19

Wer sich aber von Gott ermächtigt zu sein wähnt, braucht sich an menschliche

Wertsetzungen, Regeln und Beschränkungen nicht zu halten. Es gab und gibt
auch eine nachträgliche Legitimation erfolgreicher Selbstdurchsetzungen eigener
Machtinteressen, die von den Protagonisten auf das Wirken des Geistes Gottes

zurückgeführt wird. Gegenüber solchen Inanspruchnahmen des Geistes Gottes

18 Ich setze die Begriffe «spiritualistiseh», «Spiritualismus» und «Spiritualisten» in diesem

theologiegeschichtlichen Teil meiner Darstellung in Anführungszeichen, um anzuzeigen,
dass es sich dabei in der Regel um polemische Fremdbezeichnungen handelte.

19 So gab sich etwa Brasiliens Präsident Bolsonaro 2016 bei seiner Taufe im Jordan den zweiten
Vornamen «Messias»: der mit Gottes Geist Gesalbte.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 319

für eigene Interessen und Zwecke braucht es eine theologische Kritik bzw. die von
Paulus geforderte Unterscheidung der Geister.

Betrachtet man die (westliche) AjrcÄf«geschichte im Blick auf ihren Umgang
mit Geistbewegungen und die Jheologiegtsch\c\\x.t mit dem Fokus auf die

Entwicklung der Pneumatologie, dann stößt man immer wieder auf Versuche, die

Inanspruchnahme des Geistes zu domestizieren. Man kann sogar noch weitergehen

und sagen: Nicht nur die Inanspruchnahme des Geistes, sondern dessen

Erscheinungsformen selbst, die Erfahrungen seiner subversiven, struktursprengenden,

hiérarchie- und herrschaftskritischen Wirksamkeit werden zurückgedrängt
oder kirchlichen Interessen dienstbar gemacht. Eine solche herrschaftskritische

Wirksamkeit wird ihm nach biblischer Überlieferung im Blick auf die Beziehungen

innerhalb der christlichen Gemeinde (etwa in iKor 12,12-27), aber auch im
Blick auf die Beziehungen zur Welt (etwa in Eph 6,10-17) zugeschrieben. In der

katholischen Theologie und Kirche wurde der Geist an die Institution der Kirche,

an die Autorität des kirchlichen Amtes und an die rituelle Form der Sakramentsspende

gebunden, im Hauptstrom der reformatorischen Theologie und Kirche

an das Wort der Bibel und an deren Auslegung in der kirchlichen Verkündigung.

Dagegen erhob sich immer wieder der Widerstand von Gruppen, die vom Be-

wusstsein getragen waren, vom Geist Gottes erfüllt zu sein. Sie wandten sich

gegen alle kirchlichen Mittelinstanzen in der Mitteilung des Geistes Gottes und
betonten demgegenüber die Unmittelbarkeit der im Geist eröffneten Gottesbeziehung.

Der Konflikt zwischen dem Geist aufder einen Seite, Buchstabe, Schrift,

Rationalität, Dogma, Recht, Ritus, Amt und Institution auf der anderen Seite

durchzieht die ganze Kirchen- und Theologiegeschichte und wird in zugespitzter
Form in der Geburtsstunde der evangelischen Theologie und Kirche in der

Reformationszeit ausgetragen. Er ist prägend für den gesamten Protestantismus.

Luther kämpfte auf der einen Seite gegen die römisch-katholische Bindung
der heilshaften Gottesbeziehung an die kirchlichen Vermittlungsinstanzen
und auf der anderen Seite gegen die «spiritualistische» Freigeistigkeit.10 Die

20 Das kommt vor allem in seiner Schrift «Wider die himmlischen Propheten» (Ende 1514)

(WA 18, 37-114) zum Ausdruck. Zu Recht sieht Martin Krarup in der darin vollzogenen
Abwendung von einer Geisttheologie einen «Wendepunkt in der Geschichte der Wittenberger
Reformation » (Ordination in Wittenberg. Die Einsetzung in das kirchliche Amt in Kursachsen

zur Zeit der Reformation, Tubingen 1007, 81). Zu Luthers Pneumatologie siehe: Gerhard

Ebeling: Wort und Glaube, Bd.3, Tübingen 1975, 316-348 (Luthers Ortsbestimmung der Lehre

vom heiligen Geist).



320 Reinhold Bernhardt

«Spiritualisten», die zum sog. Linken Flügel der Reformation gerechnet werden

- Hans Denck, Sebastian Franck, Kaspar von Schwenckfeld, Andreas Bodenstein

alias Karlstadt u.a. - waren (ebenso wie der junge Luther!) von der spätmittelalterlichen

Mystik (wie sie sie etwa bei Johannes Tauler oder in der «Theologia
deutsch» vorfanden) beeinflusst: Sie betonten den vom Geist Gottes gewirkten

inneren Glauben und lehnten (sakramentale und andere) Materialisierun-

gen des Spirituellen ab.11 Ihnen zufolge braucht es keine Kirche als

Heilsvermittlungsinstitution, kein Bischofsamt zur Leitung der Kirche, kein Kirchenrecht

zur Ordnung der Kirche, keine Sakramente zur Austeilung des Heilsgutes. Der

Geist bindet sich nicht an den Buchstaben, an das Kreatürliche, an die Schrift, an

die Vernunft. Er sprengt vielmehr all diese Bindungen. Ohne alle geschöpfliche
Medien führt er in die unmittelbare Gegenwart Gottes. Die von den «Spiritualisten»

aller Zeiten bevorzugten biblischen Belegstellen für ihre Position sind

vor allem Joh 4,24 («Gott ist Geist, und die zu ihm beten, müssen in Geist und

Wahrheit beten») und iKor 3,6 («Er hat uns befähigt, Diener des neuen Bundes

zu sein, nicht des Buchstabens, sondern des Geistes. Denn der Buchstabe tötet,
der Geist aber macht lebendig.»).

Die Charakteristika, die Wolf-Dieter Hauschild für den reformatorischen

«Spiritualismus» benennt, lassen sich auch darüber hinaus auf «spiritualisti-
sche», pentekostale und charismatische Bewegungen anderer Zeiten anwenden:

«die Bestimmung der wahren Wirklichkeit als Geist, die ontologische Verbindung

zwischen Gottgeist und Menschengeist, die unmittelbare Gottesgemeinschaft

im Geist, der unmittelbare Zugriff auf die Wahrheit durch direkte und

spezielle Offenbarungen, die völlige Abwertung der äußeren Heilsmittel (Wort,
Sakrament, Kirche), die Antithese von Geist und Schrift bzw. die Priorität des ers-

teren, der als Geistwerdung definierte Heilsweg, der individualistische bzw.

antiinstitutionelle Kirchenbegriff (Christen als freie Geistträger), der enthusiastische

Widerspruch gegen die ,Welt' als das Widergeistliche.»"
Dem durch diese Uberzeugungen bestimmten «Spiritualismus» seiner Zeit

stellte Luther die Bindung des Geistes an das verbum externum gegenüber, d.h.

21 Siehe dazu: Gustav Adolf Benrath: Die Lehre der Spiritualisten, in: Carl Andresen (Hg.):
Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, Bd. 2., Göttingen 19982, 560-610; Volker

Leppin, Horst Weigelt, Frieder Ludwig, Walter Sparn: Art. «Spiritualismus», in: RGG4, Bd.

7 (2004), 1584-1589.

22 Wolf-Dieter Hauschild: Art: «Geist / Heiliger Geist / Geistesgaben. IV. Dogmengeschicht¬
lich», in: TRE 12 (1984), 213.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 321

an das fleischgewordene Wort in Christus, an das Schriitwort der Bibel und an

das Wort der kirchlichen Verkündigung. Es gilt der Grundsatz, «daß Gott
seinen Geist oder Gnade niemand [auf andere Weise] gibt, als durch oder mit dem

äußerlichen Wort (cum verbo externo), das vorangeht»1'. Als Geist des Wortes

ist der Heilige Geist selber sprachlich da und begleitet nicht nur das Wort. Der
Geist redet. Der Geist wohnt nicht dem Menschen, sondern dem verbum externum

inne, geht aus ihm hervor und wirkt durch es hindurch, aber nicht unabhängig

davon. Man kann von einer «Inverbation des Geistes» analog zur Inkarnation

des Wortes sprechen.14 Seine Wirksamkeit besteht in der Vergewisserung der

Wahrheit des Wortes und damit verbunden im Wecken des Glaubens. Der Geist

Gottes geht dabei allerdings nicht bleibend in den Menschengeist ein, sondern

bleibt ihm äußerlich.

Die entscheidende Differenz zwischen Luther und den «Spiritualisten» liegt
in der Anthropologie: Der «Spiritualismus» geht davon aus, dass der Mensch

über einen von der Sünde wohl verdunkelten, aber nicht verdorbenen göttlichen
Wesenskern verfügt. Die Empfänglichkeit für den Geist ist ihm gegeben. Mehr
noch: Der Geist Gottes selbst ist ihm schon und wird ihm immer neu gegeben,

denn dieser ist nach der Pfingsterzählung bereits über alles Fleisch ausgegossen.

Darin ist die Verheißung von Joel 3,1 erfüllt. Das ermöglicht es dem Menschen,

in geistlicher Kommunikation mit Gott zu leben bis hin zur unio spiritualis. Es

braucht nicht eine ihm «von außen» zugesprochene und durch Sakramente

verbürgte Rechtfertigung (durch die ihm zugesprochene Proklamation der Nicht-

anrechnung seiner Sünde). Der göttliche Geist hat den göttlichen Logos in die

Seele des Menschen gelegt und diese für dessen Rezeption aufgeschlossen. Damit
ist dem menschlichen Geist auch die Erkenntnis des Logos gewährt. In diesem

Gedanken, dass nur erkannt werden kann, was im Menschen angelegt bzw. in ihn

hineingelegt ist, zeigt sich ein Grundzug der platonischen Erkenntnistheorie, wie
auch die skizzierte Anthropologie mit ihrer Grundannahme einer Geistoffenheit
des Menschen (neu-) platonisch geprägt ist.

Luther rekurriert demgegenüber stärker auf die paulinische Gegenüberstellung

von Fleisch und Geist und auf die daran anknüpfende Sündenlehre Augustins.
Ihm zufolge ist die Natur des Menschen von der Macht der Sünde, die von Gott

Z3 Die Schmalkaldischen Artikel, Art. 8, zitiert nach: Unser Glaube. Die Bekenntnisschriften

der evangelisch-lutherischen Kirche, Gütersloh 1004, § 448.

Z4 Hauschild: Geist (Anm. zz), Z09.



322 Reinhold Bernhardt

trennt, so korrumpiert, dass der Geist darin nicht einwohnen kann. Erst das «von
außen» auf den Menschen zukommende Wort bricht diese Korruption auf und

unterzieht ihn damit einer Neuschöpfung. Luther folgt damit Ockham, für den

die Gotteserkenntnis dem Menschen durch eine über die Vernunft hinausgehende

Offenbarung mitgeteilt werden muss. In seiner «natürlichen» Erkenntnisfähigkeit

ist der Weg von der Selbsterkenntnis zur Gotteserkenntnis verbaut. Seit

dieser Auseinandersetzung gründet sich der lutherische und - abgemildert auch

der reformierte - Protestantismus auf eine Wort-Theologie im Gegenüber zu

einer Geist-Theologie. Die radikalen «spiritualistischen» Reformatoren sahen

in dem Versuch Luthers, nun seinerseits Glaube und Geist kirchlich zu binden,

einen Verrat am Anliegen der Reformation und beanspruchten, diese zu ihrem

eigentlichen telos zu führen. Sie verstanden sich als Vollender der Reformation.

Ein Kristallisationspunkt der Auseinandersetzung zwischen der wortzentrierten

und der geistzentrierten Theologie ist jeweils die Lehre von den Sakramenten,

denn dort - im Sakrament - kommt das Materielle und das Spirituelle aufs engste

zusammen. In der Reformationszeit artikuliert sich dieser Konflikt vor allem im
Abendmahlsstreit. Angestoßen wurde dieser Streit durch die Abendmahlstraktate,

die Andreas Bodenstein von Karlstadt 1524 veröffentlicht hatte.15 Es ging in
diesem Streit um die Frage, ob die Gnade Gottes durch das materielle Element
des Sakraments (also Brot und Wein im Abendmahl, Wasser in der Taufe)
vermittelt wird, oder ob diese Elemente lediglich die Symbolisierungen der geistlichen

Gottesgemeinschaft: sind. Vollzieht sich Gottes Heilshandeln médiat oder

immédiat, durch den Genuss der Elemente oder parallel zu diesem Genuss, aber

letztlich unabhängig davon? Braucht der Geist also gewissermaßen eine materielle

Trägersubstanz, um seine Wirksamkeit zu entfalten, oder stellt diese Substanz die

unmittelbare Wirkung des Geistes lediglich dar?

Die Aufklärung und der Pietismus nahmen Impulse spiritualistischen Denkens

auf: Lessing etwa in seiner Geschichtsteleologie, wie er sie in der «Erziehung
des Menschengeschlechts» entfaltete. Diese Vision läuft auf eine «Zeit eines

25 Sie sind abrufbar auf dem Entwicklungsserver der Karlstadt-Edition: http://dev2.hab.de/
edoc/start.html?id=edooo2i6 («Dokumente» «1521-1524») (10.10.2021). Zur
Auseinandersetzung zwischen Luther und Karlstadt siehe: Luther und Karlstadt. Der Beginn des

Abendmahlsstreits 1524/1525 und seine Bedeutung für Luthers Theologie, in: ZSRG.K LXX,
101,1984,196-216.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 323

neuen, ewigen Evangeliums»16 hinaus. Dabei bezieht er sich ausdrücklich zurück

auf die «Schwärmer des dreizehnten und vierzehnten Jahrhunderts die) einen

Strahl dieses neuen ewigen Evangeliums aufgefangen hatten»17. «Vielleicht war
ihr dreifaches Alter der Welt keine so leere Grille»18. Dabei mag er an die Drei-
Zeitalter-Lehre Joachim von Fiores gedacht haben. Im dritten, dem «Zeitalter
des Geistes» soll die Heilserkenntnis durch die intelligentia spiritualis (geistliche

Erkenntnis) erlangt werden. Einer Vermittlung durch Schrift und Sakramente

bedarf es nicht mehr. Die petrinische Kirche der Kleriker wird durch die johan-
neische Kirche der Pneumatiker abgelöst, die einem ordo spritualis folgen. Die
kirchenkritische Potenz dieser Geisttheologie wird hier mit Händen greifbar und

es wird verständlich, warum die etablierte Kirche dagegen kämpft.
Auch im Pietismus kam es zu einer Aufnahme von mystisch-«spiritualisti-

schem» Gedankengut, etwa bei Johann Jung-Stilling19 und Johann Friedrich

Oberlin'°. Einen interessanten Niederschlag findet dieses Denken in den fiktiven

Reden Friedrich Schleiermachers «Uber die Religion». In der zweiten Rede

findet sich etwa die «spiritualistische» Aussage des «Herrnhuter höherer

Ordnung»'1: «Jede heilige Schrift ist nur ein Mausoleum der Religion, ein Denkmal,
dass ein großer Geist da war, der nicht mehr da ist; denn wenn er noch lebte und

wirkte, wie würde er einen so großen Wert auf den toten Buchstaben legen, der

nur ein schwacher Abdruck von ihm sein kann? Nicht der hat Religion, der an

eine heilige Schrift glaubt, sondern, welcher keiner bedarf und wohl selbst eine

machen könnte.»'1 Gut zo Jahre später in der «Glaubenslehre» Schleiermachers

26 Gotthold Ephraim Lessing: Die Erziehung des Menschengeschlechts, hg. von Walter Sparn,

Leipzig zoi8, § 86.

Z7 Lessing: Erziehung (Anm. 2.6), § 87.

28 Lessing: Erziehung (Anm. 26), § 88.

29 Bei ihm kann man sogar von «Spiritismus» sprechen, wie sich in seinen Schriften «Sze¬

nen aus der Geisterwelt» (Frankfurt 1803), «Theorie der Geisterkunde» (Nürnberg 1808),

«Apologie der Theorie der Geisterkunde» (Nürnberg 1809) zeigt.

30 Siehe dazu: Eberhard Fritz: Johann Friedrich Oberlin und die pietistische Bewegung in Straß¬

burg. Zum Einfluss des radikalen Pietismus auf den elsässischen Pfarrer und Sozialreformer.

In: Pietismus und Neuzeit, 34, 2008,167-188.

31 Friedrich Schleiermacher: Selbstbiographie 1794, in: Aus Schleiermacher's Leben. In Briefen.
Bd 1, Nachdruck der 2. Ausgabe von i860, Berlin, New York 1974, 295.

32 KGA1/2, 242 (heutiger Rechtschreibung angepasst).



324 Reinhold Bernhardt

ist die Bibel dann deutlich aufgewertet und der Geist Gottes an Christus und an

die Kirche gebunden."
Durch den «Spiritualismus» ist ein eigener («charismatischer») Frömmig-

keits- und Kirchentyp zum Teil neben, zum Teil am Rand der etablierten Kirchen

entstanden. Diese Linie zieht sich durch bis in die charismatischen Bewegungen
der Gegenwart. Diese ist bis heute charakterisiert durch die Betonung der

Unmittelbarkeit des Geistwirkens und eine damit verbundene Abstinenz gegenüber

Dogma, Recht und Institution. Man kann darin den Versuch sehen, alle

kirchlichen Domestizierungen des Geistwirkens abzustreifen und die Verankerung
der eigenen Religiosität in der Unmittelbarkeit dieses Wirkens über die Loyalität

gegenüber der Zugehörigkeit zu einer der etablierten Kirchen zu stellen. Das

kann dann zum Austritt aus der Kirche führen.

Die Rolle des Geistes als «Stiefkind» der Theologie erklärt sich mithin nicht

nur aus der Abwehrbewegung der Worttheologie gegen die Geisttheologie,
sondern auch aus der mehr oder weniger stark ausgeprägten Reflexionsverweigerung
der Geisttheologie selbst. Charismatischen Bewegungen eignet ein Antiintellek-
tualismus. Aus eigenem Antrieb entziehen sie sich dogmatischen Festlegungen

und theologischen Systematisierungen. Ihr selbst gewählter Ort in der akademischen

Theologie war und ist nicht die Mitte, sondern der Rand. Nicht selten sind

sie sogar nicht nur atheologisch, sondern dezidiert antitheologisch. Im Lauf ihrer

Weiterentwicklung aber können sie sich der Notwendigkeit nicht entziehen,

institutionelle Strukturen aufzubauen und auch ihre Geisterfahrung reflexiv -
biblisch wie systematisch - zu durchdringen, bis hin zur Entfaltung von Lehrformen.

3. Ontologische Fundierung der Rede vom Geist Gottes

Mit den nun folgenden Überlegungen trete ich heraus aus den Binnenreflexionen

der Theologie, die sie in Referenz aufdie biblischen Überlieferungen und die

Theologiegeschichte anstellt. Sie spricht dabei vom Geist Gottes als einer

Wirkmacht, ohne jedoch in aller Regel anzugeben, wie diese Wirksamkeit im Rahmen

des gegenwärtigen naturwissenschaftlich fundierten Wirklichkeitsverständnisses

33 Friedrich Schleiermacher: Der christliche Glaube (i8nf), hg. von Hermann Peiter, Berlin
New York 1984, §§ 142; 147-150; zweite Auflage (i83of), hg. von Rolf Schäfer, Berlin New
York zoo8, §§ 113; 128-132. Siehe dazu: Dorothee Schlenke: Geist und Gemeinschaft. Die
systematische Bedeutung der Pneumatologie für Friedrich Schleiermachers Theorie der christlichen

Frömmigkeit, Berlin 20132.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 325

zu denken ist. Die Rede vom Geist Gottes ist damit in vielen Fällen - nicht in
allen, wie das Beispiel der Überlegungen Pannenbergs zur Pneumatologie zeigt

- eine Rede in der thetischen Sprachform der Behauptung, die sich einer

naturphilosophischen Explikation entzieht und stattdessen pneumatopoetische

Betrachtungen anstellt.

Wo das Naturgeschehen naturalistisch erklärt wird und wo der Geist des

Menschen als Epiphänomen biophysischer Prozesse bzw. neuronaler Verschaltungen

aufgefasst und damit ebenfalls naturalisiert wird (wie von Vertretern der sog.

Neurophilosophie, wie Gerhard Roth54), mag das Geistige noch als Modus der

menschlichen Selbsterfahrung im Vollzug seiner Subjektivität erscheinen. Es hat

aber keine eigentliche Realität mehr, sondern muss als Illusion gesehen werden.

Wo aber die Dimension des Geistigen insgesamt infrage gestellt wird, ist auch der

theologischen Rede vom Geist Gottes als Bewegungsprinzip der Wirklichkeit der

Boden entzogen, zumindest sofern es sich dabei um eine Wirkkraft in Natur und

Geschichte sowie im «Geist» des Menschen handeln soll.

Auch wenn die Rede vom Geist Gottes ganz bei der menschlichen Erfahrung

ansetzt, so wie es nach meinem (oben angedeuteten) Verständnis der Fall sein

sollte, so wird der Geist dabei doch als reale Transformationskraft erfahren. Er

muss dann auch als real gedacht werden. Wie aber ist diese Erfahrung der Geistkraft

Gottes über den hermeneutischen Zirkel der Theologie hinaus in Bezug auf

außertheologische, naturphilosophische Wirklichkeitsverständnisse intelligi-
bel? Es braucht dazu eine Ontologie, die dem Geistigen Raum gibt. Es kann dies

aber keine theologische Sonderontologie sein, wenn sie den außertheologischen

Gesamtanschauungen der Wirklichkeit nicht unvermittelbar gegenüberstehen,

sondern an diese anschlussfähig sein soll. Sie wird über diese hinausgehen und
das von ihnen skizzierten Weltbild einer theologischen Deutung bzw.

Wiederbeschreibung unterziehen müssen. Aber dazu muss sie sich zunächst zu ihnen in

Beziehung setzen.

Eine solche Anschlussmöglichkeit für die Theologie bot die Prozessphilosophie

von Alfred North Whitehead, die von Charles Hartshorne theologische rezipiert
wurde und die sich mittlerweile in eine Vielfalt von Prozesstheologien entfaltet

hat. In jüngerer Vergangenheit hat die Naturphilosophie des Panpsychismus ein

34 Gerhard Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie und ihre phi¬

losophischen Konsequenzen, Frankfurt 19944; ders.: Denken, Fühlen, Handeln. Wie das

Gehirn unser Verhalten steuert, Frankfurt 1001.



326 Reinhold Bernhardt

für die Theologie interessantes Verständnis der materiellen Wirklichkeit vorgelegt.

Bei den Vordenkern dieses Ansatzes handelt es sich vor allem um katholische

Philosophen. Es geht ihnen dabei nicht um theologische Pneumatologie, sondern

um die philosophisch-theologische Grundfrage nach dem Verhältnis von Geistigem

zum Materiellen und damit um das Verständnis des Geistigen als solchem.

Aber es ist offensichtlich, dass ein theologisches Geistverständnis - bzw. das

Interesse, einem solchen Geistverständnis Raum zu geben - im Hintergrund steht.

Die Ausgangsfrage lautet: Ist das Verhältnis zwischen res cogitans und res extenso.

nur durch eine Spiritualisierung des Naturgeschehens oder durch eine Naturalisierung

des Geistes herzustellen oder gibt es einen wissenschaftlich verantwortbaren

Weg, Geist und Natur zusammenzudenken.

In dem 2017 erschienenen Sammelband «Panpsychismus» wird dieses

Programm in neuer Weise präsentiert." Ich orientiere mich im Folgenden an der

Position Godehard Brüntrups, der als Professor für Metaphysik, Philosophie des

Geistes und der Sprache an der jesuitischen Hochschule für Philosophie in München

lehrt.'6 Gegenüber den beiden monistischen Kosmologien des Materialismus

und des Idealismus, die entweder die Materie oder den Geist als den basalen

Stoffder Wirklichkeit ansehen, sowie gegenüber einem Dualismus von Geist und

Materie wird hier die Auffassung vertreten, Geist («mind», «mental being») sei

- in welch elementarer Form auch immer - im Materiellen enthalten.

«Die basalen Bausteine des Universums haben mentale oder proto-mentale

Eigenschaften»'7. «Panpsychists [...] claim, that mental being is a fundamental

and ubiquitous feature of the universe but is not the only fundamental and

ubiquitous feature of the universe."'8 Es gibt nicht geistige Entitäten neben materiellen.

Materie und Geist sind zwei Seiten einer Medaille, d.h. Erscheinungsformen
eines einzigen physisch-mentalen kosmischen Stoffes - der beseelten Materie -,

35 Godehard Brüntrup/Ludwig Jaskolla (Hg): Panpsychism. Contemporary Perspectives, New
York, NY 2017. Siehe auch: Michael Blamauer (Hg): The Mental as Fundamental: New

Perspectives on Panpsychism, Heusenstamm 2.011.

36 Godehard Brüntrup/Ludwig Jaskolla: Introduction, in: dies. (Hg): Panpsychism (siehe Anm.
35), 1-8; Godehard Brüntrup: Emergent Panpsychism, in: ders. / Ludwig Jaskolla (Hg):
Panpsychism (siehe Anm. 35), 48-74; ders.: Der Ort des Bewusstseins in der Natur, Basel 1012. In

einer für die breitere Öffentlichkeit bestimmten Fassung präsentierte Brüntrup seinen Ansatz

unter dem Titel «Uberall Geist. Die Renaissance des Panpsychismus», in: Herder
Korrespondenz 71, 2017/9, 44"47-

37 Brüntrup: Ort (Anm. 36), 7.

38 Brüntrup: Panpsychism (Anm. 36), 1.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie 327

sodass wir es auch hier mit einer monistischen Auffassung zu tun haben, die

allerdings das Physikalische und das Mentale als zwei Aspekte unterscheidet.'9

Die Annahme, dass der Geist und damit auch die Fähigkeit, Erfahrung (im
weitesten Sinne) zu machen (denn das ist ein geistiger Akt), «zu den fundamentalen

Grundbausteinen des ganzen Universums gehört»40, speist sich aus einer Kritik
am Paradigma der neuzeitlichen empirisch gestützten, an mechanistischen
Modellen orientierten und aufdie mathematische Erfassung funktionaler Zusammenhänge

zielenden Naturwissenschaft. Sie entfaltet sich in zwei Hauptargumente:
(a) Das «Argument aus den intrinsischen Naturen»41: Ausdehnung braucht

eine Substanz.

Wie schon Leibniz an Descartes kritisiert hatte, leidet die cartesianische

Konzeption der res extensa darunter, dass den res die Substanz genommen wurde. Die

Dinge, einschließlich des menschlichen Körpers, sind nur durch ihre messbare

Ausdehnung und ihre quantifizierbare Relation zueinander bestimmt. Die
naturwissenschaftliche Forschung ist also angewiesen, nach den funktionalen
(kausalen) Beziehungen zwischen ihnen zu fragen und diese in allgemeingültigen
Termen darzustellen. Sie fragt nicht mehr - wie im aristotelischen Wirklichkeitsverständnis

- nach Substanz und Akzidenz. Die Bestimmung der «Washeit»

eines Dinges, seines Wesens, seiner inneren Natur ist dieser Reduktion zum Opfer
gefallen. Ohne eine «Washeit» kann aber - so der Einwand - Ausdehnung nicht

gedacht werden. Denn um Ausdehnung zu denken, muss es etwas geben, das

ausgedehnt wird. Dieses «Was» hat aber keine physikalische Struktur, die sich in der

formalisierten Terminologie der Physik erfassen und abbilden ließe. Nur die

qualitative Erfahrung des Bewusstseins kann solche « nonstructural linguistic facts » 41

als qualitative Gehalte wahrnehmen. Die intrinsischen Natureigenschaften der

Materie (etwa die Beschaffenheit eines Hammers, die ihn allererst zum Hammer

macht) müssen demnach analog zu mentalen Eigenschaften gedacht werden.

Das führt Brüntrup zu der folgenden These: «Durch die ganze physische Welt
zieht sich ein unbekannter Gehalt, der die Grundlage unseres Bewusstseins sein

muss. Die Physik erfasst dann nur die formalen, mathematisch darstellbaren

39 Brüntrup: Panpsychism (Anm. 36), 50-51.

40 Brüntrup: Ort (Anm. 36), 7.

41 Brüntrup: Ort (Anm. 36), 18.

41 Brüntrup: Panpsychism (Anm. 36), 1. «Linguistic facts» ist ein Begriff aus der Linguistik,
der hier «sprachlich erschlossene Phänomene» meint. «Nonstructural» verweist auf deren

Inhaltlichkeit.



328 Reinhold Bernhardt

Strukturen der Wirklichkeit, während alles, was uns über so nichterfassbare

Aspekte der Wirklichkeit bekannt ist, aus dem mentalen Erleben abgeleitet wird».4'

(b) Das genetische Argument: Geist kann nur aus Geist hervorgehen.

Mit dem cartesianischen Dualismus ist die Dimension des qualitativen
Erlebens, wie sie für die menschliche Erfahrung charakteristisch ist, vom
Gegenstandsbereich der Naturwissenschaft getrennt. Der Geist kommt bestenfalls in
der menschlichen Wahrnehmung der Natur vor, nicht aber in dieser selbst. Und
nach dem beschriebenen Programm der Naturalisierung des Geistes wird er auch

dort auf neuronale Prozesse zurückgeführt. Die Frage nach der Entstehung des

Geistes überhaupt kann in diesem Paradigma lediglich mit dem Hinweis auf
die evolutionäre Emergenz aus der Natur beantwortet werden. Wie aber, so

fragen die Vertreter des Panpsychismus, kann etwas aus der Natur emergieren, das

dort nicht angelegt ist? «Ex nihilo nihil fit» («aus nichts entsteht nichts», bzw.

«kann nichts entstehen»).44 Nur wenn Geistigkeit in den einfachen Bausteinen

der Wirklichkeit angelegt ist, können sich daraus komplexere Formen des Mentalen

entwickeln - so das genetische Argument.
Damit ist nicht das Konzept der Emergenz insgesamt für problematisch erklärt,

sondern nur die Annahme einer {swptn-)starken Emergenz45, d.h. die Erwartung,
dass aus Emergenzprozessen gewissermaßen ex nihilo, also völlig unableitbar aus

den Antezendenzien, gänzlich Neues entstehen kann; in diesem Fall: dass aus

einer bewusstlosen Welt Bewusstsein hervorgeht. Das Konzept der schwachen

Emergenz ist hingegen mit dem Panpsychismus gut vereinbar. Ihm zufolge hat

sich das Bewusstsein aus der psycho-physischen Materie herausgebildet.

Auf der Grundlage eines materialistischen Wirklichkeitsverständnis-

ses muss die Entstehung von Bewusstsein im Rahmen einer kosmologischen

43 Brüntrup: Ort (Anm. 36), 19. Bei diesem Zitat handelt es sich um die z.T. wörtliche Uber¬

setzung einer Aussage von Sir Arthur Stanley Eddington: Space Time and Gravitation: An
Outline of the General Relativity Theory, Cambridge 1920, 200.

44 Brüntrup: Ort (Anm. 36), ié, P 50.

45 Brüntrup unterscheidet noch einmal zwischen starker und superstarker Emergenz. Starke

Emergenz meint demnach das Hervorbringen von Systemeigenschaften durch top-down
Kausalität, wobei neue unableitbar kausale Kräfte von oben nach unten wirken. Philip Clayton

definiert starke Emergenz «als den Prozess, bei dem ein Ganzes eine aktive, nicht-ad-
dierende Kausalinfluenz auf seine Teile hat, die mehr ist als die Summe der Wirkung dieser

Teile » (Philip Clayton: Emergenz und Bewusstsein. Evolutionäre Prozesse und die Grenzen
des Naturalismus, Göttingen 2008, 6o). Dabei wird aber nicht die Grenze zwischen metaphysischen

Grundattributen wie «nicht-mental» und «mental» überschritten, wie es dann bei

der superstarken Emergenz nach Brüntrup der Fall ist.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 329

Selbstorganisationstheorie des Evolutionsprozesses im Sinne der starken Emer-

genz erklärt werden. Dabei wird dem Geistigen aber keine ontische Eigenständigkeit

zugesprochen. Es bleibt eine Systemeigenschaft des Gehirns. Mentale

Phänomene können nur als Epiphänomene naturhafter - in diesem Fall: neuronaler

- Prozesse verstanden werden.

Dass es aber überhaupt Bewusstsein gibt, nach dessen Entstehung man dann

fragen kann, dass die Genese des Geistes also überhaupt zum explicandum wird,
setzt nach Auffassung von Brüntrup ein vorgängiges Wissen um die Gegebenheit

von Bewusstsein voraus. Dieses Wissen liege in der Erfahrung des eigenen
Bewusstseins begründet. Dabei handelt es sich um ein unmittelbares Erleben, das

nicht aus den psycho-physischen Gesetzen ableitbar ist, die die Funktion des

Bewusstseins erklären. Die Erfahrung des eigenen Bewusstseins könne also nicht im
Sinne der Emergenz als Zunahme von funktionaler Komplexität des Gehirns
erklärt werden.46

Nach der Darstellung der These und der beiden Hauptargumente, die sie stützen,

soll nun nach der Erklärungskraft des panpsychischen Ansatzes gefragt werden.

Könnten die von den Selbstorganisationstheorien beschriebene Steigerung

von Komplexität, etwa das oft in erstaunlichem Maße feinabgestimmte

«tuning» natürlicher Systeme und Prozessverläufe und vor allem die Hervorbringung

von Leben und Geistigkeit von diesem Ansatz her eine plausible Erklärung
erhalten? Auch im Blick auf die Anwendung des panpsychischen Ansatzes geht es

also noch nicht um Pneumatologie, sondern um Naturphilosophie.
Um Komplexitätssteigerungen im Naturgeschehen auf geistige Faktoren

zurückzuführen, müssten mindestens drei Zusatzhypothesen in die panpsychische
Grundthese eingeführt werden: Die Konzeption des Geistes, der in allem west,

müsste erstens mit einem Einheitsprinzip verbunden sein, um ihn als den einen

und gleichen Geist in den verschiedenen Erscheinungsformen der materiellen

Wirklichkeit ausgeben zu können.47 Sie müsste zweitens mit einem Prinzip der

Intentionalität verbunden sein, um den Geist als Information in der Materie
verstehbar zu machen, die teleologische Komplexitätssteigerung bis hin zu lebenden

und mit Bewusstsein begabten Organismen hervorbringt. Sie müsste drittens mit

46 Brüntrup: Ort (Anm. 36), 15.

47 Mit diesem Postulat ist das schon von William James aufgewiesene «Kombinationspro¬
blem» ins Auge gefasst. James fragte, wie die Kombination von vielen geistigen Entitäten
ein höher entwickeltes einheitliches Bewusstsein in einem Lebewesen hervorbringen kann.

(William James: The Principles of Psychology, Bd. 1 [1890], Lawrence zoio, 160).



330 Reinhold Bernhardt

einem Prinzip der Gradualität verbunden sein, um annehmen zu können, dass

es sehr primitive Erscheinungsformen des Mentalen geben kann - vergleichbar
den «prehensions» bei Whitehead -, die vom voll entwickelten Bewusstsein des

Menschen weit entfernt sind. Auch hier wäre also mit einer Komplexitätszunahme

zu rechnen und es stellte sich wiederum die Frage, ob diese aus einem dem

Geist inhärenten Prinzip zu erklären ist.

Der Panpsychismus, wie Brüntrup ihn vertritt, will in einem naturalistischen

Rahmen bleiben48, aber das Verständnis von «Natur» ausdehnen. Die Materie
selbst ist ihm zufolge in rudimentärer Weise mit Geist begabt. Sie ist aktiv, kreativ

und drängt zu ständig neuen Konfigurationen. In dieser Position verbindet sich

also ein Substanzmonismus mit einem Eigenschaftsdualismus. Die eine Substanz

hat die Eigenschaften des Materiellen und des Geistigen. Die geistige Dimension

ist dabei als ihr Bewegungsprinzip zu verstehen. Sie ermöglicht auch die

Wahrnehmung dieser Substanz als das, was sie ist. Damit ist ein mechanistisches und

deterministisches Wirklichkeitsverständnis aufgebrochen. Im Blick aufdie

Anthropologie erlaubt es der Panpsychismus, dem Menschen Freiheit und Kreativität
zuzuschreiben.

Das Grundproblem des panpsychischen Ansatzes besteht darin, dass sich die

Grundthese - dass die Materie selbst elementar geistig ist - nicht verifizieren

lässt. Sie bleibt ein Postulat, dessen Plausibilität sich an der Leistungsfähigkeit
seiner Konsequenzen ausweisen muss. Das gilt aber nicht nur für den Panpsychismus,

sondern für alle metaphysisch-kosmologischen Globaltheorien. Doch wie

soll plausibel gemacht werden (können), dass auch in der unbelebten Materie eine

Protomentalität gegeben sein soll? Was unterschiede diese Protomentalität von
gänzlicher Geistlosigkeit? Welche Phänomene würden ihr entsprechen?

Brüntrup verweist auf die Quantenmechanik, die den Phänomenen in diesem

Bereich eine gewisse Form von Mentalität zuschreibe.49 Das ist allerdings eine

Deutung der Quantenmechanik, mit der viele der in diesem Bereich Forschenden

nicht einverstanden sind. Brüntrup gesteht zu, dass sich der Panpsychismus

empirisch nicht begründen lassen wird. Unser Bewusstsein habe keinen direkten

Zugang zu mentalen Phänomenen außerhalb seiner selbst. Das gelte schon für die

Geistigkeit anderer Menschen und umso mehr für die weiter entfernten und

primitiveren Erscheinungsformen von Geistigkeit bis hin zu Quantenphänomenen.

48 Brüntrup: Panpsychism (Anm. 36), 3.

49 Brüntrup: Panpsychism (Anm. 36), 2..



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 331

Und so will er zunächst nur den Anspruch erheben, der Panpsychismus sei «a
possible move in the logical space of metaphysics"50.

Während sich Brüntrup in seinen wissenschaftlichen Publikationen mit
Brückenschlägen zur "Theologie zurückhält, deutet er in Vorträgen und Schriften, die

sich an ein theologisch interessiertes Publikum richten, gelegentlich an, was der

panpsychische Ansatz für die Frage nach Gott, nach Schöpfung und nach dem

FTandeln Gottes in der Welt bedeuten könnte.

Die theistische Vorstellung einer Intervention Gottes in diesen kosmischen

Kreativitätsprozess ist nach panpsychischem Verständnis naturwissenschaftlich

und theologisch obsolet. «Der .FTandwerkergott' wird zu einem Gott, der mit
seinem Geschöpf in einer geistigen Beziehung steht, der jedes Geschöpf bei

seinem Namen ruft und ihm eine Zukunft eröffnet.»51

Mit Rahner konstatiert Brüntrup: «Gott ist kein Seiendes unter anderen

Seienden. Gott ist das Sein selbst, Esse ipsum subsistens. Ais solcher ist er mit seiner

schöpferischen Kraft in allen Dingen anwesend. Er wirkt nicht von außen.

Das Sein ist pure Dynamik und Kreativität.»52 In Anlehnung an Whitehead und

Pannenberg versteht Brüntrup Gottes Wirken in der Natur als Öffnung eines

ideellen Möglichkeitsraums, in den hinein sich der Kreaturprozess nach seiner inneren

Dynamik entwickeln kann. Er aktualisiert damit bestimmte Möglichkeiten
aus der Vielfalt der von Gott eröffneten Entwicklungsoptionen. Die Schöpfung
ist selbstschöpferisch.

4. Anregungspotenzialfür die Pneumatologie

In meinen Schlussüberlegungen will ich in nur wenigen Andeutungen nach der

Bedeutung der Philosophie des Geistes für die Pneumatologie fragen. Das ist ja
der Kontext, in dem der Panpsychismus entwickelt wurde: im Blick auf die Frage

nach dem Verhältnis des Materiellen zum Geistigen, wie sie sich verdichtet in der

Frage nach dem Verhältnis von Geist und Gehirn.5' Die theologische Anthropologie

aber kann sich nicht nur auf die Frage beschränken, wie sich der Geist Gottes

zum Geist des Menschen verhält. Wenn sie der Breite der biblischen Zeugnisse

50 Brüntrup: Panpsychism (Anm. 36), 4.
51 Brüntrup: Geist (Anm. 36), 47.

52 Brüntrup: Ort (Anm. 36), 21.

53 Siehe dazu: Godehard Brüntrup: Das Leib-Seele-Problem. Eine Einführung, Stuttgart 20165;

ders.: Philosophie des Geistes: Eine Einführung in das Leib-Seele-Problem, Stuttgart 2018.



332 Reinhold Bernhardt

vom Geist Gottes gerecht werden will, muss sie auch nach dem Gottgeist in Natur
und Geschichte fragen und sich mit Wirklichkeitsverständnissen auseinandersetzen,

die dem Geistigen keinen Raum lassen bzw. seine Realität auf die Erfahrung
menschlicher Subjektivität beschränken. Dazu gehören vor allem ein
profangeschichtlicher Positivismus und ein materialistischer Naturalismus. Die Pneuma-

tologie muss demgegenüber eine Ontologie bieten oder aufeine solche verweisen,

die philosophisch klärt, wie sie «Geist» verstehen und wie sich das Geistige in
der Welt und im Menschen zum Geist Gottes verhält. Ohne eine solche philosophische

Rechenschaft hängt die Rede vom Geist Gottes «in der Luft».54

Ontologien lassen sich nicht begründen. Sie selbst stellen Grundüberzeugungen
dar, die man rational und empirisch nicht verifizieren kann. Sie müssen sich aber

rechtfertigen, d.h. ihre logische Konsistenz und ihre Kohärenz mit dem

wissenschaftlich fundierten Wirklichkeitsverständnis der Gegenwart ausweisen. Wenn

sie diese Minimalbedingung erfüllen, können und müssen sie auf ihre Erklärungskraft

hin befragt werden: Wie viel Evidenz können sie für sich ins Feld führen?

Welche Phänomene vermögen sie zu erhellen? Wo stoßen sie an Grenzen? Weiter

ist nach ihrer Orientierungsleistung zu fragen: Welchen Platz und welche Aufgabe

weisen sie den Menschen in der Welt zu? Dem Panpsychismus zufolge besteht

diese Aufgabe vor allem in der Wahrnehmung des Geistigen. Hieran können sich

ethische und theologische Überlegungen anschließen. Es gibt genug Evidenzen

dafür, «das Universum und seine Entwicklung als einen kreativen Prozess

wachsender Komplexität auf immer höherem Niveau [zu] verstehen.»55 Am Baum des

Lebens haben sich staunenerregende Früchte gebildet - wozu vor allem das

Leben und die Geistigkeit des Menschen gehören. Und es ist diese Geistigkeit, die

nach dem Grund ihres eigenen Gegebenseins und nach dem Woher der

hochkomplexen Erscheinungsformen des Naturgeschehens fragt.
Die Wirksamkeit des Gottgeistes darf allerdings nicht im bloßen Aufbau

von zunehmend komplexen Strukturen gesehen werden. Sie hat eine inhaltliche'

Zielrichtung, die sich auch in der Störung und Zerstörung bestimmter

54 Nach Jürgen Mokmann ist Geist in Bezug aufdie Natur zu verstehen als «die Organisations¬
formen und Kommunikationsweisen offener Systeme, von informierter Materie angefangen
über die Formen lebendiger Systeme, mehrschichtiger Lebenssymbiosen, über Menschen und
menschliche Populationen bis zum Ökosystem ,Erde', dem Sonnensystem, unserer
Milchstraßengalaxie und den Verbund der Galaxien der Welt» (Gott in der Schöpfung. Ökologische
Schöpfungslehre, München 19873, 31, Kursivsetzung J.M.).

55 Hans Poser: Wissenschaftstheorie. Eine philosophische Einführung, Stuttgart 1012.2, 307.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 333

Strukturbildungen realisieren kann. Sie zielt auf die Schaffung, Erhaltung und

Erfüllung von Leben. Daher gehört - wie im ersten Abschnitt dieses Artikels

gezeigt - zur konstruktiven Wirksamkeit auch die destruktive: die Sprengung
verfestigter, lebenshemmender, unterdrückender, todbringender Strukturen und

Formationen - gerade solcher von hoher Komplexität. Der Geist Gottes öffnet
also nicht nur Möglichkeiten für Entwicklungen, wie es Brüntrup darstellte,
sondern gibt auch Präferenzen vor.

Der Ansatz des Panpsychismus ermöglicht es, eine Brücke zur Pneumatologie
und von dort weiter zur Schöpfungstheologie und zum Verständnis des

«Handelns» Gottes in der Welt zu bauen. Wenn man unterstellt, dass alle Materie - in

wie elementarer Weise auch immer - mit Geistigkeit begabt ist - wie es dieser

Ansatz tut -, wird eine Einwirkung Gottes in der Kraft seines Geistes auf materielle

Entitäten denkbar. Vorstellungen einer extramundanen bzw. supranaturalen

Intervention Gottes in das Weltgeschehen werden dabei ersetzt durch (oder

interpretiert als) ein Wirken «von innen heraus»: Gottes Geist übt einen Ein-
fluss aufden «Geistpol» in den Entitäten der Natur und auf den Geist des

Menschen aus. Dadurch nimmt er indirekt aufEreignisse der Geschichte Einfluss.

Um den Modus dieser Einflussnahme zu veranschaulichen, kann man das Modell

des Kraftfeldes heranziehen, das in pneumatologischen Entwürfen der jüngeren

Vergangenheit ins Feld geführt wurde, so etwa von IngolfDalferth56, Wolfhart

Pannenberg57, Jürgen Moltmann58 und Michael Welker59. Auch ich habe mich die-

56 Ingolf U. Dalferth: Kombinatorische Theologie: Probleme theologischer Rationalität, Frei¬

burg i.Br 1991, i32.fl\

57 Wolfhart Pannenberg, Systematische Theologie II, Göttingen 1991, 99-138; ders.: Geist als

Feld - nur eine Metapher? in: ThPh 71, 1996, 157-260; ders.: Das Wirken Gottes und die

Dynamik des Naturgeschehens, in: Wilhelm Grab (Hg): Urknall oder Schöpfung? Zum
Dialog von Naturwissenschaft und Theologie, Gütersloh 19972,148-151; ders.: Theologie der

Schöpfung und Naturwissenschaft, in: Johann Dorschner u.a. (Hg): Mensch und Universum.

Naturwissenschaft und Schöpfungsglaube im Dialog, Regensburg 1995,158-161. - Siehe

meine Auseinandersetzung mit diesem Ansatz: Reinhold Bernhardt: Was heißt «Handeln
Gottes»? Eine Rekonstruktion der Lehre von der Vorsehung, Münster zoo82, 361-373; Ulrich
Beuttier: Gott und Raum - Theologie der Weltgegenwart Gottes, Göttingen 2010, 354-385.

58 Jürgen Moltmann: Trinität und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, Gütersloh 19943, 128; ders.:

Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, München 1991, 208-210, 287. Für

Moltmann ist der Gottgeist «das vibrierende und vitalisierende Energiefeld des Lebens»

(Moltmann: Der Geist des Lebens, 175).

59 Michael Welker: Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen 1992,124-231.



334 Reinhold Bernhardt

ses Modells bedient.60 Anders als Wolfhart Pannenberg löse ich das Konzept des

Kraftfeldes aber von seiner Einbindung in das magisterium der Physik und
transferiere es in das magisterium der qualitativen Erfahrung. Doch auch dort stellt

sich die Frage nach der Realität dessen, was dieses Konzept beschreibt, also die

Frage nach dem Verständnis des Geistes Gottes in Bezug auf die Natur. In der

weiteren und immer neuen Klärung dieser Frage sehe ich ein Desiderat pneuma-
tologischer Entwürfe der Gegenwart und Zukunft.

60 Bernhardt: Was heißt «Handeln Gottes»? (siehe Anm. 57), 393-397; ders.: Geist in der Na¬

tur. Selbstorganisationstheorien und Pneumatologie, in: Bernhard Nitsche u.a. (Hg.): Gott

- Geist - Materie. Personsein im Spannungsfeld zwischen Natur und Transzendenz, Regensburg

2020,170-177.



Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? 335

Abstract

Ausgehend von der Feststellung Emil Brunners, dass der Geist Gottes das «Stiefkind der

Theologie» war, schlägt dieser Beitrag einen weiten Bogen. Im ersten Teil wird der
Versuch unternommen, die biblischen Zeugnisse vom Wirken des Geistes Gottes zu
systematisieren. Der zweite Teil zeigt exemplarisch, wie der Gottgeist in der Geschichte der

Theologie an das Wort Gottes, an die Verkündigung des Wortes und an die Kirche gebunden
wurde, um eine allzu freie Inanspruchnahme charismatischer Autorität zu unterbinden.

Dagegen erhoben sich immer wieder spiritualistische Bewegungen. Im dritten Teil wird
noch einmal ein Perspektivenwechsel vollzogen und die Frage nach einer Ontologie
aufgeworfen, die dem Geistigen Raum gibt - gegen dessen Eliminierung in positivistischen
Geschichts- und materialistischen Naturverständnissen. Bietet die Philosophie des Pan-

psychismus einen neuen Ansatz, vom Geist im Allgemeinen und damit auch vom Geist

Gottes in der Welt zu sprechen?

Starting from Emil Brunner's observation that the Spirit of God was the «stepchild of
theology», this contribution takes a broad view. In the first part, an attempt is made to
systematise the biblical testimonies of the working of the Spirit of God. The second part
shows by way of example how, in the history of theology, the Spirit of God was bound to
the Word ofGod, to the proclamation of the Word and to the Church in order to prevent
an all too free claim to charismatic authority. Time and again, spiritualist movements rose

up against this. The third part changes perspectives once again and raises the question of
an ontology that gives space to the spiritual - against its elimination in positivist
understandings of history and materialist understandings of nature. Does the philosophy of
panpsychism offer a new approach to speak of the spirit in general and thus also of the

spirit ofGod in the world?

Reinhold Bernhardt, Basel


	Der Geist Gottes als das Stiefkind oder als Königskind der Theologie? : Biblische, theologiegeschichtliche und philosophische Perspektiven

