
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 4

Artikel: La famille de Job dans les différents livres de Job : le texte hébreu, la
Septante et le Testament de Job en comparaison

Autor: Bührer, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La famille de Job dans les différents livres de Job

Le texte hébreu, la Septante et le Testament de Job en comparaison

Walter Bührer

Introduction

Le personnage de Job est clairement présenté comme un non-Israélite dans le livre

de Job. Il est situé au pays de Ouç (Jb 1,1) dans l'Orient (Jb 1,3), c'est-à-dire à l'est

d'Israël.' Malgré cette origine non-israélite de Job, celui-ci devient de plus en plus

une partie d'Israël ou du Judaïsme: D'une part dans la perspective de la formation
du livre de Job et d'autre part dans la perspective de l'histoire de la réception de ce

livre - au moins la réception la plus ancienne.1

Dans les deux perspectives, il est évident que le livre de Job est fortement lié

à d'autres textes de l'Ancien Testament. Le livre de Job représente donc un bon

exemple de ce qu'on appelle généralement par le terme «exégèse» ou «interprétation

intra-biblique» (ou en anglais «innerbiblical interpretation»).5 Comme

c'est souvent le cas, les références textuelles deviennent plus explicites dans la

réception des textes que dans leur formation. C'est la raison pour laquelle cette

1 Même si cet endroit ne peut pas être localisé précisément, il indique clairement la région
transjordanienne. Cf. Gn 10,13; i2->iCh 1,17 pour une localisation araméenne et Gn 36,28;

iCh 1,42; Lam 4,21; Jr 15,10 pour une localisation édomite (pour laquelle cf. aussi JbLXX

42,i7a-e). En outre, l'interprétation comme un nom de fantaisie est également représentée; cf.

M. Witte: Der leidende Mensch im Spiegel des Buches Hiob (2004), dans: M. Witte: Hiobs
viele Gesichter. Studien zur Komposition, Tradition und frühen Rezeption des Hiobbuches

(FRLANT 267), Göttingen 2018, 65-80, 66-68.

2 Cf. M. Witte: Hiob als jüdisches, christliches und paganes Werk. Überlegungen zu einer
Hermeneutik heiliger Schriften, dans: L.C. Jonker, G.R. Kotzé, C.M. Maier (éd.), Congress
Volume Stellenbosch 2016 (VT.S 177), Leiden 2017, 329-353, 330-336. Pour la réception du

livre deJob depuis l'antiquité jusqu'au 20e siècle cf. G. Oberhänsli-Widmer: Hiob in jüdischer
Antike und Moderne. Die Wirkungsgeschichte Hiobs in der jüdischen Literatur, Göttingen
1017 ('2003); C.L. Seow: Job 1-21. Interpretation and Commentary (Illuminations), Grand

Rapids/Cambridge 2013,110-248.

3 Cependant, il me semble plus approprié de parler des «processus de révision et d'interprétation
des écritures». Cf. W. Bührer: Schriftgelehrte Fortschreibungs- und Auslegungsprozesse. Ein

Vorschlag und zugleich eine Einführung in den vorliegenden Band, dans: W. Bührer (éd.):

Schriftgelehrte Fortschreibungs- und Auslegungsprozesse. Textarbeit im Pentateuch, in Qum-
ran, Ägypten und Mesopotamien (FAT II/108), Tubingen 2019,1-12.

ThZ 4/77 (2021) S. 290-307



La famille de Job dans les différents livres de Job 291

contribution va se concentrer sur une analyse de la famille de Job en particulier

dans la réception du livre de Job: Ses enfants, sa femme, respectivement ses

femmes, et, finalement, sa famille d'origine. La question de la formation de ce livre

ne sera traitée donc qu'en passant.
Les différents livres de Job qui seront examinés dans la suite sont le livre de Job

de la Bible hébraïque, la traduction grecque de celle-ci, c'est-à-dire le livre de Job
de la Septante, et enfin le Testament grec de Job. Les Targoums du livre de Job ne

seront traités qu'en passant.4

Le Testament de Job a été écrit au premier ou deuxième siècle de notre ère.5

Comme l'indique le titre de cet ouvrage, il s'agit de Job âgé qui passe en revue sa

vie et donne des conseils à ses enfants - à ses nouveaux enfants, bien sûr, qui lui
sont nés d'une nouvelle épouse après la mort de ses premiers enfants et de sa

première épouse.

La traduction grecque du texte massorétique du livre de Job date du deuxième

siècle avant notre ère et est environ dix-huit pour cent plus courte que le texte
hébreu à cause des omissions qui simplifient quelque peu le texte poétique difficile.

Mais là où il est question de la famille de Job, la Septante présente des ajouts

remarquables.6

Enfin, le texte hébreu du livre de Job est surtout postexilique. Comme il n'est

pas tombé du ciel, mais qu'il s'est développé en plusieurs étapes, on peut supposer

une période de formation plus longue, du cinquième au troisième siècle environ.7

4 Le Targoum (ou les Targoums) du livre de Job des grottes de Qumrân (nQtgJb et 4QtgJb)
datent environ du 2e siècle avant notre ère, les manuscrits, cependant, datent du ie siècle de

notre ère. Le Targoum rabbinique du livre de Job date d'environ du 5e au 9e siècle. Cf. M.
Witte: Hiob und seine Frau in jüdischen Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit (2009),
dans: Witte: Hiobs viele Gesichter (n. 1), 133-164, 159-162; M. Witte: Hiob und die Väter
Israels - Beobachtungen zum rabbinischen Hiob-Targum (2012), dans: Witte: Hiobs viele

Gesichter (n. 1), 171-189,172-173.

5 Cf. pour le Testament de Job S.P. Brock (éd.): Testamentum Iobi (PVTG 2), Leiden 1967;

M. Philonenko: Le Testament de Job. Introduction, traduction et notes, Sem. 18 (1968) 1-75;

Oberhänsli-Widmer: Hiob (n. 2), 59-93.
6 Cf. pour le livre de Job de la Septante M. Witte: The Greek Book ofjob dans: T. Krüger, M.

Oeming, K. Schmid, C. Uehlinger (éd.): Das Buch Hiob und seine Interpretationen. Beiträge

zum Hiob-Symposium auf dem Monte Verità vom 14.-19. August 2005 (AThANT 88),
Zürich 2007, 33-54.

7 Cf., par exemple, J. Vermeylen: Métamorphoses. Les rédactions successives du livre de Job

(BEThL 276), Leuven 2015, qui, cependant, pense encore à une légende de Job préexilique, ce

qui ne paraît pas convaincant.



292 Walter Bührer

i. Les enfants deJob

i.i. Lespremiers enfants deJob

Après une courte introduction de Job et sa caractérisation comme intègre et juste,

qui craint Dieu et évite le mal (Jb i,i), Jb 1,2 raconte qu'il a eu sept fils et trois

filles, et Jb 1,3 y ajoute de nombreuses possessions de Job.8 Selon la conception
sapientiale du Proche Orient Ancien, la grande famille et les nombreux biens

résultent directement de la piété de Job. Ils doivent être compris comme les effets de

la bénédiction de Dieu (cf., par exemple, Jb 1,10 ; Ps 127,3-3 I2-8>3~4 ; Dt 28,1-14).

Selon Jb 1,4-5 fils de Job auraient organisé régulièrement des fêtes - et y
auraient invité leurs sœurs. On apprend peu de choses sur ces fêtes. Mais Job considère

la possibilité que ses enfants aient pu pécher lors de ces fêtes. En conséquence,

il fait des sacrifices en leur nom.
Comme il est bien connu, Job perd par la suite tout ce qu'il avait: Dieu livre Job

à l'adversaire céleste, le Satan (Jb 1,6-12), et Job perd tous ses biens et tous ses

enfants en un seul jour (Jb 1,13-19). Le récit ne rapporte pas de véritable lamentation
de Job ; il décrit simplement et brièvement le chagrin de Job et montre surtout
qu'il s'accroche à Dieu et à sa piété, même dans ce moment de grande perte (Jb

1,20-22). Le récit est donc centré sur Job lui-même, même là où le texte parle de

ses enfants.

La réception du premier chapitre du livre ajoute de petits détails à l'image des

enfants de Job. Une trame de la réception concerne la nature de leurs péchés. Déjà
le texte hébreu ne peut imaginer que les enfants du pieux Job puissent pécher en

paroles ou en actes. Le texte ne parle que de pensées coupables. Mais ces pensées

touchent Dieu: «Peut-être mes fils ont-ils péché et maudit Dieu dans leur

cœur!» (cnaba DTlbs 13331 33 ixon 'blK ; Jb 1,5). Le mot hébreu ~p3 est un mot-
clé du livre. Il signifie normalement «bénir» (cf. Jb 1,10.21 ; 31,20 ; 42,12). Ici, il est

utilisé par euphémisme dans le sens de «maudire» (cf. Jb 1,5 .11 ; 2,5.9). Et maudire

Dieu entraîne normalement la peine de mort.9 Dans le cas des enfants de Job, ils

8 Le Targum rabbinique du livre de Job, cependant, attribue dans la plupart de ses manuscrits
les ânes à la femme de Job: Tgjb 1,3. Cf. pour le texte et son interprétation: C. Mangan: The

Targum of Job. Translated, with a Critical Introduction, Apparatus, and Notes (ArBib 15),

Collegeville 1991; D.M. Stec: The Text of the Targum of Job. An Introduction and Critical

Edition (AGJU 20), Leiden/New York/Köln 1994 ; Oberhänsli-Widmer: Hiob (n. z),

98-ioz.
9 Cf. Lv 24,10-23; iR zi,10.13. Cf. aussi Ex zz,z7; Is 8,21.



La famille de Job dans les différents livres de Job 293

meurent effectivement, mais les lectrices et lecteurs savent que cela arrive à cause

des événements célestes et non à cause de péchés réels des enfants.10

La Septante modifie la deuxième partie de Jb 1,5 et fait simplement «penser»
les enfants de Job «du mal contre Dieu» (Mf]7t0T£ ol inol pou êv xrj Siavoia carrwv

kaxa. èvsvovicrav -rrpôç 0£Ôv). Elle ne parle donc plus de pécher et plus de maudire."

Par cette modification elle excuse ou disculpe les enfants. En même temps, la

Septante ajoute dans la première partie du verset un sacrifice spécifique de Job: En

offrant non seulement un holocauste mais aussi un taureau comme sacrifice pour
le péché (jcai 7rpo<7£<j>£p£v 7t£pi aùrwv ôualav xarà rov àpiGpov avrûv xoù ftôoyov ha
iczpï âpapTÎaç mpi tûv tpv^ûv avrûv), Job applique la législation sacerdotale de Lé-

vitique 4, qui traite des péchés involontaires (Lv 4,2.13.22.27). La Septante
renforce ainsi la piété de Job et l'inscrit en plus dans l'histoire d'Israël raconté: Job

respecte les instructions sacerdotales de la Tora.

Le Testament de Job décrit en grand détail les possessions antérieures de Job

(Testjb 9-15). Il utilisait sa richesse pour nourrir les veuves, les orphelins, les pauvres

et les étrangers ; il s'est donc occupé des personae miserae. Chaque jour, après

avoir nourri les pauvres, les enfants de Job prenaient également leur repas (Testjb
15). Ainsi, contrairement aux livres bibliques de Job, il ne s'agit dans le Testament

de Job pas d'une fête privée des enfants avec la possible connotation d'ivresse

(donc une beuverie: nnrà / -rroTOç ; Jb 1,4 ; cf. Jb 1,13)." Il s'agit dans le Testament

de Job plutôt d'un véritable repas (Sâirvov ; Testjb 15,1-2) après un événement ca-

ritatif. Cette action caritative souligne clairement la piété de Job (à partir de Jb 31,

en particulier), mais fait également participer les enfants à la piété de leur père. Et

pourtant, aussi dans le Testament de Job, Job offre des sacrifices pour ses enfants

(Testjb 15,4-9). La raison qu'il donne pour ces sacrifices se présente comme une

10 Cf. pour le livre final Jb 1,6-12. et pour une version plus ancienne, qui ne connait pas encore
les scènes célestes (Jb 1,6-12 ; 2,1-7), Jb 1,15-19: Au moins le «feu de Dieu» et le «grand vent
venant d'au-delà du désert» (cf., par exemple, Ex 10,13 :14,2.1 : Os 13,15 ; Jon 1,4 ; 4,8 ; Ps 48,8)

sont d'une origine céleste. Cf. M.D. Coogan: Job's Children, dans: T. Abusch.J. Huehnergard,
P. Steinkeller (éd.): Lingering over Words. Studies in Ancient Near Eastern Literature in Honor

of W.L. Moran (HSS 37), Atlanta 1990,135-147,138.

11 La révision d'Aquila en revient: eï tooç rjpapTov ol uloi pou Kcà vjùA.oyrpav Gsôv im xapSia; aÙTÛv.

Par contre, la Septante ajoute le péché des amis de Job (qui est pardonné grâce à Job) dans

JbLXX 42,7 (cf. Testjb 42.,5[-6]), JbLXX 42,9 (cf. nQtgJb ; Testjb 42,8 [cf. Testjb 43,1.4.17]) et
JbLXX 42,10 ; cf. B. Janowski: Sündenvergebung «um Hiobs willen». Fürbitte und Vergebung
in nQtgJob 38,2f. und Hi 42,9k LXX, ZNW 73 (1982) 251-280.

12 Cf. iS 25,36; Is 5,11-12; Jr 51,39; Est 1; 5-6.



294 Walter Bührer

conflation des livres hébraïques et grecs de Job: II parle du péché dans le cœur

comme dans le livre massorétique (Testjb 15,6), et il parle des mauvaises pensées

contre Dieu comme dans la traduction grecque (Testjb 15,9). Comme dans la

Septante, le Testament de Job ne parle donc pas de maudire Dieu.
En plus des raisons générales basées sur les livres de Job bibliques, le Testament

de Job précise la nature exacte du péché possible des fils de Job: Au vu des richesses

de Job, tant soulignées dans ce texte, ses fils auraient pu se comporter de façon
hautaine et vantarde envers les pauvres en disant «Nous sommes les enfants de

cet homme riche. Ces possessions sont à nous. Pourquoi devrions-nous faire ce

service caritatif?» ('Hpaç TSKva èapèv tou liXovaiov toutou àvSpôç, rjpwv Sé ècrtiv

Ta j_pr\\xara ravra- Sià ri Se Kai SiaKovoûpgv ; Testjb 15,7-8). Mais comme dans les

livres bibliques de Job, ce péché n'a lieu que dans l'imagination de Job. Ses enfants

meurent plutôt à cause du Satan (cf. Testjb 18-19).

Le chagrin de Job pour la mort de ses enfants est un peu plus souligné ici que
dans les livres bibliques de Job (cf. Testjb 19 ; 20,4). Néanmoins, son chagrin connaît

une limite claire, qui se dessine déjà dans des ajouts tardifs dans les livres

bibliques de Job,1' mais qui apparaît dans le Testament de Job comme un thème

central: La foi en la résurrection des morts. Après les premiers dialogues entre Job

et ses amis, la femme de Job vient les voir et demande aux amis, qui sont présentés

ici comme rois: «Je vous en prie donnez l'ordre à vos soldats de fouiller les ruines

de la maison qui est tombée sur mes enfants, afin que leurs ossements soient

déposés pour la mémoire ...» (FlapaJcaLw, xe'Xevaare roïç orpaTicoTaiç ùpwv ha
cncàj/icootv tv]v 7tTW(nv Tvjç ondaç Tvjç èmneaovcrYiç toïç tékvoiç pou, ha Kal Ta ôa"ta.

aùrâv àcrtyu'kimcrQui è7ri pvr]pv]ç ; Testjb 39,8). Job les en empêche immédiatement

et dit: «Ne prenez pas de peine en vain. Vous ne trouverez pas mes enfants, car

ils ont été emmenés aux cieux par leur Créateur, le Roi.» (Mrj Kappre euevj, où yàp

eî>pr\aere rà muSia pou, grrgiSy] àvgXrj^Gqaav dç oùpavoùç viro rou Svjpioupyoû aÙTWv

toû ßaaiXecot; ; Testjb 39,n-iz). En fait, les amis et aussi la femme de Job voient
ensuite les enfants décédés devant la gloire de Dieu (Testjb 40,3).

Première conclusion : Dans le texte hébreu, la fonction des enfants de Job dans Jb 1

est de représenter la piété de Job même face à la perte de ses enfants. Dans la

Septante, les enfants sont disculpés un peu, et dans le Testament de Job le texte

exprime la foi en la résurrection des morts à travers les enfants de Job.

ij Cf. Jb 14,12; 19,28-29; 29,18-20; 31,11-12.23.28; 42,i7aLXX. Cf. S. Feldmar: Eschatologische Fort-

schreibungen im Buch Hiob (FAT Ii/m), Tübingen 2019.



La famille de Job dans les différents livres de Job 295

1.2. Les nouveaux enfants deJob

Après les dialogues avec ses amis et les discours de Dieu, Job regagne tour ce qu'il
avait avant - et plus encore: Dieu le bénit de telle manière qu'il double les possessions

de Job (Jb 42,10.1z). En outre, sept fils et trois filles lui sont nés de nouveau.'4

Le fait que le nombre de ses enfants n'est pas doublé, montre qu'ils ne sont pas

comptés parmi les possessions de Job. Le récit se termine par la référence à la longue

vie de Job et à sa grande postérité: «... il vit ses fils et les fils de ses fils jusqu'à
la quatrième génération» (Jb 42,16). La logique est la même qu'au début du récit:

L'homme pieux est béni avec une grande famille car celle-ci garantit la continuation

de son existence dans la mémoire, même au-delà de sa mort individuelle.

Autrement dit, la référence à la grande postérité de Job ne sert qu'à souligner une fois

de plus la piété de Job.

Cette logique aide à interpréter un détail particulier du texte: Job donne un

nom à ses trois filles, mais pas à ses sept fils (Jb 42,14). Leurs noms expriment
leur beauté'5 (la Traduction Œcuménique de la Bible les rend avec Tourterelle,

Fleur-de-Cannelle et Ombre-à-paupière). Le texte enregistre aussi explicitement
la beauté des trois filles - pour la Septante elles sont même les plus belles filles du

monde entier (Jb 42,15). Et de plus: Job «leur donna une part d'héritage parmi
leurs frères» (dittik "pro nbn] Q!T3N onb jm ; Jb 42,15). Cela est très étonnant

pour plusieurs raisons:'6

Premièrement: Normalement, selon l'Ancien Testament, seuls les fils héritent,

et non pas les filles.'7 Ce n'est que dans un texte sacerdotal tardifque l'héritage est

également attribué aux filles, mais seulement dans le cas où elles n'ont pas de frè-

re(s): Nb 27,1-11 ; 36, les filles de Celofehad. Mais même dans ce cas, le droit
d'héritage des filles sert à perpétuer la lignée de leur père (Nb 27,4).18 Le droit d'héritage

des filles de Job avec leurs frères serait donc unique dans l'Ancien Testament et
serait en contradiction avec les instructions de la Tora.

14 Tgjb 41,12 double le nombre des nouveaux fils (14), mais pas celui des filles (3).

15 Tgjb 41,14 en ajoute encore des étymologies de leurs noms.
16 Cf. J. Fleishman: «Their Father Gave Them nahala ,an estate' among Their Brethren» (Job

42:15b): What did Job Give his Daughters?, ZAR 13 (2007) 120-134.

17 Cf. A. Lemaire: L'héritage des femmes: Bible, épigraphie et papyrologie, dans: P. Hidiroglou
(éd.): Entre héritage et devenir. La construction de la famille juive. Études offertes à J. Mélèze-

Modrzejewski (Flomme et Société 28), Paris 2003, 37-50.
18 Cf. W. Bührer: Law and Narrative as «Inner-Biblical Interpretation» in the Book of Num¬

bers, HeBAI 8 (2019) 213-239, 217-226.



296 Walter Biihrer

Deuxièmement - un détail qui est généralement négligé dans la discussion: Le

partage de l'héritage a lieu généralement peu avant le décès du testateur. Mais dans

le cas de Job, il «vécut après cela cent quarante ans» (Jb 42,16).19 Jb 42,15 ne

concerne donc pas vraiment la répartition régulière de l'héritage.10

Le Testament de Job a vu ces deux problèmes et les a réglés:11

D'abord le deuxième problème: Le Testament de Job commence au chapitre 1

en indiquant que Job est tombé malade et qu'il veut régler ses affaires. Il appelle

ses dix nouveaux enfants et leur raconte son destin. Après ce long récit, le partage
de l'héritage commence au chapitre 45: «Et maintenant, mes enfants, voici que
je meurs Voici donc, mes enfants, je distribue entre vous tout ce que je possède

...» (Kat vûv, TÉKva pou, l'Ss èyw rsXsvrû iSoù oùv, rticvia pou, SiapspiÇco ûplv
7ràvxa ocra poi vnâp^zi ; Testjb 45,1.4). Trois jours plus tard, Job meurt effectivement

(Testjb 52). Dans le Testament de Job, il s'agit donc d'un partage régulier de

l'héritage, immédiatement avant le décès de Job.11

Cela conduit au premier problème, la question de l'héritage des filles. Le Testament

de Job est très précis sur ce point: l'héritage est réparti exclusivement entre
les fils de Job, et «aucune des richesses ne revenait» à ses filles (cf. Testjb 46,1-

2). Le Testament de Job est donc conforme aux règles établies de l'Ancien Testament

- mais il suit également la formulation du livre de Job: Les filles de Job se

plaignent d'être laissées les mains vides lors du partage de l'héritage. Job les calme

et leur assure «un meilleur héritage» (îcLyjpovopiav KpzirTova ; Testjb 46,4). Ce

meilleur héritage consiste en trois ceintures ou cordes qui ne viennent pas de la

19 La Septante parle de cent soixante-dix ans et ajoute la totalité de l'âge de Job: Deux cent qua¬
rante-huit ans.

20 En outre, on peut noter que les trois autres références de nbra dans le livre de Job (Jb 20,29;

27,13; 31,2) ne désignent pas un héritage réel, mais plutôt le destin d'une personne. Dans ces

trois instances poétiques, nbn] est en parallèle avec pbn.
21 Cf. P. Machinist: Job's Daughters and Their Inheritance in the Testament ofJob and Its Bibli¬

cal Congeners, dans: W.G. Dever (éd.): The Echoes ofMany Texts. Reflections on Jewish and

Christian Traditions. Essays in Honor of L.H. Silberman (BJS 313), Atlanta 1997, 67-80.

22 De plus: Tous les nouveaux enfants de Job reçoivent un nom, et non seulement les trois filles:

Tersi, Chores, Hyon, Nice, Phoros, Phiphè, Phrouon, Héméra, Casia et Amaltheias Keras

(Testjb 1,3). Pseudo-Philo fournit d'autres noms (Elifac, Ermoe, Diasat, Philias, Diffar, Zel-
lut, Thelon, Meru, Litaz et Zeli), et laisse les nouveaux enfants porter les noms des enfants
décédés: LAB 8,8.



La famille de Job dans les différents livres de Job 297

terre, mais du ciel (Testjb 46,7-8), et qui ouvrent les yeux des trois filles pour la

sphère céleste.1'

En d'autres termes, le Testament de Job fait la distinction entre l'héritage régulier

et terrestre de Job pour ses fils et un don supplémentaire de biens célestes pour
ses filles.

Quest-ce que cela signifie pour l'interprétation du texte biblique? Il semble

probable que la mise en valeur des filles de Job par leurs noms, par leur beauté et par
leur partage des richesses de Job ont pour but principal de mettre en valeur Job

lui-même. Il a les plus belles filles du pays, voire du monde entier. S'il peut également

leur donner de sa grande fortune encore durant sa vie, il leur assure en outre

un mariage exceptionnel. Et par ce moyen même, il obtient pour lui-même la

renommée et une grande postérité qui se souviendra de lui. Et c'est précisément
la grande postérité dont parle le verset qui suit au passage des filles (Jb 41,16). Ce

que Job donne à ses filles est donc vraisemblablement un cadeau à leur bénéfice ou
la dot pour le mariage.14

Deuxième conclusion:'''' Dans l'épilogue, les nouveaux enfants deJob sont traités un

peu plus en détail que les premiers enfants décédés dans le prologue. Mais même à

ce point, c'est Job lui-même qui est au centre du récit. Le Testament de Job a ensuite

résolu la question difficile de l'héritage des filles en faisant à nouveau référence

au monde céleste.

1.3. Rétrospectives etprospectives sur les enfants deJob

dans lespartiespoétiques des livres bibliques deJob

Dans les parties poétiques des livres bibliques de Job, Job et ses amis font quelques

remarques sur les enfants de Job en particulier, et sur les enfants des pieux ou des

méchants en général (cf., par exemple, Jb 5,4 ; 14,21 ; 18,16-19 20,10 ; 21,7-13.19 ;

23 Cf. H. Omerzu: Das bessere Erbe. Die privilegierte Stellung der Töchter Hiobs im Testament

Hiobs, dans: K. Greschat, H. Omerzu (éd.): Körper und Kommunikation. Beiträge aus der

theologischen Genderforschung, Leipzig 2003, 57-93.

24 Cf. Fleishman: «Their Father Gave Them nahala» (n. 16). Pour le Targoum rabbinique les

fils étaient considérés plus importants que les filles car le nombre des nouveaux fils est doublé

(14), mais pas celui des filles (3): Tgjb 42,12 (voir ci-dessus, n. 14).

25 Voir ci-dessous, partie 3., pour un fils supplémentaire selon l'appendice de la Septante: JbLXX

42,17c.



298 Walter Bührer

24,5.9.i2LXX ; 27,13-15).26 Même dans ces passages, il est clair que le récit concerne

principalement Job lui-même.

Selon Elifaz, l'homme que Dieu réprimande, est un homme heureux (Jb 5,17).

Job, donc, va reconnaître que sa postérité sera nombreuse et qu'il aura lui-même

une bonne fin (Jb 5,25-26). Cela pourrait être compris comme une préfiguration
de la restitution de Job en Jb 42, mais à cause de la différence en terminologie, cela

peut tout aussi bien être une annonce générale du salut.

Par contre, le discours de Bildad en Jb 8,1-7 fait clairement référence au prologue

et à l'épilogue: Ce n'est pas le péché de Job (Jb 7,20-21 [SESn ; SJ2S]), mais le

péché de ses enfants, voire de ses fils ("["3), auquel Dieu les a livrés (Jb 8,4 [X2n ;

SJBS); Bildad déduit donc de la mort des enfants de Job en chapitre 1 que le péché

imaginé par Job (Jb 1,5 [X2rt]) était bien un péché réel. Cependant, si Job se tourne

vers Dieu et qu'il est juste ("iah ; cf. Jb 1,1), alors Dieu se retournera également

vers Job (Jb 8,6). Dans ce cas, le début de Job est modeste, mais la fin de Job sera

très grande ("IK2 mÉr qmnxi 3P2D -jmtfm rrm ; Jb 8,7) - ce qui est précisément
le cas dans Jb 42,12 (int£?K~i!3 DTK mnx~nK "[33 mm «Et le Seigneur bénit la fin de

Job plus que son début»),
Jb 17,5 reste un peu énigmatique dans le texte hébreu. Dans la traduction grecque

la plus ancienne, cependant, Job fait allusion à la perte de ses possessions et

ses enfants en chapitre 1 dans JbLXX 17,1.2.3a.5b (JbLXX i7,3b.4-5a portent des

astérisques dans l'édition d'Origène): «Mais mes yeux sont fondus sur mes fils»

(cxj)0dX[2Oi Sé pou è(j>' uioîç èTcbcqcrav ; JbLXX 17,5b).

Jb 19,13-19 traite de leloignement de la famille et des proches de Job. Dans Jb

19,17 il dit: 323 33b 33m «je dégoûte les fils de mes entrailles». Est-ce que les 33

323, que la Septante rend avec «les fils de mes concubines» (uioùç noiXXaidScov

pou),27 sont les propres fils de Job, qui, selon le prologue, devrait déjà être mort,18

ou les fils du ventre qui a donné naissance à Job, donc ses frères ?29 ]23 peut en
effet désigner en plusieurs endroits la fertilité (ou l'absence de celle-ci) d'un homme

26 Cf. Coogan: Job's Children (n. 10), 139-143.

27 De plus, la Septante a traduit 33m pas dans le sens négatifdu texte hébreu (pn II), mais dans le

sens positif (|3n I): «J'ai appelé de façon flatteuse les fils de mes concubines» (7rpocreKaLot>pv]v

§è Kolaiceiicov uioùç TtaAXaidSeov pou). La révision de Symmachos parle des petits-enfants de Job

(uioùç 7taiSwv pou).

28 Cf., par exemple, Witte: Hiob und seine Frau (n. 4), 136.

29 Cf., par exemple, S. Terrien: Job (CAT 13), Genève 22005 ('1963), 66.193-194 ; G. Fohrer: Das

Buch Hiob (KAT 16), Berlin 2i988 ('1963), 307.308.315 ; Vermeylen: Métamorphoses (n. 7),

58.128-129.280.299.



La famille de Job dans les différents livres de Job 299

ou bien d'une figure au moins partiellement masculine (cf. Dt 7,13 ; 28,4.11.18.53 ;

30,9; Mi 6,7 ; Ps 132,11 ; Os 9,16) ; mais dans la plupart des cas, désigne la
fertilité (ou l'absence de celle-ci) d'une femme,50 qui est toujours en vue également
dans les passages qui viennent d'être mentionnés avant. Ce qui est intéressant, c'est

premièrement que les deux attestations les plus proches de Jb 19,17 (703 33)
concernent explicitement des femmes (Is 49,15 [n3B3"]3] ; Prov 31,2 [7Î23~73 ; cf. 31,1]).

et deuxièmement que toutes les attestations de |E23 concernant la fertilité dans le

livre de Job en dehors de Jb 19,17 concernent aussi explicitement des femmes - et

pour la plupart la mère de Job.'1 La terminologie et le contexte dans le livre de Job

indiquent donc qu'il faut voir dans Jb 19,17 les frères de Job, et non ses propres
enfants.'1

Dans le chapitre 29, Job désire que son ancienne vie retourne. Jb 29,5 parle des

«garçons» de Job ("IB3 ; cf. Jb 1,19 pour tous ses enfants) qui l'entouraient avant.

La Septante parle ici de ses «enfants» (kukLw Se pou ol toûSeç), donc d'une manière

un peu moins ambiguë.
Dans la version grecque de JbLXX 31,10, Job est prêt à laisser sa femme à un autre

et à voir ses petits enfants dégradés (xà Se yy\mà pou xa7t£ivco0£[v]) dans le cas

hypothétique et irréel où il aurait lui-même commis un adultère. Il serait donc prêt à

renoncer à sa renommée s'il avait mis en danger la renommée d'un autre homme

(âvSpôç ÉTÉpou ; JbLXX 31,9).

Jb 40,29 aborde le cas tout aussi hypothétique et irréel de Job attachant le Lévi-

athan pour ses jeunes filles (TM: -jTinaàb ; LXX: 7taiS[co ; nQtgJb: -r-Bb ;TgJb:
jrmbtsb).

30 Cf. Gn 15,23.14 ; 30,2 ; 38,27 ; Nm 5,21.22.27 ; Jug 13,5.7 ; 16,17 ; Is 13,18 ; 44,2.14 ; 46,3 ; 48,8 ;

49,1.5.15 ; Jr 1,5 ; Os 9,11 ; 12,4 ; Jb 1,21 ; 3,10.11 ; 10,19 ; 31,15.18 ; Ps 22,10.11 ; 58,4 ; 71,6 ; 127,3 ;

139,13 ; Prov 31,2 ; Qo 5,14 ; 11,5; Cant 7,3.

31 De plus: Dans Jb 38,28 |33 désigne la maternité de Dieu envers la glace après les images de la

paternité de Dieu dans Jb 38,17.

31 Un parallèle intéressant se trouve dans les paroles araméennes du sage Ahiqar: C1.1 VIII139-
140 décrit comment le malheur d'Ahiqar est venu de sa propre maison et explicitement du

«fils de mes entrailles» (733 73 ; I.139 ; cf. le texte dans B. Porten, A. Yardeni: Textbook of
Aramaic Documents from Ancient Egypt. Newly Copied, Edited and Translated into
Hebrew and English. Vol. 3. Literature - Accounts - Lists, Winona Lake 1993, 24-53). Mais comme

le montre le récit sur Ahiqar, Nadin n'est pas le propre fils d'Ahiqar, mais son neveu. 73
733 ne signale donc qu'une relation étroite ici. Cf. le traitement de ce passage par M. Weigh
Die aramäischen Achikar-Spriiche aus Elephantine und die alttestamentliche Weisheitsliteratur

(BZAW 399), Berlin/New York 1010, 325-339.696-699.



300 Walter Bührer

Troisième conclusion: Les quelques mentions des enfants de Job dans les passages

poétiques présupposent pour la plupart leur mort. Les prospectives de la restitution

de Job font dépendre l'existence d'autres enfants de l'attitude de Job envers

Dieu. Les enfants deJob ne sont donc importants que par rapport à Job lui-même.

2. Lafemme / lesfemmes deJob

Il est assez remarquable que l'on puisse parler autant des enfants de Job sans

mentionner une seule fois sa femme. Le livre de Job présuppose simplement que les

enfants de Job, les premiers comme les nouveaux, ont une mère. Mais le texte ne la

mentionne pas dans ce contexte, parce qu'il ne s'intéresse qu'à Job.

En ce qui concerne la formation du livre, il semble clair que le récit original ne

parlait pas du tout de la femme de Job. Son dialogue avec Job en Jb 2,9-10 a été

ajouté en même temps ou même plus tard que les scènes célestes en Jb 1,6-12 ; 2,1-

7(.8), qui sont évidemment un prérequis pour Jb 2,9." Mais contrairement aux

enfants de Job, ce désintérêt initial pour la femme de Job s'est transformé en un

grand intérêt au cours de la réception du livre.34

Après la perte de ses possessions et de ses enfants, et après que le Satan ait également

rendu Job malade, la femme de Job s'adresse à son mari: «Tu persistes dans

ton intégrité. Maudis Dieu et meurs!» (noi DTibx "pa qnoro p'Tno "ps? ; Jb 2,9)."

Job rejette le discours de sa femme pour le moment. Mais dans son discours en Jb

3 il prend les mots de sa femme à cœur et maudit le jour de sa naissance, voulant

ainsi effacer sa vie.

Le discours de la femme, bien que court et ambigu, est très érudit. Dans la

première partie, elle cite Dieu, dans la deuxième, elle cite le Satan: Le Satan, dans les

deux scènes célestes aux chapitres 1 et 2, a accusé Job d'être pieux uniquement pour
être récompensé par Dieu. Par contre, si Dieu lui prenait tout, Job le maudirait

33 Voir ci-dessous.

34 Cf. Witte: Hiob und seine Frau (n. 4); C.-L. Seow: Jobs Wife, with Due Respect, dans: T.

Krüger, M. Oeming, K. Schmid, C. Uehlinger (éd.): Das Buch Hiob und seine Interpretationen.

Beiträge zum Hiob-Symposium auf dem Monte Verità vom 14.-19. August 1005
(AThANT 88), Zürich Z007, 351-373 ; M. Oeming: Ijobs Frau (Sitidos) - von der Perserzeit

bis heute, dans: A.M. von Hauff (éd.): Frauen gestalten Diakonie. Band 1: Von der biblischen

Zeit bis zum Pietismus, Stuttgart 2007,2.5-41 : L. Ratschow: Eine törichte Frau und drei schöne

Töchter. Eine wirkungskritische Studie zu den Frauenfiguren im Hiobbuch im frühen
Judentum (ABG 61), Leipzig 2.019.

35 La parallèle avec Jb 2,3 (voir ci-dessous) montre que la première partie de son discours n'est pas

une question, mais plutôt une déclaration.



La famille de Job dans les différents livres de Job 301

(-|~Q ; Jb i,ii ; 1,5). Dieu rejette cela, mais livre Job dans la main du Satan. Après la

perte des possessions et des enfants deJob, Dieu constate que Job persiste toujours
dans son intégrité (inoro p^no insn ; Jb 2,3).

La femme de Job - tout comme Job lui-même par la suite - semble considérer

comme un échec le principe sapiential de la rétribution des actes. Puisque ce principe

a échoué, la personne qui souffre injustement peut aussi bien mourir tout de

suite. Le moyen de mourir est de renoncer au Dieu injuste en le maudissant. Ce

n'est donc pas de la folie, mais une réflexion de sage.

La Septante affirme et approfondit cette logique et présente un portrait beaucoup

plus positif de la femme de Job:

Tout d'abord, son discours est beaucoup plus long que dans le texte hébreu ; le

personnage de la femme deJob devient donc plus important dans la Bible grecque :

2,9 Après beaucoup de temps, sa femme lui dit: «Jusques à quand seras-tu persévérant en
disant: 9a ,Voici, j'attends encore un peu, et j'attends l'espoir de mon salut.' 9b Car voici

que ta mémoire est effacée de la terre, les fils et les filles, les douleurs et les afflictions de

mon ventre que j'ai portées en vain avec des douleurs. 9c Et toi, tu t'assieds dans la pourriture

des vers et tu passes la nuit en plein air. 9d Et moi je suis un vagabond et un serviteur,
de lieu en lieu et de maison en maison, attendant le coucher du soleil, afin de me reposer de

mes travaux et de mes douleurs qui m'entourent maintenant. 9e Dis donc n'importe quelle
parole au Seigneur, et meurs.»

Deuxièmement: Dans le texte grec, la femme de Job ne cite ni Dieu ni Satan. Cela

est particulièrement important pour la deuxième partie: Comme c'était le cas avec

les enfants, cest donc aussi le cas avec la femme: Il ne s'agit plus de maudire Dieu
dans la traduction grecque:"5 «Dis donc n'importe quelle parole au Seigneur, et

meurs» (àïXà emôv ri pfjpa e'iç Ktipiov icai Tsksvra ; JbLXX 2,9e). La femme de Job
n'est donc plus une porte-parole du Satan.

Troisièmement: Le discours de la femme est introduit par les mots «Après

beaucoup de temps, sa femme lui dit» (Xpôvot) Se iroXkov 7tpoßgßv]KÖTo; BÎnev aùrw y]

yuvv) avrov ; JbLXX 2,9). Cela signifie, d'une part, qu'elle ne prononce pas ses mots
dans le feu de l'action, mais qu'elle a eu suffisamment de temps pour y réfléchir. Et
d'autre part, cela montre que la femme de Job a enduré avec lui et l'a soutenu pendant

un certain temps. Cela est également évident par le reste de son discours: La

femme de Job s'occupe de lui, travaillant comme ouvrière de jour, tandis que Job

ne fait - rien (JbLXX 2,9C-d).

36 La révision d'Aquila en revient (riAoyyjcrov deôv) comme dans le cas des enfants de Job en Jb 1,5

(voir ci-dessus, n. 11).



302 Walter Bührer

Quatrièmement: La femme de Job, qui a donné naissance aux enfants (JbLXX

2,9b), pleure également ses enfants - et plus encore que Job, on en a l'impression.

De la mort de ses enfants, elle tire la conclusion que Job peut aussi mourir,
puisqu'il, bien que vivant, est déjà mort sur le plan social par la perte de sa postérité:

«ta mémoire est effacée de la terre» (rj<j>àviora[ crov rb [tvrjpôiTtivov œno ryjç yvjç ;

JbLXX 1,9b).'7

En bref: La femme de Job est donc fortement mise en valeur par son discours

plus long de la traduction grecque.
Ce portrait plus positif de la femme de Job se manifeste également, au moins

implicitement, en Jb 42,13: Ni le texte hébreu, ni le texte grec ne parlent de la

femme de Job dans le contexte de ses nouveaux enfants. Mais tandis que le texte

hébreu note simplement que Job «a eu» des enfants ("ib'TPl), le texte grec indique

à la voix passive que des enfants «lui sont nés» (yevvwvtoi Sà kùtw).
Le Testament de Job a encore plus revalorisé la femme de Job. Dès le début, le

texte fait la distinction entre la femme actuelle de Job, Dina, qui est la mère des

enfants adressés, et la première femme de Job, qui, comme ses premiers enfants,

est décédée (Testjb 1,6).58 La deuxième femme de Job ne joue pas un rôle majeur
dans le Testament de Job en termes narratifs ; sa fonction spécifique et importante

sera traitée dans un instant.'9 Mais deux parties du Testament traitent en détail

de la première femme de Job, qui s'appelle ici Sitidos (Testjb 23,1 ; 39,1 ; 4o,4.i3):40

Les chapitres 21-27 reprennent le discours biblique de la femme de Job dans la

version de la Septante dans son contexte: Job raconte comment Sitidos a pris soin

de lui pendant de nombreuses années. Pour cela, elle devait travailler comme

servante et esclave et s'humilier publiquement. Le Testament de Job souligne donc,

plus encore que la Septante, que la première femme de Job l'a soutenu dans sa

37 Cf. W. Bührer: « Ich will mir einen Namen machen » Alttestamentliche und Altorientalische

Verewigungsstrategien, Bib. 98 (2017) 481-503, 489.

38 Pseudo-Philo (LAB 8,6-8) et le Targoum rabbinique du livre de Job (Tgjb 2,9) connaissent

également Dina comme la femme de Job. Ils ne font, cependant, pas la distinction entre deux

épouses de Job, mais voient dans Dina la première et unique épouse de Job. Cf. M.C. Legaspi:
Job's Wives in the Testament of Job: A Note on the Synthesis of Two Traditions, JBL 127

(2008) 71-79, 72-74-

39 Voir ci-dessous, partie 3.

40 Cf. pour les différentes variantes de son nom Brock: Testamentum Iobi (n. 5), 36 ; P.W. van
der Horst: Images of Women in the Testament ofjob, dans: M.A. Knibb, P.W. van der Horst
(éd.): Studies on the Testament ofjob (MSSNTS 66), Cambridge 1989, 93-116, 96-97; Witte:
Hiob und seine Frau (n. 4), 153-154. Le nom de Sitidos peut être expliqué comme quelqu'une

qui apporte du pain (trïroç: blé ; nourriture) à Job (arriÇto: nourrir).



La famille de Job dans les différents livres de Job 303

souffrance, et qu'elle a aussi souffert elle-même. Son discours à Job est également
excusé. Car elle ne lui demande pas de son plein gré de dire quelque chose contre
Dieu et de mourir (Testjb 24 ; 25,9-10), mais seulement parce que le Satan a

embrouillé son cœur (Testjb 23,11).

La deuxième section sur Sitidos a déjà été mentionnée:4' Aux chapitres 39-

40, elle veut enterrer ses enfants morts. Lorsqu'elle apprend que ses enfants sont

déjà ressuscités et avec Dieu, elle aussi peut mourir en espérant sa restitution

post-mortem.
Dans les dialogues avec ses amis et dans son discours final dans les livres bibliques,

Job parle deux fois de sa femme: Jb 19,17 ; 31,10:

Dans Jb 19,13-19 Job parle de l'éloignement de sa famille et de ses proches et

dit que «mon souffle répugne à ma femme» ("TiEfid? mî Tin ; Jb 19,17).41 Cette
distance entre Job et sa femme est quelque peu atténuée dans la Septante, où au

moins la communication entre les deux époux reste possible: «J'ai supplié ma
femme» (Kai bcsTguov rvjv yuvaùcà pot) ; JbLXX 19,17). Une réponse de sa femme,

cependant, n'est pas donnée, et le passage se termine, tant dans le texte grec que
dans le texte hébreu, par l'affirmation que ceux que Job aimait se sont tournés contre

lui (Jb 19,19).

Dans Jb 31,9-12 Job parle surtout sur lui-même et déclare qu'il n'a pas commis
d'adultère. Après tout, c'est le signe d'une relation réussie entre les deux époux.

Cependant, comme Jb 31 est un souvenir de l'époque précédant le malheur de Job, il
n'est pas clair si cette relation persiste.

Quatrième conclusion:4' Le récit original du livre deJob ne parlait pas du tout de sa

femme. Ce n'est que dans un stade postérieur de la formation du livre qu'un court
discours lui est mis dans la bouche. Son discours est d'abord rejeté par Job (Jb

2,10) et a souvent été interprété négativement - ce qui n'est pas nécessaire, même

pas pour le texte hébreu. Dans la Septante et le Testament de Job, cependant, la

femme de Job, sa première femme Sitidos selon le Testament de Job, est décrite de

41 Voir ci-dessus, partie 1.1.

42 «Dabei verweist der Begriffnn auf drei Bezugspunkte: 1.) auf die für seine Frau nicht nach¬

vollziehbare Geistesart Hiobs (vgl. 7,11), 2.) aufdas entgegen dem Rat der Frau in 2,9 und den

Klagen in Kap. 3 und Kap. 7 noch in Hiob steckende Leben (vgl. 27,3) und 3.) aufden Gestank,
der von Fïiobs krankem Leib ausgeht (2,7b, SH "*n'7, vgl. Dtn 28,35).» Witte: Ffiob und seine

Frau (n. 4), 138-139. Cf. ibidem, 159-160 pour ce passage dans iiQtgJb.
43 Voir ci-dessous, partie 3., pour une femme supplémentaire selon l'appendice de la Septante:

JbLXX 4247c.



304 Walter Bührer

manière beaucoup plus positive. Dans le Testament de Job elle devient même un

nouveau personnage principal du récit. Contrairement à ce qui se passe avec les

enfants de Job, la réception s'intéresse donc vraiment au personnage de sa femme.

3. Lafamille d'origine deJob

La deuxième femme de Job, Dina, mène au dernier point de cet analyse: La famille

d'origine de Job.

Le Testament de Job montre très clairement un développement dans lequel Job

est de plus en plus lié au peuple d'Israël. La deuxième femme de Job, Dina, n'est

pas du tout inconnue. Elle est la seule fille du patriarche Jacob (au moins sa seule

fille connue par son nom; Gn 30,21 ; 34 ; 46,15). Les nouveaux enfants de Job donc

sont «d'une descendance choisie, distinguée, de la semence de Jacob» (yévoç

exketCTÖv ivTipov £K o*7t£ppctToç Iaiooß ; Testjb 1,5). Job, lui-même, est maintenant

aussi explicitement associé aux ancêtres d'Israël: Il «descend des fils d'Ésaii, le frère

de Jacob» (èk twv u'iwv Hcau àSfXcfiot) IaKcoß ; Testjb 1,6). Job est donc associé à

Ésaû qui, selon l'Ancien Testament, est également situé à l'Est, plus précisément à

Edom et au Séïr (Gn 36). Mais plus que cela, Job s'appelait autrefois Jobab (cf., par
exemple, Testjb 1,1 ; 2,1-2).44 Et Jobab ou un Jobab est mentionné en rapport avec

la généalogie d'Ésaû et les rois d'Édom dans Gn 36,33-34.

Cette relation entre Job et Ésaû existe déjà dans l'appendice de la Septante, un

ajout que le texte massorétique et la traduction grecque originale ne connaissent

pas.45 L'appendice de la Septante associe encore plus clairement Job à la généalogie
d'Ésaû dans Gn 36 et donne également le nom du père et de la mère de Job: Zare

et Bosorra (JbLXX 42,17c ; cf. GnLXX 36,33). Grâce à ces informations et celles de

Gn 36, la généalogie de Job peut être déterminée comme suivante: Job est l'arriè-

re-petit-fils d'Ésaû - et le cinquième d'Abraham, qui, lui-même, n'est pas compté
dans ce calcul: Abraham - Isaac - Ésaû - Réouël - Zérach / Zare - Job / Jobab.

Ce qui obscurcit toute l'affaire, c'est la référence à une autre femme et à un autre

fils de Job dans l'appendice de la Septante: «Ayant pris une femme arabe, il

engendra un fils dont le nom était Ennon» (Laßwv §£ yuvaûca Äpäßiatrav yevvä

utôv, d> ôvopa 'Evvcôv ; JbLXX 42,17c). Est-ce la première femme de Job, qui habite,

44 Cf. aussi JbLXX 42,17b.d et Aristeas Exegeticus.

45 Cf. A.Y. Reed: Job as Jobab: The Interpretation ofjob in LXXJob 42:i7b-e, JBL 120 (2001)

31-55-



La famille de Job dans les différents livres de Job 305

comme lui, dans le pays d'Ausitis? Est-ce une autre épouse? S'agit-il d'une
concubine?46 Et Ennon, est-il l'un des sept premiers ou des sept nouveaux fils de Job, ou

un autre fils de plus Au moins le nom Ennon donne l'impression qu'il s'agit d'un

fils qui est né après la souffrance de Job: Le nom, qui vient de l'hébreu pn, montre

que Dieu «a eu pitié» de Job.47 Après tout, le passage montre une fois de plus la

prospérité et donc la bénédiction de Job.

Le texte massorétique ne connaît pas encore ces spéculations familiales.

Néanmoins, il parle aussi de la famille d'origine de Job:

Dans les dialogues, Job parle dans Jb 19,13-19 de l'éloignement de sa famille et
de ses proches.48 Selon la Septante, c'est un effet secondaire des actions de Dieu ;

selon le texte hébreu, c'est Dieu lui-même, qui «a éloigné» les frères de Job de lui
(pTnn 'bra tik ;Jb 19,13).

L'épilogue du livre mentionne ses frères, ses sœurs et ses vieilles connaissances

qui sont venus (de nouveau)49 le consoler et qui lui ont apporté des cadeaux (Jb

42,n).s° Grâce à sa famille et à ses amis, Job est ainsi restitué sur le plan social et

économique^' Enfin, cette restitution humaine est suivie et amplifiée par la

bénédiction divine (Jb 42,12).51

46 Après tout, la Septante parle des concubines de Job (JbLXX 19,17 ; voir ci-dessus, partie 1.3.),

et les patriarches d'Israël avaient aussi des concubines (cf. Gn 12,24 : ; 35,21 ; 36,12 ;

46,20LXX).

47 Cf. M. Witte: Hiobs Sohn - Eine textgeschichtliche Notiz zu Hiob 42,17 (Septuagin-
ta) (2016), dans: Witte: Hiobs viele Gesichter (n. 1), 165-170, 167-169 avec la référence à

BaLatvvcov dans Gn 36,39. T. Häner y ajoute deux observations de plus: «[1.] In parallel to
Job being the fifth after Abraham (v. 17c), BotLaevvcov is the fifth after Icoßaß according to Gen

36,33-39 LXX. [1.] As with the alteration of the name of Abram to Abraham and ofJobab

to Job, the name of Bakaevvcov becomes Evvcov.» T. Häner: The Exegetical Function of the
Additions to Old Greek Job (4i,i7a-e), Bib. 100 (1019) 34-49, 45.

48 Cf. ci-dessus, partie 1.3., pour l'interprétation des '3123 '3D de Jb 19,17 comme les frères de Job.

49 Ces versets de l'épilogue font partie de la trame la plus ancienne (mais quand même postexi-
lique) du livre de Job, qui consistait, environ, en Jb 1,1-5.13-22 ; 42,11-17. Cf. W. Bührer:

Anmerkungen zum chronologischen Verhältnis von Hioberzählung und Hiobdichtung (à paraître

dans ZAW 134 [2022]).

50 uQtgJb passe sous silence les sœurs de Job dans ce verset.

51 Dans le Testament de Job cette scène n'est pas reprise de cette manière. Ce sont plutôt tous ses

amis et ceux qui veulent faire le bien, qui lui apportent des cadeaux: Testjb 44,3-5. Outre cette
scène un frère de Job est mentionné par son nom, et il figure comme l'auteur du Testament:

Néreus (Testjb 51-53).

52 De plus, aussi Jb 6,15 ; 22,6 parlent des «frères» de Job, mais d'une manière très générale ;

JbLXX 6,15 indique explicitement qu'il s'agit ici des proches de Job en général (oi èyyv-MToi pou).

Aussi la mère et le père de Job sont mentionnés en quelques endroits ; mais dans ces passages,



306 Walter Bührer

Cinquième conclusion: Dans les livres bibliques de Job, la famille de Job l'aide à

sortir de sa souffrance. Dans l'appendice de la Septante et dans le Testament de

Job, la fonction de sa famille est principalement de l'intégrer au peuple d'Israël:

Job devient un descendant d'Abraham.

4. Conclusion

La description de la famille d'origine de Job et ses interprétations, tout comme
la description des enfants de Job et ses interprétations, servent principalement à

mettre en valeur Job lui-même. Job se rapproche de plus en plus d'Abraham - en

ce qui concerne sa piété, sa crainte de Dieu et sa grande famille. Ce qui était largement

implicite dans la version la plus ancienne du livre hébreu de Job est devenue

de plus en plus explicite dans la réception de ce texte.

Le cas de la femme de Job est un peu différent: Ce n'est que plus tard qu'elle a

été explicitement associée à Job dans le texte massorétique. Mais à partir de ce

moment, elle a fait carrière elle-même. La Septante parle de ses émotions face à la

perte de ses enfants ; elle est décrite comme une femme patiente qui soutient Job
dans sa souffrance. Dans le Testament de Job, enfin, on lui donne un nom et

raconte son propre destin. Ces deux textes grecs montrent donc explicitement que
Job, le «juste souffrant», ne souffre pas seul. À la fin, il y a donc non seulement de

la pitié, mais aussi de la compassion.

on n'apprend rien sur les origines de Job: La mère de Job est en vue plusieurs fois dans le

contexte de la naissance de Job (cf. Jb 1,21 ; 3,10-12 ; 10,18-19 ; 19,17 ; 31,15.18); le père de Job est

mentionné en Jb 15,10. Enfin, en Jb 17,14 Job utilise les termes «mon père», «ma mère», «ma
sœur» (THIKl "'DX "OX) pour exprimer sa socialite avec la mort.



La famille de Job dans les différents livres de Job 307

Résumé

L'article analyse les différentes fonctions des enfants de Job, de la femme respectivement
des femmes de Job, et de la famille d'origine de Job pour la représentation et l'interprétation

de la figure de Job. La comparaison des livres hébreu et grec du Job de l'Ancien Testament

et du Testament de Job révèle un développement de l'intégration progressive de Job
dans le judaïsme - un développement, qui est déjà visible dans l'histoire de la formation
du livre hébreu de Job.

Abstract

The essay discusses the different functions of Job's children, Job's wife or Job's wives and

Job's family of origin for the representation and interpretation of the figure ofJob. By

comparing the Hebrew and Greek Book ofJob and the Testament ofJob, a development
ofJob's increasing integration into Judaism becomes visible, which is already laid out in
the formation of the Hebrew Book ofJob.

Walter Biihrer, Bochum


	La famille de Job dans les différents livres de Job : le texte hébreu, la Septante et le Testament de Job en comparaison

