
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 3

Artikel: Wie viel Religion verträgt die Politik? Wie viel Politik verträgt die
Religion? : Überlegungen im Rückblick auf das kirchliche Engagement
im Abstimmungskampf zur Konzerninitiative

Autor: Braunschweig, Michael U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie viel Politik verträgt die Religion?
Wie viel Religion verträgt die Politik?

Überlegungen im Rückblick auf das kirchliche Engagement im
Abstimmungskampfzur Konzerninitiative

1. Vorbemerkung
Welche Rolle soll und darf Religion in der Öffentlichkeit und insbesondere in der

Politik spielen? Wie politisch sollen und dürfen Religionen im liberalen Rechtsstaat

sein? Wie stark darf die Politik die Religion regulieren und wie weit dürfen

sich Religionsgemeinschaften in politische Entscheidungen einmischen? Im
Schweizer Kontext erleben diese Fragen gerade hohe Aufmerksamkeit. Vor dem

Hintergrund abnehmender institutioneller Bindung an die ehemals dominanten
Konfessionen der römisch-katholischen und der evangelisch-reformierten
Kirchen und einer - insbesondere durch Migration getriebenen - zunehmenden Plu-

ralisierung der Religionslandschaft sehen sich gerade die früheren Volkskirchen

in einer zunehmenden Spannung zwischen - auf der einen Seite - dem

Selbstverständnis, Kirchen «für alle» sein und bleiben zu wollen, und auf der anderen

Seite im Kontext einer Vielzahl von Religionsgemeinschaften, Konfessionen und

Denominationen das eigene Wirken auch als Wirken zum Wohl der gesamten
Gesellschaft erkennbar zu machen. Das Verhältnis von Staat und Kirchen im
Besonderen und das Wechselverhältnis von Religion und Politik im Allgemeinen
erleben in der Folge der seit einigen Jahrzehnten anhaltenden religionssoziologischen

und demographischen Veränderungen der Schweizer Gesellschaft eine

dynamische Entwicklungsphase. Verschiedene aktuelle Reformprojekte1 und
politische Vorlagen, die das Verhältnis von Religion und Politik direkt oder indirekt

zum Gegenstand haben, machen dies deutlich und bieten jeweils den aktuellen

Anlass zu einer Intensivierung der Debatte. In diesem Beitrag lege ich den Fokus

darauf, wie diese Veränderungsdynamik in Prozessen der politischen Aushandlung

zum Ausdruck kommt und welche Schlüsse sich aus dem Verhalten verschiedener

Akteure für die Frage nach dem politikverträglichen Mass von Religion

1 Vgl. etwa die jüngeren Gesetzgebungsprojekte in den Kantonen Genf (Religionsgesetz), Bern

(Kirchengesetz), Waadt (Anerkennung Islam), Basel-Stadt (Anerkennung Alewiten) u.a.

ThZ 3/77 (2021) S. 217-244



218 Michael U. Braunschweig

und dem religionsverträglichen Mass von Politik ergeben. Es geht also umpolitics
und weniger um Fragen der polity oder derpolicy. Konkret nehme ich in diesem

Beitrag eine aktuelle politische Vorlage in den Fokus, die zur verstärkten öffentlichen

Thematisierung beitrug.
Es handelt sich um die Volksinitiative «Für verantwortungsvolle

Unternehmen».2 Die Vorlage zielte als eidgenössische Volksinitiative auf eine

Teilrevision der Bundesverfassung in Hinblick auf die Rechenschafts- und

Sorgfaltspflichten von international tätigen Unternehmen mit steuerrechtlichem Sitz

in der Schweiz. Die Abstimmungsdebatte führte neben dieser wirtschaftspoliti-
schen Frage auch zu einer öffentlichen Diskussion über das angemessene Verhältnis

von Religion und Politik. Der Beitrag soll dazu dienen, die Kontroversen
aufzuarbeiten und auf einige Herausforderungen hinzuweisen, wenn Kirchen oder

Religionsgemeinschaften sich aktiv an politischen Debatten beteiligen.3

2. Die Volksinitiative «Für verantwortungsvolle Unternehmen»

2.1. Herkunfi, Ziele und Trägerschafi der Initiative
Die unter dem Kurztitel «Konzernverantwortungsinitiative» zur Abstimmung
gebrachte und letztlich knapp abgelehnte Volksinitiative «Für verantwortungsvolle

Unternehmen - zum Schutz von Mensch und Umwelt» hat eine lange

Vorgeschichte und darf in Bezug auf ihre Genese durchaus als massgeblich von
kirchlichen Kreisen getragenes Projekt gesehen werden. Bereits im Juni 2012

reichte ein Zusammenschluss von über 50 Entwicklungs- und Menschenrechtsorganisationen,

Umwelt- und Frauenverbänden, Gewerkschaften und kirchlichen

Gruppen4 beim schweizerischen Bundesparlament eine von über 130'000
Menschen unterzeichnete Petition5 ein.6 Unter dem Kampagnentitel «Recht ohne

2 Ich verwende im Folgenden die verschiedenen Bezeichnungen «Konzerninitiative», «Kon¬

zernverantwortungsinitiative» und «KVI» synonym.
3 Der Beitrag ergänzt damit den stärker konzeptionell ausgerichteten Beitrag von RolfSchieder

in diesem Heft durch den Blick auf einen konkreten Spannungskontext komplementär und

aus der Perspektive einer angewandten politischen Ethik.
4 Die beiden grossen kirchlichen Hilfswerke Brot für alle und Fastenopfer engagierten sich

(neben anderen) von Anfang in führender Rolle. Für eine vollständige Ubersicht über die
verschiedenen beteiligten Organisationen vgl. die Kampagnen-Website http://www.rechtoh-
negrenzen.ch (22.06.2021).

5 Eine Petition ist nicht bindend, muss aber zur Kenntnis genommen werden (Art. 33 Schwei¬

zer Bundesverfassung [BV] Mit über 130'000 Unterschriften übertraf sie bereits das für die

Einreichung einer Volksinitiative erforderliche Quorum von lOO'OOO Unterzeichnenden.

6 Hintergrund des Anliegens ist die Verabschiedung der «UNO-Leitprinzipien für Wirtschaft:



Wie viel Politik verträgt die Religion? 219

Grenzen» forderten sie Regierung und Parlament auf, gesetzliche Grundlagen

zu erlassen,

- «damit Schweizer Konzerne für ihre Tätigkeiten, ihre Tochterfirmen und
Zulieferer vorsorglich Massnahmen (Sorgfaltspflicht) treffen müssen, um hier
und anderswo Menschenrechtsverletzungen und Umweltvergehen zu verhindern;

- damit Menschen, die durch die Tätigkeiten von Schweizer Konzernen, ihren
Tochterfirmen und Zulieferern Schaden erleiden, hier Klage einreichen und

Wiedergutmachung verlangen können.»7

Die eidgenössischen Räte reagierten auf die Petition mit dem Auftrag an den

Bundesrat, beim Schweizerischen Institut für Rechtsvergleichung einen Bericht

in Auftrag zu geben, der aufzeigen sollte,

«wie Verwaltungsratsmitglieder verpflichtet werden können, bei sämtlichen
Auslandaktivitäten ihres Unternehmens eine vorgängige Sorgfaltsprüfung bezüglich Menschenrechten

und Umwelt (gemäss ,Due Diligence'-Definition von John Ruggie) durchzuführen,

und wie die öffentliche Rechenschaftsablage (Reporting) über die zu diesem Zweck

getroffenen Massnahmen geregelt wird. Auf Basis dieser rechtsvergleichenden Studie
soll der Bundesrat für die Schweiz geeignete Lösungen aufzeigen, dies koordiniert mit
anderen Ländern und/oder Staatengemeinschaften.»8

Eine von der aussenpolitischen Kommission des Nationalrats eingebrachte Motion

forderte im Anschluss an den rechtsvergleichenden Bericht den Bundesrat auf,

im Rahmen der vorgesehenen Revision des Aktienrechts [...] eine Sorgfaltsprü-

fungspflicht (Due Diligence gemäss Uno-Leitlinien) für Unternehmen bezüglich
Menschenrechten und Umwelt vorzuschlagen»9. Die zunächst mit Stichentscheid

des Ratspräsidenten knapp angenommene Motion wurde auf Antrag der

und Menschenrechte» (UN Guiding Principles on Business and Human Rights) durch den

UNO-Menschenrechtsrat im Juni 2011, welche sowohl von Staaten als auch von Unternehmen

die Achtung von Menschenrechten verlangen und sie dazu verpflichten, im Fall ihrer

Verletzung angemessene und wirksame Abhilfemassnahmen anzubieten.

7 Aussenpolitische Kommission Nationalrat: Bericht der Aussenpolitischen Kommission vom
30. Oktober 2012, 12.2042 Petition Recht ohne Grenzen, c/o Alliance Sud. Recht ohne

Grenzen. Klare Regeln für Schweizer Konzerne. Weltweit, Bern 2012.
8 Aussenpolitische Kommission Nationalrat: Rechtsvergleichender Bericht. Sorgfaltsprüfung

bezüglich Menschenrechten und Umwelt im Zusammenhang mit den Auslandaktivitäten

von Schweizer Konzernen. Bericht in Erfüllung des Postulates 12.3980, Bern 2014.

9 Motion APK-NR 12.3980). Umsetzung des rechtsvergleichenden Berichtes des Bundesrates

über die Verantwortung von Unternehmen bezüglich Menschenrechten und Umwelt.



220 Michael U. Braunschweig

CVP-EVP-Fraktion allerdings bereits nach einer Stunde, kurz vor Schluss des

Sessionstages um 18:47 Uhr, wiederholt und dann mit 95 zu 86 Stimmen deutlich

abgelehnt.10 Für die Kampagnenvereinigung «Recht ohne Grenzen» war diese

Ablehnung das Indiz dafür, dass der parlamentarische Weg in der Durchsetzung
ihres Anliegens nicht mehr zielführend war, und sie bot den entscheidenden Ans-

toss, einen Monat später die Volksinitiative «Für verantwortungsvolle Unternehmen»

zu lancieren. Am 10. Oktober 2016 wurde sie mit 120'4l8 beglaubigten
Unterschriften bei der Bundeskanzlei eingereicht. Der Bundesrat beantragte dem

Parlament die Ablehnung der Initiative und machte sich indessen für einen
indirekten Gegenvorschlag stark. Nach langem Ringen und der allerdings letztlich

erfolglosen Suche nach einem auch für das Initiativkomitee akzeptablen
Gegenvorschlag durch verschiedene Kräfte im Parlament gelangte die Volksinitiative
schliesslich ohne Gegenvorschlag an die Urne. Eine Mehrheit von 50,7% der

Stimmberechtigen nahm die Vorlage zwar an, sie scheiterte aber am sogenannten
doppelten Mehr, da sie lediglich die Zustimmung von 8,5 Standesstimmen fand

gegenüber 12,5 Ablehnungen.11

2.2. Das kirchliche Engagement im Abstimmungskampf
Nimmt man die Zahl der Zeitungsinserate als Indikator, erweist sich die

Konzernverantwortungsinitiative im langjährigen Vergleich als eine der am stärksten mit
Zeitungsinseraten beworbenen Initiativen. Gemäss Erhebung von Année Politique
Suisse (APS) lag die Zahl der Inserate bis elf Tage vor dem Abstimmungstermin
zweieinhalb Mal höher als beim Durchschnitt aller Volksinitiativen seit 2013.12

Die «Konzernverantwortungsinitiative» fand gerade in kirchlichen Kreisen

eine für politische Vorlagen aussergewöhnlich starke Unterstützung. Hunderte

10 Vgl. AB 2015 N 297 und AB 2015 N 308.
11 BBl2021 891.Die Annahme einer Volksinitiative auf Teilrevision der Bundesverfassung ver¬

langt eine doppelte Zustimmung einerseits der Mehrheit der Stimmberechtigten und
andererseits der Mehrheit der Standesstimmen. Die Kantone verfügen jeweils über eine Standesstimme

mit Ausnahme der Kantone Basel-Stadt, Basel-Landschaft, Appenzell-Ausserrhoden,
Appenzell-Innerrhoden, Obwalden und Nidwaiden, die jeweils über nur eine halbe Standesstimme

verfügen.
12 Vgl. A. Heidelberger / M. Bühlmann: APS-Zeitungs- und Inserateanalyse zu den Abstim¬

mungen vom 29. November 2020. Zwischenstand vom 19.11.2020. Bern 2020 4. Heidelberger

und Bühlmann führen die starke Inserate-Kampagne der Pro-Seite darauf zurück, dass

die Initiative nicht von Parteien, sondern von einer breiten NGO-Plattform getragen und

geführt wurde, die in der Summe mehr finanzielle Mittel zur Verfügung gehabt haben mögen,
vgl. ebd. 6.



Wie viel Politik verträgt die Religion? 221

von Einzelpersonen bekräftigten ihre Unterstützung auf der eigens dafür
eingerichteten Website www.kirchefuerkonzernverantwortung.ch. Auch zahlreiche

Gremien und kirchliche Behörden taten ihre Unterstützung der Initiative explizit
kund, was bei anderen politischen Anliegen kaum je der Fall ist: Die Schweizerische

Bischofskonferenz, der Rat der Evangelischen Kirche Schweiz, die Schweizerische

Evangelische Allianz, der Verband Freikirchen Schweiz, zahlreiche Exekutiven

der kantonalkirchlichen Körperschaften13 sowie rund 650 oder etwas über

30% der Kirchgemeinde-Exekutiven (Kirchenpflegen oder Kirchgemeinderäte)
sowie zahlreiche weitere nationale, kantonale und lokale Organisationen und
Gremien14 unterstützten die Initiative explizit und taten dies über Medienmitteilungen

und/oder auf der genannten Plattform kund.

2.3 Innerkirchliche Differenzen

Allerdings fand die Initiative auch in kirchlichen Kreisen nicht einhellige Zustimmung.

Unter dem Titel «Ethik-Komitee gegen die KVI» vereinigten sich rund

100 Personen aus kirchlichen und kirchennahen Kreisen und setzten sich für eine

Ablehnung der Initiative ein.15 Divergenzen in der Haltung zur Abstimmungsvorlage

zeigten sich aufverschiedenen Ebenen.

Anders als die meisten kantonalkirchlichen Körperschaften äusserte sich etwa
der Kirchenrat (Exekutive) der evangelisch-reformierten Landeskirche Zürich

- der zweitgrössten evangelisch-reformierten Kirche in der Schweiz - nicht zur
Initiative und forderte auch die Kirchgemeinde-Exekutiven auf, von politischen

Stellungnahmen zugunsten der oder gegen die Initiative abzusehen. Explizit verbot

der Kirchenrat den Kirchgemeinde-Behörden, «Abstimmungspropaganda»

mit «plakativen Werbemitteln wie Plakate, Inserate, Flaggen an Gebäuden,

Spots, Posts in sozialen Medien, Pins, etc. »16 Abweichend von der befürworten-

13 Bei den evangelisch-reformierten Kirchen unterstützten mit Ausnahme von Aargau, Schwyz,
Tessin und Zürich sämtliche kantonal-kirchlichen Körperschaften die Initiative.

14 Wie Bistumsregionen, Pfarrvereine, der Schweizerische Katholische Frauenbund, die Evange¬

lischen Frauen Schweiz, der Jesuiten-Flüchtlingsdienst u.a.

15 Die Internet-Website wurde durch die Agentur Furrerhugi AG betrieben und damit durch
dieselbe Agentur wie die übrige Nein-Kampagne.

16 Kirchenrat der Evangelisch-reformierten Landeskirche des Kantons Zürich: Merkblatt für
kirchliche Behörden, Pfarrämter und Gemeindekonvente zu Rechten und Pflichten bei

Abstimmungen, Zürich 2020, 4, unter: https://www.zhref.ch/intern/kirchenpflege/allgemei-
nes/downloads/zhref-merkblatt-rechte-pfhchten-bei-abstimmungen-131108-mr.pdf/view
(22.06.2021).



222 Michael U. Braunschweig

den Haltung der Schweizerischen Bischofskonferenz hielt auch das Bistum Chur
fest, dass «die Beflaggung von Kirchen und kirchlichen Gebäuden mit parteilichen

politischen Botschaften» mit der Dignität der Gebäude unvereinbar sei.17

Gerade das Verbot von Flaggen an Kirchen und Kirchgemeindehäusern führte

auf Seite der kirchlichen Pro-Kampagne zu heftiger Kritik. Zahlreiche
Kirchgemeinden beider Konfessionen widersetzten sich dem Verbot und beflaggten ihre

Kirchen, Kirchtürme oder andere kirchliche Liegenschaften.

3. Reaktionen aufdas kirchliche Engagement
Das kirchliche Engagement zugunsten der Initiative wurde nicht nur innerkirchlich

wahrgenommen, sondern auch ausserkirchlich intensiv diskutiert. Besonders

in Kreisen rechts der Mitte, in der die Kirchen in der Regel eine nach wie vor hohe

Reputation gemessen,18 führte das Engagement der Kirchen zu ungewöhnlich
intensiven Diskussionen und bisweilen zu deutlicher Kritik.19 Dabei lassen sich im

Rückblick verschiedene Reaktionsstrategien ausmachen.

3.1 Moralismusvorwurf
Als Moralismusvorwurf bezeichne ich Formen der Reaktion auf das kirchliche

Engagement im Abstimmungskampf, die sich von «den Kirchen» oder ihren

Vertreterinnen und Vertretern moralisch abqualifiziert bzw. als ,Christinnen und

Christen zweiter Klasse' degradiert sehen. Veranschaulichen lässt sich diese

Reaktionsstrategie an einer vermutlich konzertierten Aktion in bürgerlichen Medien

Anfang November 2020.

Eine Gruppe von nationalen, kantonalen und lokalen Politikerinnen aus dem

rechtsbürgerlichen Milieu20 lancierte unter dem Titel eines «offenen Briefes an

die Kirchen » eine Inserate-Kampagne, in der sie das Engagement der Kirchen im

Abstimmungskampf und ihre Rolle in der Gesellschaft in den Vordergrund stell-

17 Vgl. Stellungnahme des Bistums Chur zur Konzernverantwortungsinitiative, unter: https://
www.bistum-chur.ch/aktuelles/stellungnahme-des-bistums-chur-zur-konzernverantwor-
tungsinitiative/ (22.06.2021).

18 Vgl. U. Winter-Pfändler: Kirchenreputation. Forschungsergebnisse zum Ansehen der Kir¬

chen in der Schweiz und Impulse zum Reputationsmanagement, St. Gallen 2015.

19 In linken Kreisen fand das Engagement zugunsten der Initiative wenig überraschend wohl¬

wollenden Zuspruch.
20 Unter den 17 National- und Ständerätinnen befanden sich die Parteipräsidentin der FDP und

die Fraktionspräsidentin der Fraktion «Die Mitte».



Wie viel Politik verträgt die Religion? 223

te.21 Tatsächlich ging es im Inserat nur am Rande um die Positionierung zur KVI
und hauptsächlich um das als problematisch und ungebührlich wahrgenommene
Verhalten der Kirchen. Das halbseitige Inserat erschien in der Samstagsausgabe

von elf Zeitungen am 7. November 202022 in der sogenannten «heissen Phase»

des Absrimmungskampfes, was die Bedeutung unterstreicht, die der Frage nach

der Rolle der Kirchen seitens der Absenderinnen beigemessen wurde. Die
Politikerinnen positionierten sich explizit als «christliche Frauen» und kritisierten vor
allem das Verhalten « der Kirchen » :

«Mit ihrer einseitigen Parteinahme, der teuren kirchlichen Kampagne und der Mission

von der Kanzel23 für die Initiative vermitteln die Kirchen derweil den Eindruck, dass es

nur einen einzigen Weg gäbe, christliche Grundsätze zu verwirklichen.
Damit wird klar suggeriert, dass Kirchenmitglieder, welche die Initiative ablehnenund

damit den Gegenvorschlag unterstützen, ein unethischeres Weltbild haben oder gar
weniger gute Christinnen und Christen seien. Dass man in der Öffentlichkeit deswegen gar

angeprangert wird, gehört dazu.

[...]
Wir protestieren jedoch gegen die politische Stellungnahme von der Kanzel im Namen
der Institution Kirche, welche wir schliesslich alle tragen. Die Kirche als Institution ist
keine politische Partei, sondern eine Gemeinschaft von Gläubigen. Sie soll vereinen und
nicht spalten.

[...]
Wir verwehren uns gegen die Botschaft der Kirche, in deren Namen die Kampagne
geführt wird und die Triage in <gutes und < weniger gutes Christinnen. Wir protestieren

gegen Verunglimpfungen von Kampagnengegnerinnen, ss

Es drängt sich die Vermutung auf, dass die Inseratekampagne zeitlich koordiniert

war mit einem doppelseitigen Interview mit der zuständigen Vorsteherin des Eid-

21 Das Inserat erschien in elf Zeitungen, die alle dem Joint Venture CH Media gehören, das

2018 aus AZ Medien und NZZ-Regionalmedien gegründet wurde (Appenzeller Zeitung,
Aargauer Zeitung, Basellandschaftliche Zeitung, Bote der Urschweiz, Luzerner Zeitung,
Nidwaldner Zeitung, Obwaldner Zeitung, St. Galler Tagblatt, Solothurner Zeitung, Neue

Urner Zeitung, Zuger Zeitung).
22 Mit zwölfvon insgesamt 515 machte der « offene Briefss rund 2,3% der durch die APS ausge¬

werteten Inserate der Nein-Kampagne aus.

23 Hier wird daraufBezug genommen, dass die Kampagnenseite «kirchefuerkonzernverantwor-

tungss Predigtanregungen zum Herunterladen anbot und in einigen Gottesdiensten offenbar
die Initiative selber zum Predigtthema gemacht wurden. Vgl. dazu das «Dossier für
Kirchgemeinden und Pfarreienss, verfügbar unter https://www.kirchefuerkonzernverantwortung.
ch/wp-content/uploads/2020/07/Dossier.pdf (zuletzt aufgerufen am 20. Juli 2021).



224 Michael U. Braunschweig

genössischen Justiz- und Polizeidepartements, Karin Keller-Sutter (FDP), das

am selben Tag in der NZZ24 erschien und sich inhaltlich über weite Teile und

sehr deutlich in Bezug auf die Rolle der Kirchen mit den Anliegen des Inserates

deckte.25 Gleich einleitend wurde die Bundesrätin gefragt, ob sie sich über das

Engagement der Kirchen ärgere. Die FDP-Magistratin antwortete dann inhaltlich

weitgehend deckungsgleich mit dem Inserat:

«Ich finde es falsch, wenn die Kirchen von der Kanzel herunter Tagespolitik betreiben.

Ich selbst bin praktizierende Katholikin, komme mir jetzt aber ausgegrenzt vor. [...] Ich

war immer eine treue Katholikin, aber offensichtlich bin ich jetzt keine gute Christin
mehr, wenn ich nicht für die Konzernverantwortungsinitiative bin. Ich empfinde das als

verletzend. Man kann in guten Treuen und mit gutem Gewissen gegen diese Initiative
sein.»26

Mit der vermutlich konzertierten Aktion27 setzten die bürgerlichen Politikerinnen

bewusst auf Gender-Stereotype. In einem Interview mit dem Nachrichtenportal

kath.ch sprach Andrea Gmür-Schönenberger davon, dass sie sich von ihrer

Kirche stigmatisiert sehe und dass dies als Frau noch mehr der Fall sei. Sie fühle

sich an «Hexenverbrennungen» erinnert.28 Die Politikerinnen stilisierten sich

zu Opfern einer patriarchalen Amtskirche. Die Reaktion von Seiten der

Bischofskonferenz liess denn auch nicht auf sich warten. Der damalige Präsident der

Bischofskonferenz, Felix Gmiir29, bezeichnete die Behauptungen des «offenen

24 Karin Keller-Suter war selber von 2012 bis 2016 Verwaltungsrätin der Neuen Zürcher Zei-

tung.
25 Zudem erwähnte der «offene Brief» explizit den Umgang mit Karin Keller-Sutter als Bei¬

spiel dafür, was aus Sicht der Absenderinnen nicht geht: So wurde angemahnt, es sei nicht

Aufgabe der Kirche, teure Abstimmungskampagnen zu organisieren, in welchen Personen im
Namen der Kirche «verunglimpft werden wie beispielsweise Karin Keller-Sutter». Von Seite

der Befürworterinnen und Befürworter der Initiative wurde die Bundesrätin verschiedentlich

der Lüge oder Verdrehung der Tatsachen beschuldigt. Es ist mir allerdings nicht bekannt, dass

Vertreterinnen oder Vertreter von Kirchen der Bundesrätin öffentlich als Lügnerin bezeichnet

hätten.

26 Vgl. NZZ vom 7. November 2020, 10.

27 Laut der Initiantin des «offenen Briefes», Ständerätin Andrea Gmür-Schönenberger (Die
Mitte, LU) wurde das Inserat unter Beteiligung der Agentur Furrerhugi AG konzipiert. Vgl.
Frauen gegen die KVI: Das sagt Bischof Felix' Schwägerin, veröffentlicht am 7. November

2020 unter: https://www.kath.ch/newsd/frauen-gegen-die-kvi-das-sagt-bischof-feIix-
schwaegerin/ (22.06.2021).

28 Ebd.

29 Bischof Felix Gmür und Ständerätin Andrea Gmür-Schöneberger sind verschwägert.



Wie viel Politik verträgt die Religion? 225

Briefes» als «samt und sonders unhaltbar und freie, wohl abstimmungstaktische

Erfindung von Kreisen, die die Initiative bekämpfen».30

Wie deutlich wurde, gelang es den bürgerlichen Politikerinnen durch diesen

Moralismusvorwurf, die Kirchen in die Defensive und unter Rechtfertigungszwang

zu setzen. Es ist nicht anzunehmen, dass die Affäre der öffentlichen

Reputation der Kirchen besonders dienlich war. Mit weniger subtilen Mitteln

operierte die ebenfalls von bürgerlichen Kreisen ausgehende Strategie der

Stimmrechtsbeschwerde.

3.2 Strategie der Stimmrechtsbeschwerde

In vier Kantonen beschritten die Jungfreisinnigen (die Jungpartei der FDP)
aufgrund des kirchlichen Engagements im Abstimmungskampfden Rechtsweg. Sie

reichten in den Kantonen Aargau (Verfahren IC_631/2020), Thurgau
(Verfahren lC_639/2020), Bern (Verfahren lC_633/2020), St. Gallen (Verfahren

lC_627/2020) und Zürich (Verfahren lC_64l/2020) Stimmrechtsbeschwerden

gegen die Einmischung der Kirchen in den Abstimmungskampf ein und

forderten vorsorgliche Massnahmen, die den Kirchen das weitere Engagement

untersagt hätten.31 Sämtliche Kantonsregierungen traten wegen Nichtzuständigkeit

auf die Beschwerden nicht ein bzw. sahen keinen unmittelbaren Anlass,

vorsorgliche Massnahmen zu ergreifen, was den Weiterzug an die höchste

judikative Instanz, das Bundesgericht, möglich machte. Die Begehren nach

vorsorglichen Massnahmen noch vor dem Abstimmungstag wurden vom Bundesgericht

abgewiesen.32 Den definitiven Entscheid fällte das Bundesgericht dann

aber erst nach erfolgter Abstimmung im März 2021. Aufgrund der Ablehnung
der Initiative durch die Mehrheit der Stände sah das Gericht die Voraussetzungen

nicht gegeben, um auf die Beschwerden einzutreten, und wies sie ab. Die

Kantonsregierungen von St. Gallen und Thurgau und die Bundeskanzlei hatten
sich eine Klärung in der Sache gewünscht. So äusserte sich etwa die Bundeskanzlei

kritisch:

30 Bischof Felix Gmür wirft KVl-Gegnerinnen «Kirchen-Bashing» vor, veröffentliche am 7.

November 2020 unter: https://www.kath.ch/newsd/basIer-bischof-felix-gmuer-wirft-seiner-
schwaegerin-kirchen-bashing-vor/ (22.06.2021

31 Jungfreisinnige Schweiz: Medienmitteilung vom 03.11.2020, https://jungfreisinnige.ch/
stimmrechtsbeschwerden-in-vier-kantonen-kirchliches-engagement-fuer-die-sog-konzern-
verantwortungsinitiative-ist-bundesverfassungswidrig/ (22.06.2021).

32 Vgl. Verfügungen 1 C_627/2020, 1 C_631 /2020 und 1 C_633/2020 vom 23.11.2020.



226 Michael U. Braunschweig

«Im vorliegenden Fall ähneln die kirchlichen Interventionen allerdings der

Kampagnentätigkeit privater Akteure. Sie können aufgrund ihres Umfangs und ihrer Sichtbarkeit

als intensiv gelten, und es scheint fragwürdig, ob die ethische Relevanz der Vorlage
respektive der Bezug zu den Kirchen dies rechtfertigt. Insgesamt betrachtet erscheint
das Engagement der Landeskirchen und Kirchgemeinden damit zumindest als

grenzwertig. [...] Im Rahmen der bundesgerichtlichen Erwägungen sollten die Anforderungen

an kirchliche Interventionen indes erörtert und dargelegt werden, ob das intensive

Engagement der öffentlich-rechtlichen Körperschaften im vorliegenden Fall als zulässig
betrachtet werden kann.»33

Das Bundesgericht gestand zu, dass ein «öffentliches Interesse an der Klärung
der Zulässigkeit von Interventionen von Landeskirchen und Kirchgemeinden im
Vorfeld von Volksabstimmungen»34 bestehe; nur blieb es diese Klärung schuldig.

Die Klage-Strategie erwies sich so als wenig ergiebig; weder hinsichtlich der

von den Klägern anvisierten Ziele einer Unterbindung des kirchlichen Engagements

mittels vorsorglicher Massnahmen oder des präventiven Verbots zukünftigen

kirchlichen Engagements noch in Bezug auf die Klärung der angemessenen
Rolle von Kirchen in politischen Abstimmungsdebatten.

3.3 Politische Klärungen
Auch über die parlamentarischen Instrumente versuchten rechtsbürgerliche Kreise,

dem kirchlichen Engagement im Abstimmungskampf zu begegnen. In einer

Reihe von parlamentarischen Vorstössen aufeidgenössischer und kantonaler Ebene

wurde nach Klärung gesucht.

Die Interpellation 20.4667 (Guggisberg, SVP/BE) wollte vom Bundesrat

umfassende Antworten zum Engagement der Kirchen und von Hilfsorganisationen
erfahren:

1. Wie beurteilt der Bundesrat das Ausmass sowie die Art und Weise, wie die

Kirchen in den Abstimmungskampf eingegriffen haben (z. B. durch Beflaggung

von als schutzwürdig eingestuften, denkmalgeschützten Kirchtürmen

mit riesigen Fahnen, Vorbereitung von Muster-Predigten für Pfarrer etc.)

2. Wo sieht der Bundesrat die Grenze, inwieweit sich (steuerfinanzierte) Kir¬

chen überhaupt in politische Entscheide einmischen dürfen?

33 Stellungnahme auszugsweise veröffentlicht unter: https://www.kath.ch/newsd/das-schreibt-
der-bundeskanzler-zum-politischen-engagement-der-kirchen/ (22.06.2021

34 Verfügung vom 23. März 2021, Urteile lC_627/2020, 1C_631/2020, lC_633/2020,
lC_639/2020, lC_641/2020.



Wie viel Politik verträgt die Religion? 227

3. Kann der Bundesrat ausschliessen, dass beim Abstimmungskampf über die

Unternehmensverantwortungs-Initiative Entwicklungshilfe-Gelder durch

Hilfsorganisationen zweckentfremdet wurden?

4. Wie stellt der Bundesrat sicher, dass dies nicht geschieht

In seiner Antwort verwies der Bundesrat insbesondere darauf, dass die anerkannten

Kirchen an die Grundrechte gebunden seien und dies auch den Respekt vor
der freien und unverfälschten Willenskundgabe der Stimmbürgerinnen und

Stimmbürger beinhalte (gemäss Art. 34 Abs. 2 BV). Dass alle öffentlich-rechtlichen

Akteure und damit auch die anerkannten Kirchen eine gewisse Zurückhaltung

zu üben hätten bei Stellungnahmen zu politischen Sachgeschäften, stehe

einer Stellungnahme zu «Themen mit ethischer Relevanz» aber nicht entgegen.
Für die übrigen Fragen verwies der Bundesrat auf seine Antworten zur Motion
20.4162 (vgl. unten).35

3.4 Rückbindungs- oder Präventionsstrategie
Noch mehr zu reden als das Engagement der Kirchen gab das Engagement von

Nichtregierungsorganisationen und Hilfswerken der internationalen

Entwicklungszusammenarbeit, die für ihre Projekte teilweise auch finanzielle Mittel des

Bundes erhalten und/oder aufgrund ihrer Gemeinnützigkeit das Privileg einer

Befreiung von der direkten Bundessteuer gemessen.36

a. Die Interpellationen 20.4436 (Glarner, SVP/AG), 20.4557 (Hess, SVP/BE)
und 20.4501 (Bourgeois, FDP/FR) erfragten vom Bundesrat unter anderem

eine detaillierte Auflistung sämtlicher in den letzten 5 Jahren ausbezahlten

Beiträge an neun Hilfsorganisation, die sich im Abstimmungskampf engagiert

hatten, darunter auch die kirchlichen Hilfswerke Fastenopfer, Brotfur
alle, Caritas und HEKS.

b. Motion 20.4162 (Noser, FDP/ZH): Die Motion verlangte, die Einhaltung
der Anforderungen an die Steuerbefreiung juristischer Personen bei der direkten

Bundessteuer wegen Gemeinnützigkeit im Falle von politischer Tätigkeit
zu überprüfen.

35 Auf kantonaler Ebene forderte eine im St. Galler Kantonsparlament eingebrachte Motion
eine Gesetzesrevision, welche die anerkannten Kirchen zur Neutralität in politischen Fragen

verpflichten sollte. Das Parlament folgte dem Antrag der Regierung und wies die Motion ab.

Vgl. Geschäft 42.20.24 Leitplanken bei Abstimmungen auch für öffentlich-rechtlich
anerkannte Religionsgemeinschaften. ABl 2021-00.048.187.

36 Art. 56 Lit. g Bundesgesetz vom 14. Dezember 1990 über die direkte Bundessteuer.



228 Michael U. Braunschweig

c. Motion (Portmann, FDP/ZH)37: Die Motion ging noch einen Schritt weiter
und verlangt vom Bund, «staatliche Unterstützungen an Projekte der

internationalen Zusammenarbeit von Nichtregierungsorganisationen (NGOs),
die sich an politischen Kampagnen beteiligt haben, zu überprüfen, und [...]

[unter bestimmten Bedingungen, MUB] einzustellen.»

Das von einem FDP-Bundesrat geführte Aussendepartement reagierte auf das

NGO-Engagement bei der KVI-Abstimmung in ähnlicher Weise. Stellenweise

wurden staatliche Entwicklungshilfegelder durch NGOs offenbar für die Bil-

dungs- und Kampagnenarbeit in der Schweiz verwendet. Die dem Aussendepartement

angegliederte Direktion für Entwicklung und Zusammenarbeit (DEZA)
teilte den Hilfswerken Anfang Dezember in einem Schreiben mit, dass die
Hilfswerke das Geld der DEZA nicht mehr für Informations- und Bildungsarbeit im

Inland verwenden dürfen (darunter auch Broschüren oder Veranstaltungen an

Schulen).

4. Normative Einordnung der Debatte

Das kirchliche Engagement in der politischen Abstimmungskampagne bringt
eine Reihe von rechtlichen und ethischen Fragen mit sich. Einerseits sind dies

Fragen der allgemeinen politischen Ethik nach der angemessenen öffentlichen

Rolle von Religionsgemeinschaften im Allgemeinen und öffentlich-rechtlichen

kirchlichen Körperschaften im Besonderen, die das politische Gemeinwesen als

solches zu beantworten bzw. zu entwickeln hat. Andererseits stellen sich auch

Fragen im Betrachtungshorizont einer theologischen Ethik des Politischen etwa
nach dem kirchlichen Selbstverständnis in einer Zeit abnehmender institutioneller

Bindung und abnehmender gesamtgesellschaftlicher Bedeutung der früheren

Volkskirchen.

Die Frage nach der adäquaten öffentlichen Rolle von öffentlich-rechtlich
anerkannten Religionsgemeinschaften bekommt vor allem dann eine besondere

Virulenz, wenn sich die Finanzierung der kirchlichen Körperschaften nicht nur
aus den Beiträgen ihrer Mitglieder speist (Kirchensteuern natürlicher Personen),

sondern darüber hinaus Steuern juristischer Personen und über Staatsbeiträge

(wie in namhaftem Umfang in Zürich, Bern und Waadt) allgemeine Steuermittel

der öffentlichen Hand zur Finanzierung der Organisationen beitragen.38

37 Eingereicht am 2.12.2020, Stand (22.06.2021): Im Rat noch nicht behandelt.

38 Die Finanzierung ist von Kanton zu Kanton unterschiedlich. Das Recht zur Besteuerung von



Wie viel Politik verträgt die Religion? 229

Der Rechtsstatus einer Körperschaft des öffentlichen Rechts und die

Finanzierung solcher Körperschaften mit öffentlichen Mitteln oder durch staatlich

zugestandene Steuerprivilegien bilden deshalb den Anknüpfungspunkt der

politischen Kritik am öffentlichen Auftreten der Kirchen in der Abstimmungskampagne

und der Rechtsbeschwerden gegen dieses Engagement. Im Folgenden werde

ich mich zunächst an einer Einschätzung der rechtlichen Fragen versuchen, die

das Bundesgericht offenliess, im zweiten Schritt auf Fragen der politischen Ethik

eingehen.

4.1 Legalität des kirchlichen Engagements

im AhStimmungskampfeidgenössischer Vorlagen

Die auf politischem und rechtlichem Weg aufgeworfene Frage nach der

Rechtmässigkeit des Engagements von Kirchen bei Abstimmungsvorlagen kann nicht
bloss mit Verweis auf die allgemeine und durch die Verfassung garantierte
Meinungsfreiheit beantwortet werden (Art. 16 BV). Träger des Grundrechts sind

nach herrschender Lehre zwar sowohl natürliche als auch juristische Personen,39

weiter schützt die Bundesverfassung die Glaubens- und Gewissensfreiheit (Art.
15 BV), sie gewährleistet aber eben auch die Garantie der politischen Rechte und
insbesondere die freie Willensbildung und die unverfälschte Stimmabgabe (Art.
34 Abs. 2 BV). Geschützt wird namentlich das Recht der aktiv Stimmberechtigten,

weder bei der Bildung noch bei der Äusserung des politischen Willens unter
Druck gesetzt oder in unzulässiger Weise beeinflusst zu werden.40 Deshalb leitet
sich aus Art. 34 Abs. 2 BV eine Verpflichtung der Behörden auf korrekte und
zurückhaltende Information im Vorfeld von Abstimmungen ab.41

Einer engen Auslegung zufolge, wie sie etwa auch der Zürcher Kirchenrat

vertrat, sind Gremien der Kirchenleitung bei kirchlichen Körperschaften des

öffentlichen Rechts den Behörden im Sinne des staatlichen Rechts gleichgestellt.
Eine Kirchenpflege oder ein Kirchgemeinderat gilt dann rechtlich als Behörde

juristischen Personen aufdem Gebiet der anerkannten öffentlich-rechtlichen Körperschaften
kommt den Kirchen in allen ausser acht Kantonen zu. Staatliche Abgeltungen für
gesamtgesellschaftliche Leistungen erhalten die öffentlich-rechtlich anerkannten Kirchen insbesondere

in den genannten drei Kantonen in einem erheblichen Umfang.
39 Vgl. A. Kley / E. Tophinke: Art. 16 BV, in: B. Ehrenzeller u.a. (Hg.): Die Schweizerische

Bundesverfassung: St. Galler Kommentar, Band 1, Zürich 2008, 366-384, Rz 12.

40 Vgl. BGE [Schweizerisches Bundesgerichtsurteil] 130 I 290 E. 3.1; BGE 129 1185 E. 5, 192.

41 Vgl. BGE 1401 338, E. 5.1,342.



230 Michael U. Braunschweig

analog einem Gemeinderat. Die Bestimmungen zum Engagement von Behörden

im Rahmen von Abstimmungskämpfen gelten deshalb auch für die kirchlichen
Behörden. Entscheidend für die Frage nach der Zulässigkeit eines Engagements
bei Abstimmungsvorlagen sind dabei verschiedene Aspekte.

Grundsätzlich sind Informationen oder Interventionen von Behörden nur bei

Abstimmungen im eigenen Gemeinwesen (Gemeinde, Kanton, Bund) zulässig.

Zudem müssen dabei qualitative Anforderungen erfüllt sein: Diese unterliegen
den Geboten der Sachlichkeit, der Transparenz und der Verhältnismässigkeit.
Behördliche Informationen müssen geeignet sein, zur offenen Meinungsbildung
beizutragen, und dürfen nicht in dominanter und unverhältnismässiger Art im
Sinne eigentlicher Propaganda eine freie Willensbildung der Stimmberechtigten

erschweren oder geradezu verunmöglichen.42 Daran orientierte sich auch die

Weisung des Zürcher Kirchenrates, wenn sie daraufhinwies, dass «Plakate, Inserate,

Flaggen an Gebäuden, Spots, Posts in sozialen Medien » oder die finanzielle

Unterstützung von Abstimmungskomitees oder Abstimmungskampagnen mit
öffentlichen Geldern unzulässig sei.43

Bei Abstimmungen in einem anderen (untergeordneten, gleichgeordneten
oder übergeordneten) Gemeinwesen sind Informationen oder Interventionen

von Behörden nur dann zulässig, sofern die Behörde bzw. das Gemeinwesen, dem

sie zugehört, am Ausgang der Abstimmung ein unmittelbares und verglichen mit
anderen Gemeinwesen derselben Stufe bedeutend stärkeres, objektives Interesse

haben.44 In Verbindung mit Art. 72 Abs. 1 BV45 kann eine Vorlage des Bundes

also kaum je die genannten Voraussetzungen erfüllen. Das öffentliche Engagement

vieler Kirchgemeindebehörden als Behörden im Abstimmungskampf zur
Konzerninitiative kann dieser engen Auffassung nach nicht als rechtmässig
beurteilt werden.

Gegen diese enge Auffassung, welche die kirchlichen Behörden aufgrund der

Verfassung der Kirchen im öffentlichen Recht analog zu den staatlichen Behörden

behandelt, ist allerdings ins Feld zu führen, dass sich die Kirchen in Hinblick
auf die Mitgliedschaft grundlegend von staatlichen Körperschaften des öffentlichen

Rechts wie Kantonen oder Gemeinden unterscheiden. Kirchen sind Per-

42 Vgl. BGE 1401338, 342; BGE 138 161, 82f.

43 Vgl. Kirchenrat Zürich: Merkblatt (Anm. 15), 4.

44 Vgl. BGE 1191a 271, E. 3b, 273.

45 Die kirchlichen Angelegenheiten fallen in die Zuständigkeit der Kantone.



Wie viel Politik verträgt die Religion? 231

sonalgemeinschaften. Natürliche Personen sind grundsätzlich frei darin, ihnen

beizutreten oder aus ihnen auszutreten und sich damit auch dem hoheitlichen
Einflussbereich zu entziehen. Dies ist bei staatlichen Körperschaften des öffentlichen

Rechts und ihren Behörden nicht in der gleichen Weise möglich. Die
staatlichen Behörden und Organe repräsentieren immer den Staat als übergeordnetes
Ganzes, dessen Hoheitsgewalt alle Personen aufseinem Territorium unterworfen
sind. Kirchenbehörden repräsentieren hingegen immer nur eine gesellschaftliche

Institution neben anderen, die nur durch expliziten Beitritt ihr zugewiesene
hoheitliche Rechte gegenüber natürlichen Personen ausüben kann. Dementsprechend

können auch die für staatliche Behörden geltenden Abstinenzvorgaben
bei politischen Abstimmungsgängen nicht gleichermassen auf kirchliche

Körperschaften des öffentlichen Rechts übertragen werden. Folgt man dieser

Auffassung, waren auch die Stellungnahmen von Kirchenbehörden und Amtsträgerinnen

und Amtsträgern aus der Perspektive des öffentlichen Rechts nicht bereits

aufgrund des Status einer öffentlich-rechtlichen Körperschaft problematisch.40

Klar ist die Sachlage jedenfalls bei der öffentlichen Bekanntgabe einer privaten

Meinung durch ein Mitglied einer Behörde. Die Unterstützung einer Vorlage (egal

welcher Ebene) durch ein Mitglied einer Behörde ist zulässig. Ebenso ist es zulässig

die persönliche Intervention auch mit der Angabe der amtlichen Funktion zu

verbinden, etwa auch, um «ihre besondere Sachkunde und das politische Engagement

für öffentliche Interessen hervorzuheben.»47 Problematisch und je nachdem

unzulässig sind hingegen alle Handlungen, die dazu beitragen, den individuellen

Interventionen von Behördenmitgliedern als Privatpersonen einen amtlichen
Anstrich zu geben oder die den Anschein erwecken könnten, dass es sich um eine

offizielle Verlautbarung einer Kollegialbehörde handelt, sofern diese nicht einen

entsprechenden gemeinsamen Beschluss gefasst hat. Auf das kirchliche Engagement

der Konzerninitiative bezogen bedeutet dies, dass die Stellungnahmen von

Privatpersonen z.B. auf der Website «kirchefuerkonzernverantwortung.ch» auch

mit Angabe einer etwaigen Zugehörigkeit zu einer Behörde zulässig waren. Der
Auftritt auf derselben Seite etwa als Kirchgemeinde war hingegen nach der engen

Auffassungen nicht zulässig, nach der weiten jedoch schon.

46 Anders sieht es selbstredend aus, wenn eine übergeordnete Kirchenbehörde wie der Zürcher
Kirchenrat gegenüber den untergeordneten Instanzen entsprechende Vorgaben macht. Die
Grenzen werden dann aber durch die innerkirchlichen Kompetenzordnung bestimmt und
nicht durch das übergeordnete staatliche Recht.

47 BGE 1301290,295.



232 Michael U. Braunschweig

Bei den kirchlichen Hilfswerken, welche die Kampagne massgebend geprägt
und geführt haben (Brotfiir alle, Fastenopfer, Caritas, HEKS u.a.) ist die Frage

nach der rechtlichen Zulässigkeit aus anderen Gründen diskutabel. Es handelt
sich bei diesen Organisationen nicht um Personen des öffentlichen Rechts,
sondern um Organisationen des Privatrechts (in der Regel Vereine oder Stiftungen
nach ZGB Art. 60ff). In der Reaktion auf ihr Engagement wurde insbesondere in

Frage gestellt, ob die Steuerbefreiung von gemeinnützigen Organisationen damit
vereinbar ist, dass diese Organisationen sich in politischen Abstimmungen derart

stark engagieren. Rechtlich muss hier zwischen der alleinigen politischen Betätigung

unterschieden werden und der politischen Betätigung im Interesse und der

Verfolgung des gemeinnützigen Zwecks, wie aus der Antwort des Bundesrates auf
die Motion 20.4162 von Ständerat Noser hervorgeht:

Die Steuerbefreiung ist zu verneinen, wenn eine Institution politische Ziele verfolgt,
nicht aber, wenn für die Erreichung eines gemeinnützigen Zweckes politische Mittel
eingesetzt werden. Dabei ist ausschlaggebend, ob der Zweck der betreffenden Organisation

vorwiegend in der Willensbildung der Öffentlichkeit liegt oder ob eine mögliche
Beeinflussung der Öffentlichkeit bloss eine Konsequenz des verfolgten, im Allgemeininteressen

liegenden Zwecks ist.

Die materielle oder ideelle Unterstützung von Initiativen oder Referenden steht einer

Steuerbefreiung grundsätzlich nicht entgegen. Allerdings darf der politischen Betätigung

nicht ein derart zentrales Gewicht zukommen, dass die Organisation gesamthaft
betrachtet als politische Organisation erscheint. Wäre dies der Fall, müsste der betroffenen

Organisation aufgrund Verfolgung von Sonderinteressen und aus Gründen der

politischen Neutralität des Staates die Steuerbefreiung versagt werden.48

Das Engagement der kirchlichen Hilfswerke im Abstimmungskampf war also

rechtlich zulässig, solange dabei nicht zweckbestimmte Spendengelder zweckentfremdet

wurden.

4.2 Normative Einordnung in ethischer Perspektive

Das breite Engagement aus dem kirchlichen Umfeld war allgemein motiviert
durch die Formel «Gerechtigkeit, Friede und Bewahrung der Schöpfung», die

für viele in den Kirchen Engagierte seit der Ersten Ökumenischen Versammlung

in Basel 1989 den Kern des öffentlichen und politischen Engagements der

Kirchen zusammenfasst. Im Speziellen aber handelte es sich bei der Konzerninitia-

48 https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft ?AffairId=20204162



Wie viel Politik verträgt die Religion? 233

tive um eine Vorlage, die massgeblich aus kirchlichen Kreisen stammte (auch die

Kampagnenführung lag bei den kirchlichen Hilfswerken Brotfür alle und Fastenopfer,

für die in zahlreichen Kirchgemeinden regelmässig gesammelt wird). Die
Initiative nicht explizit zu unterstützen, hätte für viele in den Kirchen deshalb

bedeutet, die eigenen Hilfswerke, deren Arbeit ja überaus geschätzt wird und auf
die immer wieder gerne verwiesen wird, um reputativ das eigene entwicklungspolitische

Engagement herauszukehren, im Regen stehen zu lassen. Zusätzlich

zur Unterstützung des inhaltlichen Anliegens der Initiative sahen sie sich auch in
einer Solidarpflicht gegenüber den eigenen Hilfswerken.

Die politische Debatte zeigte deutlich: Die Wahrnehmung dieser

Solidarpflicht durch das öffentliche Engagement zugunsten der Initiative kollidierte

in den Augen von einigen Mitgliedern und Nichtmitgliedern der Kirchen mit
den an die kirchlichen Amts- und Funktionsträger gerichteten Rollenerwartungen.

Diese Irritationen sind meines Erachtens durchaus ernst zu nehmen und in
Hinblick auf die Frage, welche Funktionen und welche Rollen die Kirchen in
einer zunehmend entkirchlichten Gesellschaft spielen wollen und spielen sollen,

kritisch zu reflektieren.49

Eine ethische Einordnung bedarfdabei einer differenzierten Reflexion, in der

grundsätzlich (mindestens) folgende zwei Frageperspektiven zu unterscheiden

sind:

1) Die gesellschaftspolitische Frage: Dürfen Kirchen und Religionsgemeinschaf¬

ten sich überhaupt und in dem Ausmass in politische Meinungsbildungsprozesse

und insbesondere in Abstimmungskampagnen aktiv einbringen?

2) Die theologisch-ethische Frage: Sollten Kirchen sich in der Art und Weise ge¬

sellschaftspolitisch engagieren wollen?

Es gehört zum Reiz dieser Problemstellung, dass die beiden Fragen nur unbefriedigend

beantwortet werden, wenn man sie getrennt voneinander bearbeitet. Dies

entspräche einem Zugang, wie er sich für eine allgemeine politische Ethik nahelegen

würde: Denn aus einer allgemein gesellschaftlichen Perspektive könnte es

den Anschein machen, als ob lediglich die erste Frage überhaupt als Gegenstand
der Reflexion politischer Ethik taugen würde, da die zweite Frage ja wesentlich

49 Diesbezüglich darf von den Kirchen auch Selbstkritik gefordert werden - und wurde auch

kirchenintern bereits von leitender Stelle formuliert. Vgl. z.B. die Rechtfertigung durch den

Berner Synodalrat «Platz für unterschiedliche Auffassungen», unter: https://www.refbeju-
so.ch/inhalte/news/?tx_refbejuso_pil%5Bload%5D=7690&cHash=9celbbf5c716405284
Ce8972fbd6e4dd (12.07.2021).



234 Michael U. Braunschweig

vom Selbstverständnis bestimmter Religionsgemeinschaften, im konkreten Fall

der Kirchen, abhinge. Eine sich zu Neutralität und Säkularität verpflichtende
Perspektive einer allgemeinen politischen Ethik sähe sich möglicherweise nicht dafür

zuständig oder nicht willens, sich zu dieser zweiten Frage zu verhalten. AufEbene

einer «idealen Theorie» mögen diese Überlegungen zutreffen. Für den vorliegenden

Zusammenhang muss aber in Rechnung gestellt werden, dass auch die erste

Frage von den Ergebnissen der Beantwortung der zweiten Frage nicht unberührt
bleibt. Denn die historisch gewachsene Ausgestaltung der Beziehungen zwischen

Staat und Religionsgemeinschaften (insbesondere Kirchen) sind als Ausdruck des

politischen Willens dieses Gemeinwesens zu sehen, für dessen Bildung ja gerade

auch das von der Beantwortung der zweiten Frage abhängige tatsächliche Verhalten

von Religionsgemeinschaften und Kirchen mit ausschlaggebend ist. Es gehört

zu den Besonderheiten der halbdirekten Schweizer Demokratie, dass auf allen

Staatsebenen niederschwellige Formen der Partizipation von Bürgerinnen und

Bürgern möglich sind, wodurch die Aushandlung von gesellschaftspolitischen Fragen

eine hohe Dynamik aufweist. Dies betrifft auch die kontinuierliche
Fortentwicklung der institutionellen Ausgestaltung des Verhältnisses zwischen dem Staat

und den Religionsgemeinschaften. Gegenüber den anderen Religionsgemeinschaften

geniessen die beiden grossen Konfessionen der römisch-katholischen und

der evangelisch-reformierten Kirchen eine besondere Form der kooperativen und

korporativen Anerkennung durch den Staat, was deshalb als Ausdruck des Um-
standes zu verstehen ist, dass in den meisten Kantonen eine ausschlaggebende50

politische Mehrheit (nach wie vor)51 vor allem den beiden grossen Konfessionen

eine besondere gesellschaftliche Rolle zugesteht.52 Die Beantwortung beider Fra-

50 Mit « ausschlaggebender politischer Mehrheit» können Mehrheiten unter den Stimmbürge¬
rinnen und Stimmbürgern gemeint sein (bei Verfassungstexten oder durch Referenden erlassene

Gesetze) oder Parlaments- oder Regierungsmehrheiten (bei Normen auf Gesetzes- und

Verordnungsstufe).
51 Die jüngste Novellierung kantonalen Religionsrechts ist das auf den 1. Januar 2020 in Kraft

getretene Gesetz über die bernischen Landeskirchen (Landeskirchengesetz, LKG) vom
21.03.2018, welches «die Stellung sowie die Grundzüge der Organisation und der

Finanzierung der vom Kanton anerkannten evangelisch-reformierten, römisch-katholischen und
christkatholischen Landeskirchen » (Art. 1) regelt.

52 Inhaltlich lassen sich die Begründungen im Einzelnen nicht ohne Blick in die Materialien der

entsprechenden Gesetzgebungsprozesse erheben. Wo im kantonalen Recht selbst Hinweise

zu finden sind, zeigt sich eine interkantonale Heterogenität. In siebzehn Kantonen (Aargau,

Appenzell Ausserrhoden, Basel-Landschaft, Basel-Stadt, Bern, Freiburg, Glarus, Graubünden,

Jura, Luzern, Neuchâtel, Nidwaiden, Obwalden, Schwyz, Solothurn, Waadt, Wallis) besteht



Wie viel Politik verträgt die Religion? 235

gen muss deshalb im konkreten Kontext erörtert werden und die den Kirchen und

Religionsgemeinschaften zugeschriebenen Rollen in die Reflexion einbeziehen.

4.2.1 Die öffentliche Rolle der Kirchen im Wandel

In den historisch mehrheitlich christlich geprägten Gesellschaften Mitteleuropas
wurde die besondere Rolle der Kirchen traditionell in der Genese und
Reproduktion des durch einen weltanschaulich neutralen, liberalen Staat nur schwer

«herzustellenden» moralischen Fundaments der Gesellschaft und damit in der

Sicherung der vorpolitischen Grundlagen des liberalen Staates selbst gesehen

(Böckenförde-These).53 Als legitimatorische Rechtfertigung für die bevorzugende

Behandlung von Kirchen durch den Staat kann diese funktionale Begründung

in einem religiös pluralen und insbesondere auch durch einen signifikanten
Anteil von deklariert konfessionslosen Bevölkerungsanteilen gekennzeichneten
Gemeinwesen nicht mehr überzeugen.54 Denn durch die Gewährung politischer
Partizipationsrechte mobilisiert der Staat selbst die «Teilnahme der Staatsbürger

am öffentlichen Streit über Themen, die alle gemeinsam betreffen», was impliziert,

dass auch der säkulare Staat «seine motivationalen Voraussetzungen aus

eigenen säkularen Beständen zu reproduzieren» weiss.55

die Möglichkeit, neben den bereits anerkannten Religionsgemeinschaften noch andere

anzuerkennen. Neun dieser Kantone (AG, AR, BS, FR, JU, SH, SO, VD, VS) nennen in ihren

Verfassungen allgemeine Voraussetzungen wie Grösse, Anwesenheitsdauer, Bedeutung im
Kanton, Achtung der Menschenrechte, Offenlegung der Finanzen u.a. Vgl. P. Gardaz: Die

Anerkennung von Religionsgemeinschaften: Kompetenzen, Typologie, aktuelle Situation, in:
R. Pahud de Mortanges (Hg.): Staatliche Anerkennung von Religionsgemeinschaften: Zu-
kunfts- oder Auslaufmodell?, Freiburg 2015, 1-10,7f.

53 So der frühere deutsche Bundesverfassungsrichter Ernst-Wolfang Böckenförde in seinem

Aufsatz Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation von 1967: «Der freiheitliche,

säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann. Das

ist das grosse Wagnis, das er, um der Freiheit willen, eingegangen ist.» Diese These ist nach

Böckenförde die Antwort auf die Frage, worin der Staat «die ihn tragende, homogenitäcsver-
bürgende Kraft und die inneren Regulierungskräfte, deren er bedarf», finde, «nachdem die

Bindungskraft aus der Religion für ihn nicht mehr essentiell ist und sein kann». E.-W.
Böckenförde: Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, in: ders.: Recht, Staat,

Freiheit, Frankfurt a.M. 1991,92-114, 112.

54 Anders zuletzt aber Markus Müller, der gar davon spricht, dass die Kirchen und Religions¬

gemeinschaften « wesentlich zum moralischen Fundament von Staat und Gesellschaft und
damit zu deren (Uber-)Lebensvoraussetzungen» beitrügen, M. Müller: Religion im Rechtsstaat

- Von der Neutralität zur Toleranz, Bern 2017, 95.

55 J. Habermas: Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechtsstaates?, in: ders.: Zwischen

Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M. 2005, 106-118, 110.



236 Michael U. Braunschweig

Das von Böckenförde vermisste einigende Band zwischen den in die individuelle

Freiheit entlassenen Staatsbürgerinnen und Staatsbürgern ist aus prozeduraler

Perspektive «ein demokratischer Prozess, in dem letztlich das richtige Verständnis

der Verfassung zur Diskussion steht. »56 Die gemeinwohlorientierte Partizipation

an diesen demokratischen Prozessen ist gewiss nicht voraussetzungslos. Aber
die geforderten «politischen Tugenden [...] sind Sache der Sozialisation und der

Eingewöhnung in die Praktiken und Denkweisen einer freiheitlichen politischen
Kultur»57.

Eine besondere Beziehung des Staates gegenüber Religionsgemeinschaften

oder Unterstützungsleistungen (namentlich finanzielle Zuwendungen) des

Staates an Religionsgemeinschaften werden im Rahmen einer Orientierung am
Gebot religiöser Neutralität heute deshalb in der Regel mit den Leistungen der

Religionsgemeinschaften von gesamtgesellschaftlicher Bedeutung begründet.58

Dabei handelt es sich aus Perspektive der Religionsgemeinschaften aber nicht

um eine vertragliche Übereinkunft etwa im Sinne einer Leistungsvereinbarung.
Vielmehr unterstützen, entlasten oder ergänzen Kirchen und andere

Religionsgemeinschaften den Staat in verschiedenen Aufgabenfeldern wie der Bildung, der

Flüchtlingshilfe, im Sozialwesen, in der Seelsorge oder der Kulturpflege aus

intrinsischer Motivation.
Obwohl die Behauptung einer funktionalen Notwendigkeit von

Religionsgemeinschaften oder Kirchen für ein liberales Gemeinweisen nicht überzeugt, wird
den Kirchen und Religionsgemeinschaften in ethisch strittigen Fragen eine

besondere Sensibilität und Kompetenz zugebilligt, wie es etwa die kaum in Frage

gestellte Beteiligung von Theologie und Kirche in Beratungsgremien und
Ethikkommissionen belegt. Gleichwohl zeigen sich ambivalente Haltungen in Bezug

aufdie Art, wie die Religionsgemeinschaften diese ihnen zugeschriebene ethische

Kompetenz öffentlich wahrnehmen (sollen). So wurde das politische Auftreten

der Kirchen zugunsten der Konzerninitiative nicht einhellig als Beitrag zur
ethischen Orientierung der Gesellschaft in strittigen Fragen gesehen, sondern im
Gegenteil als moralische Bevormundung und Einmischung in politische Debatten

aus einer Position der moralischen Überlegenheit. In der Schweizer Debatte im

56 Ebd.

57 Ebd.

58 Vgl. dazu L. Engi: Die staatliche Finanzierung von Religionsgemeinschaften, sui-generis 2018,

271-284 (280-282) mit entsprechenden Hinweisen; C. Reber: Staatliche Unterstützung für

Leistungen der anerkannten Kirchen - Religionspolitik nach zweierlei Mass?, Zürich 2020.



Wie viel Politik verträgt die Religion? 237

Rahmen der Konzerninitiative wurden damit Muster und Argumente aktiviert,
die auch die bundesdeutsche Debatte kennzeichnen.

4.2.2. Kirchen alsgesellschaftliche Moralagenturen?

Im Kern geht es sowohl in der bundesdeutschen wie in der Schweizer Debatte um
die Frage danach, wie sehr Kirchen die Bedeutung zukommt, in strittigen
gesellschaftlichen Fragen moralische Orientierung zu bieten. Dabei lassen sich mindestens

drei Frageebenen, die sich zu einer komplexen Matrix überlagern, unterscheiden

und sind gesondert zu beantworten:

1) Die soziologisch-empirische Frage, ob Kirchen funktional die Rolle von

Moralagenturen der Gesellschaft zu kommt.

2) Die politisch-ethische Frage, ob Kirchen als Moralagenturen der Gesellschaft

fungieren sollen bzw. (güterethisch gewendet), ob es gut ist, wenn Kirchen als

Moralagentur der Gesellschaft fungieren.

3) Die ekklesiologisch-ethische Frage, ob Kirchen in ihrem gesellschaftlichen und

gesellschaftspolitischen Engagement die Funktion von Moralagenturen
übernehmen wollen sollen.

Die erste Frage ist auf rein empirischer Grundlage zu entscheiden und hängt
daran, welche Funktionen die Kirchen im System der Gesellschaft tatsächlich

wahrnehmen bzw. (und damit zusammenhängend) welche Funktionen oder

Rollen den Kirchen durch die Angehörigen der Gesellschaften deklamatorisch

oder pragmatisch zugeschrieben werden. Im Kontext einer kulturell heterogenen,

wertepluralen Gesellschaft, wird sich die Beantwortung dieser Frage auf in ihrer

zeitlichen Geltung beschränkte Angaben von Tendenzen und dominanten Dynamiken

hinauslaufen und sachlich wesentlich davon abhängen, anhand welcher

Indikatoren und mittels welcher Operationalisierung das empirische Datenmaterial

erfasst wird. Jenseits der Zusammensetzung von Ethikkommissionen legen auch

entsprechende Studien für den deutschsprachigen Raum nahe, dass nach wie vor
zahlreiche Menschen den Kirchen eine besondere Rolle in Fragen der Wertever-

mittlung oder der Aneignung individueller Wertehaltungen zuschreiben.59

59 Vgl. stellvertretend für viele Winter-Pfändler: Kirchenreputation (Anm. 17); R. Verwiebe, /
L. Seewann / M. Wolf: Zur Relevanz verschiedener Lebensbereiche für die Entstehung
individueller Werthaltungen. Aktuelle Befunde für Osterreich aus einer Mixed-Methods-Studie, in:
Österreichische Zeitschrift für Soziologie 43/2 (2018) 179-201; R. Polak/J. Klaiber (2019):
Auf Spurensuche: Religion im Kontext von Wertebildung, in: R. Verwiebe (Hg.): Werte und

Wertebildung aus interdisziplinärer Perspektive, Wiesbaden 2019, 137-165.



238 Michael U. Braunschweig

Die zweite Frage ist nicht losgelöst vom politischen Selbstverständnis einer

politischen Gemeinschaft zu beantworten. Wie gesehen, scheinen die politischen
Gemeinwesen in der Schweiz in der Mehrheit der Kantone der Auffassung, dass

die Kirchen eine bedeutende gesellschaftliche Rolle einnehmen. Ob die

Teilnahme an Abstimmungskämpfen dazu gehört, ist allerdings strittig. Besondere

Beachtung muss dabei der Umgang mit finanziellen Mitteln finden, die den

Kirchen aufgrund ihrer politisch anerkannten, gesamtgesellschaftlichen Bedeutung

zufliessen, also Erträge aus der Besteuerung von juristischen Personen und

finanzielle Abgeltungen des Staates für die gesamtgesellschaftlichen Leistungen
der Kirchen. Auch wenn nur wenige Kantone eine rechtlich geregelte Zweckbindung

von Erträgen aus der Besteuerung juristischer Personen kennen,60 ist damit

gerade in einem Abstimmungskampf, in dem es um Vorgaben oder Auflagen für
juristische Personen geht, mit besonderer Sorgfalt umzugehen. Mangels einer

expliziten Verknüpfung der öffentlichen Anerkennung der Kirchen mit ihrem

politischen Engagement legt es sich politisch wie ethisch nahe, von der Verwendung

von Geldern aus den Steuererträgen juristischer Personen abzusehen und
dies entsprechend transparent zu machen. Analoges gilt auch für die Verwendung

von finanziellen Abgeltungen des Staates für das gesamtgesellschaftliche

Engagement der Kirchen. Auch hier fehlt eine explizite Verknüpfung der staatlichen

Abgeltung mit dem politischen Engagement von Kirchen und auch hier ist von
der Verwendung von entsprechenden Mitteln abzusehen und dies transparent
auszuweisen.61

Die vorstehenden Überlegungen sind auch für die Beantwortung der dritten

Frage von Bedeutung. Sie hängt vom normativen Selbstverständnis der Kirchen

(Ekklesiologie) und vom politischen Gestaltungsanspruch im Rahmen des

politischen Gemeinwesens ab. Ausweislich ihrer normativen Grundlagentexte (Kir-

60 Die Kantone Luzern, St. Gallen, Solothurn, Zürich und Bern schreiben eine Zweckbindung
der Steuererträge juristischer Personen entweder als positive oder negative Zweckbindung im
kantonalen Recht vor. In den Kantonen Basel-Landschaft, Graubünden und Nidwaiden
bestehen durch die kirchlichen Körperschaften selbst erlassene Zweckbindungen. In den anderen

Kantonen mit einem kirchlichen Recht zur Besteuerung juristischer Personen (Freiburg,
Glarus, Schwyz, Thurgau, Uri, Zug) kennen keine Zweckbindung. Vgl. R. Süess / C.R.

Tappenbeck / R. Pahud de Mortanges: Die Kirchensteuern juristischer Personen in der Schweiz

- Eine Dokumentation, Zürich 2013, sowie ergänzend für den Kanton Bern Art. T des

revidierten Kirchensteuergesetz (KStG) vom 16.03.1994 in der Fassung vom 01.11.2020.
61 Vgl. zu beiden Punkten auch vgl. L. Engi: Das Engagement von Kirchen in Abstimmungs¬

kämpfen (IR-Paper4), Fribourg2021, 19-22.



Wie viel Politik verträgt die Religion? 239

chenordnungen oder -Verfassungen) gehört es zum expliziten Selbstverständnis

einiger Kirchen, zu politischen oder gesellschaftlichen Fragen der Gegenwart

Stellung zu beziehen.62

Dabei ist ekklesiologisch-normativ entscheidend, dass die Legitimation
kirchlichen Handelns in der jeweiligen Gesellschaft sich in der für die kirchliche

Orientierung ausschlaggebenden Dimension theologischer Selbstverortung gerade

nicht von den möglichen gesellschaftlichen und/oder politischen Zuschreibun-

gen oder dem rechtlichen Handlungsrahmen des jeweiligen politischen Gemeinwesens

her ergibt, sondern primär und letztlich allein aus dem theologischen Wesen

der Kirche als Geschöpf Gottes (creatura verbi divint). Die organisatorische
oder institutionelle Gestalt der Kirche ist weder Selbstzweck noch Mittel zur
Verfolgung bestimmter gesellschaftspolitischer Zwecke, sondern bemisst sich allein

daran, was Wesen, Aufgabe und Auftrage der Kirche als Gemeinschaft der

Glaubenden ist: die Verkündigung und Bezeugung des Evangeliums in Wort und Tat.

Die Frage, ob Kirchen in ihrem gesellschaftlichen und gesellschaftspolitischen

Engagement die Funktion von Moralagenturen übernehmen wollen sollen, ist
deshalb rein instrumenteil zu beantworten und vom Primärauftrag der Verkündigung

des Evangeliums herzuleiten. Für die Wahrnehmung dieses Verkündigungsauftrages

kann sich die Rolle der «Moralagentur» einer Gesellschaft als ein

geeignetes oder gar als das geeignete Mittel erweisen.

Denn dass die Kirchen zu Moralagenturen der Gesellschaft werden, könnte,

wie Rainer Anselm postuliert, geradezu Teil der Art und Weise sein, in der die

Säkularisierung in der Gegenwartsgesellschaft Gestalt annimmt. Allerdings kann

Anselms Näherbestimmung, wie die Kirchen diese Rolle adäquat wahrnehmen

sollen, nur beschränkt zugestimmt werden. Er schlägt vor, dass die Kirchen sich

auf die «Formulierung eines Grundkonsenses, der den Korridor abgrenzt, innerhalb

dessen die politische Meinungsbildung erfolgen kann und soll», beschränken

sollen, die konkrete Meinungsbildung aber «der Politik» zu überlassen sei:

«In dem Augenblick, in dem die Stellungnahmen zu konkret werden, sobald die Kirchen
in das politische Tagesgeschäft hineingezogen werden, haben sie genau diese Funktion
verfehlt. Insofern gilt auch, dass die Kirchen genau dann eben nicht die Moralagenturen
der Gesellschaft sein können und dürfen, wenn sie damit die Uberzeugung oder den

Anspruch verbinden, es in konkreten Entscheidungen besser zu wissen.»63

62 Für Hinweise vgl. a.a.O. 7f.

63 R. Anselm: Moralagenturen: Die Bedeutung der Kirchen für den gesellschaftlichen Zusam-



240 Michael U. Braunschweig

Es ist richtig, dass Kirchen sich potenziell dem Vorwurf des Moralismus

aussetzen, wenn sie sich in konkrete politische Abstimmungsdebatten einbringen.
Würden die Kirchen sich lediglich auf die «Formulierung des Grundkonsenses»

beschränken, würden sie dieser Gefahr tatsächlich entgehen. Aus der direktdemokratischen

Perspektive eines mittels breiter Partizipation aufkontinuierliche

Aushandlung gesellschaftlicher Fragen angelegten und dafür mit zahlreichen

niederschwelligen, direktdemokratischen Instrumenten ausgestatteten Gemeinwesens

ist allerdings fraglich, woran sich denn die Abgrenzung gegenüber «der Politik»
orientieren bzw. wie sie im konkreten Fall zu bestimmen ist. Es legt sich deshalb

eher nahe, den Kirchen die Fegitimität nicht abzusprechen, wenn sie sich mit
ihrer Stimme in die demokratische Entscheidungsfindung einbringen. Vielmehr
scheinen die Art und Weise dieser Teilnahme, die Art des Auftretens, des

moralischen Anspruchs oder die verwendeten kommunikativen Mittel strittig, wie

meines Erachtens auch im oben zitierten «offenen Brief» der christlichen
Politikerinnen deutlich wird. Der Protest richtete sich explizit gegen eine ethische oder

religiöse Abwertung von Andersdenkenden und politische Stellungnahmen von
der Kanzel im Namen der Institution Kirche. Die Kirche sollte als Gemeinschaft

der Gläubigen vereinen und nicht spalten. Der Protestbrief stellte gerade nicht
in Abrede, dass Kirchenangehörige sich auch zu konkreten politischen Fragen

äussern, sondern störte sich am Modus dieser Teilnahme, die als herablassend,

spaltend, exkludierend und «von oben herab» wahrgenommen wurde.

Die Repräsentantinnen und Repräsentanten der Kirchen tun deshalb gut
daran, aufgrund der Janusköpfigkeit der den Kirchen zugeschriebenen gesellschaftlichen

Rolle der Moralagentur, sie nur behutsam und darum wohl zurückhaltend

auszuüben. Denn einerseits tritt die «Moral» in modernen Gesellschaften notorisch

ambivalent auf und andererseits sollten sich die Kirchen davor hüten, selbst

in die Grube des Moralismus zu fallen. Dass es sich bei der Frage nach den Grenzen

aber nicht bloss um eine solitär zu vollziehende und einseitig den Kirchen
aufzubürdende Gratwanderung handelt, sondern vielmehr um einen Prozess

der diskursiven Aushandlung mitunter divergenter, konträrer oder gar
kontradiktorischer Deutungen, wird einsichtig, wenn man sich vor Augen führt, mit
welchen hermeneutischen Schwierigkeiten «moralisches Reden» (insbesondere

durch kirchliche Repräsentanten) in der Gegenwart konfrontiert ist.64 Repräsen-

menhalt, In: Zeitschrift für Politik und Gesellschaft 6 (2017) 32-38 (38).
64 Ich verweise hier auf die in meinen Augen wesentlichen Beobachtungen bei J. Fischer: Die



Wie viel Politik verträgt die Religion? 241

tantinnen und Repräsentanten der Kirchen, die öffentlich zu moralischen und/
oder politischen Fragen Stellung nehmen, sollten sich dabei selbst Rechenschaft

darüber ablegen, was für ein Verständnis von Moral für sie dabei leitend ist: Ist

es eine «Gesetzesmoral», die mit dem Gestus der moralischen Überlegenheit65

Andersdenkende disqualifiziert, oder ist es eine «Moral der Liebe», welche die

Gründe und Motive für moralisches Handeln in den prekären Lebenslagen und

Situationen und Lebenslagen findet, denen Menschen aus vielfältigen Gründen

ausgesetzt sind, und die ihre Aufgabe darin sieht, «für diese Situationen und

Lebenslagen zu sensibilisieren, also Menschen dadurch zum Handeln zu bewegen,

dass man ihnen diese Situationen vor Augen führt»66? Ich bin mit Johannes

Fischer einer Meinung, dass für eine evangelische Ethik nur die zweite Option

angemessen ist.67

5. Fazit
Aufdie eingangs aufgeworfenen Fragen, «wie viel Politik verträgt Religion, wie viel

Religion verträgt Politik?» möchte ich nun keine abschliessende substantielle

Antwort geben. Vielmehr hoffe ich, in den vorstehenden Ausführungen plausibel
gemacht zu haben, dass eine abschliessende Antwort für ein Staatswesen wie dasjenige

der Schweiz, das dem Prozess der partizipativen, direktdemokratischen politischen

Aushandlung einen vergleichsweise hohen Stellenwert zuweist, fremd wäre. Die

Frage nach dem zulässigen Mass ist vielmehr immer auch verbunden mit der Frage

des jeweils strittigen inhaltlichen Anliegens, der Rhetorik, in der diese vorgebracht
werden, den Rollenerwartungen gegenüber den religiösen Akteuren sowie ihrem

jeweiligen Selbstverständnis.

Ähnliches gilt - zumindest für die evangelische Tradition - auch in Hinblick auf

die Frage nach dem theologischen Status moralischer Urteile: Die «res morum»
gehört in dieser Tradition jedenfalls nicht zum Kernbestand des Glaubens. Was zum
Kernbestand des Glaubens gehört, ist vielmehr selbst strittig. Dieser fundamentalen

Diskursivität des christlichen Ethos wurde von Seiten der Kirchenvertreter wohl

religiöse Dimension der Moral als Thema der Ethik, ThLZ 137 (2012) 388-406; ders.: Kirche

und Theologie als Moralagenturen der Gesellschaft. Acht Thesen zur Rolle der Moral
in öffentlichen kirchlichen Stellungnahmen zu ethischen Fragen, EvTh 76 (2016) 150-160.

65 U.H.J. Körtner: Mehr Verantwortung, weniger Gesinnung. In der Flüchtlingsfrage weichen

die Kirchen wichtigen Fragen aus, Zeitzeichen 17 (2016) 8-11.
66 R. Anselm: Moralagenturen (Anm. 63), 154.

67 A.a.O., 155.



242 Michael U. Braunschweig

nicht angemessen Rechnung getragen. Wäre ihm Rechnung getragen worden, hätten

die Kirchen wohl weniger Effort für deklamatorisches Handeln aufgewendet

und sich mehr für die Kontroverse, den Dialog und auch den Streit engagiert.
Dass das Engagement der Kirchen selber zum Thema der Abstimmungsdebatte

wurde, wurde innerkirchlich durchaus auch als Triumph gedeutet. Die Freude

darüber, dass die Kirche «wieder ein Machtfaktor»68 geworden sei, ist aber in
mehrfacher Hinsicht zu relativieren. Denn trotz des ausserordentlichen Engagements

von kirchlichen Organisationen, Gremien, Behörden und Einzelpersonen war die

Zustimmungsrate zur Initiative unter Personen, die keiner Religionsgemeinschaft
und damit auch keiner Kirche angehören mit 62% markant höher als bei

Kirchenmitgliedern (45%).69 Diese Zahlen stehen in deutlichem Kontrast zum erheblichen

Engagement von vielen Kirchenleitenden in Behörden und Pfarrämtern und stellen

die Legitimation des politischen Positionsbezugs durch die Kirchenleitenden in

Frage. Zudem deckt sich diese Diskrepanz mit dem Eindruck, dass partizipative und

dialogische Formen der Meinungsbildung gegenüber den selbständigen politischen

Positionsbezügen durch Kirchenleitende in ungebührlichem Masse vernachlässigt

wurden. Gerade für diese Kirchenleitenden erweist sich dieses Vorgehen im Rückblick

als problematisch: Denn zum einen haben sie es verpasst, in einem aus ihrer

Sicht zentralen politischen Anliegen, den Dialog mit der Basis zu suchen und den

eigenen Positionsbezug eine breitere Legitimation zu verschaffen, und zum anderen

haben sie eine Chance verspielt, auch an der Basis eine breitere Unterstützung für
das Anliegen zu erreichen.

Zudem darf die Frage gestellt werden, wie hoch der Preis dieses vermeintlichen

Erstarkens der öffentlichen oder politischen Bedeutung der Kirchen, zu veranschlagen

ist und ob er es wert war.

- Trug das als Ausdruck einer Haltung der moralischen Überlegenheit wahrge¬

nommene Engagement tatsächlich dazu bei, der Stimme der Kirchen in der

(politischen) Öffentlichkeit mehr Gewicht zu geben?

68 So der katholische Sozialethiker Thomas Wallimann-Sasaki, https://www.horizonte-aargau.
ch/der-bischof-tuts-die-pfarreien-sollen-nicht/ (22.06.2021

69 Vgl. gfs.bern: VOX-Analyse November 2020. Nachbefragung und Analyse zur eidgenössi¬
schen Volksabstimmung vom 29. November 2020, Bern 2021, 16. Interessanterweise korreliert

allerdings die Intensität des Gottesdienstbesuches auf reformierter Seite stärker mit einer
höheren Zustimmungsrate zur Initiative von 68%, während auf römisch-katholischer Seite

kein entsprechender Effekt ausgemacht werden kann (40% Zustimmung bei Personen, die
mindestens einmal im Monat an einem Gottesdienst teilnahmen).



Wie viel Politik verträgt die Religion? 243

- Wie weit war die Positionierung der Kirchen in der Abstimmungsdebatte
dem anderen kirchlichen Anspruch an das eigene öffentliche Wirken zuträglich,

zu Verständigung und Versöhnung in einer zunehmend fragmentierten
Gesellschaft beizutragen?

Die öffentlich wahrnehmbare Positionierung in politischen Prozessen dürfte

sich für die kleiner und homogener werdenden ehemaligen Volkskirchen als

Möglichkeit darstellen, in einer grösseren Pluralität von Stimmen wahrnehmbar

zu bleiben. Gerade darin stecken aber auch erhebliche Gefahren, die nicht nur
darin bestehen, möglicherweise dem eigenen volkskirchlichen Anspruch
zuwiderzulaufen. Wenn Gottesdienste und Predigten zu Propagandaveranstaltungen

zugunsten eines bestimmten politischen Anliegens werden, muss gerade theologisch

gefragt werden ob damit nicht einer religiösen Überhöhung politischen

Engagements Vorschub geleistet wird. Gleichfalls muss auch das vermehrte Streben

nach Präsenz in den politischen und ethischen Debatten durch Repräsentanten
der Kirchen sich danach befragen lassen, inwiefern es nicht einer theologisch

fragwürdigen Motivation entspringt, die «spirituelle Auszehrung» der eigenen
Kirche und den daraus folgenden Bedeutungsverlust durch politische Aktion
kompensieren zu wollen.70 Dass diese Spannung einer proaktiveren und partizi-
pativeren Bearbeitung bedarf, als es beim kirchlichen Engagement bei der

Konzerninitiative der Fall war, müsste in meinen Augen eine der Lehren sein, die die

Kirchenleitungen aus diesem historischen Abstimmungskampf zu ziehen haben.

70 Vgl. J. Fischer: Gefahr der Unduldsamkeit. Die «Öffentliche Theologie» der EKD ist prob
lematisch, Zeitzeichen 17 (2016)43-45.



244 Michael U. Braunschweig

Abstract
Das kirchliche Engagement in der Abstimmungskampagne zur Volksinitiative «Für
verantwortungsvolle Unternehmen» hat zu einer intensiven Debatte über die öffentliche
Rolle von Religionsgemeinschaften und insbesondere öffentlich anerkannten Kirchen

geführt. Der Artikel rekonstruiert in der Art einer Mikrostudie dieses politische
Engagement und die dadurch ausgelösten politischen, rechtlichen und ethischen Kontroversen

und Prozesse. Dabei werden die strittigen normativen Fragen herausgearbeitet und

Lösungsansätze vorgeschlagen. Insbesondere die Frage nach der öffentlichen Rolle von
Kirchen als Moralagenturen der Gesellschaft wird kritisch diskutiert. Schliesslich wird
herausgestellt, wie die durch das kirchliche Engagement ausgelöste Kontroverse gerade
kirchenleitende Akteure zu einer Reflexion der Motivation ihres politischen Engagements

herausfordert. Der Artikel leistet damit anhand einer konkreten Fallstudie einen
aktuellen Beitrag zur Frage nach dem ethisch vertretbaren politischen Engagement von
Kirchen in der Schweiz.

Church involvement in the referendum campaign on the popular initiative «For Responsible

Business» has led to an intensive debate on the public role of religious communities
and especially publicly recognised churches. In the manner ofa micro-study, the article

reconstructs this political engagement and the political, legal and ethical controversies and

processes it triggered. In the process, the contentious normative questions are elaborated

and approaches to solutions are proposed. In particular, the question of the public role of
churches as moral agencies of society is critically discussed. Finally, it is shown how the

controversy triggered by church involvement challenges church leaders to reflect on the

motivation of their political involvement. The article thus makes a current contribution
to the question of the ethically justifiable political engagement ofchurches in Switzerland

on the basis of a concrete case study.

Michael U. Braunschweig, Zürich


	Wie viel Religion verträgt die Politik? Wie viel Politik verträgt die Religion? : Überlegungen im Rückblick auf das kirchliche Engagement im Abstimmungskampf zur Konzerninitiative

