
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 3

Artikel: Wie viel Religion verträgt die Politik - wie viel Politik verträgt die
Religion?

Autor: Schieder, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie viel Religion verträgt die Politik

- wie viel Politik verträgt die Religion?1

1. Religion und Politik
Die Schweizer «Konzernverantwortungsinitiative», die ansässigen Konzernen

auferlegen wollte, bei ihren internationalen Geschäften Menschenrechts- und

Klimaschutzstandards einzuhalten, konnte bei der Volksabstimmung Ende letzten

Jahres einen Achtungserfolg erzielen. Eine knappe Mehrheit der Bevölkerung

sprach sich dafür aus - allerdings war eine Mehrheit der Kantone dagegen. Damit

war die Initiative gescheitert. Sowohl die katholische wie auch die protestantischen

Kirchen hatten sich im Vorfeld für die Initiative engagiert. Von den Kanzeln

wurde dafür ebenso Werbung gemacht wie mit Bannern von Kirchtürmen.

In den Kirchengemeinden selbst gab es inhaltlich breite Zustimmung für das

Anliegen der Initiative.
Aber die Frage, in welcher Form dieses Anliegen im Raum der Kirche zur

Geltung kommen solle, spaltete viele Gemeinden. Mit den weithin sichtbaren Bannern

zugunsten der Initiative, die von manchen Kirchtürmen wehten, würde, so

christliche Gegner der Initiative, der Kirchturm als Symbol der Einheit im Geist

verdunkelt. Aber auch Predigten, deren einziges Anliegen es sei, für die Initiative

zu werben, müssten als Missbrauch der Kanzel verurteilt werden. Wie viel Politik

verträgt die Religion - und wie viel Religion verträgt die Politik? Die Antwort
auf diese Frage hängt davon ab, was man unter Religion und was man unter
Politik versteht.

Was tun Menschen, die religiös sind - und was tun Menschen, die politisch
handeln? Beginnen wir mit den Politikern: Sie erlassen Gesetze und Verordnungen.

Sie müssen sich um den Strassenbau und um genügend Impfdosen
kümmern. Sie erlassen Pandemieregeln, treiben Steuern ein, pflegen Beziehungen zu
anderen Ländern. Sie müssen um Wählerstimmen werben, ständig Kompromisse

eingehen, ungeliebte Koalitionen bilden und nicht selten mit Mehrheitsentscheidungen

leben, die sie persönlich für ziemlich verrückt halten. Irgendwie ist man

1 Überarbeitetes Manuskript des EröfFnungsvortrags der «Thementage der Theologischen Fa¬

kultät Basel» (10. - 12. Mai 2021). Die Thementage widmeten sich der Frage: «Wie
politisch soll/darf Religion sein?»

ThZ 3/77 (2021) S. 206-216



Wieviel Religion verträgt die Politik? 207

als Politikerin nie fertig, irgendetwas geht immer schief, irgendetwas fehlt

immer, der Verbesserungsbedarf ist auf Dauer gestellt - und die Medien sind mit
Sicherheit nie zufrieden mit dem, was man geleistet hat. Politik ist nichts für zarte
Gemüter.

Was tun religiöse Menschen? Sie versichern sich der Gegenwart Gottes - im
Gebet, im Gottesdienst, in der Andacht. Religion ist Vergegenwärtigung Gottes.

Wird sich der Mensch der Gegenwart Gottes bewusst, so stellt sich ein Zustand

der Seligkeit ein. Religion sei deshalb, so Hegel in seiner Religionsphilosophie,
für alle Völker stets «der Sonntag des Lebens»2 gewesen. Wie Gott am siebten

Schöpfungstag ruhte und feststellte, dass trotz aller noch zu lösenden Probleme

die Schöpfung doch «sehr gut» sei, so ruhen auch Menschen mit religiöser
Sensibilität am siebten Tag, fühlen sich in Gott aufgehoben und freuen sich seiner

Gegenwart. Beim Ritual der Messe oder des Abendmahls erleben sie es sogar

leibhaftig: Ich bin in Gott und Gott ist in mir. Gott ist für religiöse Menschen

die alles bestimmende Wirklichkeit. Gott ist das, was sie unbedingt angeht. Wer

«Gott» sagt, der sagt, dass es ihm ums Ganze geht.
Das ist also der Unterschied zwischen Religion und Politik. Politik ist klein-

teilig, Arbeit am Detail, auf den Kompromiss angewiesen - Werktag eben. Religion

ist die selige Feier der Gegenwart Gottes, in der sich der Mensch ganz und

gar aufgehoben fühlt. Aufgehoben in einem dreifachen Sinn: Zunächst radikal

in Frage gestellt: denn was ist der einzelne Mensch schon vor dem ewigen und

allmächtigen Gott. Aber als solcher und nur als solcher - als Sünder - ist er in
Gott geborgen, von ihm ge- und erhalten; und schliesslich sogar aufgehoben im
Sinne von «erhöht» - wie im Lobgesang der Maria: Gott erhöht die Niedrigen!,
oder in den Seligpreisungen: Selig sind die Leidtragenden! Weil die Religion den

Menschen ins Licht der göttlichen Verheissung stellt, braucht sie eigene Orte und

eigene Zeiten, um sich ungestört daran zu erinnern: den Sabbat oder den Sonntag
und die Kirche, die Synagoge oder die Moschee.

Wer Werktag und Sonntag vermischt, der hat ein Problem: Die Kirchen

verzwergen dann zu Weltverbesserungsvereinen und vergessen, wie man Gott

vergegenwärtigt. Und eine Politik, die sich selbst an die Stelle Gottes setzt und

glaubt die Religion durch politisches Handeln ersetzen zu können, ist im letzten

2 G.W.F. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Religion I, Werke 16, Frankfurt am
Main 1986,12.



208 Rolf Schieder

Jahrhundert in den faschistischen und kommunistischen Diktaturen grandios
gescheitert.

2. Warum soll sich Religion überhaupt aufdaspolitische Geschäft einlassen

(1.) Die Kirchen sollen sich politisch betätigen, wenn sie darum gebeten werden.

Alle diakonischen Einrichtungen der Kirchen sind zivilgesellschaftlich relevant.

Auch werden die Kirchen regelmässig gebeten, bei Katastrophen zu helfen - sei

es durch individuelle Seelsorge, sei es durch interreligiöse Gottesdienste, bei

denen sich ein erschüttertes Gemeinwesen seines Zusammenhaltes und seiner

spirituellen Wurzeln vergewissern kann. Alten- und Krankenfürsorge ebenso wie

Bildungseinrichtungen waren bis weit ins 19. Jahrhundert hinein gänzlich in der

Hand der Kirchen - seitdem hat Vater Staat diese Aufgaben sukzessive von Mutter

Kirche übernommen. Der französische Philosoph Michel Foucault hat diesen

Prozess als zunehmende «Pastoralmacht des Staates»3 bezeichnet.

(2.) Kirchen und Religionsgemeinschaften müssen politisch werden, wenn sie

in ihrem Bestand bedroht sind. Die Bekennende Kirche in den 30er Jahren ist

dafür ein einschlägiges Beispiel. Aber auch die Unterdrückung von
Religionsgemeinschaften in Staaten ohne die Garantie von Religionsfreiheit zwingt
Religionsgemeinschaften, politisch aktiv zu werden. Solche Bedrohung entsteht in

politischen Systemen, die ihre politische Weltanschauung zur alles bestimmende

Wirklichkeit machen. Aber auch in den politischen Systemen, in denen

Religionsfreiheit herrscht, besteht beständig Anpassungsbedarf. Die Versuche, die

Sichtbarkeit des Islam im öffentlichen Raum einzuschränken, werden gerne mit
dem Argument der Trennung von Politik und Religion gerechtfertigt. Der in der

politischen Arena ausgetragene Streit ist aber gerade der Beweis für das Gegenteil,
nämlich dafür, dass sich Religion und Politik nicht trennen lassen. Religion ist nie

Privatsache, Religion ist immer eine öffentliche Angelegenheit.

(3.) Das Verhältnis von Politik und Religion ist nicht symmetrisch. Religion, die

auf's Ganze geht, kann sich nicht nicht zur Politik verhalten. Sie muss sich fragen,
ob politische Entscheidungen auch aus religiösen Gründen zustimmungsfähig
sind. Selbst wenn die Politik gerne Religion als Privatsache behandeln möchte

und neben der Trennung von Kirche und Staat auch die Trennung von Politik
und Religion vollzogen sehen möchte, kann sich die Religion aufdieses Ansinnen

3 Vgl. dazu Th. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analyse der modernen

Gouvernementalität, Berlin 1997.



Wieviel Religion verträgt die Politik? 209

nicht einlassen. Denn Gott ist für sie die alles bestimmende Wirklichkeit - auch

die alles bestimmende Wirklichkeit in der Politik. Die Politik hingegen kann von
der Religion absehen und sich ganz auf die Lösung eines anstehenden Problems

konzentrieren.

(4.) Aber auch die Politik entkommt letzten Fragen nicht. Eine davon lautet:

Warum sollen Bürgerinnen und Bürgern für das Gemeinwesen Opfer bringen -
eventuell sogar das Opfer des eigenen Lebens? Der Philosoph Jean-Jacques Rousseau

hat deshalb vorgeschlagen, dass der neuzeitliche Staat eine eigene, von den

Kirchen unabhängige Zivilreligion entwickeln solle.4 Und der Soziologe Emile

Dürkheim schlug vor, den Begriff «Gott» doch einfach als eine Metapher für
die höchsten Ideale einer Gesellschaft zu verstehen. Und das höchste Ideal in der

Moderne sei der «culte de l'individu»5. Das Soziale selbst wird dann zum
Theologischen. Die Nation ist dann heilig. Das Endliche ist das Absolute. An einer

Re-Sakralisierung des Politischen arbeiten vor allem Theoretiker der politischen
Rechten. Man denke nur an Carl Schmitts «Politische Theologie». Für Christen

hingegen ist das vorfindliche Politische nur das Vorletzte.

3. Die immerpräsente Gefahr einer Vermischung von Religion und Politik

Zu trennen ist das Religiöse vom Politischen nicht. Was wir aber unter allen

Umständen vermeiden wollen, sind Bürgerkriege, bei denen religiöse Rhetorik als

Brandbeschleuniger dient. Der Krieg im Kosovo ist uns Europäern noch in lebendiger

Erinnerung. Das letzte abschreckende Beispiel eines religiös aufgeladenen

Nationalismus konnten wir am 6. Januar dieses Jahres in Washington studieren.

An diesem Tag betrat der 33 Jahre alte Schamane Jacob Chanseley die Kammer
des amerikanischen Senats im Kapitol in Washington, schritt zum Platz des

Vizepräsidenten der USA, nahm seinen Helm mit den beiden Kuhhörnern ab und
forderte die Anwesenden auf, mit ihm zu beten: «Let's all say a prayer in this

sacred space.» Er dankte Gott dafür, dass er die Polizisten inspiriert habe, «to
allow us into the building, to allow us to exercise our rights, to allow us to send a

message to all the tyrants, the communists and the globalists, that this is our
nation, not theirs.» Sein Anliegen fasst er so zusammen: «Thank you for allowing
us to get rid of the communists, the globalists, and the traitors within our government.

Thank you for allowing the US to be reborn. We love you, we thank you,

4 J.J. Rousseau: Du Contrat Social et autres oeuvres politiques, Paris 1975, 327-336.
5 E. Dürkheim: L'individualisme et les Intellectuels, Revue Bleue 10, 1898,7-13, 10.



210 RolfSchieder

in Christs holy name we pray.» Er und seine Mitstreiter waren vollkommen

irritiert, als man ihnen Aufruhr zum Vorwurf mache. Einer von ihnen meinte, sein

einziges Interesse sei es gewesen, «to get inside the building to plead the blood

of Christ over it.»6 Sie seien gottesfiirchtige Bürger, die lediglich ihr Land vor
Tyrannen, Kommunisten und Globalisten retten wollten - und zwar mit Gottes

Hilfe. Was ist an diesem Ereignis bemerkenswert

- Die Resakralisierung des Politischen ist ein weltweiter Trend. Sie ist auch

explizites Programm der neuen religiösen Rechten in Deutschland. Selbst den

Kulturkampf gegen den Islam in Europa kann man als Resakralisierungsprogramm
des Politischen verstehen: das christliche Abendland verteidigt sich gegen des

Ansturm der Andersgläubigen.
-Das Thema «Religion und Politik» kann nicht mehr aufdas Thema «Kirchen

und Staat» reduziert werden. Institutionen werden schwächer, sogenannte

Bewegungen werden im Social-Media-Zeitalter einflussreicher. Das wusste Donald

Trump, der die Republikanische Partei in eine faschistoide Bewegung transformieren

wollte und es immer noch will. Der Sturm aufdas Kapitol war sinnfälliger
Ausdruck dieser Bewegung. Damit die Bewegung nicht erstarrt, ist eine
dramatisierende, oft mit religiösen Begriffen aufgeladene Rhetorik nötig.

- Apokalyptischer Dualismus ist die Rhetorik, die die Massen anfeuert. Je

bedrohter sich das Milieu der weissen religiösen Rechten fühlt, umso radikaler agieren

sie. Ihr apokalyptisches Denken deutet die Gegenwart als einen Endkampf
zwischen den Guten und den Bösen, zwischen ihnen und ihren Feinden. Es gilt,
wachsam und gewaltbereit zu sein. Das Böse muss mit dessen Waffen besiegt werden.

Die Tatsache, dass eine laue Mehrheit den Ernst der Lage nicht versteht, ist

für den kleinen heiligen Rest der kampfbereiten Auserwählten umso mehr Beweis

dafür, dass sie als Retter in höchster Not eingreifen müssen. Alle sind verführt,

nur ein kleiner Rest blickt durch und weiss Bescheid. Wer Querdenker-Demos
verstehen will, der muss sie als Prozessionen von Apokalyptikern lesen. Dass die

deutschsprachigen neuen Rechten in der Zeitschrift «Sezession» neuerdings
Verständnis für die Rhetorik Greta Thunbergs aufbringen, ist bemerkenswert.7

Was sie freilich masslos ärgert, ist die Tatsache, dass Thunbergs Warnungen ernst

6 https://www.newyorker.com/video/watch/a-reporters-footage-from-inside-the-capitol-sie-

ge (zuletzt abgerufen am: 26.7.2021).
7 Vgl. https://sezession.de/61597/gretas-apokalypse-und-meine (zuletzt abgerufen am:

26.7.2021).



Wieviel Religion verträgt die Politik? 211

genommen werden, die der Rechten vor einer islamistischen Unterwanderung
aber nicht.

- Der vermutete Wille Gottes ersetzt die demokratische Mehrheitsentscheidung.

Die Aufrührer des 6. Januar inszenierten den heiligen Bürgerkrieg, weil sie eine

Wahl verloren hatten. Verlässlicher Bürger in einer Demokratie kann aber nur
sein, wer die narzisstische Kränkung erträgt, dass seine Überzeugung von der

Mehrheit im Land nicht geteilt wird. Eine Demokratie transformiert die tiefsten

Gewissheiten und höchsten Glaubenswahrheiten in banale und inhaltsleere

Zahlen. Die Mehrheit gewinnt, ganz egal, ob das gut oder schlecht, wahr oder

falsch ist. Unmittelbare religiöse Selbstdurchsetzung will diesen Mechanismus

der Mehrheitsfindung ausser Kraft setzen. Wer Auszählungen und andere

demokratische Verfahren durch Moral ersetzen will, ist aufden Weg in den politischen
Terror.

- Missbrauch des NamensJesu Christi. Dieser Missbrauch ist in evangelikalen
Kreisen der USA weit verbreitet. Nicht nur sollte das Kapitol in Jesu Blut
getaucht werden, auch Impfgegner sind fest davon überzeugt, dass sie, die sie im
Blut Jesu gebadet haben, gegen das Corona-Virus immun sind. Der Markenname

Jesus Christus' wird auf jede individuelle Verrücktheit geklebt. Solche

Vergegenwärtigungen Jesu nehmen dem biblischen Jesus buchstäblich das Leben,

nämlich sein ganz reales Leben als frommer Rabbi, der im ersten Jahrhundert als

politischer Aufrührer von den Römern gekreuzigt wurde. Im Grunde sind solche

Anrufungen Jesu eine Sünde gegen das 2. Gebot, das uns verbietet, den Namen

Gottes unnützlich zu führen. Diese scheinbar demütigen Frommen geben ihre

eigene partikulare Meinung für Gottes Willen aus. Wahrhaft Gläubige hingegen,
die sich in Gott aufgehoben fühlen, stellen sich zuerst selbst in Frage.

-Worin besteht der Unterschied zwischen Anmassung und Gottvertrauen? Man
kann sich den Unterschied zwischen Anmassung und Gottvertrauen mit Hilfe
der drei Begriffe des Allgemeinen, des Einzelnen und des Besonderen gut vor Augen

führen. Das Verhältnis des Menschen zu Gott ist wie das Verhältnis eines

Einzelnen zum Allgemeinen. Allgemein ist für einen heranwachsenden Menschen

zunächst das Soziale, die Kultur, in der er aufwächst. Erst allmählich versteht der

junge Mensch, dass das vermutete Allgemeine nur ein Besonderes ist - und das

Allgemeine viel mehr umfasst als nur die soziale Welt. Es entsteht ein Bewusstsein

für das Universum, von dem jeder Einzelne nur ein winzig kleines Teilchen ist.

Naturalisten und Materialisten glauben, dass allein das sichtbare und messbare

Universum das letzte denkbare Allgemeine ist. Ein religiöser Mensch glaubt, dass



212 Rolf Schieder

das empirisch Vorfindliche von Gott als der wirklichsten aller Wirklichkeiten

bewegt wird und sein Geist selbst in Kleinsten und Unscheinbarsten gegenwärtig
ist. Und so fühlt sich der religiöse Mensch in Gott als Inbegriff des Allgemeinen

aufgehoben und versucht als Einzelner, den Prinzipien dieses Allgemeinen gemäss

zu leben. Der religiöse Mensch versteht sich mithin als ein allgemeines Einzelnes.

Wer aber versucht, sich als Einzelner auf Kosten Anderer zu etwas Besonderem

zu stilisieren und dafür auch noch Gott in Anspruch nimmt, der missbraucht den

Namen Gottes. Eine ganz wesentliche politische Aufgabe der Theologien besteht

deshalb in einer pointierten Religionskritik!

4. «Ungetrennt und unvermischt» - Versuch einer Verhältnisbestimmung des

Politischen und des Religiösen

«Ungetrennt und unvermischt» - das kann ein Kompass zu sein, an dem man
sich im weiten und unübersichtlichen Feld von Religion und Politik orientieren
kann. Warum sich Religion und Politik nicht trennen lassen, wurde am bisher

Gesagten hoffentlich deutlich. Paradoxerweise zeigt sich die notwendige Be-

zogenheit von Religion auf Politik und von Politik auf Religion gerade an den

Konflikten, die sie miteinander austragen müssen. Dazu noch ein letztes Beispiel:
Deutsche Parlamentarier gefallen sich gerne in der Forderung, dass für Muslime

in Deutschland das Grundgesetz über dem Koran stehen müsse. Das ist eine

sinnfreie Forderung, denn das Grundgesetz selbst hält eine solche Forderung für

grundgesetzwidrig. Die dort garantierte Gewissens-, Meinungs-, und Religionsfreiheit

erlaubt jedem Staatsangehörigen, selbst zu entscheiden, welche Bücher

ihnen wichtig sind. Das Grundgesetz fordert Gesetzestreue in dem Sinne, dass

ich mich an die Gesetze halte - die Gedanken hingegen sind selbstverständlich

frei. Auch in der Bibel heisst es unmissverständlich, dass wir Gott mehr gehorchen

müssen als den Menschen. Die Machtansprüche weltlicher Gewalt werden

radikal begrenzt. Christen glauben auch, dass sie neben ihrer irdischen Staatsbürgerschaft

noch eine zweite im Himmel haben: ein Bürgerrecht im Reich Gottes.

Eben dieses Aufgehobensein in Gott gewährleistet Freiheit im politischen Raum.

Über das abschreckende Beispiel des Schamanen in Washington wird es kaum

Dissens geben. Für uns Europäer herrscht Konsens darüber, dass ein Gottesdienst

keine Plenarsitzung ist, ein Gebet keine Gesetzesvorlage, eine Predigt keine

Parteitagsrede. Die Inhalte mögen sich gleichen, die Formen aber müssen sich

unterscheiden, sonst droht Ungemach - für beide Seiten.



Wieviel Religion verträgt die Politik? 213

Jürgen Habermas' Forderung, dass religiöse Politiker, wenn sie den politischen

Raum betreten, gewissermassen nur anonym auftreten dürften, hatte ich

ursprünglich mit Skepsis aufgenommen.8 Warum sollte Marx im Bundestag erlaubt

sein, Matthäus und Markus aber nicht Es ging ihm aber schlicht darum, dass

Vernunftargumente nicht durch Autoritätsargumente ersetzt werden können. Wenn

wir daraufvertrauen, dass uns der Geist Gottes in alle Wahrheit führt, dann sollten

wir imstande sein, ohne religiöse Sondersprache politisch überzeugend zu

argumentieren. Anders gewendet: Wer sein politisches Argument mit dem Zusatz

versehen muss: «Gott will es!», der hat den Diskursraum vernünftiger Deliberation

schon verlassen. Erlaubt ist freilich der Versuch, die eigene religiöse Position
anderen plausibel zu machen. Verstecken soll man sie jedenfalls nicht. Wer etwa
Bauchschmerzen bei der Sterbehilfe hat, der darf damit argumentieren, dass er

das Leben für ein Geschenk Gottes hält. Er darf seinem politischen Gegner aber

nicht Gottlosigkeit oder Mordlust unterstellen, wenn dieser ein Sterbehilfegesetz
befürwortet. Christen in der Politik nehmen ihre Gegner als Konfliktpartner
ernst - und kommen nicht im Gestus eines besserwisserischen Gutmenschen
daher.

Umgekehrt kann man fragen: Gehört Politik auf die Kanzel? Auf die Kanzel

gehört die Bibel. Die Bibel ist aber voller Politik. Also gehört auch Politik auf
die Kanzel. Dasjenige, was zwischen Kanzel und Politik vermittelt, ist aber die

Bibel - oder theologisch zugespitzt: das Evangelium. Nur so gehört Politik auf
die Kanzel, dass sie im Lichte der Verheissung Gottes erscheint. Politik auf der

Kanzel muss auf das Evangelium hin durchsichtig gemacht werden. Parteipolitische

Propaganda gehört nicht aufdie Kanzel. Auch müssen sich Pfarrerinnen und

Pfarrer regelmässig daraufhin überprüfen, ob sie nicht immer wieder die gleichen

politischen Lieblingsthemen traktieren. Eine gute Kanzelrednerin transformiert
Politik so, dass die Hörerinnen und Hörer ermutigt und gestärkt werden, sich

den Herausforderungen des politischen Alltags zu stellen. Eine deprimierende

Predigt hat ihr Ziel verfehlt. Deprimierende politische Zustände darstellen, das

kann jeder. Es kommt alles daraufan, das Evangelium darin aufscheinen zu lassen.

Politische Romantik, eigenkostenlose und unerfüllbare Forderungen an die

Adresse der Politik, und blosses Meinen ist noch keine Politik. Meinungen sind

halt nur Meines - weder verallgemeinerbar noch realisierbar. Man kann sie sich

eigentlich auch sparen. Lars Castellucci, der religionspolitische Sprecher der

8 Vgl. J. Habermas: Glaube und Wissen, in: Zeitdiagnosen. ZwölfEssays, 2003, 249-262.



214 Rolf Schieder

SPD-Fraktion im Deutschen Bundestag, geht regelmässig in den Gottesdienst. In

einem persönlichen Gespräch beklagt er Folgendes: Viel zu oft höre er am Sonntag

von der Kanzel politische Kommentare zu Themen, mit denen er sich schon

die ganze Woche über intensiv befasst habe. Eigentlich ärgere ihn zweierlei: zum
einen möchte er sich am Sonntag im Gottesdienst mit etwas anderem beschäftigen

als im Alltag. Es erfülle ihn mit Ungeduld, wenn Kanzelredner blauäugig und

ohne hinreichende Detailkenntnis politische Empfehlungen gäben. «Das weiß

ich selber besser!», sage er sich dann. Was er aber nicht besser wisse, das sei die

Frage, welche Inspiration, Ermutigung und Stärkung der sonntägliche biblische

Text bereithalte. Davon wolle er mehr hören.

Was aber ist das Evangelium, was ist die Verheissung? Es gehört zu den

markanten Erkennungszeichen der Theologie Karl Barths, dass er die Vorgängigkeit
und den Vorrang des Evangeliums vor dem Gesetz behauptet hat. Es sei nicht so,

dass unser Sollen und Leisten das Erste sei und Gottes Gnade dann gewissermas-

sen die Belohnung. Ganz im Gegenteil lebten wir immer schon aus der Gnade

und der Liebe Gottes. Die Versöhnung zwischen Gott und Mensch sei bereits

vollbracht - ein für allemal. Insofern sei all unser Handeln - auch unser politisches

Handeln - nicht ein verzweifelter Versuch, von Gott belohnt zu werden,

oder selbst die Welt zu retten. Unser ethisches Handeln sei nichts anderes als die

dankbare Antwort auf die überfliessende Gnade Gottes. Das Sein gehe dem Sollen

voraus. Die Sünde wider den Heiligen Geist besteht darin, dem Heiligen Geist

nichts zuzutrauen.
Barths ethischen Imperativ könnte man so formulieren: «Werde, der Du

bist!», nämlich ein von Gott geliebtes, anerkanntes und geistbegabtes Individuum.

Dieser Imperativ zielt auf «Selbstwirksamkeit». Ein ganzes Heer von

« Coaches» arbeitet heute daran, Individuen in verantwortlicher Position, die

zu verzweifeln drohen, dabei zu helfen, Selbstvertrauen in die eigene Handlungsfähigkeit

zurückzugewinnen. Diese Selbstwirksamkeit, so würde Barth freilich

argumentieren, gründet letztlich nicht in psychologischen Ressourcen, sondern

schlicht darin, dass sich der Mensch als ein mit Gott Versöhnter erkennt. «Es

ist vollbracht!» An sich ist das Reich Gottes schon da - wir müssen es uns nur
noch anverwandeln. Und so ist auch das politische Handeln der Christen kein

apokalyptischer Endkampf, kein Vernichten des Bösen, kein Verzweifeln am

eigenen Ungenügen. Es ist die geduldige, demütige Mitarbeit an der allmählichen

Realisierung des Reiches Gottes.



Wieviel Religion verträgt die Politik? 215

5. Fazit: Wie viel Religion verträgt also die Politik,
und wie viel Politik verträgt die Religion

Beide können sehr viel vom je Anderen vertragen, wenn beide lernen zu differenzieren.

Inhaltlich lassen sich Religion und Politik nicht trennen - sehr wohl aber

lassen sich die Formen unterscheiden. Religion tritt im politischen Raum in der

Form vernünftiger und geduldiger, an den Prinzipien des Friedens, der Gerechtigkeit,

der Bewahrung der Schöpfung, aber auch der Freiheit und der Wahrheit
orientierter Argumentation auf. Und Politik wird in den Religionsgemeinschaften
aufderen jeweiligen Verheissungen hin durchsichtig gemacht. Politik arbeitet sich

an dem ab, was fehlt. Religion erinnert an die Fülle der Güte Gottes. Im Idealfall

verhindert Politik, dass die Religion enthusiastisch und wirklichkeitsverleugnend
wird; Religion hingegen verhindert, dass Politik zynisch wird.



216 RolfSchieder

Abstract
Wenn Gott die alles bestimmende Wirklichkeit ist, dann kann die Theologie das

Politische, das ein machtvolles Moment unserer Wirklichkeit ist, nicht ignorieren. Eine

Trennung von Staat und Kirche ist zwar möglich, nicht aber eine Trennung von Politik
und Religion. Allerdings müssen beide Handlungsfelder sorgfältig unterschieden werden,

sonst droht Ungemach. Eine theologisch aufgeladene Politik steht in der Gefahr,
fundamentalistisch zu werden, eine auf das Politische reduzierte Theologie verzwergt die

Kirche zum bloßen Weltverbesserungsverein. Unvermischt und ungetrennt - so sollten

Politik und Religion ihre Beziehung bestimmen. Beide haben ganz eigene Formen, mit
denen sie auf die Wirklichkeit einwirken, aber beide haben das Ziel, Glück und Seligkeit
der Menschen zu mehren.

Religion relates human beings to their ultimate reality, politics is dealing with everyday

life; politics has to focus on details, religion has a perspective of the whole. Why, then,

would religious actors want to become political - especially in a time when religious
nationalism is growing? The video of insurrectionist Jacob Chanceley saying a lengthy

«prayer» in the senate chamber at Capitol Hill on January 6th, 2021, became iconic: his

hate speech disguised as a prayer was an abuse of the name ofJesus Christ.

Religion and politics cannot ignore each other. Both are interested in power. As a guideline

to relate to each other the teachings ofthe Council ofChalcedon might be helpful :

religion and politics should treat each other «without confusion and without separation».
Pulpits in churches and lecterns in parliament require different speech acts. Preaching is

not political propaganda, but shedding the light of the gospel on political conflicts.

RolfSchieder, Berlin


	Wie viel Religion verträgt die Politik - wie viel Politik verträgt die Religion?

