Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 3

Artikel: Wie viel Religion vertragt die Politik - wie viel Politik vertragt die
Religion?

Autor: Schieder, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-977290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-977290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie viel Religion vertragt die Politik

— wie viel Politik vertrigt die Religion?'

1. Religion und Politik

Die Schweizer «Konzernverantwortungsinitiative », die ansassigen Konzernen
auferlegen wollte, bei ihren internationalen Geschiften Menschenrechts- und
Klimaschutzstandards einzuhalten, konnte bei der Volksabstimmung Ende letz-
ten Jahres einen Achtungserfolg erzielen. Eine knappe Mehrheit der Bevélkerung
sprach sich dafiir aus — allerdings war eine Mehrheit der Kantone dagegen. Damit
war die Initiative gescheitert. Sowohl die katholische wie auch die protestanti-
schen Kirchen hatten sich im Vorfeld fur die Initiative engagiert. Von den Kan-
zeln wurde dafir ebenso Werbung gemacht wie mit Bannern von Kirchtiirmen.
In den Kirchengemeinden selbst gab es inhaltlich breite Zustimmung fiir das An-
liegen der Initiative.

Aber die Frage, in welcher Form dieses Anliegen im Raum der Kirche zur Gel-
tung kommen solle, spaltete viele Gemeinden. Mit den weithin sichtbaren Ban-
nern zugunsten der Initiative, die von manchen Kirchtiirmen wehten, wiirde, so
christliche Gegner der Initiative, der Kirchturm als Symbol der Einheit im Geist
verdunkelt. Aber auch Predigten, deren cinziges Anliegen es sei, fiir die Initiative
zu werben, miissten als Missbrauch der Kanzel verurteilt werden. Wie viel Politik
vertrigt die Religion — und wie viel Religion vertrigt die Politik? Die Antwort
auf diese Frage hangt davon ab, was man unter Religion und was man unter Po-
litik versteht.

Was tun Menschen, die religios sind — und was tun Menschen, die politisch
handeln? Beginnen wir mit den Politikern: Sie erlassen Gesetze und Verordnun-
gen. Sie missen sich um den Strassenbau und um geniigend Impfdosen kiim-
mern. Sie erlassen Pandemieregeln, treiben Steuern ein, pflegen Bezichungen zu
anderen Lindern. Sie miissen um Waihlerstimmen werben, stindig Kompromisse
eingehen, ungeliebte Koalitionen bilden und nicht selten mit Mehrheitsentschei-
dungen leben, die sie personlich fur ziemlich verricke halten. Irgendwie ist man

1 Uberarbeitetes Manuskript des Eroffnungsvortrags der «Thementage der Theologischen Fa-
kuldt Basel» (10. — 12. Mai 2021). Die Thementage widmeten sich der Frage: «Wie poli-
tisch soll/darf Religion sein?»

ThZ 3/77 (2021) S.206-216



Wieviel Religion vertrigt die Politik? 207

als Politiker:in nie fertig, irgendetwas geht immer schief, irgendetwas fehlt im-
mer, der Verbesserungsbedarf ist auf Dauer gestellt — und die Medien sind mit
Sicherheit nie zufrieden mit dem, was man geleistet hat. Politik ist nichts fiir zarte
Gemiiter.

Wias tun religiose Menschen? Sie versichern sich der Gegenwart Gottes — im
Gebet, im Gottesdienst, in der Andacht. Religion 75t Vergegenwirtigung Gottes.
Wird sich der Mensch der Gegenwart Gottes bewusst, so stellt sich ein Zustand
der Seligkeit ein. Religion sei deshalb, so Hegel in seiner Religionsphilosophie,
fur alle Vélker stets «der Sonntag des Lebens»* gewesen. Wie Gott am siebten
Schépfungstag ruhte und feststellte, dass trotz aller noch zu l6senden Probleme
die Schépfung doch «sehr gut» sei, so ruhen auch Menschen mit religiéser Sen-
sibilitit am siebten Tag, fihlen sich in Gott aufgehoben und freuen sich seiner
Gegenwart. Beim Ritual der Messe oder des Abendmahls erleben sie es sogar
leibhaftig: Ich bin in Gott und Gott ist in mir. Gott ist fur religiose Menschen
die alles bestimmende Wirklichkeit. Gott ist das, was sie unbedingt angeht. Wer
«Gotr» sagt, der sagt, dass es ihm ums Ganze geht.

Das ist also der Unterschied zwischen Religion und Politik. Politik ist klein-
teilig, Arbeit am Detail, auf den Kompromiss angewiesen — Werktag eben. Reli-
gion ist die selige Feier der Gegenwart Gottes, in der sich der Mensch ganz und
gar aufgehoben fihlt. Aufgehoben in einem dreifachen Sinn: Zunichst radikal
in Frage gestellt: denn was ist der einzelne Mensch schon vor dem ewigen und
allmichtigen Gott. Aber als solcher und nur als solcher — als Siinder — ist er in
Gott geborgen, von ihm ge- und erhalten; und schliesslich sogar aufgehoben im
Sinne von «erhéht» — wie im Lobgesang der Maria: Gott erhoht die Niedrigen!,
oder in den Seligpreisungen: Selig sind die Leidtragenden! Weil die Religion den
Menschen ins Licht der gottlichen Verheissung stellt, braucht sie eigene Orte und
eigene Zeiten, um sich ungestort daran zu erinnern: den Sabbat oder den Sonntag
und die Kirche, die Synagoge oder die Moschee.

Wer Werktag und Sonntag vermischt, der hat ein Problem: Die Kirchen
verzwergen dann zu Weltverbesserungsvereinen und vergessen, wie man Gott
vergegenwartigt. Und eine Politik, die sich selbst an die Stelle Gottes setzt und
glaubt die Religion durch politisches Handeln ersetzen zu konnen, ist im letzten

2 GW.F Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion I, Werke 16, Frankfurt am
Main 1986, 12.



208 Rolf Schieder

Jahrhundert in den faschistischen und kommunistischen Diktaturen grandios ge-
scheitert.

2. Warum soll sich Religion iiberbaupt auf das politische Geschift einlassen?

(1.) Die Kirchen sollen sich politisch betitigen, wenn sie darum gebeten werden.
Alle diakonischen Einrichtungen der Kirchen sind zivilgesellschaftlich relevant.
Auch werden die Kirchen regelmissig gebeten, bei Katastrophen zu helfen - sei
es durch individuelle Seelsorge, sei es durch interreligiose Gottesdienste, bei de-
nen sich ein erschiittertes Gemeinwesen seines Zusammenhaltes und seiner spi-
rituellen Wurzeln vergewissern kann. Alten- und Krankenfiirsorge ebenso wie
Bildungseinrichtungen waren bis weit ins 19. Jahrhundert hinein ginzlich in der
Hand der Kirchen - seitdem hat Vater Staat diese Aufgaben sukzessive von Mut-
ter Kirche ibernommen. Der franzésische Philosoph Michel Foucault hat diesen
Prozess als zunehmende «Pastoralmacht des Staates» > bezeichnet.

(2.) Kirchen und Religionsgemeinschaften miissen politisch werden, wenn sie
in ihrem Bestand bedrobt sind. Die Bekennende Kirche in den 30er Jahren ist
dafiir ein einschligiges Beispiel. Aber auch die Unterdriickung von Religions-
gemeinschaften in Staaten ohne die Garantie von Religionsfreiheit zwingt Re-
ligionsgemeinschaften, politisch aktiv zu werden. Solche Bedrohung entsteht in
politischen Systemen, die ihre politische Weltanschauung zur alles bestimmen-
de Wirklichkeit machen. Aber auch in den politischen Systemen, in denen Re-
ligionsfreiheit herrscht, besteht bestindig Anpassungsbedarf. Die Versuche, die
Sichtbarkeit des Islam im 6ffentlichen Raum einzuschranken, werden gerne mit
dem Argument der Trennung von Politik und Religion gerechtfertigt. Der in der
politischen Arena ausgetragene Streit ist aber gerade der Beweis fur das Gegenteil,
niamlich dafiir, dass sich Religion und Politik nicht trennen lassen. Religion ist nie
Privatsache, Religion ist immer eine 6ffentliche Angelegenheit.

(3.) Das Verhéltnis von Politik und Religion ist nicht symmetrisch. Religion, die
auf’s Ganze geht, kann sich nicht zicht zur Politik verhalten. Sie muss sich fragen,
ob politische Entscheidungen auch aus religiosen Griinden zustimmungsfahig
sind. Selbst wenn die Politik gerne Religion als Privatsache behandeln mochte
und neben der Trennung von Kirche und Staat auch die Trennung von Politik
und Religion vollzogen sehen méchte, kann sich die Religion auf dieses Ansinnen

3 Vgl dazu Th. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analyse der modernen
Gouvernementalitit, Berlin 1997.



Wieviel Religion vertriagt die Politik? 209

nicht einlassen. Denn Gott ist fiir sie die alles bestimmende Wirklichkeit — auch
die alles bestimmende Wirklichkeit in der Politik. Die Politik hingegen kann von
der Religion absehen und sich ganz auf die Lésung eines anstehenden Problems
konzentrieren.

(4.) Aber auch die Politik entkommit letzten Fragen nicht. Eine davon lautet:
Warum sollen Biirgerinnen und Biirgern fir das Gemeinwesen Opfer bringen —
eventuell sogar das Opfer des cigenen Lebens? Der Philosoph Jean-Jacques Rous-
seau hat deshalb vorgeschlagen, dass der neuzeitliche Staat eine eigene, von den
Kirchen unabhingige Zivilreligion entwickeln solle.* Und der Soziologe Emile
Durkheim schlug vor, den Begriff «Gott» doch einfach als eine Metapher fiir
die hochsten Ideale einer Gesellschaft zu verstehen. Und das hochste Ideal in der
Moderne sei der «culte de I'individu»>. Das Soziale selbst wird dann zum Theo-
logischen. Die Nation ist dann heilig. Das Endliche ist das Absolute. An einer
Re-Sakralisierung des Politischen arbeiten vor allem Theoretiker der politischen
Rechten. Man denke nur an Carl Schmitts «Politische Theologies. Fur Christen
hingegen ist das vorfindliche Politische nur das Vorletzte.

3. Die immer priisente Gefabr einer Vermischung von Religion und Politik
Zu trennen ist das Religiose vom Politischen nicht. Was wir aber unter allen Um-
stainden vermeiden wollen, sind Burgerkriege, bei denen religiése Rhetorik als
Brandbeschleuniger dient. Der Krieg im Kosovo ist uns Europiern noch in leben-
diger Erinnerung. Das letzte abschreckende Beispiel eines religios aufgeladenen
Nationalismus konnten wir am 6. Januar dieses Jahres in Washington studieren.
An diesem Tag betrat der 33 Jahre alte Schamane Jacob Chanseley die Kammer
des amerikanischen Senats im Kapitol in Washington, schritt zum Platz des Vi-
zeprasidenten der USA, nahm seinen Helm mit den beiden Kuhhérnern ab und
forderte die Anwesenden auf, mit ihm zu beten: «Let’s all say a prayer in this
sacred space.» Er dankte Gott dafiir, dass er die Polizisten inspiriert habe, «to
allow us into the building, to allow us to exercise our rights, to allow us to send a
message to all the tyrants, the communists and the globalists, that this is our na-
tion, not theirs.» Sein Anliegen fasst er so zusammen: «Thank you for allowing
us to get rid of the communists, the globalists, and the traitors within our govern-
ment. Thank you for allowing the US to be reborn. We love you, we thank you,

4 JJ. Rousseau: Du Contrat Social et autres oeuvres politiques, Paris 1975, 327-336.
5 E.Durkheim: I'individualisme et les Intellectuels, Revue Bleue 10, 1898, 7-13, 10.



210 Rolf Schieder

in Christ’s holy name we pray.» Er und seine Mitstreiter waren vollkommen irri-
tiert, als man ihnen Aufruhr zum Vorwurf mache. Finer von ihnen meinte, sein
einziges Interesse sei es gewesen, «to get inside the building to plead the blood
of Christ over it.» Sie seien gottesfiirchtige Biirger, die lediglich ihr Land vor
Tyrannen, Kommunisten und Globalisten retten wollten — und zwar mit Gottes
Hilfe. Was ist an diesem Ereignis bemerkenswert?

- Die Resakralisierung des Politischen ist ein weltweiter Trend. Sie ist auch ex-
plizites Programm der neuen religiosen Rechten in Deutschland. Selbst den Kul-
turkampf gegen den Islam in Europa kann man als Resakralisierungsprogramm
des Politischen verstehen: das christliche Abendland verteidigt sich gegen des
Ansturm der Andersglaubigen.

- Das Thema «Religion und Politik>» kann nicht mehr auf das Thema «Kirchen
und Staat>» reduziert werden. Institutionen werden schwicher, sogenannte Be-
wegungen werden im Social-Media-Zeitalter einflussreicher. Das wusste Donald
Trump, der die Republikanische Partei in eine faschistoide Bewegung transfor-
mieren wollte und es immer noch will. Der Sturm auf das Kapitol war sinnflliger
Ausdruck dieser Bewegung. Damit die Bewegung nicht erstarrt, ist eine dramati-
sierende, oft mit religiésen Begriffen aufgeladene Rhetorik notig.

- Apokalyptischer Dualismus ist die Rhbetorik, die die Massen anfeuert. Je be-
drohter sich das Milieu der weissen religiosen Rechten fithlt, umso radikaler agie-
ren sie. Ihr apokalyptisches Denken deutet die Gegenwart als einen Endkampf
zwischen den Guten und den Bésen, zwischen ihnen und ihren Feinden. Es gilt,
wachsam und gewaltbereit zu sein. Das Bose muss mit dessen Waffen besiegt wer-
den. Die Tatsache, dass eine laue Mehrheit den Ernst der Lage nicht versteht, ist
tur den kleinen heiligen Rest der kampfbereiten Auserwihlten umso mehr Beweis
dafiir, dass sie als Retter in hochster Not eingreifen miissen. Alle sind verfiihre,
nur ein kleiner Rest blickt durch und weiss Bescheid. Wer Querdenker-Demos
verstehen will, der muss sie als Prozessionen von Apokalyptikern lesen. Dass die
deutschsprachigen neuen Rechten in der Zeitschrift «Sezession» neuerdings
Verstindnis fur die Rhetorik Greta Thunbergs aufbringen, ist bemerkenswert.”

Was sie freilich masslos drgert, ist die Tatsache, dass Thunbergs Warnungen ernst

6 heeps://www.newyorker.com/video/watch/a-reporters-footage-from-inside-the-capitol-sie-
ge (zulerze abgerufen am: 26.7.2021).

7 Vgl. hteps://sezession.de/61597 /gretas-apokalypse-und-meine  (zuletzt abgerufen am:
26.7.2021).



Wieviel Religion vertrage die Politik? 211

genommen werden, die der Rechten vor einer islamistischen Unterwanderung
aber nicht.

- Der vermutete Wille Gottes ersetzt die demokratische Mehrheitsentscheidung.
Die Aufrithrer des 6. Januar inszenierten den heiligen Burgerkrieg, weil sie cine
Wahl verloren hatten. Verlasslicher Burger in einer Demokratie kann aber nur
sein, wer die narzisstische Krinkung ertragt, dass seine Uberzeugung von der
Mehrheit im Land #icht geteilt wird. Eine Demokratie transformiert die tiefs-
ten Gewissheiten und hochsten Glaubenswahrheiten in banale und inhaltsleere
Zahlen. Die Mehrheit gewinnt, ganz egal, ob das gut oder schlecht, wahr oder
falsch ist. Unmittelbare religiose Selbstdurchsetzung will diesen Mechanismus
der Mehrheitsfindung ausser Kraft setzen. Wer Auszihlungen und andere demo-
kratische Verfahren durch Moral ersetzen will, ist auf den Weg in den politischen
Terror.

- Missbrauch des Namens Jesu Christi. Dieser Missbrauch ist in evangelikalen
Kreisen der USA weit verbreitet. Nicht nur sollte das Kapitol in Jesu Blut ge-
taucht werden, auch Impfgegner sind fest davon iiberzeugt, dass sie, die sie im
Blut Jesu gebadet haben, gegen das Corona-Virus immun sind. Der Markenna-
me ,Jesus Christus® wird auf jede individuelle Verriicktheit geklebt. Solche Ver-
gegenwirtigungen Jesu nehmen dem biblischen Jesus buchstiblich das Leben,
namlich sein ganz reales Leben als frommer Rabbi, der im ersten Jahrhundert als
politischer Aufrithrer von den R6mern gekreuzigt wurde. Im Grunde sind solche
Anrufungen Jesu eine Stinde gegen das 2. Gebot, das uns verbietet, den Namen
Gottes unniitzlich zu fithren. Diese scheinbar demiitigen Frommen geben ihre
cigene partikulare Meinung fir Gottes Willen aus. Wahrhaft Glaubige hingegen,
die sich in Gott aufgehoben fiihlen, stellen sich zuerst selbst in Frage.

-Worin bestehr der Unterschied zwischen Anmassung und Gottvertrauen? Man
kann sich den Unterschied zwischen Anmassung und Gottvertrauen mit Hilfe
der drei Begriffe des Allgemeinen, des Einzelnen und des Besonderen gut vor Au-
gen fuhren. Das Verhiltnis des Menschen zu Gott ist wie das Verhiltnis eines Ein-
zelnen zum Allgemeinen. Allgemein ist fur einen heranwachsenden Menschen
zunichst das Soziale, die Kultur, in der er aufwichst. Erst allmihlich versteht der
junge Mensch, dass das vermutete Allgemeine nur ein Besonderes ist — und das
Allgemeine viel mehr umfasst als nur die soziale Welt. Es entsteht ein Bewusstsein
fir das Universum, von dem jeder Einzelne nur ein winzig kleines Teilchen ist.
Naturalisten und Materialisten glauben, dass allein das sichtbare und messbare

Universum das letzte denkbare Allgemeine ist. Ein religioser Mensch glaubt, dass



212 Rolf Schieder

das empirisch Vorfindliche von Gott als der wirklichsten aller Wirklichkeiten be-
wegt wird und sein Geist selbst in Kleinsten und Unscheinbarsten gegenwirtig
ist. Und so fithle sich der religiose Mensch in Gott als Inbegriff des Allgemeinen
aufgehoben und versucht als Einzelner, den Prinzipien dieses Allgemeinen gemiiss
zu leben. Der religiose Mensch versteht sich mithin als ein allgemeines Einzelnes.
Wer aber versucht, sich als Einzelner auf Kosten Anderer zu etwas Besonderem
zu stilisieren und dafiir auch noch Gott in Anspruch nimmt, der missbrauchtden
Namen Gottes. Eine ganz wesentliche politische Aufgabe der Theologien besteht
deshalb in einer pointierten Religionskritik!

4. «Ungetrennt und unvermischt»> — Versuch einer Verhiltnisbestimmung des
Politischen und des Religiosen

«Ungetrennt und unvermischt» — das kann ein Kompass zu sein, an dem man
sich im weiten und uniibersichtlichen Feld von Religion und Politik orientieren
kann. Warum sich Religion und Politik nicht trennen lassen, wurde am bisher
Gesagten hoftentlich deutlich. Paradoxerweise zeigt sich die notwendige Be-
zogenheit von Religion auf Politik und von Politik auf Religion gerade an den
Konflikten, die sie miteinander austragen miissen. Dazu noch ein letztes Beispiel:
Deutsche Parlamentarier gefallen sich gerne in der Forderung, dass fir Musli-
me in Deutschland das Grundgesetz tiber dem Koran stehen miisse. Das ist eine
sinnfreie Forderung, denn das Grundgesetz selbst hilt eine solche Forderung fur
grundgesetzwidrig. Die dort garantierte Gewissens-, Meinungs-, und Religions-
freiheit erlaubt jedem Staatsangehorigen, selbst zu entscheiden, welche Biicher
ihnen wichtig sind. Das Grundgesetz fordert Gesetzestreue in dem Sinne, dass
ich mich an die Gesetze halte — die Gedanken hingegen sind selbstverstandlich
frei. Auch in der Bibel heisst es unmissverstandlich, dass wir Gott mehr gehor-
chen miissen als den Menschen. Die Machtanspriiche weltlicher Gewalt werden
radikal begrenzt. Christen glauben auch, dass sie neben ihrer irdischen Staatsbiir-
gerschaft noch eine zweite im Himmel haben: ein Biirgerrecht im Reich Gottes.
Eben dieses Aufgehobensein in Gott gewihrleistet Freiheit im politischen Raum.

Uber das abschreckende Beispiel des Schamanen in Washington wird es kaum
Dissens geben. Fur uns Europaer herrscht Konsens dartber, dass ein Gottesdienst
keine Plenarsitzung ist, ein Gebet keine Gesetzesvorlage, eine Predigt keine Par-
teitagsrede. Die Inhalte mogen sich gleichen, die Formen aber miissen sich unter-
scheiden, sonst droht Ungemach - fiir beide Seiten.



Wieviel Religion vertrage die Politik? 213

Jurgen Habermas® Forderung, dass religiose Politiker, wenn sie den politi-
schen Raum betreten, gewissermassen nur anonym auftreten diirften, hatte ich ur-
spriinglich mit Skepsis aufgenommen.®* Warum sollte Marx im Bundestag erlaubt
sein, Matthius und Markus aber nicht? Es ging ihm aber schlicht darum, dass Ver-
nunftargumente nicht durch Autorititsargumente ersetzt werden kénnen. Wenn
wir darauf vertrauen, dass uns der Geist Gottes in alle Wahrheit fithrt, dann soll-
ten wir imstande sein, ohne religiose Sondersprache politisch tiberzeugend zu ar-
gumentieren. Anders gewendet: Wer sein politisches Argument mit dem Zusatz
verschen muss: «Gott will es!», der hat den Diskursraum verniinftiger Delibera-
tion schon verlassen. Erlaubt ist freilich der Versuch, die eigene religiése Position
anderen plausibel zu machen. Verstecken soll man sie jedenfalls nicht. Wer etwa
Bauchschmerzen bei der Sterbehilfe hat, der darf damit argumentieren, dass er
das Leben fur ein Geschenk Gottes halt. Er darf seinem politischen Gegner aber
nicht Gottlosigkeit oder Mordlust unterstellen, wenn dieser ein Sterbehilfegesetz
befirwortet. Christen in der Politik nehmen ihre Gegner als Konflikepartner
ernst — und kommen nicht im Gestus eines besserwisserischen Gutmenschen da-
her.

Umgekehrt kann man fragen: Gehort Politik auf die Kanzel? Auf die Kanzel
gehort die Bibel. Die Bibel ist aber voller Politik. Also gehort auch Politik auf
die Kanzel. Dasjenige, was zwischen Kanzel und Politik vermittelt, ist aber die
Bibel — oder theologisch zugespitzt: das Evangelium. Nur so gehort Politik auf
die Kanzel, dass sie im Lichte der Verheissung Gottes erscheint. Politik auf der
Kanzel muss auf das Evangelium hin durchsichtig gemacht werden. Parteipoliti-
sche Propaganda gehort nicht auf die Kanzel. Auch miissen sich Pfarrerinnen und
Pfarrer regelmissig darauthin iiberpriifen, ob sie nicht immer wieder die gleichen
politischen Lieblingsthemen traktieren. Eine gute Kanzelrednerin transformiert
Politik so, dass die Horerinnen und Hérer ermutigt und gestirkt werden, sich
den Herausforderungen des politischen Alltags zu stellen. Eine deprimierende
Predigt hat ihr Ziel verfehle. Deprimierende politische Zustande darstellen, das
kann jeder. Es kommt alles darauf an, das Evangelium darin aufscheinen zu lassen.

Politische Romantik, eigenkostenlose und unerfiillbare Forderungen an die
Adresse der Politik, und blosses Meinen ist noch keine Politik. Meinungen sind
halt nur Meines — weder verallgemeinerbar noch realisierbar. Man kann sie sich
cigentlich auch sparen. Lars Castellucci, der religionspolitische Sprecher der

8 Vgl. J. Habermas: Glaube und Wissen, in: Zeitdiagnosen. Zwolf Essays, 2003, 249-262.



214 Rolf Schieder

SPD-Fraktion im Deutschen Bundestag, geht regelmissigin den Gottesdienst. In
einem personlichen Gesprich beklagt er Folgendes: Viel zu oft hore er am Sonn-
tag von der Kanzel politische Kommentare zu Themen, mit denen er sich schon
die ganze Woche tiber intensiv befasst habe. Eigentlich 4rgere ihn zweierlei: zum
einen mochte er sich am Sonntag im Gottesdienst mit etwas anderem beschifti-
gen als im Alltag. Es erfiille ihn mit Ungeduld, wenn Kanzelredner blauiugig und
ohne hinreichende Detailkenntnis politische Empfehlungen giben. «Das weif3
ich selber besser!», sage er sich dann. Was er aber nicht besser wisse, das sei die
Frage, welche Inspiration, Ermutigung und Stirkung der sonntigliche biblische
Text bereithalte. Davon wolle er mehr horen.

Wias aber ist das Evangelium, was ist die Verheissung? Es gehort zu den mar-
kanten Erkennungszeichen der Theologie Karl Barths, dass er die Vorgingigkeit
und den Vorrang des Evangeliums vor dem Gesetz behauptet hat. Es sei nicht so,
dass unser Sollen und Leisten das Erste sei und Gottes Gnade dann gewissermas-
sen die Belohnung. Ganz im Gegenteil lebten wir immer schon aus der Gnade
und der Liebe Gottes. Die Verséhnung zwischen Gott und Mensch sei bereits
vollbracht - ein fur allemal. Insofern sei all unser Handeln — auch unser politi-
sches Handeln — nicht ein verzweifelter Versuch, von Gott belohnt zu werden,
oder selbst die Welt zu retten. Unser ethisches Handeln sei nichts anderes als die
dankbare Antwort auf die iiberfliessende Gnade Gottes. Das Sein gehe dem Sol-
len voraus. Die Stinde wider den Heiligen Geist besteht darin, dem Heiligen Geist
nichts zuzutrauen.

Barths ethischen Imperativ kénnte man so formulieren: «Werde, der Du
bist!», nimlich ein von Gott geliebtes, anerkanntes und geistbegabtes Indivi-
duum. Dieser Imperativ zielt auf «Selbstwirksamkeit». Ein ganzes Heer von
«Coaches» arbeitet heute daran, Individuen in verantwortlicher Position, die
zu verzweifeln drohen, dabei zu helfen, Selbstvertrauen in die eigene Handlungs-
fahigkeit zuriickzugewinnen. Diese Selbstwirksamkeit, so wiirde Barth freilich
argumentieren, griindet letztlich nicht in psychologischen Ressourcen, sondern
schlicht darin, dass sich der Mensch als ein mit Gott Versohnter erkennt. «Es
ist vollbracht!» An sich ist das Reich Gottes schon da — wir miissen es uns nur
noch anverwandeln. Und so ist auch das politische Handeln der Christen kein
apokalyptischer Endkampf, kein Vernichten des Bosen, kein Verzweifeln am ei-
genen Ungeniigen. Es ist die geduldige, demiitige Mitarbeit an der allmihlichen
Realisierung des Reiches Gottes.



Wieviel Religion vertrigt die Politik? 215

S. Fazit: Wie viel Religion vertrigt also die Politik,
und wie viel Politik vertrigt die Religion?

Beide konnen sehr viel vom je Anderen vertragen, wenn beide lernen zu differen-
zieren. Inhaltlich lassen sich Religion und Politik nicht trennen — sehr wohl aber
lassen sich die Formen unterscheiden. Religion tritt im politischen Raum in der
Form verniinftiger und geduldiger, an den Prinzipien des Friedens, der Gerechtig-
keit, der Bewahrung der Schépfung, aber auch der Freiheit und der Wahrheit ori-
entierter Argumentation auf. Und Politik wird in den Religionsgemeinschaften
auf deren jeweiligen Verheissungen hin durchsichtig gemacht. Politik arbeitet sich
an dem ab, was fehlt. Religion erinnert an die Fiille der Giite Gottes. Im Idealfall
verhindert Politik, dass die Religion enthusiastisch und wirklichkeitsverleugnend
wird; Religion hingegen verhindert, dass Politik zynisch wird.



216 Rolf Schieder

Abstract
Wenn Gott die alles bestimmende Wirklichkeit ist, dann kann die Theologie das
Politische, das ein machtvolles Moment unserer Wirklichkeit ist, nicht ignorieren. Eine
Trennung von Staat und Kirche ist zwar moglich, nicht aber eine Trennung von Politik
und Religion. Allerdings miissen beide Handlungsfelder sorgfiltig unterschieden werden,
sonst droht Ungemach. Eine theologisch aufgeladene Politik steht in der Gefahr, fun-
damentalistisch zu werden, eine auf das Politische reduzierte Theologie verzwergt die
Kirche zum bloflen Weltverbesserungsverein. Unvermischt und ungetrennt - so sollten
Politik und Religion ihre Bezichung bestimmen. Beide haben ganz eigene Formen, mit
denen sie auf die Wirklichkeit einwirken, aber beide haben das Ziel, Gliick und Seligkeit

der Menschen zu mehren.

Religion relates human beings to their ultimate reality, politics is dealing with everyday
life; politics has to focus on details, religion has a perspective of the whole. Why, then,
would religious actors want to become political — especially in a time when religious
nationalism is growing? The video of insurrectionist Jacob Chanceley saying a lengthy
«prayer» in the senate chamber at Capitol Hill on January 6%, 2021, became iconic: his
hate speech disguised as a prayer was an abuse of the name of Jesus Christ.

Religion and politics cannot ignore each other. Both are interested in power. As a guide-
line to relate to each other the teachings of the Council of Chalcedon might be helpful: re-
ligion and politics should treat each other «without confusion and without separation ».
Pulpits in churches and lecterns in parliament require different speech acts. Preaching is

not political propaganda, but shedding the light of the gospel on political conflicts.

Rolf Schieder, Berlin



	Wie viel Religion verträgt die Politik - wie viel Politik verträgt die Religion?

