Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 3

Artikel: "Warum lasst Gott das zu?" : Wie kommen wir mit dieser Frage, mit
dem Theodizee-Problem klar

Autor: Weymann, Volker

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-977289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-977289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Warum lasst Gott das zu?»

Wie kommen wir mit dieser Frage,
mit dem Theodizee-Problem klar?!

1. Was zur Warum-Frage provozieren kann

Wer sollte die herausfordernde Erfahrung, jedenfalls die bedringende Ahnung
leugnen konnen, dass die abgriindige Warum-Frage, die dringend nach Auskunft
verlangt, letztlich nicht erklirend zu beantworten ist? Und doch lasst sie sich,
wenn es hart auf hart kommt, nicht zum Schweigen bringen. Mit einem Schick-
salsschlag, der plotzlich einen Menschen bzw. mit dessen Verlust seine Familie
und Freunde trifft, wird die Warum-Frage unverschens akut. Ebenso kann die
Konfrontation mit unmenschlichem Wahnsinn in Geschichte und Gegenwart
dazu provozieren; oder auch eine Bedrohung, die wie die gegenwirtige Pandemie
Menschen in unserer Nihe, aber ebenso weltweit in erhebliche Gefahr bringt. Im
Blick auf solch unterschiedliche Provokationen zur Warum-Frage seien zunichst
drei Situationen bzw. Zusammenhinge des Lebens jedenfalls andeutungsweise
umrissen.

Dass das Leben jener jungen Frau ohne Voranzeichen der drohenden Lebens-
gefahr so plotzlich zu Ende ging! Erst tags zuvor wurde bei ihr dusserst aggressiver
inflammatorischer Brustkrebs in der Klinik diagnostiziert. Am nichsten Tag war
nach einem letzten Versuch mit heftiger Chemotherapie wiederum ihr Mann in
den Abend hinein bei ihr. Nach Stunden riet sie ihm, nachhause zu fahren, um
sich etwas zu erholen, sie versuche es auch. Als er mit dem Fahrrad auf dem Heim-
weg war, klingelte sein Handy, — und die Oberirztin musste ihm mitteilen: «Ihre
Frau ist gestorben ». So war sie unversehens aus dem Leben gerissen worden — weg
von der Seite ihres Mannes und ihres achtjihrigen Sohns. Dies war nicht zu fassen
und verschlug einem die Sprache. Wie sollten ihre Nichsten, ebenso ihre Angeho-
rigen in dieser himmeltraurigen Erschiitterung sich die abgriindige Warum-Frage

versagen?

1 Dieser Text bildet die Grundlage fir einen Vortrag, der am 25.1.2021 in der Akademie der
Alteren Generation Freiburg gehalten werden sollte, wegen der Pandemie aber verschoben
werden musste und nun fir den 13.9.2021 vorgesehen ist.

ThZ 3/77 (2021) S. 188-205



«Warum lisst Gott das zu?» 189

Was unmenschlichen Wahnsinn betrifft, der zur Warum-Frage provozieren
kann, sei, woran im vergangenen Oktober 80 Jahre hernach zu gedenken war, an
die Deportation von 6538 jidischen Mitbiirgern, die nicht mehr als deutsche
Biirger galten, am 22. Oktober 1940 aus Baden, der Pfalz und dem Saarland ins
siidfranzosische Lager Gurs am Fuss der Pyrenden erinnert. Unter ihnen waren
fast 360 judische Menschen aus Freiburg. Am 22. Oktober 1940, dem letzten Tag
des jiidischen Laubhiittenfestes wurden sie von der Gestapo verhaftet — mit der
Weisung, sich sofort reisefertig zu machen. Davon schrieb Lina Heilbrunner geb.
Levi, damals 57 Jahre alt, wenige Tage spiter nach Ankunft im Lager Gurs an ihre
Kinder: In Freiburg «erreichte uns der Befehl, dass wir wenige Stunden spiter un-
sere Hauser zu verlassen hatten ... Wir durften nur das Notigste mitnehmen und
bei aller Aufregung haben wir nicht einmal das eingepacke ... Pro Person durften
wir nur einhundert Mark und einen Koffer mitnehmen ... Am Mittwochabend
um zehn Uhr wurden wir in einem Sonderzug abtransportiert, ohne zu wissen,
wohin.»? Fiir manche schien es eine Erleichterung, dass der Transport nicht
nach Osten, sondern in den Siden ging. Doch das Camp de Gurs, urspriinglich
Auffanglager fiir Fliichtlinge aus dem Spanischen Biirgerkrieg, war fir die aus
Deutschland deportierten Menschen in keiner Weise vorbereitet: unbeheizte
Baracken ohne sanitire Einrichtungen, verschlammte Aussenflichen, geschlafen
wurde auf Strohsicken oder auf dem blanken Boden, es gab kaum etwas zu essen.
Angedeutet ist die Situation an diesem Ort des Schreckens in dem Telegramm von
Lina Heilbrunner an ihre Kinder vom 27.10.1944: «Ganze Familie seit gestern
hier ins Lager von Gurs deportiert ... Schicke dringend warme Kleidung, Schuhe
und Lebensmittel.»* Uber 1500 Menschen sind in Gurs bzw. in Nebenlagern ge-
storben. Wenige konnten von dort entkommen oder mit Hilfe Angehériger nach
Ubersee auswandern.

Mehr als ein Drittel der jiidischen Menschen wurde von Gurs schliesslich ins
Konzentrationslager Auschwitz geschaftt und dort umgebracht, — auch Lina und
ihr Mann Eduard Heilbrunner. Wie sollte Menschen im Elend jenes Lagers oder
in den Gaskammern von Auschwitz nicht die Warum-Frage tuberfallen haben?
Doch konnte ebenso das Ringen mit Gott, das mit der Erzihlung von Jakobs
Kampf am Jabbok in Genesis 32 «Israel» seinen Namen gegeben hatte?, jiidische

2 D. Sontheimer: Das Vermichtnis der sieben Schachteln, 2019, 107f.
3 A.a.0, 106.
4 Zur Atiologie des Namens «[Israel» ist in Genesis 32,28 zu lesen: «Du sollst nicht mehr



190 Volker Weymann

Menschen angesichts dessen, was sprachlos macht, gleichwohl Sprache suchen,
gar finden lassen — als Rufen gegen Gott zu Gott. Dazu eine Stimme zum Schluss
aus dem jidischen Aufstand im Warschauer Ghetto: «Und das sind ... meine letz-
ten Worte an Dich, mein zorniger Gott: Es wird Dir gar nichts niitzen! Du hast
alles getan, daff ich an Dir irre werde, daf ich nicht an Dich glaube. Ich sterbe
aber, wie ich gelebt hab’, in felsenfestem Glauben an Dich.»>

Auf sogenannten Pflastersteinen, die sich auf dem Trottoir vor dem Haus
Moltkestr. 40 in Freiburg finden, ist zu lesen, dass Lina und Eduard Heilbrunner
von hier nach Gurs deportiert und schliesslich in Auschwitz umgebracht wurden.
Wenn angesichts dessen sich fir einen die Warum-Frage einstellt, ist die grausa-
me Konfrontation damit unumginglich, dass die systematische Verfolgung und
Ermordung jiidischer Menschen von der deutschen Gestapo und SS geplant und
ausgefiithrt worden ist. Und doch die Warum-Frage als fiir manche gleichsam letz-
te Erinnerung an die Gottesfrage? Besteht nicht Grund zu unterscheiden zwi-
schen sogenannt natiirlichen Ubeln, die wie Krankheit und Sterben zum zeitli-
chen Leben gehéren, und sozialen, ja widernatiirlichen Ublen, die unmenschlich
von Menschen ausgehen? Bei sozialen Ubeln bleibt es unabdingbar, die Schuldi-
gen auszumachen und sie mit ihrer Unmenschlichkeit, mit ihrer Schuld zu kon-
frontieren. Merkwiirdig bleibt allerdings, dass auch da, wo grausames Leiden und
Mord wie Totschlag von Menschen ausgeht, doch zugleich die abgriindige Frage:
«Warum lisst Gott das zu ...2» aufbrechen kann — und mit dem Hinweis, dass
dies Grauen von Menschen zu verantworten ist, sich nicht erledigt. Elic Wiesel,
der die Hoélle von Auschwitz durchlebt hatte und ihr entronnen war, fand ange-
sichts dessen zu der Pointe: «Man kann Auschwitz mit Gott nicht nachvollzie-
hen, noch kann man Auschwitz ohne Gott verstehen.» ¢ Fiir ihn blieb die wider-
spriichliche Herausforderung unentrinnbar, dass Auschwitz nicht vorzustellen
ist mit Gott, aber auch nicht ohne Gott.

Jakob heiflen, sondern Israel; denn du hast mit Gott und mit Menschen gekdmpft und hast
gewonnen.»

5 Z.Kollitz: Jossel Rakovers Wendung zu Gott. Aus dem Jiddischen iibertragen und herausge-
geben von Paul Badde, 1994, 72.

6 Zitiert ist diese Pointe in: A. Schwabe: Zum Tod von Elie Wiesel. A-7713: Die Nacht. Der
Schriftsteller und Friedensnobelpreistriger Elie Wiesel ist gestorben. Er hatte in Auschwitz
die Hélle durchlebt. Ein Leben lang suchte er ein Antwort auf die Frage: Wo war Gott? in:
Christ in der Gegenwart 7.12.2016.



«Warum [dsst Gott das zu?» 191

Schliesslich soll zum Auftake als dritte Lebensdimension mit einigen Aspekten
die Bedrohung durch die gegenwirtige Pandemie in Betracht kommen, womit die
Warum-Frage aufbrechen kann — wenn auch jedenfalls weithin nicht derart zu-
gespitzt wie mit den beiden Provokationen zuvor. Die Pandemie wirkt auf Men-
schen in unserer Gesellschaft und nicht minder weltweit wie eine schicksalshafte
Gefahr, die mit den notwendigen Vorsichtsmassnahmen zwar einzudimmen,
aber nicht zu iberwinden ist. Die Verunsicherung, die damit verbunden ist, fihrt
verriickter Weise auch zu verqueren Versuchen, die Gefahr zu bagatellisieren,
gar zu verdrangen, womit sie keineswegs verschwindet, sondern eher vergrossert
wird; erst recht, wenn die zum Gliick entwickelte Méglichkeit der Impfung gegen
die Corona-Pandemie auf krude Vorbehalte und Ablehnung stésst. Selbst damit
wird deutlich, wie bedringend die Infektionsgefahr ist, der Menschen ausgelie-
fert sind. «[FJir diese Art Widerfahrnis, ... fir die Erfahrung des Unerwarteten,
das unter Umstinden die grofle weite Welt oder zumindest die eigene, kleine, aus
den Angeln hebe ..., [ist] <Schicksal> das grofe alte (immer noch zutreffende)
Wort.»’ Nicht umsonst konnte auch hier von blindem Schicksal die Rede sein:
ist doch kaum abzusehen, wen die Gefahr wann trifft.

Dazu sollen hier kurz zwei Situationen erwihnt werden, in denen die Infekti-
on zu einem Schicksalsschlag wurde bzw. wird. Denken wir nur daran, dass viele
alte Menschen, die im Pflegeheim von ihren Angehérigen nicht mehr besuche
werden durften, an dem Fehlen von Kontakt und Begegnung sichtlich gelitten
haben, gar schliesslich einsam sterben mussten! Wer sollte angesichts dessen nicht
von der Warum-Frage tiberfallen worden sein? — Oder es war davon zu lesen, dass
fir Miitter in Erwartung, die von der Infektion getroffen auf der Intensivstation
eines Krankenhauses lagen, es zur allzu frithen Geburt ihres Kindes kam. Dies
musste deshalb gleich nach der Geburt intensiv-medizinisch betreut werden, weil
sein Uberleben an einem seidenen Faden hing. Dabei musste es die korperliche
Nihe zu den Eltern entbehren, die fiir Frithgeborene besonders wichtig ist.* Wie
sollte in der Sorge um das Leben des Kleinstkindes und angesichts der Gefihr-

dung seiner Mutter die Warum-Frage nicht akut werden?

7 P. Bahr: Morsche Selbstsichten. Von der Wiederkehr des Schicksals in Zeiten der Pandemie
in: Zeitzeichen 10 (2020) 8fF. (https://zeitzeichen.net/node/8546, abgerufen am 26.7.21).

8 Hierzu: R. Haefeli: Frithgeburt wegen Corona. Der schlechte Gesundheitszustand von Miit-
tern, die auf der Intensivstation des Unispitals Ziirich liegen, kann das Baby gefihrden in:
Neue Ziircher Zeitung. Internationale Ausgabe 21.12.2020, 5.



192 Volker Weymann

2. In welchen Kulturen bzw. Religionen bricht die Warum-Frage auf?

Um in dieser Frage Klarheit zu gewinnen, soll eine Katastrophe in Betracht kom-
men, die zwar iiber sechzehn Jahre zuriick liegt, aber damals Menschen - auch
solche, die davon nicht direkt betroffen waren, — in verschiedenen Kulturen
und Religionen weltweit herausgefordert hat. Mit dem wilden Tsunami in den
Weihnachtstagen, genauer am 26. Dezember des Jahres 2004: dem Seebeben im
Indischen Ozean und seinem Epizentrum vor Sumatra, mit der dadurch ausge-
|6sten Zerstorungs- und Todesflut und deren verheerenden Folgen war eine tiefe
Erschutterung durch die Menschenwelt gegangen. Mehr als 300.000 Menschen
hatten dadurch ihr Leben verloren; die meisten von ihnen waren unauffindbar in
den Fluten untergegangen. Weite Landstriche auf den Inseln und an den Kiisten
dort wurden in einem weiten Radius verheert. Unzihlige Menschen haben da-
mals Angehorige verloren, viele auch ihre Bleibe, ihr Hab und Gut. Weil mit be-
troffenen Menschen aus der sogenannten Dritten Welt, genauer: aus Siidostasien
auch Menschen aus der Ersten Welt aufgrund des damals blithenden Weihnachts-
tourismus von dieser Katastrophe getroffen wurden, entstand rundum die Welt
beachtliche Hilfsbereitschaft. Nicht weniger wurden freilich zumal bei den Men-
schen, denen Angehérige durch die Todesflut geraubt worden waren, abgriindige
Fragen provoziert.

Jenes Seebeben mit der Todesflut hat viele Gewissheiten erschiittert und Le-
benspline vom einen auf den andern Moment zerschlagen. Die Macht der Ver-
nichtung hatte damit an unserer Welt geriittelt wie zuvor schon linger nicht
mehr. Das unvorstellbare Leid in Siidostasien hat damals Empfindungen, Gedan-
ken und Gespriche bestimmt. Dabei wurde fur viele jedenfalls in unsern Breiten
die cindringliche und ratlose Frage, wie Gott das zulassen konnte, unausweich-
lich. Und wie sollten wir nicht nachempfinden konnen, dass Menschen in dieser
Lage an Gott zweifelten, gar verzweifelten?

Allerdings zeigten sich bei Menschen aus verschiedenen Kulturen bzw. Reli-
gionen unterschiedliche Reaktionen auf dies erschiitternde Leid, das jener Tsu-
nami mit seinen verheerenden Auswirkungen iiber so viele Menschen gebracht
hatte. Dazu sei umrissen, was dies fiir Menschen bedeuten konnte, die im Ein-
flussbereich asiatischer Religionen leben, weiter welche Einstellung dazu sich
fiir Muslime ergeben konnte, und was fiir Menschen, die in vom Judentum wie
vom Christentum jedenfalls urspriinglich geprigten Kulturen leben, an Fragen
dadurch hervorgerufen werden konnte.



«Warum lisst Gott das zu?» 193

Fiir Menschen, deren Kultur von einer der asiatischen Religionen geprigt ist
wie vom Buddhismus, Hinduismus, Konfuzianismus oder Shintoismus legt sich
bei solch tiefer Erschiitterung nicht die Warum-Frage nahe. «Den asiatischen Re-
ligionen stellt sich ... die Herausforderung der Theodizee nicht», weil ihnen die
Frage fernliegt, wie Gott es zulassen kénne, dass Menschen von jener Todesflut
verschlungen wurden. Wer keinen Gott als «gerechten, strafenden oder auch ver-
gebenden Vater (kennt), der kann sich, so sehr er sich vom Schicksal ungerecht
behandelt fithlt, auch nicht beschweren oder auflehnen ... Es gibt keinen Gott, der
fiir das Geschehen auf Erden verantwortlich zu machen ist oder bei dem man ei-
nen Sinn suchen misste fiir das, was in der Welt und im eigenen Leben geschicht.
Man kann nur hoffen, dass man (wie etwa im Shintoismus) durch allerlei Ritu-
ale die Kami, die Geister, welche die gesamte einen umgebende Natur beleben,
sich gewogen machen kann.» Gleichwohl kann eindriicklich erscheinen, wie im
Bereich asiatischer Religionen und Kulturen Schmerz und Leid durch «Einwilli-
gung ins Unabinderliche» zur Uberwindung bestimmt ist.”

Eine andere Einstellung zu Erschiitterungen durch Katastrophen zeigt sich
im Islam. Fir den Muslim ist Ergebung in Allahs Willen grundlegend. Er ist all-
michtig und dem Menschen schlechthin tiberlegen. Klagen gegen Gott, gar Ha-
dern mit ihm wire abwegig, ja ist ausgeschlossen. Der Mensch hat kein Recht
zur Nachfrage. Vielmehr gilt nach dem Koran': «Gott weif§ Bescheid, ihr aber
nicht» (Sure 2,216). Entsprechend: «Er (Allah) wird nicht zur Rechenschaft
gezogen Uber das, was er tut. Aber sie (die Menschen) werden zur Rechenschaft
gezogen» (Sure 21, 23). Allerdings ist nicht ausgeschlossen, dass der Mensch mit
widerwirtigen Erfahrungen zu schaffen bekommt. Und ihr Widersacher ist die
Gestalt des «Iblis»: so die islamisch-arabische Bezeichnung fiir den Teufel, den
Satan. Doch ist dieser im strengen Monotheismus des Islam keine Gegenmacht
zu Allah. Vielmehr gilt von ihm: «Der Satan will sie (vom rechten Weg) weit
abirren lassen» (Sure 4, 60) bzw.: «Der Satan macht ihnen Versprechungen und
weckt in ihnen Wiinsche. Aber er macht ihnen nur triigerische Versprechungen »
(Sure 4,120). Somit verkérpert sich in ihm nicht etwa die Macht des Bosen, die
Menschen trifft und ins Leiden stiirzt, vielmehr verfiihrt er sie zum Tun des B6-
sen. Deshalb heisst es im Koran: «Tretet nicht in die FufSstapfen des Satans! Er

9 U. Schoettli: Einwilligung ins Unabanderliche. Vom Umgang des Shintoismus mit Naturka-
tastrophen in: Neue Zircher Zeitung. Internationale Ausgabe 31.12.2004, 35.
10 Die Suren werden hier zitiert nach: Der Koran. Ubersetzung von Rudi Paret, *1989.



194 Volker Weymann

ist euch ein ausgemachter Feind, Er befiehlt euch nur Bses und Abscheuliches»
(Sure 2, 168f). Zwar ist der Mensch im Lebenskampf auch Leiden und Angsten
ausgesetzt. Angesichts dessen kénnen fromme Muslime aber von der Hoffnung
ausgehen: «Die Freunde Gottes brauchen doch keine Angst zu haben, und sie
werden nicht traurig sein ... Fiir sie gilt die frohe Botschaft im diesseitigen Leben
und im Jenseits» (Sure 10, 62 und 64).

Mit solchen Seitenblicken auf andere Religionen fillt auf, dass die Warum-
Frage anscheinend nur in Kulturen anzutreffen ist, die vom Judentum oder vom
Christentum jedenfalls urspriinglich geprigt wurden. Diese Frage scheint heut-
zutage fir nicht wenige Menschen gleichsam eine letzte Erinnerung an die Got-
tesfrage zu sein. Dass ein erschiitterter bzw. ein leidender Mensch die Warum-
Frage an Gott richtet, hat ihren Ursprung unverkennbar im Alten Testament: in
Klagepsalmen'! wie in den Klagen, die Hiob iiber die Lippen kommen - so in
seiner ersten Klage: «Warum ist das Licht gegeben den Miihseligen und das Le-
ben den betriibten Herzen, die des Todes warten und er kommt nicht ...2» (Hiob
3,20f)."”” Im Neuen Testament begegnet die an Gott gerichtete Warum-Frage in
Aufnahme von Psalm 22,2 als Verlassenheitsschrei des Gekreuzigten: «Mein
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?» (Markus 15,34 // Matthius
27,46). — So kommt im Unterschied zu andern Religionen die indireke oder aus-
driicklich an Gott gerichtete Warum-Frage Menschen nur in den Weltgegenden
bzw. Kulturen in den Sinn, die vom Judentum und Christentum geprigt wurden.

3. Umstrittene Versuche, die Warum-Frage evklarend zu beantworten
Als grundlegender philosophischer Versuch, die Konfrontation der Menschen
mit Ubeln in der Welt in einen Zusammenhang zu bringen, womit die Warum-
Frage so erklarend beantwortet wird, dass sie sich erledigt, muss die Schrift von
Gottfried Wilhelm Leibniz aus dem Jahr 1710 jedenfalls in Grundziigen in Be-

tracht kommen. Darin ging es ihm darum, das Theodizee-Problem mit verniinf-

11 Etwain Psalm 10,1: «Herr, warum stehst du so ferne, verbirgst dich zur Zeit der Not?»

12 Von Johannes Brahms wurde dies mit dem abgriindig wiederholten «Warum?» eindringlich
komponiert in der Motette «Warum ist das Licht gegeben?» (Op 74). — Zuvor liuft Hiobs
grosse Klage zu Beginn mit dem ersten «Warum?» darauf hinaus, dass er sein gepeinigtes Le-
ben anti-schopferisch widerruft: «Warum bin ich nicht gestorben im Mutterschof3? Warum
bin ich nicht umgekommen, als ich aus dem Mutterleib kam?» (Hiob 3,11). Dies provoziert
seine Freunde, die doch gekommen waren, «ihn zu beklagen und zu tréstens (2,11) dazu,
ihn zu beschwichtigen und zunehmend ihn von seinem Klagen abzubringen. Doch angesiches
ihrer Abwehr seiner Klage hilt er ihnen entgegen: «Ihr seid allzumal leidige Tréster!» (16,2).



«Warum lasst Gott das zu?» 195

tigen Griinden zu l6sen. Freilich war, wie wir sehen werden, dieser grandiose Ver-
such bald umstritten, ja zum Scheitern verurteilt. Zuvor soll aber der Blick auf
einen unter dem Eindruck des 2. Weltkriegs entstandenen und mit Grund bis
heute viel beachteten Roman gelenkt werden, der zuerst 1947 veroffentlicht wur-
de: auf «Die Pest» von Albert Camus"?.

Darin wird der Ausbruch und Verlauf einer Pest-Epidemie wie der Kampf da-
gegen in der Stadt Oran an der algerischen Mittelmeer-Kiiste geschildert — und
zwar aus der Sicht der Hauptfigur des Romans: des Arztes Dr. Bernard Rieux,
der sich zum Schluss als Verfasser dieser «Chronik» zu erkennen gibt.!* Die
Geschichte beginnt in den 40er-Jahren des vergangenen Jahrhunderts, womit
angedeutet ist: wihrend des 2. Weltkriegs, der in der Pest als verheerender Kata-
strophe und dem Widerstand dagegen eine bildhafte Verfremdung findet. Einige
tote Ratten und erste Fille einer unbekannten Krankheit sind die Anfinge einer
schrecklichen Pestepidemie, welche die ganze Stadt in einen Ausnahmezustand
bringt, da die Infektionen immer weiter um sich greifen. Rieux kimpft dagegen
mit seinem unermiidlichen Einsatz als Arzt. Von ihm dazu aufgefordert wird es
fiir die Behorden der Stadr erforderlich, Hygiene- und Quarantine-Massnahmen
zu verordnen und in einer Schule ein Behelfskrankenhaus einzurichten. Die Mel-
dungen tiber die Zahl der Infizierten wie der Verstorbenen nehmen laufend zu.
Schliesslich muss die Stadt geschlossen werden': kein Mensch darf sie mehr ver-
lassen, keiner mehr in sie hereinkommen. So wurde die Stadt fur ihre Biirger wie
fuir einige, die von auswirts dort lebten, zum Exil.'¢

Wie kontrovers die Pest-Epidemie in Oran wahrgenommen und gedeutet
werden konnte, zeigte sich vor allem zwischen dem Jesuiten-Pater Paneloux und

Rieux, der als Arzt gegen die Pest kimpfte und es nicht aufgab, die Pestkranken

13 A. Camus: Die Pest, Hamburg 72020 (Ubersetzung von Uli Aumiiller) — La Peste wurde
zuerst 1947 in Paris veroffentlicht.

14 A.a.0, 349f: «Damals ... beschloss Doktor Rieux, den hier endenden Bericht zu schreiben,
um nicht zu denen zu gehéren, die schweigen, und um fiir diese Pestkranken Zeugnis abzu-
legen ... Aber er wusste dennoch, dass diese Chronik nicht die des endgiiltigen Sieges sein
konnte. Sie konnte nur das Zeugnis dessen sein, was vollbracht werden musste und was ohne
Zweifel noch alle Menschen vollbringen miissen, die trotz ihrer inneren Zerrissenheit gegen
den Schrecken und seine unermiidliche Waffe ankimpfen, die zwar keine Heiligen sein kon-
nen und die Plagen nicht zulassen wollen, sich aber bemiihen, Arzte zu sein.»

15 A.a.O,76: «An dem Tag, als die Zahl der Toten wieder dreiflig erreichte, las Bernard Rieux
die amtliche Depesche, die der Prifeke ihm mit den Worten gereicht hatte: <Sie haben es mit
der Angst bekommen.> Die Depesche lautete: <Pestzustand erkliren. Stadt schliefien.> »

16 A.a.0, 82: «So brachte die Pest unseren Mitbiirgern als Erstes das Exil. »



196 Volker Weymann

zu begleiten. Dabei kimpften, wic es heisst, «die Kirchenbehorden unserer Stadt
... mit ihren eigenen Mitteln gegen die Pest ..., indem sie eine Woche gemeinsa-
men Betens veranstalteten.»'” Zudem baten sie Pater Paneloux, am Sonntag bei
der Messe in der Kathedrale zu predigen. Wie ein heftiger Hammerschlag wirkte
der Satz, mit dem er das Thema seiner Predigt vorgegeben hatte: «Liebe Brider,
ihr seid im Ungliick, liebe Briider, ihr habt es verdient.»'® Damit ging durch die
Gemeinde, welche die Kathedrale nicht fassen konnte, drinnen wie draussen ein
Ruck. Die Predigt von Paneloux fithrte dahin, dass er «sagte, nachdem er den
gottlichen Ursprung der Pest und das Strafende dieser Geifiel (als Anstof§ zum
Nachdenken, zur Besinnung) aufgezeigt habe, sei er am Ende» . Damit war die
verheerende Pest-Epidemic zur Strafe Gottes erklirt worden. Wer heute ange-
sichts der Pandemie oder anderer Katastrophen einer solchen angeblich frommen
Erklirung begegnen sollte, wiirde dem vermutlich entschieden widersprechen.
Doch von den Leuten in Oran heisst es: «(M)anchen (wurde) durch die Predigt
... deutlicher, dass sie fiir ein unbekanntes Verbrechen zu einer unvorstellbaren
Gefangenschaft verurteilt waren.»*® Rieux erfuhr durch andere von Paneloux
Predigt. So fragte ihn Tarrou, der eine Chronik iiber die dortige Pest verfasste:
«Was halten Sie von Paneloux’ Predigt, Herr Doktor?», worauf dieser ihm ant-
wortete: «Ich habe zu lange in Krankenhiusern gelebt, um die Vorstellung einer
Kollektivstrafe zu mégen. Aber sie wissen ja, die Christen reden manchmal so,
ohne es je wirklich zu denken. Sie sind besser, als sie scheinen.»*" Gehen doch
Versuche, unentrinnbares Leiden als ein Zusammentreffen von Schuld und Strafe
zu verstehen, an den Menschen vorbei, denen solch Leiden nicht erspart bleibt, ja
stosst sic mit solcher Erklarung nur noch tiefer in ihr Elend hinein.

Allerdings wird jenem Jesuiten-Pater in dem Roman eine beachtliche Veran-
derung zugestanden. Er findet sich bereit, in einer der freiwilligen Sanititsgrup-
pen mitzuwirken, die Tarrou initiiert hatte, um Rieux in seinem Kampf gegen die
Pest zu unterstiitzen.?? Und so ist er schliesslich iiber das Sterben eines Kindes,

17 Aa.Q., 106.
18 A.a.Q.,109.
19 AaO.,l114
20 Aa.O,115.
21 Aa.Q, 143.

22 Tarrou zu Rieux: «Also, ich habe cinen Plan, freiwillige Sanititsgruppen zu organisicren. Ge-
ben Sie mir die Vollmacht, mich darum zu kiimmern» (a.a.0., 143). Und spiter Tarrou zu
Rieux: «Paneloux ist bereit, Rambert in der Quarantinestation zu ersetzen. Er hat schon viel
getan.» (A.a.0., 235).



«Warum lisst Gott das zu?>» 197

das er noch nie erlebt hatte, tief erschiittert. War doch der kleine von der Pest
geplagte Sohn von Monsieur Orthon, dem Richter, in ein Behelfskrankenhaus
gebracht worden, um von Rieux mit einem endlich gefundenen Serum geimpft
zu werden. Dabei stand Paneloux auf der anderen Seite des Bettes. Doch bevor
das Kind unter Schmerzen und Krimpfen starb, nahm es, so ist zu lesen, «in dem
zerwiihlten Bett die groteske Haltung eines Gekreuzigten ein.»** Als der Kampf
zu Ende und das Kind gestorben war, trat «Paneloux ... ans Bett und machte die
Gesten des Segnens». Als sie das Zimmer verliessen, «drehte Rieux sich um und
schleuderte ihm entgegen: <Ah, der hier zumindest war unschuldig, das wissen
Sie genau!>» Auf diese Vorhaltung hin murmelte Paneloux: «Ich verstehe ... Es
ist emporend, weil es tiber unser Maf geht. Aber vielleicht miissen wir lieben, was
wir nicht verstehen kénnen.» Darauf entgegnete Rieux: «Nein, Pater ... Ich hab
cine andere Vorstellung von der Liebe. Und ich werde mich bis zum Tod weigern,
diese Schépfung zu lieben, in der Kinder gemartert werden.»** Doch wenig spa-
ter fiigte er hinzu: «Wir arbeiten zusammen, aber fiir etwas, was uns jenseits von
Gotteslasterung und Gebet vereint.» Schliesslich hielt Rieux Paneloux’ Hand
fest und sagte ihm: «Schen Sie, ... jetzt kann Gott selbst uns nicht trennen.»*

Rieux in all seinem Einsatz fiir die Kranken und seinem Kampf gegen die Pest
erschien Tarrou fast wie ein Heiliger. Darauf spricht er ihn an: «Was mich eigent-
lich interessiert, ist, wie man ein Heiliger wird ... Sie glauben aber doch nicht an
Gott.» Dazu bemerkt Rieux: «(W)issen Sie, ich empfinde mehr Solidaritit mit
den Besiegten als mit den Heiligen. Ich glaube, ich habe keinen Sinn fiir Helden-
tum und Heiligkeit. Was mich interessiert, ist ein Mensch zu sein.»?® Fragwiir-
dige Versuche, angesichts von bedringendem Leid wie eigener Niederlagen im
Kampf dagegen die nicht fernliegende Warum-Frage erklirend zu beantworten,
verlieren ihren Sinn, ja fallen dahin, wenn wir menschlicher werden, als wir oft
sind.

23 A.a.O,243.

24 A.a.Q., 246f.

25  A.a.Q.,248f.

26 A.a.Q, 290. - Zu dieser Bemerkung von Ricux findet sich eine merkwiirdige Entsprechung
bei Dietrich Bonhoeffer in seinem Brief am Tag, nachdem das Actentat auf Hitler geschei-
tert war — am 21.7.1944 in «Widerstand und Ergebung»: Jener sagte: «(I)ch mochte ein
I—Ieﬂigcr werden ...; das beeindruckte mich damals sehr. Trotzdem widersprach ich ihm und
sagte ungefihr: ich mochte glauben lernen ... Spiter erfuhr ich und ich erfahre es bis zur Stun-
de, daf$ man erst in der vollen Diesscitigkeit des Lebens glauben lernt ... (S)o wird man cin
Mensch, ein Christ.»



198 Volker Weymann

Nun soll in Grundziigen der philosophische Versuch von Gottfried Wilhelm
Leibniz (1646-1716) in Betracht kommen, angesichts der Ubel in der Welt die
Warum-Frage so erklirend zu beantworten, dass sie sich eriibrigt, ja erledigt.
Durch Leibniz wurde das von ihm geprigte Wort «Theodizee» zum Programm.
Worum es ihm dabei ging, hat er mit dem Titel seiner Schrift von 1710 angezeigt
— in deren urspriinglich franzésischen Fassung: «Essais de Theodicée — Sur la
bonté de Dieu, la liberté de ’homme et 'origine de mal>, also: «Studien zur
Theodizee — Uber die Giite Gottes, die Freiheit des Menschen und den Ursprung
des Ubels».?” Damit sind die Hauptthemen und Dimensionen des Problems an-
gegeben, das Leibniz einer Klarung und Losung zuzufuhren beanspruchte. Ihm
ging es angesichts von Ubeln, mit denen Menschen in der Welt konfrontiert sind,
nicht etwa um Anklage, vielmehr um Verteidigung Gottes.” Den philosophischen
Gottesbegriff, der dabei massgeblich wurde, bestimmte Leibniz folgendermassen:
«Gott ist der erste Grund der Dinge ... (Als) verstehende Ursache muf} (Gott) in
jeder Hinsicht unendlich sein, absolut vollkommen an Macht, an Weisheit und
an Giite, denn sie umfafit alles, was moglich ist ... Das wire in wenigen Worten
der Beweis fur einen einzigen Gott samt seinen Vollkommenheiten und fiir den
Ursprung der Dinge durch ihn.»? Darin griindet fiir Leibniz seine entschieden
fraglose, freilich aus der Sicht der folgenden Generationen bis heute verwegen
fragwiirdige Pointe, dass wir in der besten aller méglichen Welten leben. Bei ihm
heisst es aber sogleich: «Diese hochste Weisheit nun verbunden mit einer Giite,
die nicht weniger unendlich ist als sie, hat nur das Beste wihlen konnen ... (Aus
ciner) Unendlichkeit von méglichen Welten ... (hat) Gott notwendig die beste
gewihlt, denn er tut nichts, ohne der héchsten Vernunft gemif zu handeln.»
Hier ldsst sich freilich der Einwand nicht umgehen, dass Menschen in der Welt

27  Die folgenden Zitate daraus sind Ausziigen aus dieser Schrift entnommen in: W. Sparn: Lei-
den — Erfahrung und Denken. Materialien zum Theodizeeproblem, Miinchen 1980, 19: § 2
Aufklirung als Theodizee bei Leibniz.

28  So begann im Blick auf Leibnizens Theodizee Immanuel Kant in seiner Schrift «Uber das
Mifllingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee» von 1794 mit der Pointe: «Un-
ter einer Theodizee versteht man die Verteidigung der hochsten Weisheit des Welturhebers
gegen die Anklage, welche die Vernunft aus dem Zweckwidrigen in der Welt gegen jene er-
hebt. — Man nennt dies die Sache Gottes verfechten, ob es gleich im Grunde nicht mehr
als die Sache unserer anmaflenden, hiebei aber ihre Schranken verkennenden Vernunft sein
méchte» — in: Sparn: Leiden (Anm. 27), § 3 Theodizee durch Moralitit: Kant, SOf.

29  Sparn: Leiden (Anm. 27), 28f.

30 AaO,29.



«Warum lasst Gotr das zu?» 199

immer wieder mit grausamen physischen wie sozialen Ubeln konfrontiert sind.
Doch gibt Leibniz zu bedenken: «Aber man wird sagen, die Ubel seien grof8
und in der Uberzahl, verglichen mit den Giitern: Da tiuscht man sich. Nur der
Mangel an Aufmerksamkeit verkleinert unsere Giiter, und wir miissen erst durch
eine Beimischung von Ubeln darauf aufmerksam gemacht werden».>! Von daher
treffe zu, dass Gott das Ubel zulasse, aber nicht will noch schafft. Denn man muss
«den Schluf zichen ..., daf} Gott alles Gute als solches vorgangig will, daf§ er das
Beste schliefSlich als Zweck will». Deshalb treffe zu, dass er «das physisch Uble ...
[wie] das moralisch Uble nur im Sinne einer <unvermeidlichen Bedingung> ...,
die es mit dem Besten verkniipft, zulassen will. »*

So ist die Welt gemiss einem Leitbegriff von Leibniz ein «System der pri-
stabilierten Harmonie»™, worin es recht besehen keinen Grund zur Klage gibt.
Demgmass urteilt Leibniz: «Diejenigen, die mit Natur und Los einverstanden,
zufrieden sind und sich nicht dariiber beklagen, selbst wenn sie nicht am besten
abgeschnitten haben, scheinen mir vor den anderen den Vorzug zu verdienen ...
[Sind doch] diese Klagen schlecht begriindet. Man verdoppelt die Ubel, indem
man ihnen eine Aufmerksamkeit schenkt, die man von ihnen weg auf die Giiter
richten sollte, die bei weitem tiberwiegen.»

Mit Leibnizens Theodizee wird die Warum-Frage derart erklirend beantwor-
tet, dass sie sich letztlich erledigt — und damit auch die Klage. Wird doch das
Ubel als im Ganzen der Welt aufgehoben und ausgeglichen erklirt. Dabei wird
das Lebensschicksal des einzelnen Menschen, wodurch die Warum-Frage fiir ihn
akut werden kann, und die Frage des Einzelnen danach, welchen Sinn, was ihm
widerfahrt, haben konne, auf eine angebliche Sinndeutung des Ganzen hin relati-
viert. Doch war Leibnizens grandioser Entwurf von 1710 bald umstritten, ja zum
Scheitern verurteilt. Zum einen wurde die Verniinftigkeit dieser Konstruktion
bezweifelt, ja widerlegt — so pointiert Ende des 18. Jahrhunderts durch Immanuel
Kant®. Mindestens so wirksam wurden Einwinde aufgrund von Erfahrung, die
dem Postulat, Menschen lebten in der besten aller méglichen Welten, elemen-
tar widersprach. Eine wahrlich katastrophale Erfahrung, die sich dem Gedicht-
nis des 18. Jahrhunderts tief einprigte, war das Erdbeben von Lissabon im Jahre

31 A.a.O.,30.
32 Aa.O, 34
33 Aa.O,26.
34 Aa.O,31.

35  S.o. Anm. 28.



200 Volker Weymann

1755. Dabei kamen 30.000 Menschen, die sich am 1. November aus Anlass von
Allerheiligen in der Kathedrale und den Kirchen der Stadt befunden hatten, ums
Leben. Mit diesem verheerenden Erdbeben wurde das aufklirerische und von

Fortschrittsoptimismus geleitete Lebensgefithl Europas von Grund auf erschiit-

tert.>®

Wie sollte nicht Anlass bestehen zu der Frage, ob wir — mit Leibniz zu spre-
chen — wirklich in der «besten aller moglichen Welten> leben, oder ob nicht
vielmehr Grund besteht, das «Eintrittsbillett zuriickzugeben»? Das zweite Zi-
tat findet sich als eine Pointe in dem letzten Roman von Fjodor Dostojewskij
(1821-1881): «Die Briider Karamasow » von 1879/80% — und zwar vor der Sze-
ne vom «Groflinquisitor» in einem Abschnitt mit dem Titel «Die Revolte»?.
Darin geht es um eine Kontroverse zwischen zweien der drei Briider Karamasow:
zwischen Aljoscha als zum Monch geworden tief gliubiger Figur und Iwan, der
sich aus humaner Empo6rung mit Aljoschas Glauben nicht abfinden kann. Iwan
spricht Aljoscha voller Emporung auf das grausame Leiden von Kindern an, die
misshandelt worden sind.*” Gegeniiber den Ubeltitern wire Bestrafung und
Vergeltung notwendig, Vergebung aber abwegig und auszuschliessen. Deshalb
schliesslich Iwans Protest: «Ich will nicht, daf} die Mutter den Peiniger umarmt,
dessen Hunde ihren Sohn zerfleischt haben! Sie soll ihm nicht vergeben! ... Ich

will keine Harmonie, aus Liebe zur Menschheit will ich keine Harmonie. Lie-

36  Dazu wie in ersichtlichem Bezug auf Leibniz schrieb Voltaire (1694-1778) kurz darauf sein

«Poeme sur le désastre de Lisbonne ou examen de cet axiome: Tout est bien» (1756). Darin
erklirte Voltaire den Optimismus fiir eine Selbsttiuschung, die angesichts jenes Erdbebens
dem wirklichen Leben Hohn spreche. Und drei Jahre spater bekriftigte er 1759 in seinem
Roman «Candide ou 'optimisme» die Uberzeugung, dass kein erfahrenes Elend, das Men-
schen treffe, im grossen und angeblich guten Ganzen des Weltgeschehens aufgerechnet wer-
den kénne. Damit war nicht nur der Gottesbegriff, den Leibniz postuliert hatte, sondern fiir
viele Menschen auch die Gottesbezichung erschiittert.
Auf dem Hintergrund des Erdbebens von Lissabon, allerdings in literarischer Verfremdung
schrieb Heinrich von Kleist (1777-1811) seine Novelle «Das Erdbeben von Chili» (1807).
Darin verindert wiederum ein Erdbeben, das im Jahre 1647 St. Jago, die Hauptstadt des Ko-
nigreichs Chili, getroffen haben soll, jene Stadt und das Leben der Menschen in ihr. Dabei
greifen natiirliche Ubel und dessen verheerende Folgen sowie menschliche Schuld bzw. Be-
schuldigung und Bestrafung von Menschen, also soziale bzw. moralische Ubel, vertracke inei-
nander, ohne dass der Schriftsteller dies Problemkniuel einer Lésung zuftihrt.

37  EM. Dostojewskij: Die Briidder Karamasow. Aus dem Russischen von Swetlana Geier, 22007.
Daraus die folgenden Zitate.

38 A.a.O, 381

39  Entsprechend Rieux in: Camus: Die Pest (Anm. 24).



«Warum lisst Gott das zu?» 201

ber bleibe ich bei meinem ungerachten Leid und meinem ungestillten Zorn, mag
ich auch #m Unrecht sein. Noch dazu ist diese Harmonie viel zu teuer, der Ein-
trittspreis ibersteigt unsere Verhiltnisse. Darum beeile ich mich, mein Billett zu
retournieren ... Nicht, daf ich Gott nicht hinnahme, Aljoscha; ich retourniere
nur chrerbietigst das Billett.»* So protestiert Iwan angesichts des brutalen Lei-
dens von Kindern entschieden gegen alle Versuche, die von Leibniz postulierte
vorgebliche Harmonie der Welt im Diesseits oder Jenseits wiederherzustellen. Er
revoltiert somit gegen alle Versuche, die Brutalitit, zu der sich Menschen hinreis-
sen lassen, und von daher das entsetzliche Leiden vor allem von Kindern in einer
harmonischen Weltsicht autheben und ausgleichen zu wollen. Deshalb ist es fur
ihn unabdingbar, sein «Eintrittsbillett (in diese Welt) zuriickzugeben» .

Damit ist in der Tat Leibnizens Versuch, die Warum-Frage erklirend zu beant-
worten und also das Theodizee-Problem zu losen, unausweichlich zum Scheitern
verurteilt.

4. Fiir die Warum-Frage existentiell Sprache finden?

Warum leiden Menschen? oder: Warum lasst Gott das zu? diese Frage hért sich
anders an, wenn ein Mensch, der das Schicksal anderer, vielleicht auch das ver-
rickte Weltgeschehen betrachtet, diese Frage aufwirft, oder wenn sie fir betrof-
fene, von Schicksalsschligen getroftene Menschen existentiell aufbricht. So kann
die Warum-Frage, worin die Anklage gegen Gott jedenfalls angelegt ist, ciner-
seits aus der Distanz des Zuschauers rasonierend angemeldet werden, anderseits
kommt sie einem leidenden Menschen bedringend, vielleicht klagend iiber die
Lippen. Die Warum-Frage, die sich als Klage dussert, als Rufen, gar als Schrei ge-
gen Gott zu Gott, hat, wie wir sahen, ihren Ursprung in der Bibel.*!

Doch was kann vom anonymen Es des Schicksals zum Du Gottes fithren und
ebenso vom Reden tiber Gott zur Klage vor Gott, zum Ringen mit ihm? Bei Mar-
tin Buber findet sich die priagnante Bemerkung: «[D]as Wort <Gott> [ist] das
Wort des Anrufs, das zum Namen gewordene Wort ...».* Allerdings begegnet
Gott einem Menschen oft geradezu unter dem Gegenteil dessen, was als gottlich

40  Anm. 37, 395f. - Was in der chrsctzung von Swetlana Geier «Darum beeile ich mich, mein
Billet zu retournieren» lautet, heisst in einer fritheren chrsetzung «Darum beeile ich mich
auch, mein Eintritesbillett zuriickzugeben» in: EM. Dostojewskij: Die Briidder Karamasow —
Ubersetzung aus dem Russischen von H. Rohl, Berlin und Weimar 21977, 377.

41  S.o.bei Anm. 11 und 12.

42 M. Buber: Begegnung, 1960, 43.



202 Volker Weymann

einleuchten mag. Wie konnte er aber als unter dem Gegensatz verborgen dem
Menschen nahekommen, sich erschliessen und als Gegeniiber, als Du aufgehen?
Dazu gibt die Geschichte von Jakobs Kampf am Jabbok in Genesis 32, 23-32 zu
denken. In der Nacht allein an der Furt des Jabbok wird Jakob von einem unheim-
lichen Widerpart in einen Kampf verwickelt. Dies Gegentiber bleibt zunichst
unbekannt: unbestimmt ist von einem «Mann» oder «Jemand» die Rede. In
diesem verzweifelten Kampf mit dem anonymen Gegeniiber (wohl einer uralten
vorisraelitischen Schicht der Erzahlung) fand das spitere Israel®® offensichtlich
einen Grundzug seines Gottesverhiltnisses angesprochen. Dabei spricht Jakob
den unheimlichen Widerpart — tiberraschend genug! — durch dessen abweisende
Fratze hindurch auf das Du Gottes hin an: «Ich lasse dich nicht, du segnest mich
denn» (V.27). Wie sollte dies nicht dazu befreien konnen, den Schicksalsschlag,
der mich getroffen hat, aut Gottes Du hin anzusprechen, anzurufen? Mein Le-
ben nimmt ein vollig anderes Aussehen an, ob mich darin das blinde, ritselhafte
Schicksal anblicke oder das zur Klage herausfordernde und zur Bitte um Segen
ermutigende Angesicht Gottes. Entsprechend bemerkte Dietrich Bonhoeffer in
einem Brief aus der Haft in Tegel an Eberhard Bethge: «Gott begegnet uns nicht
nur als Dy, sondern auch <vermummt> im <Es>, und in meiner Frage geht es also

im Grunde darum, wie wir in diesem <Es> [Schicksal] das <Du> finden» .

Welch Recht und welche Wirkung die Klage, das Rufen gegen Gott zu
Gott haben kann, lassen Hiobs Klagen entdecken. Wie Iwan in «Die Briider
Karamasow » schliesslich entschieden ist, sein «Eintrittsbillett (in diese Welt)
zuriickzugeben» ¥, so beginnt Hiob seine Klagen mit dem Widerruf seiner Ge-
burt: «Warum bin ich nicht gestorben im Mutterschof8?» (Hiob 3,11). Da-
durch werden seine Freunde zu Einwinden, weiter zu Belehrung des ungelehrigen
Schiilers, gar zu seiner Beschuldigung provoziert und bestreiten ihm das Recht
zur Klage. Doch lisst Hiob sich seine Klage nicht verwehren, findet vielmehr —
erstaunlich genug — gerade durch abgriindige Klage hindurch zum Vertrauen.?

Zuvor erachten allerdings seine Freunde seine Klagen gar als gotteslisterlich. So

43 Hierzu s.o. bei Anm. 4.

44 D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Hg.v.
Eberhard Bethge, Giitersloh '°2008, 119f. (Brief vom 21.2.1944).

45 Vgl. bei Anm. 40.

46  S.o. Anm. 12.

47  Hierzu: V. Weymann: Hiob, in: Chr. Méller (Hg.): Geschichte der Seelsorge in Einzelpor-
traits Band 1, 1994, 45ft.



«Warum lasst Gott das zu?» 203

hile Elifas ihm vor: «Du zerstdrst die Gottesfurcht und raubst die Andachr vor
Gott» (15,4). Ebenso muss wie von Bildad zu horen Hiobs Klage abgewehrt
werden, weil sie den Bestand der Welt erschiittert: «Willst du vor Zorn bers-
ten? Soll um deinetwillen die Erde veroden und der Fels von seiner Stitte wei-
chen?» (18,4). Den Freunden Hiobs lag somit daran, Gott gegen seinen Ankla-
ger zu verteidigen und die Welt im Lot zu halten. Mark- und welterschiitternd
ist fur die Freunde nicht Hiobs Leiden, vielmehr seine bittere Klage, die sie ihm
zu verwehren suchen. Dies macht seine Situation allerdings erst recht trostlos.
Dagegen lautet im mittleren Gesprichsgang zwischen Hiob und den Freunden
sein erstes Wort: «Ihr seid allzumal leidige Tréster!» (16,2) — und sein letztes:
«Wie ist doch euer Trost so nichtig — und von euren Antworten bleibt nichts als
Trug!>» (21,34). Dem entspricht, was die Freunde zum Schluss des Hiob-Buches
von Gott zu héren bekommen: «Ihr habt nicht recht von mir geredet wie mein
Knecht Hiob». Darum kommt Hiob letztlich die Aufgabe der Furbitte fur die
Freunde zu: «aber mein Knecht Hiob soll fiir euch bitten» (42,7f).

Der Verfasser der Hiob-Dichtung lisst ihn seine Klage bis hin zur bitteren
Feindklage gegen Gott vorantreiben: «Er achtet mich seinen Feinden gleich»
(19,11). Doch gerade damit, dass er selbst darin von Gott nicht loskommt, und
Gott ihn nicht loslisst, bahnt sich — dies bleibt zum Staunen — iiberraschend ein
Weg ins Vertrauen an: «Aber ich weif8, dass mein Erloser lebe» (19,25). Niher
am Hebriischen wire hier zu tibersetzen: «Jedoch ich weifd: mein Loser lebt».
Mit dem Wort «Léser» (hebriisch «goél») klingen sozialrechtliche Verpflich-
tungen im Alten Testament an: Konnte jemand seine Schulden nicht begleichen
und musste sich deshalb in Schulsklaverei begeben, so war sein nichster Verwand-
ter verpflichtet, ihn loszukaufen (3. Mose 25,25 und 47F). Mit dem Wort «L6-
ser» / «goél» wird Gotr als sein Nichster angesprochen, dessen Sache es ist, den
Versklavten zu befreien. Merkwiirdig genug fihrt nicht etwa durch Abwehr der
Klage, vielmehr durch instindiges Klagen hindurch der Weg ins Vertrauen. Mit
seiner abgriindigen Klage gegen Gott zu Gott hilt Hiob den Riss offen, der durch
sein Leben geht, und mit dem Bekenntnis der Zuversicht den Spalt fir einen
Trost, der nicht triigt, sondern trigt.

Zum Schluss noch wenige Hinweise, wie sich die Aufnahme der Warum-Frage
in der Klage gegen Gott zu Gott im Leben auswirken kann. Wer jammert, ist in Ge-
fahr, in seinem Elend herumzustochern. Wer klagt, schleudert hingegen sein Leiden
gleichsam nach aussen und nach vorn, dass es gehért, wenn moglich erhért werde.
Wer sollte nicht in erschiitternder, in beklemmender Erfahrung durch Klagepsal-



204 Volker Weymann

men der Bibel Quelle und Spielraum fiir eigenes Klagen finden? Von Klagepsalmen
her bemerkte Luther: Es komme darauf an, «gegen Gott zu Gott zu flichen» *. Da-
mit kann einem aufgehen: wo Gott am fernsten scheint, kommt er am allernichsten.
Wer sollte dariiber nicht zutiefst staunen? Um von daher weitere Erfahrungen an-
zudeuten, die mit der Klage als Rufen gegen Gott zu Gott eréffnet werden. Damit,
dass leidende Menschen im Klagen Sprache finden fur das, was sprachlos macht,
werden «neue Bezichungen gekniipft, wird das Leiden aus einer Domine des Todes
zu einer Tiefendimension de Lebens»*. So fithrt Klagen zu intensiverer Wahrneh-
mung des Lebens. Weiter wird in der Bewegung des Klagens deutlich, dass Beten™
zu einem Schwimmen gegen den Strom werden kann oder gar (um hier ein Bild von
Martin Luther aufzunehmen) gleichsam zu einem «Schiff, das gegen reiflende Stro-
mung aufwirts getriecben wird»>'. Dadurch kann inmitten von Ratlosigkeit und Be-
dringnis Resilienz entstehen, also seelische Widerstandskraft.”* Und nicht zuletzt
wird durch diejenigen, die sich die Klage nicht versagen noch sie andern verwehren,
Solidaritit mit leidenden Menschen und ihrer Warum-Frage gelebt.

48 WA 5; 204,26f (Operationes in psalmos. 1519-1521): «ad deum contra deum confugere».
~ Dazu weitere Uberlegungen in: Volker Weymann, Klagloses Leiden? in: Ders., Luther akeu-
ell: theologische Wahrnehmungen — menschliche Entdeckungen (Texte aus der VELKD Nr.
180 - Juni 2018, 9¥).

49  E.Jingel: Bezichungsreich. Perspektiven des Glaubens, Stuttgart 2002, 30.

50  Bedenkenswert ist, was es ausmacht, wenn theologische Rechenschaft ihren Ansatz niche
beim Reden tiber Gott, vielmehr beim Rufen zu Gott, beim Gebet nimmt. Dazu G. Ebeling:
Das rechte Unterscheiden. Luthers Anleitung zu theologischer Urteilskraft (1988) in: Ders.:
Theologie in den Gegensitzen des Lebens. Wort und Glaube 4. Band, Ziirich 1995, 443:
«Mit der Wahl des Psalters als erstem Vorlesungsgcgenstand begibt sich Luther gewisserma-
Ben in die theologische Elementarsituation. Dieser ... Text hilt dazu an, Theologie am Gebet
als ihrem Ernstfall zu messen: das Sein in und vor der Welt als Sein vor Gott zu bedenken.»
— Welche Bedeutung dieser Ansatz von Theologie gewinnt, wird ebenso betont von J.B. Metz:
Theodizee-empfindliche Gottesrede in: Ders.: «Landschaft aus Schreien». Zur Dramatik der
Theodizeefrage, Mainz 1997, 98: «Die Rede <liber> Gott stammt allemal aus der Rede <zu>
Gott, die Theologie also aus der Sprache der Gebete ... Was ist mit Hiobs Klage <Wie lange
noch?>, mit Jakobs Ringen mit dem Engel, mit dem Verlassenheitsschrei des Sohnes und dem
Maranatha-Schrei als letzeem Wort des Neuen Testaments? Die Sprache der Gebete ist ...
schr oft die Sprache der Nichtakzeptanz der Lebenslagen, der Klage, des Protests und des
Schreis.»

S1 WA 56; 468,8 (Romerbriefvorlesung 1515/16).

52 Der franzésische, zugleich judische Autor Boris Cyrulnik verbindet seine Lebensgeschichre:
Rette dich, das Leben ruft, 2015, worin er vor allem seine Kindheit und Jugendzeit wihrend
des 2. Weltkriegs in Frankreich und deren Nachwirkungen erzihlt und reflektiert, als Neuro-
loge und Psychiater mit wichtigen Hinweisen aus seiner Resilienz-Forschung.



«Warum liasst Gott das zu?» 205

Abstract

Existentielle Erschiitterung wie Konfrontation mit unmenschlichem Wahnsinn in Ge-
schichte und Gegenwart kann zu der Frage provozieren: «Warum lisst Gott das zu?». Zu
denken gibt, dass diese Frage in ostasiatischen Religionen und ebenso im Islam fernliegt,
jedoch fiir Menschen in Kulturen, die vom Judentum und Christentum geprigt sind, un-
ausweichlich werden kann. Versuche, die Warum-Frage erklirend zu beantworten, blei-
ben umstritten: so im Roman «Die Pest» von Albert Camus. Vor allem der grandiose
philosophische Versuch von Gottfried Wilhelm Leibniz, die Theodizee-Frage erklirend
zu beantworten, stiess bei Voltaire, Kant und auch bei Dostojewskij auf entschiedenen
Widerspruch — und war zum Scheitern verurteilt. Doch bleibt die Frage unumginglich,
was fur die Warum-Frage, wird sic unentrinnbar akut, existentiell Sprache finden lasst.

Both existential shock and confrontation with inhuman madness as well in history as in
the present can provoke the question: «Why does God allow it?». Needing consider-
ation is the fact that this question does not figure in East Asian religions or in Islam, yet
for those living in cultures shaped by Judaism or Christianity it can become inescapable.
Attempts to answer the <Why Question> by means of explanation remain disputed: e.g.
in the novel «The Plague» by Albert Camus. Above all Gottfried Wilhelm Leibniz's
grand philosophical attempt to answer the question of theodicy by means of explanation
was met with decisive adverse criticism by Voltaire and Kant, and also by Dostojewskij —
and that attempt was therefore condemned to fail. And yet the question remains unavoid-
able: what existential language can be found to deal with the <Why Question >, when it
becomes inescapably acute?

Volker Weymann, Freiburg i.Br.



	"Warum lässt Gott das zu?" : Wie kommen wir mit dieser Frage, mit dem Theodizee-Problem klar

