Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 77 (2021)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Eva Baumann-Neubaus, Glaube in Migration. Religion als Ressource in Biographien
christlicher Migrantinnen und Migranten, Edition SPI, St Gallen 2019.

346 S., ISBN 978-3-906018-16-4, CHF 33.90.

Simon Foppa, Kirche und Gemeinschaft in Migration. Soziale Unterstiitzung in christ-
lichen Migrationsgemeinden, Edition SPI, St. Gallen 2019.

434 S., ISBN 978-3-906018-17-1, CHF 38.90.

Die beiden Binde, die vom katholischen Schweizer Pastoralsoziologischen Institut he-
rausgegeben wurden, prisentieren die Forschungsergebnisse eines vom Schweizerischen
Nationalfonds geforderten Projektes. Die ethnographischen Studien, die sowohl biogra-
phische als auch gemeindebezogene Perspektiven erarbeiten, befassen sich mit christli-
chen spanischsprachigen Migrant*innen in der Schweiz und in den Gemeinden, zu denen
sie gehoren.

Diese Doppelstudie ist von grosser Bedeutung fiir die Weiterentwicklung des The-
menfeldes «Religion und Migration», da sie verschiedene Forschungsliicken schliesst
und wichtige, bisher zu wenig beriicksichtigte Forschungsfragen weiterentwickelt. So
leisten beide Arbeiten einen wichtigen 6kumenisch orientierten Beitrag zur Erforschung
christlicher Migrationsgemeinden in der Schweiz und erweitern somit das Forschungs-
feld, das sich bisher schwerpunkemissig mit nicht-christlichen Religionsgemeinschaften
beschiftigt hat. Die Autor*innen fokussieren dabei sowohl auf katholische spanischspra-
chige Missionen als auch auf pentekostale bzw. charismatische Gemeinden und Individu-
en.

Dieses Projeke ist der Kritik eines methodologischen Nationalismus verpflichtet.
Entsprechend wird nicht nach Integrationspraktiken gefragt, die mit Assimilation im
Kontext einer als homogen imaginierten Aufnahmegesellschaft gleichgesetzt werden. Zu-
gewanderte sollen entsprechend nicht einfach als Defizitwesen wahrgenommen werden,
sondern in ihrer Handlungsmacht als religios produktive und sozial kreative Individuen
und Gemeinschaften in den Blick kommen, die ihre je eigenen Artikulationsformen ent-
wickeln.

Eva Baumann-Neuhaus ist an dem Zusammenspiel von Migrationserfahrungen und
religioser Orientierung im Rahmen von Biographien interessiert (41). Unter dem Stich-
wort der Biographizitit geht es ihr darum, die Fahigkeit der Einzelnen herauszuarbeiten,
spezifisch erworbenes und allgemeines, sozial vermitteltes und internalisiertes Wissen
neu zu integrieren. Dabei setzt sie eine Kritik des Konzepts der Normalbiographie vo-
raus, dic insbesondere im Rahmen ciner transnationalen Migrationsforschung relevant
ist. Insbesondere Migrant*innen sind dabei herausgefordert, Lebenspline zu revidieren,



Rezensionen 157

und mit Unterbriichen im Lebenslauf und der Modifikation von Lebenswiinschen und
-visionen umzugehen. Dabei sind Kulturschock und Identitdtskrise, Erfahrungen der
Ungewissheit, was die Zukunft bringt sowie die Konfrontation mit sozialer Exklusion,
und politischen Ungerechtigkeiten zentral, ebenso wie der Umgang mit Krankheit, Tod
und mit zerbrochenen Beziehungen. Okonomisch prekire Lebenslagen und Arbeitslo-
sigkeit sowie sprachliche Hiirden und fehlende Bildungsiquivalenz erschweren die Ori-
entierung im Alltag. Aber auch die Erfahrung des unverhofften Gliicks sowie der Erwei-
terung von Lebensméglichkeiten fiir sich selbst oder die Kinder prigt das Leben in der
Migration.

Unter sich verindernden Lebensbedingungen miissen entsprechend auch die zuvor
giiltigen Sinnkonstruktionen eine neue Passung erfahren (81). Dies gilt auch fiir religiose
Uberzeugungen und Praktiken. Baumann-Neuhaus fokussiert auf die Erfahrungen und
Bearbeitungsformen von Kontingenz und setzt ein offenes Verstindnis von Religion als
ein Sinn- und Orientierungssystem voraus, das potenziell Ressourcen bereithilt, mit her-
ausfordernden Kontingenzerfahrungen umzugehen (85). Dabei ist sie besonders an dem
Horizont interessiert, den sie als das grossere Ganze beschreibt. Das grossere Ganze wird
in der moglichen Vorstellung artikuliert, Teil eines géttlichen Plans zu sein, sich zu einer
religiosen Gemeinschaft zugehorig zu fithlen, Teilhabe an Kultur und Gesellschaft zu er-
leben sowie eine weitergehende Lebensvision zu entwickeln.

Als Ergebnis ihrer Interviewanalysen arbeitet Baumann-Neuhaus ein Typenmodell
heraus, das verschiedene Formen der Kontingenzbearbeitung im Kontext von Migration
elementarisiert. Baumann-Neuhaus identifiziert vier Typen: Der transformative Typ be-
schreibt Diskontinuititserfahrung als grundlegend fiir die eigene Biographie. Es wird in
der religiosen Interpretation eine holistische Perspektive eingenommen, nach der alles Er-
fahrene einen Sinn hat, da Gott einen Plan mit dem eigenen Leben habe und das Wirken
und die Fithrung Gottes auch in der Schweiz erfahren wird. Beim restitutiven Typ wird
das Leben als fragmentiert erlebt und Unterbriiche kénnen Irritationen auslésen. Neben
der religiosen Deutung kommen auch andere Wirklichkeitsdeutungen zur Geltung. Als
Glaubender fiihlt sich der restitutive Typ wie ein Fisch, der gegen den Strom schwimmt;
es werden in der Glaubensgemeinschaft Gleichgesinnte gesucht, die helfen konnen, den
eigenen Glauben zu bewahren; die Kirche soll einen sicheren Boden und ein Zuhause
vermitteln. Der dritte Typus ist der adaptive Typ, der mit der Migration Horizonterwei-
terung verbindet, da das Leben im neuen Kontext die Begegnung mit Andersdenkenden
sowie mit zuvor ungewohnten Lebensstilen erméglicht. Das Verstindnis der christlichen
Religion lisst verschiedene Deutungsperspektiven und Méglichkeiten des Glaubens zu;
die Glaubensgemeinschaft bietet den Raum zum Austausch verschiedener Sichtweisen.
Das Leben wird weniger als vorherbestimmt verstanden, sondern als cher offen erlebt und
als ein stetiger Lernprozess erfahren; entsprechend werden Erfahrungen aus einer integra-
tiven, kulturell-religiosen Perspektive verarbeitet. Der akzeptierende Typ weiss, dass Dis-
kontinuitit unabinderlich zum Leben dazu gehért und dass Schwierigkeiten bewiltigt
werden miissen. Dass Gott eine Macht ist, die immer direkt interveniert, wird angezwei-
felt. Die Gemeinde wird in ihrer Funktion gesehen, soziale Netzwerke zu bieten.



158 Rezensionen

Simon Foppa fragt in seiner Studie, wie die soziale Unterstiitzung in christlichen
Migrationsgemeinden funktioniert und arbeitet anhand des transaktionalen Stress-
Coping-Modells nach Lazarus verschiedene Bewiltigungsformen heraus, mit denen
der Stress im Kontext von Migrationserfahrungen bearbeitet wird. Das Konzept der
sozialen Unterstiitzung nach Schwarzer und Leppin wird als weiteres sensitizing con-
cept zur Erh6hung der theoretischen Sensibilitat bei der Auswertung des empirischen
Materials herangezogen. Im Anschluss an die Auswertung und Interpretation der Da-
ten verweist er auf die ambivalente Rolle, die Glaubensvorstellungen und Formen des
Zusammenlebens im Hinblick auf den Umgang mit Stress im Kontext von Migration
haben.

Beide Studien nehmen einen langen methodologischen, theoretischen und kontext-
einbettenden Vorlauf bis sie zur Bearbeitung der eigentlichen Fragestellungen gelangen.
Auch weisen die Studien eine Vielzahl von inhaltlichen Uberlappungen auf; sie kénnen
entsprechend auch als einzelne Biicher unabhingig voneinander gelesen werden. Das Po-
tenzial der gemeinsamen empirischen Arbeit ist nicht vollstindig ausgeschépft worden.
Eine synthetisierende Zusammenschau, die beide Forschungsperspektiven noch einmal
ins Gesprich miteinander hitte bringen kénnen, fehle.

Diese Anmerkungen sollen aber die positive Wiirdigung keineswegs schmilern. Beide
Binde sind Meilensteine in der Schweizer Forschung im Feld von Migration und Religion
und werden sicherlich eine breite Rezeption erfahren.

Andrea Bieler, Basel

Ulrich Gébler, Hermann Gibler und die Leipziger Mission in Siidindien (1891-
1916). Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2018.

432 S., ISBN 978-3-374-05332-2, € 28.00.

Dieses Buch ist eine Fundgrube fiir wichtige Aspekte der neueren Kirchen- und Missi-
onsgeschichte.

Es bezeugt und weckt Sympathie fiir die Hauptperson: Hermann Gibler wurde 1867
in einem Dorf, Dornhennersdorf, das heute polnisch ist und nicht mehr existiert, geboren
und ist in einfachen, klein-bduerlichen Verhiltnissen aufgewachsen. Seine Eltern waren
tief religise, durch den Pietismus geprigte Menschen. Hermann besuchte die Volksschu-
le und folgte anschliessend seinem Verlangen, die christliche Botschaft weiterzugeben: Ex
wurde Missionar. Dafiir bewarb er sich bei der Leipziger Mission und wurde als Seminarist
angenommen. Die sechsjahrige Ausbildung hat er mit Erfolg absolviert. In den ersten drei
Jahren musste das Niveau des Maturititsexamen erreicht werden. Die folgenden drei Jah-
re waren der eigentlichen theologisch-missionarischen Ausbildung gewidmet. Dazu ge-
horten Bibelexegese auf der Basis der Ursprachen Griechisch und Hebriisch, Dogmatik,
Kirchengeschichte, Ubungen in Predigt und Unterricht. Deutsch und Englisch standen
ebenfalls auf dem Programm und - freilich nur im Rahmen einer ersten Orientierung



Rezensionen 159

— auch die Tamil-Sprache; in Indien selbst musste Tamil griindlich gelernt werden. Der
intelligente Hermann war sprachbegabt. Seine Korrespondenz und die vielen Berichte
und Predigten zeigen, dass er sich klar und differenziert ausdriicken konnte.

Was ihn in dieser Phase und spiter immer auszeichnete, ist seine liebevolle Treue. Sie
zeigte sich in der bleibenden intensiven Bezichung zu seiner Ursprungsfamilie, im Leben
mit seiner eigenen Familie und in seiner Arbeit. Er hat das Wohl der anderen gesucht
und ist dabei sich selbst treu geblieben; er hat seinen eigenen Weg gefunden, auch in den
zahllosen Kontakten in Indien.

Diese Treue und Hingabe fallen umso mehr auf, als er im Laufe der Jahre auch viel
Schweres erfahren hat. Seine erste Frau Hedwig starb schon sehr frith. Auch zwei seiner
Kinder sind sehr jung gestorben. Er selbst hatte regelmissig mit Krankheit und Ubermii-
dung zu kimpfen. Das Wohnen und Arbeiten in einem total anderen Kontext, die vielen
Reisen, teilweise sogar im Ochsenwagen, haben ihren Tribut verlangt. Man hat natiirlich
die verfiigbaren medizinischen Hilfen in Anspruch genommen, auch homéopathische
Mittel, doch die Verletzlichkeit ist geblieben.

Es ist eigentlich ein Wunder, dass er all die 25 Jahre seines Dienstes immer wieder den
Mut und die Kraft gefunden hat, scine vielfiltigen Aufgaben zu erfiillen. Eine Hilfe waren
dabei sicherlich die Ruhepausen in Indien selbst und die Urlaubsperioden in Deutsch-
land. Vor allem die Unterstiitzung seiner zweiten Frau Else war wichtig, die ihm dank
ihrer Bildung als Lehrerin und ihrer robusten Gesundheit aktiv zur Seite stehen konnte.

Das Buch zeigt mit vielen interessanten Details, wie die Praxis der Missionsarbeit aus-
geschen hat. Die wichtigsten Fragen in Bezug auf Strategie und Einsetzung von Personen
in den verschiedenen Bereichen wurden jeweils durch das Missionskollegium in Leipzig
behandelt und entschieden. Die Leipziger Mission war, wie etwa die Basler Mission, zen-
tralistisch und hierarchisch strukturiert. Das Prinzip der Autoritét stand noch in voller
Geltung, ebenso Werte wie Gehorsam, Ordnung, Disziplin, Zucht; dazu kam noch als
typisch religiéser Faktor die Dimension des «Opfers» als wesentlich fiir die Pflichterfiil-
lung. Es sind diese Werte, die auch fiir die Erziehung der Kinder und Jugendlichen mass-
gebend waren. Missionsgesellschaften wie die von Leipzig haben sich selbst eigentlich als
eine grosse Familie verstanden!

Man staunt iiber die Vielfalt von Aufgaben und Titigkeiten, die auf einen Missiona-
ren zukamen. Er hatte mit allerlei zu tun: mit Gottesdiensten, mit Unterrichten von Kin-
dern, mit der Ausbildung von Assistenz-Predigern, mit der Entwicklung der bereits be-
stechenden Gemeindekreise, auch mit Bauarbeiten und landwirtschaftlichen Problemen.

Was war die theologische und spirituelle Grundiiberzeugung, die Hermann Gibler
in seiner Arbeit leitete? Die Antwort kann kurz und klar sein: Es war die Botschaft des
Pietismus, die ihn in seinen Jugendjahren gepackt und getragen hat. Im Pietismus geht es
um die Schuld des Menschen und die Vergebung durch das Heilswerk von Jesus Chris-
tus. In dieser Uberzeugung kommt es fiir den Menschen darauf an, an Jesus zu glauben
als den einzigen Weg zum Heil. Glaube ist nie ein «Fiir-Wahr-Halten», sondern eine
Lebenseinstellung und Lebenshaltung. Die «heidnischen» Religionen kénnen nie zum
Heil fithren; in ihnen ist das Wirken des Satans zu spiiren. Der Missionar, der sein Leben



160 Rezensionen

und seinen Dienst als ein Opfer versteht, ist insofern auch jeweils ein Kimpfer gegen die
Macht des Bosen. Tragendes Motiv dabei war das Vertrauen auf Gottes Fithrung in allem.

In der Pietismus-Forschung hat man iiberzeugend festgestellt, dass diese Grundhal-
tung mit ihrer ganz personlichen Stossrichtung unweigerlich eine Relativierung von Be-
kenntniszugehdorigkeit und Konfessionalismus bedeutet. Auch bei Gébler kénnen wir das
wahrnehmen. Aufschlussreich dafiir ist seine Haltung in einer Krisenperiode der Leipzi-
ger Mission in den Jahren nach 1891. Einige Missionare plidierten fiir eine - wie wir es
heute nennen wiirden — fundamentalistische Stellungnahme in Bezug auf die Bibelautori-
tit. Die Leitung der Leipziger Mission lehnte das ab, und Gibler folgte ihr darin. Die be-
treffenden Missionare wurden entlassen. Sie schlossen sich der amerikanischen Missouri-
Synode an und wirkten fortan als deren erste Missionare in Indien.

Giblers spirituelle Verwurzelung trat noch in anderer Hinsicht in Erscheinung, nim-
lich in der Weise, wie er mit den Fragen von Gemeindebildung und Gemeinschaftsauf-
bau umging. So hatte er die Uberzeugung, dass die bestehende Einteilung der Bevolke-
rung in Kasten durchbrochen werden sollte. Es ging ihm dabei speziell um die Position
der Kastenlosen, den Pariahs oder Dalits. Er betonte die Notwendigkeit, gerade diese
Menschen im Unterricht so zu begleiten, dass sie nicht nur einige Lehrsitze lernen und
akzeptieren wiirden, sondern zu einer personlichen Teilnahme am Gemeindeleben kom-
men konnten.

Die pietistische Grundhaltung ist oft die Motivation fiir viel Positives. So war es bei
Hermann Gibler. Sie kann aber auch mit einer dngstlichen Selbstanalyse verbunden sein,
die sich in der Frage dussert: «Habe ich geniigend Liebe zu Gott und zu Jesus? Ich spiire
jeweils meine Schuld - ist mein Glaube und mein Einsatz im Urteil Gottes ausreichend ?»
(vgl. die Ausserung von Hedwig auf S. 107). Das Wissen um das kommende Gericht mit
der dann erfolgenden «Sichtung» kann die Seele belasten. Die dadurch erzeugte Span-
nung fithrte ihn nicht selten zu einer itbermissigen Anstrengung.

Der Erste Weltkrieg hatte fiir die Leipziger Mission eingreifende Folgen. Sie musste
ihre Arbeit in Indien definitiv aufgeben und die deutschen Missionare mussten das Land
verlassen — auch die Giblers. Das geschah am Anfang des Jahres 1916. Zusammen mit
Kollegen wurden sie in England interniert. Nach relativ kurzer Zeit konnte das Ehepaar
Gibler - uber Holland — nach Deutschland zuriickkehren.

Die vier S6hne waren schon in den Jahren zuvor nach Deutschland zuriickgekehrt.
Wir begegnen hier einer schwerwiegenden Schattenseite der Missionsarbeit: Die Tren-
nung von Eltern und Kindern, die fiir ihre Schulbildung ins Vaterland geschickt wurden
und von Verwandten und Pflegeeltern betreut werden mussten. Der ilteste Sohn wurde
den Grosseltern viterlicherseits in Dornhennersdorf anvertraut. Seine drei Briider fanden
in der Familie von Else in Braunschweig ein Zuhause. AufFillig ist, dass die jiingeren Kin-
der an diesen Orten geblieben sind, selbst nach der Heimkehr der Eltern.

Das Ehepaar Gibler liess sich am Ende des Jahre 1916 in Stiitzengriin, einem Dorf
im Westen Sachsens, nieder. Da bekam Hermann die Pfarrstelle der lutherischen Kirch-
gemeinde. Die Situation im Dorf war durch den Krieg bestimmt — es gab einige Tote zu
beklagen. In Predigten und Bibelstunden kamen Giblers religiose Grundhaltung deutlich



Rezensionen 161

zum Ausdruck: Im Zentrum stand der einzelne Mensch. Das erlaubte ihm den Trauern-
den personlich Trost spenden zu kénnen.

Schon nach 17 Monaten wurde Hermann unheilbar krank. Anfang Mai 1918 ist er in
seinem 51. Lebensjahr gestorben. Else hat danach noch viele Jahre im Leipziger Missions-
haus gelebt und gearbeitet. Sie starb 1943.

Ulrich Gabler hat auf der Basis einer vielumfassenden Forschungsarbeit diese Lebens-
geschichte sehr anschaulich und mit grossem Einfiihlungsvermégen beschrieben. Seine
Darstellung der Ereignisse und Entwicklungen ist hilfreich, weil diese Lebensgeschichte
implizit auch ein Stiick Kulturgeschichte ist. Ich denke dabei an die interessante Schilde-
rung des Elternhauses der zweiten Frau Else. Sie war die Tochter eines Pfarrers, ein profi-
lierter Vertreter des konfessionellen Luthertums, freilich aufgeschlossen fiir den Pietismus
und ein Freund der Mission. Wir lernen hier die Atmosphire des klassischen, deutschen
Pfarrhauses kennen, in dem Religiositit mit Standesbewusstsein und Bildung kombiniert
war.

Der Verfasser dieses Buches ist ein Enkel von Hermann Gabler. Das Buch ist deswegen
auch eine Familiengeschichte. Das wird bestitigt durch den Schlusssatz: «Das Leben der
Kinder widerspiegelt den sozialen Aufstieg einer Familie, an dessen Beginn der Missionar
Hermann Gibler stand.» (372)

Jan Veenhof, Gunten

Jean-Daniel Pliiss, Vom Geist bewegt. Die Geschichte der Schweizerischen Pfingstmissi-
on, Herausgeber: Schweizerische Pfingstmission 2015.

230 S., ISBN 978-3-940188-98-4, CHE. 19.90.

Die Erscheinung dieses Buches ist sehr zu begriissen. Jean-Daniel Pliiss, von Anfang an
mit der Pfingstbewegung verbunden, studierte Theologie und Religionswissenschaft in
Briissel und Lowen, wo er auch promovierte.

Plisss beschreibt den Ursprung der internationalen Pfingstbewegung, wie dies meis-
tens gemacht wird, mit der Erweckungsbewegung in Los Angeles (Azusastreet) im Jahre
1906. In der Schweiz hatten zuvor die Heiligungsbewegung, die Erweckung in Wales und
das Auftreten des Schotten John Alexander Dowie, dessen Verkiindigung durch Kran-
kenheilungen begleitet wurde, Einfluss ausgetibt. Sie konnen als «Katalysatoren» der
Anfinge der schweizerischen Pfingstbewegung gelten. Die Bewegung von Azusa, die sehr
schnell nach Europa kam, erreichte die Schweiz durch die Vermittlung des norwegischen
Methodistenpredigers Thomas Ball Barratt. Zwei norwegische Missionarinnen berich-
teten im Jahre 1907 in Kassel und kurz darauf in Ziirich iiber das Wirken des Geistes.
Wihrend ihres dreiwochigen Besuches in Zirich legten sie den Grundstein der ersten
Pfingstgemeinde in der Schweiz.

Die Schilderungen in diesem Band machen klar, dass die Wirksamkeit der Pfingstbe-

wegung hierzulande anders verlief als in Kassel. In Kassel verstirkte sie die Polarisierung



162 Rezensionen

innerhalb der deutschen neu-pietistischen Gemeinschaften. Die Bewegung fiihrte in der
Folgezeit dazu, dass sich ein betrichtlicher Teil der pietistischen Gemeinschaften im Gna-
dauer Verband, in der sogenannten Berliner Erklirung von 1909, mit scharfen Worten
von der Pfingstbewegung distanzierte. Auch in der Schweiz war die Wirkung dieser Er-
klarung spiirbar, auch wenn weniger stark ausgepragt.

Barratt kam 1908 selbst nach Ziirich und hat dazu beigetragen, dass hier eine Pfingst-
gemeinde entstanden ist, die sich bald mit einem eigenen Leitungssteam entfalten konnte.
Zirich blieb bis heute das Zentrum in der Schweiz, auch als anschliessend an anderen
Orten, in der deutschen Schweiz wie in der Romandie, Gemeinden gegriindet wurden. In
Zirich fanden auch internationale Konferenzen statt, an denen Vertreter der Pfingstbe-
wegung aus verschiedenen Lindern einander begegneten.

Pliiss beschreibt die geschichtlichen Entwicklungen in lebhafter Weise, wobei jeweils
auch das soziale Umfeld beleuchtet wird. Aus dem Leben und Wirken der einzelnen loka-
len Gemeinden, der nationalen Gemeinschaft und der Personen, die Leitungspositionen
iibernommen haben, berichtet er manche interessante Details. Wertvoll sind ausserdem
die Photos, die das Geschriebene passend illustrieren. So bekommen die vielen Namen ein
konkretes Gesicht.

Die Darstellung beruht auf griindlicher Erforschung der Quellen. Sie ist geprigt
durch Verbundenheit und Kongenialitit. Zugleich ist sie in gutem Sinn objektiv und
unparteisch. Wo menschliche Fehler zur Sprache kommen, geschicht das mit diskreter
Offenheit.

Mit allen Entwicklungen und Anderungen in Gesellschaft und Christentum ist das
Grundanliegen der Pfingstbewegung wirksam und aktuell geblieben: Die Offenheit fiir
das Wirken des Geistes, das sich in und durch Menschen vollzieht; das Wirken, das Men-
schen zum Glauben an Gott, zur Nachfolge von Christus und zur titigen Erwartung des
kommenden Reiches bringen will.

Im Laufe der vergangenen 100 Jahre wuchs sie zu einer Bewegung heran, zu der sich
heute weltweit iiber 600 Millionen Menschen zihlen. Dieses Anliegen findet auch inner-
halb der traditionellen Kirchen Widerhall, was in der charismatischen Bewegung zum
Ausdruck kommt.

Das Buch zeigt: Die Schweizer Pfingstler verstanden sich von Anfang an als Teil die-
ser durch den Geist Gottes gewirkten, weltweiten Bewegung; man war offen dafiir und
wollte daran teilhaben. Gerne méchte ich kurz formulieren, welche aktuellen Hinweise
das Buch von Pliiss bieten kann:

1. Erneuerungder Kirche ist n6tig. Die Pfingstbewegung wollte keine neue Kirche griin-
den, sondern die Erneuerung fordern.
2. Die christliche Gemeinde ist eine internationale Gemeinschaft. Sie ist 6kumenisch

auch in dem Sinne, dass konfessionelle Zugehérigkeit — Lutherisch, reformiert u.s.w.

— nicht entscheidend ist.

3. Eine gewisse Organisation ist notig, aber sie darf nie zu einer Institutionalisicrung
fiihren, die das Leben aus dem Geist bandigt und die Freiheit der einzelnen Gemein-
den und Gliubigen einschrinkt.



Rezensionen 163

4. Die Pingstbewegung ist grundsitzlich eine Laienbewegung, auch wenn sich mit der
Zeit Pfarrpersonen bzw. Theologen fiir die Pfingstbewegung stark gemacht haben.

5. Die Pfingstbewegung war von Anfangan gegen Rassentrennung und sie verurteilt den

Krieg. Die Haltung der schweizerischen Pfingstbewegung in den beiden Weltkriegen

bestatigt das eindriicklich.

Frauen und Manner sind gleichgestellt.

7. Die Pfingstbewegung benutzte seit Beginn alle verfiigbaren Kommunikationsmittel.
Die verdffentlichten Ubersetzungen von Publikationen zeigten die Verbundenheit
der Sprachregionen.

8. Mission umfasst auch Diakonie in allerlei konkreten Formen von Hilfe.

9. Wichtig sind Schulung und Ausbildung.

10. Die Pfingstbewegung verkorpert eine stete Herausforderung an die traditionellen Kir-
chen: «Was tut ihr mit den Charismen, speziell Glossolalie, Prophetie und Heilung?>

11. Die Pfingstbewegung veranlasst speziell ein neues Nachdenken tiber die Gestaltung
der Gorttesdienste. Alle Kirchen haben fiir ihre Gottesdienste ein «sacrums: die
romisch-katholische und christkatholische Kirche das Sakrament des Altars, die Or-
thodoxie etwa in Griechenland und Russland die Liturgie als heiliges Geschehen, die
Kirchen der Reformation die Predigt. Die Pfingstkirchen schitzen die Bibel hoch,
aber in ihren Gottesdiensten ist nicht die Predigt das Zentrum, sondern das Wirken
des Geistes in Gebet und Liedern und in den genannten Charismen. Meistens gibt es
auch eine Predigt als Teil des charismatischen Wirkens.

Das Buch von Jean-Daniel Pliiss wird beim Nachdenken iiber diese Themen eine grosse

Hilfe sein.

o

Jan Veenhof, Gunten

Dorothea Erbele-Kiister, Verfithrung zum Guten. Biblisch-theologische Erkundungen
zwischen Ethik und Asthetik, Kohlhammer, Theologische Interventionen 3, Stuttgart
2019.

112S., ISBN 978-3-17-035465-4, € 19.00.

Die akademische Wanderschaft der Mainzer Alttestamentlerin Dorothea Erbele-Kiister
spiegelt ein vielfaltiges Forschungs- und Lehrprofil mit ficheriibergreifenden und inter-
kulturellen Diskursen u.a. zur Narrativitit, zur Anthropologie und Ethik des Alten Tes-
taments, zur Traumaforschung und zur Genderforschung. Ihr neuestes Werk — «Verfiih-
rung zum Guten» — lotet anhand biblisch-theologischer Erkundungen das dialektische
Wechselverhiltnis von Ethik und Asthetik aus. Dabei wird in essayistischer Form in vier
Kapiteln anhand unterschiedlicher literarischer Genres dargestellt, wie die dsthetische Er-
fahrung zur Lebenskunst verfihrt.

«Verfithrung» ist ein Leitwort der Abhandlung, das im einleitenden Bild des Griffs

nach der Frucht der Erkenntnis zwischen Gut und Bése bzw. von Lebensforderlichem



164 Rezensionen

und Lebensschidigendem in Gen 2-3 durchbuchstabiert wird (9-14). Charakeeristisch
fur diese «Verfithrung» ist eine philologisch, philosophisch und anthropologisch fun-
dierte, sinnlich-spielerische Zugangsweise zur Wirklichkeit, ein kontinuierliches Oszil-
lieren zwischen (Wort)Spiel und Ernst, basierend auf der Grundlage, dass die Spielar-
ten der Rezeptionsasthetik, die sich als Lese- und Wirkungsethik begreifen, fiir ethische
Anschlussfragen transparent sind. «Asthetische Wahrnehmung verfithrt — zum Guten
bzw. zur Erkenntnis des Guten» (9) - diese These bildet den Gegenstand vieler kunst-
philosophischen und literaturwissenschaftlichen Diskussionen seit Jahrzehnten (14-29).
«Verfihrung zum Guten», bzw. «Verfithrung zur Identifikation» geschieht jedoch um
den Preis, dass den Rezipierenden ein erheblicher Teil der Verantwortung fir die Sinn-
konstruktionen der zu diskutierenden Wegmarkierungen (34-39) zugeschrieben wird.
Nicht zuletzt aufgrund solcher kontextkritischen Beziige plidiert die Verfasserin fiir eine
Metaethik des Alten Testaments, die zum einen allen Textformen bzw. Diskursarten der
Hebriischen Bibel Rechnung trigt, und zum anderen die ethischen Reflexionsprozesse in
all ihrer Ambivalenz und Heterogenitat wahrnimmt. Wer sich durch diesen dynamischen
poet(h)ischen Auftake verfithren lisst, und sich auf eine vorreflexive Ebene der ethischen
Urteilsfindung einlisst, wird dazu verlocke, widerspriichliche Identifikationsmoglichkei-
ten und iiberraschende ethische Perspektiven dreier biblischer Texte (Gen 1, Gen 2-3 und
Ps 1) zu entdecken.

Die erste Einzelstudie (39-60) widmet sich einem Thema, das bislang in der alttesta-
mentlichen Forschungslandschaft nicht thematisiert wurde: der Bedeutung der Anthro-
pologie und den Implikationen der leiblichen Existenz fiir die Ethik des Alten Testaments.
In der Rehabilitation der Sinneswahrnehmungen wird die Paradiesgeschichte in Gen 2-3
von der Frage her neu beleuchtet, wie der Mensch zur selbststindigen Urteilsbildung mit-
hilfe der Sinneswahrnehmungen gekommen ist. Warum wird Erkenntnis zum Problem?
Was sollte falsch sein an der Sinneslust angesichts der guten und schénen Friichte, die Er-
kenntnis versprechen? — so lauten die impulsgebenden Anregungen, die neue hermeneu-
tische Horizonte eréffnen. Dementsprechend erschliesst sich die (meta)ethische Lekriire
der Schépfungserzihlung in Gen 2-3 nicht in einem unbedingten géttlich legitimierten
Imperativ, sondern hat zu untersuchen, wie Sinneswahrnehmung, Emotion, Erkenntnis,
Reflexion und Handlung im ethischen Entscheidungsprozess aufeinander bezogen sind.
Auf diese Weise werden von Dorothea Erbele-Kiister die gingigen Lese- und Interpreta-
tionsstrategien der Ursprungsnarration aufgegriffen und zugleich umgekehrt, um herme-
neutische Kurzschliisse oder Automatismen aufzubrechen, um auch der Form und der
Gestalt der dsthetischen Erfahrung Raum zu geben.

Der zweite Durchgang anhand von Gen 1 (67-84) wird von der Frage nach dem Gu-
ten geleitet: «Die Grundlage des menschlichen Handelns bildet laut dem ersten Schép-
fungsbericht die Wahrnehmung der Welt durch Gott als perfeke und die Strukeurierung
der Zeit» (35). Somit wird die fiir das alttestamentliche Menschen- und Gottesbild cha-
rakteristisch gehaltene Zusammenschau von ontisch und moralisch Gutem in den Fokus
geriickt und gleichzeitig mit neuen poet(h)ischen Akzentuierungen und Leserichtungen
versehen: Wo hat das Lebensfeindliche seinen Platz im priesterschriftlichen asthetisch-



Rezensionen 165

kosmologischen Weltentwurf ? Lidt die performative Aussage Gottes zum Abschluss der
Schopfungswerke «und siche es war sehr gut!» «zu einer zweckfreien Weltwahrneh-
mung und damit zu einem kontemplativen Naturgenuss jenseits einer anthropozentri-
schen Perspektive [...] die Gliick erméglicht (86-87)»?

Entsprechend wendet sich der vierte Abschnitt (89-105) der Frage nach dem «gliick-
lichen Leben» zu, versinnbildlicht am Beispiel von Ps 1. Mit dieser Themenwahl hat die
Autorin eine wichtige Forschungsliicke entdecke, da das Gliick in der bisherigen For-
schungsgeschichte nur in vereinzelten Beitrigen behandelt wurde. Was ist Gliick? In der
gegenwirtigen Konjunkeur der interdiszipliniren Gliicksforschung stehen zwei grundle-
gende Bedeutungen im Vordergrund. Zum einen geht es um das Gliick, das sich einstellt,
wenn etwas gelingt, sich fiigt oder eben gliickt. Zum anderen zielt die abendlindische
Weisheitslehre seit dem Stoizismus der Antike auf ein Gliick, das nicht an dussere Um-
stinde gebunden ist, sondern sich auf innere Unabhingigkeit und Geniigsamkeit stiitzt.
Gegen die Vorstellung von der Verfuigbarkeit des Gliicks lassen sich insbesondere biblisch-
theologische Argumente ins Feld fithren. Im Spiegel der Weisheitsliteratur ist das Glick
an die Einsicht in die Grenzen des eigenen Handelns gekoppelt. Dabei verkniipfen sich
aber gottliches und menschliches Handeln, deren Grenze nicht immer genau zu bestim-
men ist. Mit anderen Worten ldsst sich dieses ethische Paradox so formulieren, dass das
Handeln Gottes und das Tun des Menschen in ein dialektisches Verhiltnis geraten. In
Bezug auf die alttestamentliche Gliicksthematik besteht der Eigenwert des neu erschie-
nenen Bandes eben darin, dass dessen Verfasserin die Frage nach dem Gliick als Frage
nach dem gegliickten, guten Leben neu formuliert: der rezeptionsisthetisch fundierte
exegetische Zugang zur gliicklichen Lebenskunst beginnt mit Betroffenheit, mit Staunen,
mit Zweifel, dem Stellen der Zusammenhangs- und Sinnfrage und schreitet voran in eine
existentielle Auseinandersetzung und gelangt zu einer Rehabilitierung der alttestamentli-
chen Gliicksethik. Dabei werden zwei Aspekte von Gliick in den Blick gebracht, bzw. von
biblischer Perspektive neu ausgelotet: einerseits die Zeit, also sowohl die historisch als
auch individuell zu verantwortenden Reflexionsvorginge auf der Zeitachse, andererseits
auch die konstellative Frage nach dem, was gliickliches, gutes Leben ausmacht.

Der vorliegende Band von Dorothea Erbele-Kiister «Verfithrung zum Guten» regt
damit zu einem Dialog an, der sich den Grundfragen der menschlichen Freiheit, der gott-
lichen Vorsehung, der Gutheit der Schépfung angesichts der Ubel und nicht zuletzt der
iiber dem Schicksal stehenden Freiheit des Menschen widmet.

Nikolett Méricz, Bern



166 Rezensionen

Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt (Hg.), Umstrittenes Erbe. Lesarten
der Theologie Karl Barths, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart 2020.

266 S., ISBN 978-3-17-037448-5, € 36.00.

Der Band verdankt sich einer Tagung, die im September 2018 an der Universitit Bonn
stattgefunden hat; ihr Titel <Konstellationen des (Anti)Barthianismus> «bezeichnete
die Spannungen zwischen <linken> und <rechten> Modellen der Barth-Interpretation
sowie zwischen cher liberalen und eher bekenntnisorientierten theologischen Ansit-
zen» (7). Der Titel des Sammelbandes ist weniger sperrig und riickt zudem «neben den
Spannungen auch die Vielfalt der Deutungen, zu denen Barths Theologie herausfordert
und einlidt, in den Fokus» (ebd.). Dabei werden zunichst Konstellationen wie etwa das
Verhiltnis Barths zu Schleiermacher, zu Hans-Joachim Iwand (von Christian Neddens)
oder zu dem Berner Altkatholiken Ernst Gaugler (von Andreas Krebs) thematisiert oder
— vom Berner Systematiker Peter Winzeler und der Miinsteraner Ethikerin Sabine Plonz
- autobiographische Zuginge gewihlt. Am spannendsten ist der Teil, der sich verschie-
denen Barth-Rezeptionen widmet: etwa der Friedrich Wilhelm Marquadts (von Andreas
Pangritz), James H. Cones (von Susanne Hennecke), Ingolf U. Dalferths (von Petr Gal-
lus) oder der von Hans Georg Geyer (von Hans Theodor Goebel). Ich konzentriere mich
im Folgenden auf Dick Boers Relektiire von Barths Schleiermacher-Kritik und auf das
Verhiltnis von antiliberaler und liberaler Barth-Lektiire mit einem Schwerpunkt auf der
Miinchner Barth-Interpretation von Trutz Rendtrorff, Falk Wagner und Friedrich Wil-
helm Graf.

Dick Boer stellt seinen Beitrag unter die Frage «Hat Barth Schleiermacher wirklich
verstanden?» und gelangt zu einem differenzierten Bild. Boer versteht Schleiermacher als
Anhianger der Franzosischen Revolution, ja geradezu als Theologen der Revolution, der
doch die Verabsolutierung der menschlichen Freiheit um ihrer selbst willen einzuschrin-
ken versuche: «Die Religion, wie Schleiermacher sie versteht und den Gebildeten ver-
stindlich zu machen versucht, relativiert die Freiheit des Menschen, damit sie menschlich
bleibt.» (24) Barth habe das nicht verstanden, sondern sche in Schleiermachers Frommig-
keitsbegriff reine Passivitit, die die Gemeinschaft von «Reden und Héren, Befehlen und
Gehorchen» zwischen Gott und Menschen unméglich mache (27). Will der Schleierma-
cher der <Reden> den Ort des Christlichen Glaubens im Freiheitsprojekt der Moderne
bestimmen, will der Autor der <Glaubenslehre> den Glauben kontextualisieren, ohne
seine Eigentiimlichkeit aufzugeben, so bestreite Barth «die theologische Rechtmifigkeit
von dogmatischen Sitzen, die auflerhalb der Dogmatik festgestellt werden kénnen» —
und damit eben Schleiermachers Zugang — grundsitzlich (32). Fiir eine Phinomenologie
des christlichen Glaubens, wie sie Schleiermacher «abgesehen davon, ob man glaubt oder
nicht glaube>» (33) versuche, ist bei Barth kein Platz. Boer plidiert dagegen angesichts
der Minderheitssituation der Christen in unserer Gegenwart fiir einen Weg mit Schlei-
ermacher tiber Barth hinaus: «Fiir den christlichen Gesprichspartner kommt es darauf
an, ob er seinen auflerkirchlichen Gesprichspartnern in der Tat den christlichen Glauben
verstindlich macht.» (39)



Rezensionen 167

Unter dem Titel «Die Realisierung der Freiheit» betreibt Cornelia Richter eine
«Relecture und Kritik der Miinchner Barth-Interpretation ». Sie stellt zunichst die unge-
heure Kraft des theologiegeschichtlichen Narrativs einer durch Barth initiierten «offen-
barungstheologischen Wendetheologie» (228) fest, das «frithestens dort decodiert und
gebrochen» werden konne, «wo es nicht linger im Spiel der Positionierungen pro oder
contra thematisiert wird», etwa weil die «internen Briiche und Verwerfungen nach au-
fen hin weniger relevant erscheinen» (230). Hier liege die zukunftsweisende Pointe von
Richters Argumentation: Sie will «Barths Konzeption absoluter Subjektivitit Gottes in
<seelsorgerlicher> und gemeindepraktischer Hinsicht gelesen» wissen (239). Der grosse
Erfolg namlich, den die Rede Barths von der Absolutheit Gottes bei der Pfarrerschaft hat-
te und immer noch hat, liegt nicht in ihrer dogmatischen Richtigkeit, sondern in ihrem
lebenstauglichen Bezug angesichts alltiglicher seelsorgerlicher Herausforderungen: «So
gelesen, wiirde sich die Analysekategorie fiir Barth dndern und dann diirfte ausgerechnet
er [...] fur aktuelle Ansatze liberaler Frommigkeit von hohem Interesse sein.» Ein span-
nender Versuch!

Eine Frage zur Einleitung sei gestattet: Mit Hilfe der Unterscheidung von dedukti-
ver und induktiver Theologie versuchen die Herausgeber, die liberale Barth-Kritik Falk
Wagners und Friedrich Wilhelm Grafs auszuhebeln: Wagner und Graf iibersihen, dass
Barth «den Nationalsozialismus als eine geschichtliche Auswirkung des neuzeitlichen
Subjektivititsprinzips und gerade nicht als dessen Gegensatz verstand. Die Betrachtung
dieses Zusammenhangs hitte ihrer Konstruktion — auf der einen Seite der aufgeklirte
Liberalismus und Individualismus, auf der anderen Seite die Dialektische Theologie, der
Faschismus und der Stalinismus — von Anfang an den Boden entzogen» (11f.). Wieso
denn? Nur weil Barth selbst es so sicht? Das ist kein sachliches Argument. Mir vermag die
Ableitung einer derart antiindividualistischen und auf Konformitit zielenden Ideologie
wie der nationalsozialistischen ausgerechnet aus dem Subjektivititsdenken der Moderne
mit seinen individualistischen und liberalen Konsequenzen nicht einzuleuchten; die Dia-
lektik der Aufklirung wurzelt nicht in jhrem Individualismus, sondern in der Einheit von
formaler und instrumenteller Vernunft.

Bleibt nachzutragen, das die Evangelisch-theologische Fakultit Bonn sich im Rah-
men des Dies academicus am 15. Mai 2019 noch einmal Barth und der Barth-Rezeption
gewidmet hat; auch Pangritz, Richter und Sallandt haben dabei wieder vorgetragen. Eine
Sammlung dieser Beitrige wire eine schone Erginzung zum vorliegenden Band.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal



168 Rezensionen

Rudolf Bultmann, Briefwechsel mit Hans Jonas 1928-1976. Mit einem Anhanganderer
Zeugnisse, hg. v. Andreas Groffmann, Mohr Siebeck, Tiibingen 2020.

XXV, 161 S., ISBN 978-3-16-159284-3, € 69.00.

Nachdem in den letzten Jahren bereits einige Briefwechsel Rudolf Bultmanns mit Kolle-
gen, Freunden und Schiilern publiziert wurden, liegt nun dessen Korrespondenz mit dem
jiidischen Philosophen Hans Jonas vor. In dem von Andreas Groffmann sorgfiltig edier-
ten und umsichtig eingeleiteten («Der unbestechliche Geist der Wabrheit>. Rudolf Bult-
mann und Hans Jonas — Eine Gelehrtenfreundschaft in Briefen, XI-XXV ) Band werden 59
Briefe und Postkarten aus dem Zeitraum von 1928 bis zu Bultmanns Tod im Jahre 1976
mitgeteilt. Ausser der Korrespondenz enthilt die Edition einen Anhang mit 9 Dokumen-
ten (111-146), von denen einige wie Jonas Marburger Gedenk-Vortrag Im Kampf um die
Maglichkeit des Glaubens. Erinnerungen an Rudolf Bultmann und Betrachtungen zum phi-
losophischen Aspekt seines Werkes (123-143) vom 16. November 1976 sowie die acht Jahre
spater im Wellesley College gehaltene Ansprache anlisslich Bulemanns 100. Geburtstag
(143-146) bereits publiziert wurden. Weiterhin wartet der Anhang mit Korrespondenzen
auf, u.a. zwischen Jonas und Martin Heidegger (119-123), sowie den Gutachten zu Jonas
Dissertationsschrift von Heidegger und Bultmann (111-115). Eine umfassende Biblio-
graphie (147-151) sowie Orts- (153f.), Personen- (155-157) und Sachregister (159-161)
erschliessen den Band.

Hans Jonas, der zunichst in Berlin, sodann in Freiburg i.Br. bei Edmund Husserl und
vor allem bei Martin Heidegger studierte, wechselte — ein Jahr spiter als letzterer - 1924
nach Marburg und besuchte, wie er mehrfach berichtete, Rudolf Bultmanns Seminar.
«Unsere Beziehung begann 1924, als ich Heidegger folgend von Freiburg nach Marburg
kam und in Bultmanns neutestamentliches Seminar eintrat — im Zuge des eigentiimli-
chen Austauschverhiltnisses, das sich zwischen Schiilern Heideggers und Bultmanns
damals herstellte, aber auch im Zuge meines urspriinglichen, mit dem philosophischen
einhergehenden Anliegens am Reiche der Religion, das sich bis dahin, meiner Herkunft
gemiaf, in alttestamentlichen und judaistischen Studien betitigt hatte.» (123f; vgl. 87f.
143£.) Bultmanns Seminar, in dem er die junge Hannah Arendt kennenlernte (vgl. 106-
108), wurde fiir ihn nicht nur zum prigenden intellektuellen Erlebnis, sondern auch zum
Auftakt seiner lebenslinglichen Beschiftigung mit der Gnosis. «Welche Zufille des Le-
bens, die Schicksal werden! Es war die Episode eines (unmifig langen) Seminarreferats
iiber <Gotteserkenntnis> im Johannesevangelium und Bultmanns lebhafte Ermunterung,
dies weiter zu verfolgen, die mich Ahnungslosen in den Irrgarten der Gnosis fithrten - zu-
erst als Dissertationsthema, dem Heidegger auf Bultmanns Fiirsprache zustimmte, dann
als nicht enden wollendes Forschungsprojekt fiir manches kommende Jahrzehnt.» (1245
vgl. 145)

Die Korrespondenz zwischen Jonas und Bultmann setzt mit einer Karte ein, die jener
am 21. April 1928 aus der Schweiz an den Marburger Theologen schrieb (1). In einem
ausfithrlichen Brief vom 13. Juli 1929 teilte der junge Philosoph gleichsam als Reaktion
auf Bultmanns Aufsatz Die Bedeutung des geschichtlichen Jesus fiir die Theologie des Paulus



Rezensionen 169

von 1929 seinem Lehrer eine cigene Paulusdeutung mit (2-11). Im Hintergrund dieser
Ausfithrungen stehen Uberlegungen zur Weiterfithrung von Heideggers Dascinsanalyse,
die auf den Willen zugespitzt werden und Spuren von Jonas® Vortrag iiber Augustin in
Heideggers Seminar tiber Schellings Freiheitsschrift von 1927/28 erkennen lassen. Auf
dieses Seminar kommt Jonas auch in seinem Schreiben an seinen philosophischen Lehrer
vom 19. Mirz 1973 zu sprechen, in dem er sich unter anderem fiir seine Unterstiitzung
beziiglich der Geltendmachung seines Anspruchs auf Pensionsberechtigung in Hessen
sowie die Zusendung von Heideggers zwei Jahre zuvor erschienenem Schelling-Buch be-
danke (119-122). «Ich sehe seinem Studium in einem jetzt beginnenden Urlaub entge-
gen. In meiner Jugendzeit hat Schellings Abhandlung mich einmal tief beeindrucke, ist
mir aber in den langen Jahren allm[ihlich] entglitten.» (123).

Immer wiederkehrendes Thema im Briefwechsel zwischen Bultmann und Jonas ist die
Gnosis-Forschung. Der Marburger Theologe erschloss dieses Forschungsgebiet nicht nur
seinem Schiiler, sondern unterstiitzte ihn auch auf vielfaltige Weise, nicht zuletzt durch
seinen Einsatz fiir die Publikation von dessen Gnosis-Studie im Jahre 1934 im Verlag
Vandenhoeck & Ruprecht, zu der er ein Vorwort beisteuerte, welches im Anhang wieder
abgedrucke ist (117£.). Bultmann war der einzige akademische Lehrer, von dem sich Jonas
personlich verabschiedete, bevor er 1933 Deutschland verlassen musste. Er war auch der
erste, den er 1945 wieder besuchte. «Unvergesslich, und oft in Erinnerung und Erzihlung
wieder durchleb, ist mir das erste Wiedersehen nach dem Kriege, im Sommer 1945, als
ich in der Uniform eines englischen Sergeanten an Ihrer Haustiir klingelte — genau 12
Jahre nach meinem Abschiedsbesuch 1933 — und Ihre Frau mir 6ffnete. Ich stand wortlos
auf der Schwelle, sie sah mich an, und in plétzlichem Erkennen sagte sie <Herr Jonas!
Herr Jonas, sind Sie es wirklich!> und dann brach es in einem Sturz von Worten und
Trinen aus ihr heraus, alles auf einmal» (99; vgl. 125f.). Neben den Gnosis-Studien sei-
nes Schiilers, nach denen sich Bultmann regelmissig erkundigte, ist es die Weiterentwick-
lung von Jonas® eigenem Denken vom existential-hermeneutischen Ansatz Heideggers
und Bultmanns hin zu einer Philosophie des Organischen, die einen Gegenstand in der
Korrespondenz von beiden bildet. Am 18. Mai 1959, wahrend seines Aufenthalts in den
USA, schreibt Bultmann aus Syrakuse an Jonas: «Vor allem sche ich, in welcher Rich-
tung sich — abgesehen vom Thema der Gnosis — Ihre Arbeit entwickelt. Fast alle Aufsit-
ze sind ja, vom Problem der Biologie (bzw. des Organismus) ausgehend, Vorarbeiten fiir
den Entwurf einer Ontologie, zunachst beim Phinomen des Lebens beginnend, u. zwar
das [sic!] animalischen Lebens.» (37) Bultmann war, wie die Korrespondenz erkennen
lisst, an dem Denkweg, den Jonas einschlug, interessiert, aber auch skeptisch. Das betrifft
ebenfalls Jonas® berithmten selbsterdachten Mythos von dem seine Allmacht aufgebenden
Gott, den er in seinem Vortrag Der Gottesbegriff nach Auschwirz (1984) erzahlt und des-
sen Vorform in dem Aufsatz Immortality and the Modern Temper (1962) Gegenstand des
brieflichen Austausches mit seinem Lehrer war (vgl. Jonas an Bultmann, 7.1.1962, 50-54).
«Heute», schreibt der Theologe am 13. Mai 1962, «will (u. kann) ich nur sagen, daf8
ich Ihren Aufsatz mit meiner Frau gelesen habe (ich 2mal), u. daf wir sehr davon bewegt
sind u. auch manche zweifelnde Frage haben.» (56f.) Ausfiihrlich repliziert Bultmann



170 Rezensionen

auf den Versuch seines Schiilers am 31. Juli des Jahres (57-62) und dieser zwei Monate
spiter auf dessen Kritik (63-68). In die deutsche Erstveroffentlichung von Jonas Mythos
in seiner 1963 erschienenen Aufsatzsammlung Zwischen Nichts und Ewigkeit wurde diese
briefliche Auscinandersetzung auf Jonas® Bitte (77f.) und mit Bultmanns Zustimmung
(78f.) aufgenommen.

Diskussionen iiber Forschungsprojekte bilden cinen Aspekt der Korrespondenz von
Bultmann und Jonas, einen anderen, neben familiiren Dingen, berufliche Perspektiven
und Maglichkeiten vor allem von letzterem. Hierzu gehort auch der Versuch, Jonas im
Jahre 1960 auf eine Professur fiir Philosophie in Marburg zu berufen, von der Bultmann
ihm am 9. Juli 1960 berichtete (43). Jonas hat diesen Ruf, wie er am 12. Dezember 1960
seinem Lehrer mitteilt, abgelehnt. 27 Jahre nach der Tragodie der Juden in Deutschland
habe er diese noch einmal durchlitten. «Ich kann nicht sagen, dass die Entscheidung, wie
sie ausgefallen ist, mich gliicklich macht - darauf miissen wir wohl verzichten; aber iiber
den Schatten springen — ich habe es in der Vorstellung versucht — konnte ich schliesslich
doch nicht.» (46)

Die nun vorliegende Korrespondenz von Bultmann und Jonas {iber einen Zeitraum
von fast 50 Jahren bietet einen ebenso eindriicklichen wie eindringlichen Einblick in ihr
von gegenseitiger Wertschitzung gepragtes Verhiltnis, zundchst auf der Ebene von Lehrer
und Schiiler, spater der von Freunden. Thren Briefen kann man entnehmen, was Jonas in
den Marburger Seminaren Bultmanns von diesem gelernt hat: «Er bestand auf Verstehen,
aber nicht auf Ubereinstimmung.» (124)

Christian Danz, Wien

Berndt Hamm, Spielraume eines Pfarrers vor der Reformation. Ulrich Krafft in Ulm,
Stadtbibliothek Ulm, Memmingen 2020.

451 S., ISBN 978-3-946561-02-6, € 39.80.

Ein in jeder Hinsicht gewichtiges Buch.

Der schwere Quartband ist gediegen geserzt und schon bebildert. Er bietet keine
herkémmliche Biographie des juris utriusque doctoris und Stadtpfarrers von Ulm, Ul-
rich Krafft (um 1455-1516). Ausgehend von seiner Person, die spannend genug ist, fithrt
Hamm ein in die humanistischen, scholastischen und politisch-sozialen Denkweisen und
Handlungsspielrdume eines Pfarrers in einer siiddeutschen Reichsstadt kurz vor dem An-
bruch der Reformation.

Nicht dass Berndt Hamm eine Fiille von neuen Quellen gefunden hitte, es bleibe bei
der recht schmalen Quellenbasis von den zwei gedruckten deutschen Predigtreihen: Das
ist der geistlich streit und Das ist die arch noe, cinem Gutachten, Kraffts Testament, einem
wenig aussagekriftigen Brief und Kraffts Bibliothek, die insbesondere antike Klassiker,
Kirchenviter und zeitgenéssische Humanisten, aber auch eine Gesamtausgabe Johannes



Rezensionen 171

Gersons umfasste. Dazu treten nur noch Matrikel, ein Portrit, die Grabinschrift oder an-
dere kleinere indirekte Quellen. Was Hamms Arbeit zu Ulrich Krafft gegeniiber fritheren
Studien auszeichnet, ist seine ausgefeilte Methodik, mit der er die Quellen auswertet, und
seine breite Kenntnis des geistesgeschichtlichen Umfelds dieser aufergewohnlichen Per-
sonlichkeit.

Hamm ordnet den predigenden Kirchenjuristen und Stadtpfarrer eines riesigen
Sprengels von 20000 Seelen ein in den Frithhumanismus oberdeutscher Prigung und
in die Spitscholastik, wie sie Krafft in Basel, Freiburg, Stralburg und Tibingen erst als
Student und dann als Universititslehrer fiir Zivilrecht zwischen 1475 und 1500 kennen-
lernte und mitgestaltete, bevor der auch in Pavia ausgebildete Rechtsgelehrte sein Stadt-
pfarramt antrat. Die wichtigsten Lehrer und einflussreichsten Freunde waren: Johannes
Heynlin, Sebastian Brant, Jakob Wimpfeling, Geiler von Kaysersberg und Gabriel Biel.
Dazu trat gleichsam als Ubervater und iiberkommene Autoritit dieser spitmittelalter-
lichen Frommigkeits- und Reformtheologen der von ihnen allen viel bewunderte doctor
christianissimus am Konstanzer Konzil, Johannes Gerson.

Krafft, der akademisch als Jurist und nicht als Theologe ausgebildet war, sich aber
eine enorme theologische Bildung angelesen hatte, teilte mit diesen Denkern eine bib-
lisch fundierte, christozentrische und auf verinnerlichte personliche Andacht gerichtete
Frommigkeit und blieb der iiberkommenen Kirche und ihren Riten mit Respekt und Zu-
neigung verbunden. Das Letztere gilt fir Krafft insbesondere, er dusserte im Gegensatz
zu anderen Frommigkeitstheologen keine nennenswerte Kritik an der Kirche, ordnete in
seinem Testament selbst Seelenmessen an und rief seine Gemeinde zu Ablissen auf.

Indem Hamm konsequent Kraffts Predigten in den Kontext seiner Vordenker und
Zeitgenossen stellt, belehrt sein Buch grundsitzlich iiber die geistige Welt und das stidti-
sche Umfeld seiner Zeit und die spitscholastisch und humanistisch geprigte Reform- und
Frommigkeitstheologie, die der Reformation unmittelbar vorausging und ohne die das
Werk der Reformatoren nicht zu verstehen ist.

Diese Hintergriinde belegt der Kirchenhistoriker, wie bereits angedeutet, aus dem Bii-
cherbesitz Kraffts und mit sorgfiltigen Analysen von dessen beiden posthum gedruckten
Predigtreihen, die Hamm mit Gberzeugenden Argumenten fiir Autographen und nicht
fir Nachschriften halt.

Kraffts Predigt und Wirken war die eines Stadepfarrers, der sich wie spiter einige Re-
formatoren als «Gewissen der Stadt>» (224) verstand und sich engagiert sozial und po-
litisch einsetzte. 1501 intervenierte der Patriziersohn in Zwalf Artikeln erfolgreich gegen
Habgier und Wucher und kimpfte gegen Spekulation und Lohndriickerei im Barchent-
handel. Anders als die vielgepriesenen reformatorischen Armenordnungen packee er das
Ubel damit an der Wurzel an.

Neben dem Kontext von Vergangenheit und Gegenwart wirft Hamm auch einen Blick
auf die heraufzichende Reformation, indem er Kraffts «humanistische» Anthropologie
und Willenslehre mit der der Reformatoren vergleicht und die Pradestinationslehre dis-
kutiert. AufFillig ist, wie sehr Krafft die Vernunft als ethisch moralisches Orientierungs-
vermogen auch nach dem Siindenfall hochschitzte. Hamm — und auch der Rezensentin



172 Rezensionen

— ist kein Theologe des 14. bis 16. Jahrhunderts bekannt, der sie ebenso hoch geschatzt
hitte. So kann Krafft auch dem freien Willen, der fiir ihn zugleich ein verniinfriger Wille
ist, einen bedeutenden Anteil auf dem Weg zum Heil zubilligen. Selbstverstindlich lehrte
auch Krafft die Satisfaktion durch Christi Kreuzestod dem Menschen zugut und selbst-
verstandlich war auch fiir ihn Erlésung ohne die zuvorkommende und helfende gottliche
Gnade undenkbar. Aber, wihrend etwa Erasmus oder der spitere Melanchthon dem frei-
en Willen nur zubilligten, die angebotene Gnade zuriickweisen zu kénnen, konnte der
Mensch nach Krafft an der Gnade mitwirken. Krafft stellte sich «den gesamten Heilsweg
des Menschen [...] als ein Zusammenwirken zwischen dem vernunftbegabten und frei ent-
scheidenden Menschen und Gottes Gnade vor.» (393) Krafft predigte eindringlich: Fac,
quod in te est! Beschworend rief er seinen Horern zu: «Fleiff dich!» (355) Aber iiber die-
sem Heilsweg waltet, so betont der Ulmer Prediger immer wieder, die unermessliche und
unbedingte Barmherzigkeit Gottes, die allen, auch den in tiefste Siinde gefallenen reuigen
Menschen, gilt und gniadig den Weg zur Seligkeit 6ffnet, sodass Krafft sagen konnte, es
sei leichter in den Himmel zu kommen als in die Hoélle: «So ist viel leichter in hymel zuo
kommen dann in die héll.» (331)

Krafft lehnte eine doppelte Pridestination ab, wie sie Luther, Zwingli und Calvin
lehrten, und hitte einen Satz wie: Auch die besten Werke der Menschen sind wertlos,
nie unterschrieben. So trennte ihn von den Reformatoren viel, obwohl sein Denken und
Handeln viel «Reformatorisches» vorausnahm: Seine Theologie war eine biblische, er
stellce Christi Werk und Gottes Gnade und Barmherzigkeit ins Zentrum und er arbeitete
auf eine Reform seiner Stadtgemeinde hin.

Berndt Hamm scheut sich nicht vor Wiederholungen und erlaubt so den Lesenden
nutzbringend die neun grossen Kapitel oder auch die vielen, jeweils im Inhaltsverzeichnis
ausgewiesenen Paragraphen einzeln zu studieren, in denen er sich der Bibliothek und den
beiden Predigtreihen von verschiedenen Fragestellungen her nihert. Dazu erleichtert ein
ausfithrliches Register, das verarbeitete bewundernswerte Wissen des Emeritus zu nutzen,
ohne das ganze Buch zu lesen. Alle, die es freilich ganz ausschopfen, werden — obwohl
Hamm sich vor aller Schonfirberei hiitet und nicht auf Egoquellen zuriickgreifen kann -
am Ende mit einem eindriicklichen Bild Ulrich Kraffts belohnt: dem Bild eines belesenen,
klugen, frommen und bei aller Strenge iiberaus menschenfreundlichen, demutsvollen und
fir das Wohl seiner Stadt engagierten Christen.

Christine Christ-von Wedel, Basel



	Rezensionen

