
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Eva Baumann-Neuhaus, Glaube in Migration. Religion als Ressource in Biographien
christlicher Migrantinnen und Migranten, Edition SPI, St Gallen 2019.

346 S., ISBN 978-3-906018-16-4, CHF 33.90.

Simon Foppa, Kirche und Gemeinschaft in Migration. Soziale Unterstützung in christlichen

Migrationsgemeinden, Edition SPI, St. Gallen 2019.

434 S., ISBN 978-3-906018-17-1, CHF 38.90.

Die beiden Bände, die vom katholischen Schweizer Pastoralsoziologischen Institut
herausgegeben wurden, präsentieren die Forschungsergebnisse eines vom Schweizerischen

Nationalfonds geförderten Projektes. Die ethnographischen Studien, die sowohl
biographische als auch gemeindebezogene Perspektiven erarbeiten, befassen sich mit christlichen

spanischsprachigen Migrant*innen in der Schweiz und in den Gemeinden, zu denen

sie gehören.
Diese Doppelstudie ist von grosser Bedeutung für die Weiterentwicklung des

Themenfeldes «Religion und Migration», da sie verschiedene Forschungslücken schliesst

und wichtige, bisher zu wenig berücksichtigte Forschungsfragen weiterentwickelt. So

leisten beide Arbeiten einen wichtigen ökumenisch orientierten Beitrag zur Erforschung
christlicher Migrationsgemeinden in der Schweiz und erweitern somit das Forschungsfeld,

das sich bisher schwerpunktmässig mit nicht-christlichen Religionsgemeinschaften
beschäftigt hat. Die Autorinnen fokussieren dabei sowohl aufkatholische spanischsprachige

Missionen als auch aufpentekostale bzw. charismatische Gemeinden und Individuen.

Dieses Projekt ist der Kritik eines methodologischen Nationalismus verpflichtet.
Entsprechend wird nicht nach Integrationspraktiken gefragt, die mit Assimilation im
Kontext einer als homogen imaginierten Aufnahmegesellschaft gleichgesetzt werden.

Zugewanderte sollen entsprechend nicht einfach als Defizitwesen wahrgenommen werden,
sondern in ihrer Handlungsmacht als religiös produktive und sozial kreative Individuen
und Gemeinschaften in den Blick kommen, die ihre je eigenen Artikulationsformen
entwickeln.

Eva Baumann-Neuhaus ist an dem Zusammenspiel von Migrationserfahrungen und

religiöser Orientierung im Rahmen von Biographien interessiert (41). Unter dem Stichwort

der Biographizität geht es ihr darum, die Fähigkeit der Einzelnen herauszuarbeiten,

spezifisch erworbenes und allgemeines, sozial vermitteltes und internalisiertes Wissen

neu zu integrieren. Dabei setzt sie eine Kritik des Konzepts der Normalbiographie
voraus, die insbesondere im Rahmen einer transnationalen Migrationsforschung relevant

ist. Insbesondere Migrant*innen sind dabei herausgefordert, Lebenspläne zu revidieren,



Rezensionen 157

und mit Unterbrüchen im Lebenslauf und der Modifikation von Lebenswünschen und
-Visionen umzugehen. Dabei sind Kulturschock und Identitätskrise, Erfahrungen der

Ungewissheit, was die Zukunft bringt sowie die Konfrontation mit sozialer Exklusion,
und politischen Ungerechtigkeiten zentral, ebenso wie der Umgang mit Krankheit, Tod
und mit zerbrochenen Beziehungen. Ökonomisch prekäre Lebenslagen und Arbeitslosigkeit

sowie sprachliche Hürden und fehlende Bildungsäquivalenz erschweren die

Orientierung im Alltag. Aber auch die Erfahrung des unverhofften Glücks sowie der Erweiterung

von Lebensmöglichkeiten für sich selbst oder die Kinder prägt das Leben in der

Migration.
Unter sich verändernden Lebensbedingungen müssen entsprechend auch die zuvor

gültigen Sinnkonstruktionen eine neue Passung erfahren (81). Dies gilt auch für religiöse
Überzeugungen und Praktiken. Baumann-Neuhaus fokussiert auf die Erfahrungen und

Bearbeitungsformen von Kontingenz und setzt ein offenes Verständnis von Religion als

ein Sinn- und Orientierungssystem voraus, das potenziell Ressourcen bereithält, mit
herausfordernden Kontingenzerfahrungen umzugehen (85). Dabei ist sie besonders an dem

Horizont interessiert, den sie als das grössere Ganze beschreibt. Das grössere Ganze wird
in der möglichen Vorstellung artikuliert, Teil eines göttlichen Plans zu sein, sich zu einer

religiösen Gemeinschaft zugehörig zu fühlen, Teilhabe an Kultur und Gesellschaft zu
erleben sowie eine weitergehende Lebensvision zu entwickeln.

Als Ergebnis ihrer Interviewanalysen arbeitet Baumann-Neuhaus ein Typenmodell
heraus, das verschiedene Formen der Kontingenzbearbeitung im Kontext von Migration
elementarisiert. Baumann-Neuhaus identifiziert vier Typen: Der transformative Typ
beschreibt Diskontinuitätserfahrung als grundlegend für die eigene Biographie. Es wird in
der religiösen Interpretation eine holistische Perspektive eingenommen, nach der alles

Erfahrene einen Sinn hat, da Gott einen Plan mit dem eigenen Leben habe und das Wirken
und die Führung Gottes auch in der Schweiz erfahren wird. Beim restitutiven Typ wird
das Leben als fragmentiert erlebt und Unterbrüche können Irritationen auslösen. Neben
der religiösen Deutung kommen auch andere Wirklichkeitsdeutungen zur Geltung. Als
Glaubender fühlt sich der restitutive Typ wie ein Fisch, der gegen den Strom schwimmt;
es werden in der Glaubensgemeinschaft Gleichgesinnte gesucht, die helfen können, den

eigenen Glauben zu bewahren; die Kirche soll einen sicheren Boden und ein Zuhause

vermitteln. Der dritte Typus ist der adaptive Typ, der mit der Migration Horizonterweiterung

verbindet, da das Leben im neuen Kontext die Begegnung mit Andersdenkenden

sowie mit zuvor ungewohnten Lebensstilen ermöglicht. Das Verständnis der christlichen

Religion lässt verschiedene Deutungsperspektiven und Möglichkeiten des Glaubens zu;
die Glaubensgemeinschaft bietet den Raum zum Austausch verschiedener Sichtweisen.

Das Leben wird weniger als vorherbestimmt verstanden, sondern als eher offen erlebt und
als ein stetiger Lernprozess erfahren; entsprechend werden Erfahrungen aus einer integra-
tiven, kulturell-religiösen Perspektive verarbeitet. Der akzeptierende Typ weiss, dass

Diskontinuität unabänderlich zum Leben dazu gehört und dass Schwierigkeiten bewältigt
werden müssen. Dass Gott eine Macht ist, die immer direkt interveniert, wird angezweifelt.

Die Gemeinde wird in ihrer Funktion gesehen, soziale Netzwerke zu bieten.



158 Rezensionen

Simon Foppa fragt in seiner Studie, wie die soziale Unterstützung in christlichen

Migrationsgemeinden funktioniert und arbeitet anhand des transaktionalen Stress-

Coping-Modells nach Lazarus verschiedene Bewältigungsformen heraus, mit denen

der Stress im Kontext von Migrationserfahrungen bearbeitet wird. Das Konzept der

sozialen Unterstützung nach Schwarzer und Leppin wird als weiteres sensitizing concept

zur Erhöhung der theoretischen Sensibilität bei der Auswertung des empirischen
Materials herangezogen. Im Anschluss an die Auswertung und Interpretation der Daten

verweist er auf die ambivalente Rolle, die Glaubensvorstellungen und Formen des

Zusammenlebens im Hinblick auf den Umgang mit Stress im Kontext von Migration
haben.

Beide Studien nehmen einen langen methodologischen, theoretischen und
kontexteinbettenden Vorlauf bis sie zur Bearbeitung der eigentlichen Fragestellungen gelangen.
Auch weisen die Studien eine Vielzahl von inhaltlichen Überlappungen auf; sie können

entsprechend auch als einzelne Bücher unabhängig voneinander gelesen werden. Das
Potenzial der gemeinsamen empirischen Arbeit ist nicht vollständig ausgeschöpft worden.
Eine synthetisierende Zusammenschau, die beide Forschungsperspektiven noch einmal
ins Gespräch miteinander hätte bringen können, fehlt.

Diese Anmerkungen sollen aber die positive Würdigung keineswegs schmälern. Beide

Bände sind Meilensteine in der Schweizer Forschung im Feld von Migration und Religion
und werden sicherlich eine breite Rezeption erfahren.

Andrea Bieler, Basel

Ulrich Gabler, Hermann Gabler und die Leipziger Mission in Südindien (1891-
1916). Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2018.

432 S., ISBN 978-3-374-05332-2, 28.00.

Dieses Buch ist eine Fundgrube für wichtige Aspekte der neueren Kirchen- und
Missionsgeschichte.

Es bezeugt und weckt Sympathie für die Hauptperson: Hermann Gäbler wurde 1867

in einem Dorf, Dornhennersdorf, das heute polnisch ist und nicht mehr existiert, geboren
und ist in einfachen, klein-bäuerlichen Verhältnissen aufgewachsen. Seine Eltern waren
tief religiöse, durch den Pietismus geprägte Menschen. Hermann besuchte die Völksschule

und folgte anschliessend seinem Verlangen, die christliche Botschaft weiterzugeben: Er
wurde Missionar. Dafür bewarb er sich bei der Leipziger Mission und wurde als Seminarist

angenommen. Die sechsjährige Ausbildung hat er mit Erfolg absolviert. In den ersten drei

Jahren musste das Niveau des Maturitätsexamen erreicht werden. Die folgenden drei Jahre

waren der eigentlichen theologisch-missionarischen Ausbildung gewidmet. Dazu
gehörten Bibelexegese auf der Basis der Ursprachen Griechisch und Hebräisch, Dogmatik,
Kirchengeschichte, Übungen in Predigt und Unterricht. Deutsch und Englisch standen

ebenfalls auf dem Programm und - freilich nur im Rahmen einer ersten Orientierung



Rezensionen 159

- auch die Tamil-Sprache; in Indien selbst musste Tamil gründlich gelernt werden. Der

intelligente Hermann war sprachbegabt. Seine Korrespondenz und die vielen Berichte

und Predigten zeigen, dass er sich klar und differenziert ausdrücken konnte.
Was ihn in dieser Phase und später immer auszeichnete, ist seine liebevolle Treue. Sie

zeigte sich in der bleibenden intensiven Beziehung zu seiner Ursprungsfamilie, im Leben

mit seiner eigenen Familie und in seiner Arbeit. Er hat das Wohl der anderen gesucht
und ist dabei sich selbst treu geblieben; er hat seinen eigenen Weg gefunden, auch in den

zahllosen Kontakten in Indien.
Diese Treue und Hingabe fallen umso mehr auf, als er im Laufe der Jahre auch viel

Schweres erfahren hat. Seine erste Frau Hedwig starb schon sehr früh. Auch zwei seiner

Kinder sind sehr jung gestorben. Er selbst hatte regelmässig mit Krankheit und Übermüdung

zu kämpfen. Das Wohnen und Arbeiten in einem total anderen Kontext, die vielen

Reisen, teilweise sogar im Ochsenwagen, haben ihren Tribut verlangt. Man hat natürlich
die verfügbaren medizinischen Hilfen in Anspruch genommen, auch homöopathische
Mittel, doch die Verletzlichkeit ist geblieben.

Es ist eigentlich ein Wunder, dass er all die 25 Jahre seines Dienstes immer wieder den

Mut und die Kraft gefunden hat, seine vielfältigen Aufgaben zu erfüllen. Eine Hilfe waren
dabei sicherlich die Ruhepausen in Indien selbst und die Urlaubsperioden in Deutschland.

Vor allem die Unterstützung seiner zweiten Frau Else war wichtig, die ihm dank
ihrer Bildung als Lehrerin und ihrer robusten Gesundheit aktiv zur Seite stehen konnte.

Das Buch zeigt mit vielen interessanten Details, wie die Praxis der Missionsarbeit
ausgesehen hat. Die wichtigsten Fragen in Bezug auf Strategie und Einsetzung von Personen

in den verschiedenen Bereichen wurden jeweils durch das Missionskollegium in Leipzig
behandelt und entschieden. Die Leipziger Mission war, wie etwa die Basler Mission, zen-
tralistisch und hierarchisch strukturiert. Das Prinzip der Autorität stand noch in voller

Geltung, ebenso Werte wie Gehorsam, Ordnung, Disziplin, Zucht; dazu kam noch als

typisch religiöser Faktor die Dimension des «Opfers» als wesendich für die Pflichterfüllung.

Es sind diese Werte, die auch für die Erziehung der Kinder und Jugendlichen
massgebend waren. Missionsgesellschaften wie die von Leipzig haben sich selbst eigentlich als

eine grosse Familie verstanden!

Man staunt über die Vielfalt von Aufgaben und Tätigkeiten, die auf einen Missionaren

zukamen. Er hatte mit allerlei zu tun: mit Gottesdiensten, mit Unterrichten von
Kindern, mit der Ausbildung von Assistenz-Predigern, mit der Entwicklung der bereits
bestehenden Gemeindekreise, auch mit Bauarbeiten und landwirtschaftlichen Problemen.

Was war die theologische und spirituelle Grundüberzeugung, die Hermann Gäbler

in seiner Arbeit leitete? Die Antwort kann kurz und klar sein: Es war die Botschaft des

Pietismus, die ihn in seinen Jugendjahren gepackt und getragen hat. Im Pietismus geht es

um die Schuld des Menschen und die Vergebung durch das Heilswerk von Jesus Christus.

In dieser Überzeugung kommt es für den Menschen darauf an, an Jesus zu glauben
als den einzigen Weg zum Heil. Glaube ist nie ein «Für-Wahr-Halten», sondern eine

Lebenseinstellung und Lebenshaltung. Die «heidnischen» Religionen können nie zum
Heil führen; in ihnen ist das Wirken des Satans zu spüren. Der Missionar, der sein Leben



160 Rezensionen

und seinen Dienst als ein Opfer verstellt, ist insofern auch jeweils ein Kämpfer gegen die

Macht des Bösen. Tragendes Motiv dabei war das Vertrauen aufGottes Führung in allem.

In der Pietismus-Forschung hat man überzeugend festgestellt, dass diese Grundhaltung

mit ihrer ganz persönlichen Stossrichtung unweigerlich eine Relativierung von
Bekenntniszugehörigkeit und Konfessionalismus bedeutet. Auch bei Gabler können wir das

wahrnehmen. Aufschlussreich dafür ist seine Haltung in einer Krisenperiode der Leipziger

Mission in den Jahren nach 1891. Einige Missionare plädierten für eine - wie wir es

heute nennen würden - fundamentalistische Stellungnahme in Bezug aufdie Bibelautorität.

Die Leitung der Leipziger Mission lehnte das ab, und Gäbler folgte ihr darin. Die
betreffenden Missionare wurden entlassen. Sie schlössen sich der amerikanischen Missouri-

Synode an und wirkten fortan als deren erste Missionare in Indien.
Gäblers spirituelle Verwurzelung trat noch in anderer Hinsicht in Erscheinung, nämlich

in der Weise, wie er mit den Fragen von Gemeindebildung und Gemeinschaftsaufbau

umging. So hatte er die Uberzeugung, dass die bestehende Einteilung der Bevölkerung

in Kasten durchbrochen werden sollte. Es ging ihm dabei speziell um die Position
der Kastenlosen, den Pariahs oder Dalits. Er betonte die Notwendigkeit, gerade diese

Menschen im Unterricht so zu begleiten, dass sie nicht nur einige Lehrsätze lernen und

akzeptieren würden, sondern zu einer persönlichen Teilnahme am Gemeindeleben kommen

könnten.
Die pietistische Grundhaltung ist oft die Motivation für viel Positives. So war es bei

Hermann Gäbler. Sie kann aber auch mit einer ängstlichen Selbstanalyse verbunden sein,

die sich in der Frage äussert: «Habe ich genügend Liebe zu Gott und zu Jesus? Ich spüre

jeweils meine Schuld - ist mein Glaube und mein Einsatz im Urteil Gottes ausreichend?»

(vgl. die Äusserung von Hedwig auf S. 107). Das Wissen um das kommende Gericht mit
der dann erfolgenden «Sichtung» kann die Seele belasten. Die dadurch erzeugte Spannung

führte ihn nicht selten zu einer übermässigen Anstrengung.
Der Erste Weltkrieg hatte für die Leipziger Mission eingreifende Folgen. Sie musste

ihre Arbeit in Indien definitiv aufgeben und die deutschen Missionare mussten das Land
verlassen - auch die Gäblers. Das geschah am Anfang des Jahres 1916. Zusammen mit
Kollegen wurden sie in England interniert. Nach relativ kurzer Zeit konnte das Ehepaar
Gäbler - über Holland - nach Deutschland zurückkehren.

Die vier Söhne waren schon in den Jahren zuvor nach Deutschland zurückgekehrt.
Wir begegnen hier einer schwerwiegenden Schattenseite der Missionsarbeit: Die Trennung

von Eltern und Kindern, die für ihre Schulbildung ins Vaterland geschickt wurden
und von Verwandten und Pflegeeltern betreut werden mussten. Der älteste Sohn wurde
den Grosseltern väterlicherseits in Dornhennersdorfanvertraut. Seine drei Brüder fanden

in der Familie von Else in Braunschweig ein Zuhause. Auffällig ist, dass die jüngeren Kinder

an diesen Orten geblieben sind, selbst nach der Heimkehr der Eltern.
Das Ehepaar Gäbler liess sich am Ende des Jahre 1916 in Stützengrün, einem Dorf

im Westen Sachsens, nieder. Da bekam Hermann die Pfarrstelle der lutherischen

Kirchgemeinde. Die Situation im Dorfwar durch den Krieg bestimmt - es gab einige Tote zu

beklagen. In Predigten und Bibelstunden kamen Gäblers religiöse Grundhaltung deutlich



Rezensionen 161

zum Ausdruck: Im Zentrum stand der einzelne Mensch. Das erlaubte ihm den Trauernden

persönlich Trost spenden zu können.
Schon nach 17 Monaten wurde Hermann unheilbar krank. Anfang Mai 1918 ist er in

seinem 51. Lebensjahr gestorben. Else hat danach noch viele Jahre im Leipziger Missionshaus

gelebt und gearbeitet. Sie starb 1943.

Ulrich Gäbler hat aufder Basis einer vielumfassenden Forschungsarbeit diese

Lebensgeschichte sehr anschaulich und mit grossem Einfühlungsvermögen beschrieben. Seine

Darstellung der Ereignisse und Entwicklungen ist hilfreich, weil diese Lebensgeschichte

implizit auch ein Stück Kulturgeschichte ist. Ich denke dabei an die interessante Schilderung

des Elternhauses der zweiten Frau Else. Sie war die Tochter eines Pfarrers, ein
profilierter Vertreter des konfessionellen Luthertums, freilich aufgeschlossen für den Pietismus

und ein Freund der Mission. Wir lernen hier die Atmosphäre des klassischen, deutschen

Pfarrhauses kennen, in dem Religiosität mit Standesbewusstsein und Bildung kombiniert
war.

Der Verfasser dieses Buches ist ein Enkel von Hermann Gäbler. Das Buch ist deswegen
auch eine Familiengeschichte. Das wird bestätigt durch den Schlusssatz: «Das Leben der

Kinder widerspiegelt den sozialen Aufstieg einer Familie, an dessen Beginn der Missionar
Hermann Gäbler stand.» (372)

Jan Veenhof, Gunten

Jean-DanielPlüss, Vom Geist bewegt. Die Geschichte der Schweizerischen Pfingstmissi-

on, Herausgeber: Schweizerische Pfingstmission 2015.

230 S„ ISBN 978-3-940188-98-4, CHF. 19.90.

Die Erscheinung dieses Buches ist sehr zu begrüssen. Jean-Daniel Plüss, von Anfang an

mit der Pfingstbewegung verbunden, studierte Theologie und Religionswissenschaft in
Brüssel und Löwen, wo er auch promovierte.

Plüss beschreibt den Ursprung der internationalen Pfingstbewegung, wie dies meistens

gemacht wird, mit der Erweckungsbewegung in Los Angeles (Azusastreet) im Jahre

1906. In der Schweiz hatten zuvor die Heiligungsbewegung, die Erweckung in Wales und
das Auftreten des Schotten John Alexander Dowie, dessen Verkündigung durch
Krankenheilungen begleitet wurde, Einfluss ausgeübt. Sie können als «Katalysatoren» der

Anfänge der schweizerischen Pfingstbewegung gelten. Die Bewegung von Azusa, die sehr

schnell nach Europa kam, erreichte die Schweiz durch die Vermittlung des norwegischen
Methodistenpredigers Thomas Ball Barratt. Zwei norwegische Missionarinnen berichteten

im Jahre 1907 in Kassel und kurz darauf in Zürich über das Wirken des Geistes.

Während ihres dreiwöchigen Besuches in Zürich legten sie den Grundstein der ersten

Pfingstgemeinde in der Schweiz.

Die Schilderungen in diesem Band machen klar, dass die Wirksamkeit der Pfingstbewegung

hierzulande anders verlief als in Kassel. In Kassel verstärkte sie die Polarisierung



162 Rezensionen

innerhalb der deutschen neu-pietistischen Gemeinschaften. Die Bewegung führte in der

Folgezeit dazu, dass sich ein beträchtlicher Teil der pietistischen Gemeinschaften im
Gnadauer Verband, in der sogenannten Berliner Erklärung von 1909, mit scharfen Worten

von der Pfingstbewegung distanzierte. Auch in der Schweiz war die Wirkung dieser

Erklärung spürbar, auch wenn weniger stark ausgeprägt.
Barratt kam 1908 selbst nach Zürich und hat dazu beigetragen, dass hier eine Pfingst-

gemeinde entstanden ist, die sich bald mit einem eigenen Leitungssteam entfalten konnte.

Zürich blieb bis heute das Zentrum in der Schweiz, auch als anschliessend an anderen

Orten, in der deutschen Schweiz wie in der Romandie, Gemeinden gegründet wurden. In
Zürich fanden auch internationale Konferenzen statt, an denen Vertreter der Pfingstbewegung

aus verschiedenen Ländern einander begegneten.
Plüss beschreibt die geschichtlichen Entwicklungen in lebhafter Weise, wobei jeweils

auch das soziale Umfeld beleuchtet wird. Aus dem Leben und Wirken der einzelnen lokalen

Gemeinden, der nationalen Gemeinschaft und der Personen, die Leitungspositionen
übernommen haben, berichtet er manche interessante Details. Wertvoll sind ausserdem

die Photos, die das Geschriebene passend illustrieren. So bekommen die vielen Namen ein
konkretes Gesicht.

Die Darstellung beruht auf gründlicher Erforschung der Quellen. Sie ist geprägt
durch Verbundenheit und Kongenialität. Zugleich ist sie in gutem Sinn objektiv und

unparteisch. Wo menschliche Fehler zur Sprache kommen, geschieht das mit diskreter
Offenheit.

Mit allen Entwicklungen und Änderungen in Gesellschaft und Christentum ist das

Grundanliegen der Pfingstbewegung wirksam und aktuell geblieben: Die Offenheit für
das Wirken des Geistes, das sich in und durch Menschen vollzieht; das Wirken, das

Menschen zum Glauben an Gott, zur Nachfolge von Christus und zur tätigen Erwartung des

kommenden Reiches bringen will.
Im Laufe der vergangenen 100 Jahre wuchs sie zu einer Bewegung heran, zu der sich

heute weltweit über 600 Millionen Menschen zählen. Dieses Anliegen findet auch innerhalb

der traditionellen Kirchen Widerhall, was in der charismatischen Bewegung zum
Ausdruck kommt.

Das Buch zeigt: Die Schweizer Pfingstler verstanden sich von Anfang an als Teil dieser

durch den Geist Gottes gewirkten, weltweiten Bewegung; man war offen dafür und
wollte daran teilhaben. Gerne möchte ich kurz formulieren, welche aktuellen Hinweise
das Buch von Plüss bieten kann:
1. Erneuerung der Kirche ist nötig. Die Pfingstbewegung wollte keine neue Kirche grün¬

den, sondern die Erneuerung fördern.
2. Die christliche Gemeinde ist eine internationale Gemeinschaft. Sie ist ökumenisch

auch in dem Sinne, dass konfessionelle Zugehörigkeit - Lutherisch, reformiert u.s.w.

- nicht entscheidend ist.

3. Eine gewisse Organisation ist nötig, aber sie darf nie zu einer Institutionalisierung
führen, die das Leben aus dem Geist bändigt und die Freiheit der einzelnen Gemeinden

und Gläubigen einschränkt.



Rezensionen 163

4. Die Pfingstbewegung ist grundsätzlich eine Laienbewegung, auch wenn sich mit der

Zeit Pfarrpersonen bzw. Theologen für die Pfingstbewegung stark gemacht haben.

5. Die Pfingstbewegung war von Anfang an gegen Rassentrennung und sie verurteilt den

Krieg. Die Haltung der schweizerischen Pfingstbewegung in den beiden Weltkriegen
bestätigt das eindrücklich.

6. Frauen und Männer sind gleichgestellt.
7. Die Pfingstbewegung benutzte seit Beginn alle verfügbaren Kommunikationsmittel.

Die veröffentlichten Ubersetzungen von Publikationen zeigten die Verbundenheit
der Sprachregionen.

8. Mission umfasst auch Diakonie in allerlei konkreten Formen von Hilfe.
9. Wichtig sind Schulung und Ausbildung.
10. Die Pfingstbewegung verkörpert eine stete Herausforderung an die traditionellen Kir¬

chen: «Was tut ihr mit den Charismen, speziell Glossolalie, Prophétie und Heilung?»
11. Die Pfingstbewegung veranlasst speziell ein neues Nachdenken über die Gestaltung

der Gottesdienste. Alle Kirchen haben für ihre Gottesdienste ein «sacrum»: die

römisch-katholische und christkatholische Kirche das Sakrament des Altars, die
Orthodoxie etwa in Griechenland und Russland die Liturgie als heiliges Geschehen, die

Kirchen der Reformation die Predigt. Die Pfingstkirchen schätzen die Bibel hoch,
aber in ihren Gottesdiensten ist nicht die Predigt das Zentrum, sondern das Wirken
des Geistes in Gebet und Liedern und in den genannten Charismen. Meistens gibt es

auch eine Predigt als Teil des charismatischen Wirkens.
Das Buch von Jean-Daniel Plüss wird beim Nachdenken über diese Themen eine grosse
Hilfe sein.

Jan Veenhof, Gunten

Dorothea Erhele-Küster, Verführung zum Guten. Biblisch-theologische Erkundungen
zwischen Ethik und Ästhetik, Kohlhammer, Theologische Interventionen 3, Stuttgart
2019.

112S., ISBN 978-3-17-035465-4, 19.00.

Die akademische Wanderschaft der Mainzer Alttestamentlerin Dorothea Erbele-Küster

spiegelt ein vielfältiges Forschungs- und Lehrprofil mit fächerübergreifenden und
interkulturellen Diskursen u.a. zur Narrativität, zur Anthropologie und Ethik des Alten
Testaments, zur Traumaforschung und zur Genderforschung. Ihr neuestes Werk - «Verführung

zum Guten» - lotet anhand biblisch-theologischer Erkundungen das dialektische
Wechselverhältnis von Ethik und Ästhetik aus. Dabei wird in essayistischer Form in vier

Kapiteln anhand unterschiedlicher literarischer Genres dargestellt, wie die ästhetische

Erfahrung zur Lebenskunst verführt.

«Verführung» ist ein Leitwort der Abhandlung, das im einleitenden Bild des Griffs
nach der Frucht der Erkenntnis zwischen Gut und Böse bzw. von Lebensförderlichem



164 Rezensionen

und Lebensschädigendem in Gen 2-3 durchbuchstabiert wird (9-14). Charakteristisch
für diese «Verführung» ist eine philologisch, philosophisch und anthropologisch
fundierte, sinnlich-spielerische Zugangsweise zur Wirklichkeit, ein kontinuierliches Oszillieren

zwischen (Wort)Spiel und Ernst, basierend auf der Grundlage, dass die Spielarten

der Rezeptionsästhetik, die sich als Lese- und Wirkungsethik begreifen, für ethische

Anschlussfragen transparent sind. «Ästhetische Wahrnehmung verführt - zum Guten
bzw. zur Erkenntnis des Guten» (9) - diese These bildet den Gegenstand vieler

kunstphilosophischen und literaturwissenschaftlichen Diskussionen seit Jahrzehnten (14-29).

«Verführung zum Guten», bzw. «Verführung zur Identifikation» geschieht jedoch um
den Preis, dass den Rezipierenden ein erheblicher Teil der Verantwortung für die
Sinnkonstruktionen der zu diskutierenden Wegmarkierungen (34-39) zugeschrieben wird.
Nicht zuletzt aufgrund solcher kontextkritischen Bezüge plädiert die Verfasserin für eine

Metaethik des Alten Testaments, die zum einen allen Textformen bzw. Diskursarten der
Hebräischen Bibel Rechnung trägt, und zum anderen die ethischen Reflexionsprozesse in
all ihrer Ambivalenz und Heterogenität wahrnimmt. Wer sich durch diesen dynamischen

poet(h)ischen Auftakt verführen lässt, und sich aufeine vorreflexive Ebene der ethischen

Urteilsfindung einlässt, wird dazu verlockt, widersprüchliche Identifikationsmöglichkeiten
und überraschende ethische Perspektiven dreier biblischer Texte (Gen 1, Gen 2-3 und

Ps 1) zu entdecken.

Die erste Einzelstudie (39-60) widmet sich einem Thema, das bislang in der alttesta-

mendichen Forschungslandschaft nicht thematisiert wurde: der Bedeutung der Anthropologie

und den Implikationen der leiblichen Existenz für die Ethik des Alten Testaments.

In der Rehabilitation der Sinneswahrnehmungen wird die Paradiesgeschichte in Gen 2-3

von der Frage her neu beleuchtet, wie der Mensch zur selbstständigen Urteilsbildung mit-
hilfe der Sinneswahrnehmungen gekommen ist. Warum wird Erkenntnis zum Problem?

Was sollte falsch sein an der Sinneslust angesichts der guten und schönen Früchte, die
Erkenntnis versprechen? - so lauten die impulsgebenden Anregungen, die neue hermeneu-

tische Horizonte eröffnen. Dementsprechend erschliesst sich die (meta)ethische Lektüre
der Schöpfungserzählung in Gen 2-3 nicht in einem unbedingten göttlich legitimierten
Imperativ, sondern hat zu untersuchen, wie Sinneswahrnehmung, Emotion, Erkenntnis,
Reflexion und Handlung im ethischen Entscheidungsprozess aufeinander bezogen sind.

Auf diese Weise werden von Dorothea Erbele-Küster die gängigen Lese- und

Interpretationsstrategien der Ursprungsnarration aufgegriffen und zugleich umgekehrt, um herme-

neutische Kurzschlüsse oder Automatismen aufzubrechen, um auch der Form und der

Gestalt der ästhetischen Erfahrung Raum zu geben.

Der zweite Durchgang anhand von Gen 1 (67-84) wird von der Frage nach dem Guten

geleitet: «Die Grundlage des menschlichen Handelns bildet laut dem ersten

Schöpfungsbericht die Wahrnehmung der Welt durch Gott als perfekt und die Strukturierung
der Zeit» (35). Somit wird die für das alttestamentliche Menschen- und Gottesbild
charakteristisch gehaltene Zusammenschau von ontisch und moralisch Gutem in den Fokus

gerückt und gleichzeitig mit neuen poet(h)ischen Akzentuierungen und Leserichtungen
versehen: Wo hat das Lebensfeindliche seinen Platz im priesterschriftlichen ästhetisch-



Rezensionen 165

kosmologischen Weltentwurf Lädt die performative Aussage Gottes zum Abschluss der

Schöpfungswerke «und siehe es war sehr gut!» «zu einer zweckfreien Weltwahrnehmung

und damit zu einem kontemplativen Naturgenuss jenseits einer anthropozentrischen

Perspektive [...] die Glück ermöglicht (86-87)»?
Entsprechend wendet sich der vierte Abschnitt (89-105) der Frage nach dem «glücklichen

Leben» zu, versinnbildlicht am Beispiel von Ps 1. Mit dieser Themenwahl hat die

Autorin eine wichtige Forschungslücke entdeckt, da das Glück in der bisherigen
Forschungsgeschichte nur in vereinzelten Beiträgen behandelt wurde. Was ist Glück? In der

gegenwärtigen Konjunktur der interdisziplinären Glücksforschung stehen zwei grundlegende

Bedeutungen im Vordergrund. Zum einen geht es um das Glück, das sich einstellt,

wenn etwas gelingt, sich fügt oder eben glückt. Zum anderen zielt die abendländische

Weisheitslehre seit dem Stoizismus der Antike auf ein Glück, das nicht an äussere

Umstände gebunden ist, sondern sich auf innere Unabhängigkeit und Genügsamkeit stützt.

Gegen die Vorstellung von der Verfügbarkeit des Glücks lassen sich insbesondere

biblischtheologische Argumente ins Feld führen. Im Spiegel der Weisheitsliteratur ist das Glück

an die Einsicht in die Grenzen des eigenen Handelns gekoppelt. Dabei verknüpfen sich

aber göttliches und menschliches Handeln, deren Grenze nicht immer genau zu bestimmen

ist. Mit anderen Worten lässt sich dieses ethische Paradox so formulieren, dass das

Handeln Gottes und das Tun des Menschen in ein dialektisches Verhältnis geraten. In
Bezug auf die alttestamentliche Glücksthematik besteht der Eigenwert des neu erschienenen

Bandes eben darin, dass dessen Verfasserin die Frage nach dem Glück als Frage
nach dem geglückten, guten Leben neu formuliert: der rezeptionsästhetisch fundierte

exegetische Zugang zur glücklichen Lebenskunst beginnt mit Betroffenheit, mit Staunen,

mit Zweifel, dem Stellen der Zusammenhangs- und Sinnfrage und schreitet voran in eine

existentielle Auseinandersetzung und gelangt zu einer Rehabilitierung der alttestamentli-
chen Glücksethik. Dabei werden zwei Aspekte von Glück in den Blick gebracht, bzw. von
biblischer Perspektive neu ausgelotet: einerseits die Zeit, also sowohl die historisch als

auch individuell zu verantwortenden Reflexionsvorgänge auf der Zeitachse, andererseits

auch die konstellative Frage nach dem, was glückliches, gutes Leben ausmacht.

Der vorliegende Band von Dorothea Erbele-Küster «Verführung zum Guten» regt
damit zu einem Dialog an, der sich den Grundfragen der menschlichen Freiheit, der
göttlichen Vorsehung, der Gutheit der Schöpfung angesichts der Übel und nicht zuletzt der

über dem Schicksal stehenden Freiheit des Menschen widmet.

Nikolett Môricz, Bern



166 Rezensionen

Matthias Gockel/Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt (Hg.), Umstrittenes Erbe. Lesarten

der Theologie Karl Barths, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart 2020.

266 S„ ISBN 978-3-17-037448-5, 36.00.

Der Band verdankt sich einer Tagung, die im September 2018 an der Universität Bonn

stattgefunden hat; ihr Titel <Konstellationen des (Anti)Barthianismus> «bezeichnete
die Spannungen zwischen < linken > und < rechten > Modellen der Barth-Interpretation
sowie zwischen eher liberalen und eher bekenntnisorientierten theologischen Ansätzen»

(7). Der Titel des Sammelbandes ist weniger sperrig und rückt zudem «neben den

Spannungen auch die Vielfalt der Deutungen, zu denen Barths Theologie herausfordert

und einlädt, in den Fokus» (ebd.). Dabei werden zunächst Konstellationen wie etwa das

Verhältnis Barths zu Schleiermacher, zu Hans-Joachim Iwand (von Christian Neddens)
oder zu dem Berner Altkatholiken Ernst Gaugier (von Andreas Krebs) thematisiert oder

- vom Berner Systematiker Peter Winzeier und der Münsteraner Ethikerin Sabine Plonz

- autobiographische Zugänge gewählt. Am spannendsten ist der Teil, der sich verschiedenen

Barth-Rezeptionen widmet: etwa der Friedrich Wilhelm Marquadts (von Andreas

Pangritz), James H. Cones (von Susanne Hennecke), Ingolf U. Dalferths (von Petr Gallus)

oder der von Hans Georg Geyer (von Hans Theodor Goebel). Ich konzentriere mich
im Folgenden auf Dick Boers Relektüre von Barths Schleiermacher-Kritik und auf das

Verhältnis von antiliberaler und liberaler Barth-Lektüre mit einem Schwerpunkt auf der

Münchner Barth-Interpretation von Trutz Rendttorff, Falk Wagner und Friedrich
Wilhelm Graf.

Dick Boer stellt seinen Beitrag unter die Frage «Hat Barth Schleiermacher wirklich
verstanden ?» und gelangt zu einem differenzierten Bild. Boer versteht Schleiermacher als

Anhänger der Französischen Revolution, ja geradezu als Theologen der Revolution, der

doch die Verabsolutierung der menschlichen Freiheit um ihrer selbst willen einzuschränken

versuche; «Die Religion, wie Schleiermacher sie versteht und den Gebildeten
verständlich zu machen versucht, relativiert die Freiheit des Menschen, damit sie menschlich
bleibt. » (24) Barth habe das nicht verstanden, sondern sehe in Schleiermachers Frömmig-
keitsbegriff reine Passivität, die die Gemeinschaft von «Reden und Hören, Befehlen und
Gehorchen» zwischen Gott und Menschen unmöglich mache (27). Will der Schleiermacher

der <Reden> den Ort des Christlichen Glaubens im Freiheitsprojekt der Moderne

bestimmen, will der Autor der < Glaubenslehre > den Glauben kontextualisieren, ohne

seine Eigentümlichkeit aufzugeben, so bestreite Barth «die theologische Rechtmäßigkeit
von dogmatischen Sätzen, die außerhalb der Dogmatik festgestellt werden können» -
und damit eben Schleiermachers Zugang - grundsätzlich (32). Für eine Phänomenologie
des christlichen Glaubens, wie sie Schleiermacher «abgesehen davon, ob man glaubt oder

nicht glaubt» (33) versucht, ist bei Barth kein Platz. Boer plädiert dagegen angesichts
der Minderheitssituation der Christen in unserer Gegenwart für einen Weg mit
Schleiermacher über Barth hinaus: «Für den christlichen Gesprächspartner kommt es darauf

an, ob er seinen außerkirchlichen Gesprächspartnern in der Tat den christlichen Glauben

verständlich macht.» (39)



Rezensionen 167

Unter dem Titel «Die Realisierung der Freiheit» betreibt Cornelia Richter eine
«Relecture und Kritik der Münchner Barth-Interpretation». Sie stellt zunächst die ungeheure

Kraft des theologiegeschichtlichen Narrativs einer durch Barth initiierten
«offenbarungstheologischen Wendetheologie» (228) fest, das «frühestens dort decodiert und

gebrochen» werden könne, «wo es nicht länger im Spiel der Positionierungen pro oder

contra thematisiert wird», etwa weil die «internen Brüche und Verwerfungen nach
außen hin weniger relevant erscheinen» (230). Hier liegt die zukunftsweisende Pointe von
Richters Argumentation: Sie will «Barths Konzeption absoluter Subjektivität Gottes in
<seelsorgerlicher> und gemeindepraktischer Hinsicht gelesen» wissen (239). Der grosse

Erfolg nämlich, den die Rede Barths von der Absolutheit Gottes bei der Pfarrerschaft hatte

und immer noch hat, liegt nicht in ihrer dogmatischen Richtigkeit, sondern in ihrem

lebenstauglichen Bezug angesichts alltäglicher seelsorgerlicher Herausforderungen: «So

gelesen, würde sich die Analysekategorie für Barth ändern und dann dürfte ausgerechnet

er [...] für aktuelle Ansätze liberaler Frömmigkeit von hohem Interesse sein.» Ein
spannender Versuch!

Eine Frage zur Einleitung sei gestattet: Mit Hilfe der Unterscheidung von deduktiver

und induktiver Theologie versuchen die Herausgeber, die liberale Barth-Kritik Falk

Wagners und Friedrich Wilhelm Grafs auszuhebein: Wagner und Graf übersähen, dass

Barth «den Nationalsozialismus als eine geschichtliche Auswirkung des neuzeitlichen

Subjektivitätsprinzips und gerade nicht als dessen Gegensatz verstand. Die Betrachtung
dieses Zusammenhangs hätte ihrer Konstruktion - auf der einen Seite der aufgeklärte
Liberalismus und Individualismus, auf der anderen Seite die Dialektische Theologie, der

Faschismus und der Stalinismus - von Anfang an den Boden entzogen» (llf.). Wieso
denn? Nur weil Barth selbst es so sieht Das ist kein sachliches Argument. Mir vermag die

Ableitung einer derart antiindividualistischen und auf Konformität zielenden Ideologie
wie der nationalsozialistischen ausgerechnet aus dem Subjektivitätsdenken der Moderne

mit seinen individualistischen und liberalen Konsequenzen nicht einzuleuchten; die
Dialektik der Aufklärung wurzelt nicht in ihrem Individualismus, sondern in der Einheit von
formaler und instrumenteller Vernunft.

Bleibt nachzutragen, das die Evangelisch-theologische Fakultät Bonn sich im Rahmen

des Dies academicus am 15. Mai 2019 noch einmal Barth und der Barth-Rezeption
gewidmet hat; auch Pangritz, Richter und Sallandt haben dabei wieder vorgetragen. Eine

Sammlung dieser Beiträge wäre eine schöne Ergänzung zum vorliegenden Band.

Hermann-Peter Eberlein, Wuppertal



168 Rezensionen

RudolfBultmann, Briefwechsel mit Hans Jonas 1928-1976. Mit einem Anhang anderer

Zeugnisse, hg. v. Andreas Großmann, Mohr Siebeck, Tübingen 2020.

XXV, 161 S-, ISBN 978-3-16-159284-3, 69.00.

Nachdem in den letzten Jahren bereits einige Briefwechsel RudolfBultmanns mit Kollegen,

Freunden und Schülern publiziert wurden, liegt nun dessen Korrespondenz mit dem

jüdischen Philosophen Hans Jonas vor. In dem von Andreas Großmann sorgfaltig edierten

und umsichtig eingeleiteten («Der unbestechliche Geist der Wahrheit». Rudolf
Bultmann undHansJonas - Eine Gelehrtenfreundschaft in Briefen, XI-XXV) Band werden 59
Briefe und Postkarten aus dem Zeitraum von 1928 bis zu Bultmanns Tod im Jahre 1976

mitgeteilt. Ausser der Korrespondenz enthält die Edition einen Anhang mit 9 Dokumenten

(111-146), von denen einige wie Jonas' Marburger Gedenk-Vortrag Im Kampfum die

Möglichkeit des Glaubens. Erinnerungen an RudolfBultmann undBetrachtungen zum
philosophischen Aspekt seines Werkes (123-143) vom 16. November 1976 sowie die acht Jahre

später im Wellesley College gehaltene Ansprache anlässlich Bultmanns 100. Geburtstag
(143-146) bereits publiziert wurden. Weiterhin wartet derAnhang mit Korrespondenzen
auf, u.a. zwischen Jonas und Martin Heidegger (119-123), sowie den Gutachten zu Jonas
Dissertationsschrift von Heidegger und Bultmann (111-115). Eine umfassende

Bibliographie (147-151) sowie Orts- (153f.), Personen- (155-157) und Sachregister (159-161)
erschliessen den Band.

Hans Jonas, der zunächst in Berlin, sodann in Freiburg i.Br. bei Edmund Husserl und

vor allem bei Martin Heidegger studierte, wechselte - ein Jahr später als letzterer - 1924
nach Marburg und besuchte, wie er mehrfach berichtete, Rudolf Bultmanns Seminar.

«Unsere Beziehung begann 1924, als ich Heidegger folgend von Freiburg nach Marburg
kam und in Bultmanns neutestamentliches Seminar eintrat - im Zuge des eigentümlichen

Austauschverhältnisses, das sich zwischen Schülern Heideggers und Bultmanns
damals herstellte, aber auch im Zuge meines ursprünglichen, mit dem philosophischen
einhergehenden Anliegens am Reiche der Religion, das sich bis dahin, meiner Herkunft
gemäß, in alttestamentlichen und judaistischen Studien betätigt hatte.» (123f.; vgl. 87f.

I43f.) Bultmanns Seminar, in dem er die junge Hannah Arendt kennenlernte (vgl. 106-

108), wurde für ihn nicht nur zum prägenden intellektuellen Erlebnis, sondern auch zum
Auftakt seiner lebenslänglichen Beschäftigung mit der Gnosis. «Welche Zufälle des

Lebens, die Schicksal werden! Es war die Episode eines (unmäßig langen) Seminarreferats

über < Gotteserkenntnis > im Johannesevangelium und Bultmanns lebhafte Ermunterung,
dies weiter zu verfolgen, die mich Ahnungslosen in den Irrgarten der Gnosis führten -
zuerst als Dissertationsthema, dem Heidegger auf Bultmanns Fürsprache zustimmte, dann
als nicht enden wollendes Forschungsprojekt für manches kommende Jahrzehnt.» (124;

vgl. 145)
Die Korrespondenz zwischen Jonas und Bultmann setzt mit einer Karte ein, die jener

am 21. April 1928 aus der Schweiz an den Marburger Theologen schrieb (1). In einem
ausführlichen Briefvom 13. Juli 1929 teilte der junge Philosoph gleichsam als Reaktion
auf Bultmanns Aufsatz Die Bedeutung desgeschichtlichenJesusfur die Theologie des Paulus



Rezensionen 169

von 1929 seinem Lehrer eine eigene Paulusdeutung mit (2-11). Im Hintergrund dieser

Ausführungen stehen Überlegungen zur Weiterführung von Heideggers Daseinsanalyse,
die auf den Willen zugespitzt werden und Spuren von Jonas' Vortrag über Augustin in
Heideggers Seminar über Schellings Freiheitsschrift von 1927/28 erkennen lassen. Auf
dieses Seminar kommt Jonas auch in seinem Schreiben an seinen philosophischen Lehrer

vom 19. März 1973 zu sprechen, in dem er sich unter anderem für seine Unterstützung
bezüglich der Geltendmachung seines Anspruchs auf Pensionsberechtigung in Hessen

sowie die Zusendung von Heideggers zwei Jahre zuvor erschienenem Schelling-Buch
bedankt (119-122). «Ich sehe seinem Studium in einem jetzt beginnenden Urlaub entgegen.

In meiner Jugendzeit hat Schellings Abhandlung mich einmal tief beeindruckt, ist

mir aber in den langen Jahren allm[ählich] entglitten.» (123).
Immer wiederkehrendes Thema im Briefwechsel zwischen Bultmann undJonas ist die

Gnosis-Forschung. Der Marburger Theologe erschloss dieses Forschungsgebiet nicht nur
seinem Schüler, sondern unterstützte ihn auch auf vielfältige Weise, nicht zuletzt durch
seinen Einsatz für die Publikation von dessen Gnosis-Studie im Jahre 1934 im Verlag
Vandenhoeck & Ruprecht, zu der er ein Vorwort beisteuerte, welches im Anhang wieder

abgedruckt ist 117f.). Bultmann war der einzige akademische Lehrer, von dem sich Jonas

persönlich verabschiedete, bevor er 1933 Deutschland verlassen musste. Er war auch der

erste, den er 1945 wieder besuchte. «Unvergesslich, und oft in Erinnerung und Erzählung
wieder durchlebt, ist mir das erste Wiedersehen nach dem Kriege, im Sommer 1945, als

ich in der Uniform eines englischen Sergeanten an Ihrer Haustür klingelte - genau 12

Jahre nach meinem Abschiedsbesuch 1933 - und Ihre Frau mir öffnete. Ich stand wortlos
auf der Schwelle, sie sah mich an, und in plötzlichem Erkennen sagte sie <Herr Jonas!

Herr Jonas, sind Sie es wirklich!) und dann brach es in einem Sturz von Worten und
Tränen aus ihr heraus, alles auf einmal» (99; vgl. 125f.). Neben den Gnosis-Studien seines

Schülers, nach denen sich Bultmann regelmässig erkundigte, ist es die Weiterentwicklung

von Jonas' eigenem Denken vom existential-hermeneutischen Ansatz Heideggers
und Bultmanns hin zu einer Philosophie des Organischen, die einen Gegenstand in der

Korrespondenz von beiden bildet. Am 18. Mai 1959, während seines Aufenthalts in den

USA, schreibt Bultmann aus Syrakuse an Jonas: «Vor allem sehe ich, in welcher Richtung

sich - abgesehen vom Thema der Gnosis - Ihre Arbeit entwickelt. Fast alle Aufsätze

sind ja, vom Problem der Biologie (bzw. des Organismus) ausgehend, Vorarbeiten für
den Entwurf einer Ontologie, zunächst beim Phänomen des Lebens beginnend, u. zwar
das [sie!] animalischen Lebens.» (37) Bultmann war, wie die Korrespondenz erkennen

lässt, an dem Denkweg, den Jonas einschlug, interessiert, aber auch skeptisch. Das betrifft
ebenfalls Jonas' berühmten selbsterdachten Mythos von dem seine Allmacht aufgebenden
Gott, den er in seinem Vortrag Der Gottesbegriffnach Auschwitz (1984) erzählt und dessen

Vorform in dem Aufsatz Immortality and the Modern Temper (1962) Gegenstand des

brieflichen Austausches mit seinem Lehrer war (vgl. Jonas an Bultmann, 7.1.1962, 50-54).

«Heute», schreibt der Theologe am 13. Mai 1962, «will (u. kann) ich nur sagen, daß

ich Ihren Aufsatz mit meiner Frau gelesen habe (ich 2mal), u. daß wir sehr davon bewegt
sind u. auch manche zweifelnde Frage haben.» (56f.) Ausführlich repliziert Bultmann



170 Rezensionen

auf den Versuch seines Schülers am 31. Juli des Jahres (57-62) und dieser zwei Monate

später aufdessen Kritik (63-68). In die deutsche Erstveröffentlichung von Jonas' Mythos
in seiner 1963 erschienenen Aufsatzsammlung Zwischen Nichts undEwigkeit wurde diese

briefliche Auseinandersetzung auf Jonas' Bitte (77f.) und mit Bultmanns Zustimmung
(78f.) aufgenommen.

Diskussionen über Forschungsprojekte bilden einen Aspekt der Korrespondenz von
Bultmann und Jonas, einen anderen, neben familiären Dingen, berufliche Perspektiven
und Möglichkeiten vor allem von letzterem. Hierzu gehört auch der Versuch, Jonas im
Jahre 1960 aufeine Professur für Philosophie in Marburg zu berufen, von der Bultmann
ihm am 9. Juli 1960 berichtete (43). Jonas hat diesen Ruf, wie er am 12. Dezember 1960

seinem Lehrer mitteilt, abgelehnt. 27 Jahre nach der Tragödie der Juden in Deutschland
habe er diese noch einmal durchlitten. «Ich kann nicht sagen, dass die Entscheidung, wie
sie ausgefallen ist, mich glücklich macht - darauf müssen wir wohl verzichten; aber über

den Schatten springen - ich habe es in der Vorstellung versucht - konnte ich schliesslich

doch nicht.» (46)
Die nun vorliegende Korrespondenz von Bultmann und Jonas über einen Zeitraum

von fast 50 Jahren bietet einen ebenso eindrücklichen wie eindringlichen Einblick in ihr

von gegenseitiger Wertschätzung geprägtes Verhältnis, zunächst aufder Ebene von Lehrer
und Schüler, später der von Freunden. Ihren Briefen kann man entnehmen, was Jonas in
den Marburger Seminaren Bultmanns von diesem gelernt hat: «Er bestand aufVerstehen,

aber nicht auf Ubereinstimmung.» (124)

Christian Danz, Wien

Berndt Hamm, Spielräume eines Pfarrers vor der Reformation. Ulrich Krafft in Ulm,
Stadtbibliothek Ulm, Memmingen 2020.

451 S„ ISBN 978-3-946561-02-6, 39.80.

Ein in jeder Hinsicht gewichtiges Buch.

Der schwere Quartband ist gediegen gesetzt und schön bebildert. Er bietet keine

herkömmliche Biographie des juris utriusque doctoris und Stadtpfarrers von Ulm,
Ulrich Krafft (um 1455-1516). Ausgehend von seiner Person, die spannend genug ist, führt
Hamm ein in die humanistischen, scholastischen und politisch-sozialen Denkweisen und

Handlungsspielräume eines Pfarrers in einer süddeutschen Reichsstadt kurz vor dem
Anbruch der Reformation.

Nicht dass Berndt Hamm eine Fülle von neuen Quellen gefunden hätte, es bleibt bei

der recht schmalen Quellenbasis von den zwei gedruckten deutschen Predigtreihen: Das

ist dergeistlich streit und Das ist die arch noe, einem Gutachten, Kraffts Testament, einem

wenig aussagekräftigen Brief und Kraffts Bibliothek, die insbesondere antike Klassiker,

Kirchenväter und zeitgenössische Humanisten, aber auch eine Gesamtausgabe Johannes



Rezensionen 171

Gersons umfasste. Dazu treten nur noch Matrikel, ein Porträt, die Grabinschrift oder
andere kleinere indirekte Quellen. Was Hamms Arbeit zu Ulrich Krafft gegenüber früheren
Studien auszeichnet, ist seine ausgefeilte Methodik, mit der er die Quellen auswertet, und
seine breite Kenntnis des geistesgeschichtlichen Umfelds dieser außergewöhnlichen
Persönlichkeit.

Hamm ordnet den predigenden Kirchenjuristen und Stadtpfarrer eines riesigen
Sprengeis von 20'000 Seelen ein in den Frühhumanismus oberdeutscher Prägung und
in die Spätscholastik, wie sie Krafft in Basel, Freiburg, Straßburg und Tübingen erst als

Student und dann als Universitätslehrer für Zivilrecht zwischen 1475 und 1500 kennenlernte

und mitgestaltete, bevor der auch in Pavia ausgebildete Rechtsgelehrte sein

Stadtpfarramt antrat. Die wichtigsten Lehrer und einflussreichsten Freunde waren: Johannes

Heynlin, Sebastian Brant, Jakob Wimpfeling, Geiler von Kaysersberg und Gabriel Biel.

Dazu trat gleichsam als Ubervater und überkommene Autorität dieser spätmittelalterlichen

Frömmigkeits- und Reformtheologen der von ihnen allen viel bewunderte doctor

christianissimus am Konstanzer Konzil, Johannes Gerson.

Krafft, der akademisch als Jurist und nicht als Theologe ausgebildet war, sich aber

eine enorme theologische Bildung angelesen hatte, teilte mit diesen Denkern eine
biblisch fundierte, christozentrische und auf verinnerlichte persönliche Andacht gerichtete
Frömmigkeit und blieb der überkommenen Kirche und ihren Riten mit Respekt und

Zuneigung verbunden. Das Letztere gilt für Krafft insbesondere, er äusserte im Gegensatz

zu anderen Frömmigkeitstheologen keine nennenswerte Kritik an der Kirche, ordnete in
seinem Testament selbst Seelenmessen an und rief seine Gemeinde zu Ablässen auf.

Indem Hamm konsequent Kraffts Predigten in den Kontext seiner Vordenker und

Zeitgenossen stellt, belehrt sein Buch grundsätzlich über die geistige Welt und das städtische

Umfeld seiner Zeit und die spätscholastisch und humanistisch geprägte Reform- und

Frömmigkeitstheologie, die der Reformation unmittelbar vorausging und ohne die das

Werk der Reformatoren nicht zu verstehen ist.
Diese Hintergründe belegt der Kirchenhistoriker, wie bereits angedeutet, aus dem

Bücherbesitz Kraffts und mit sorgfältigen Analysen von dessen beiden posthum gedruckten
Predigtreihen, die Hamm mit überzeugenden Argumenten für Autographen und nicht
für Nachschriften hält.

Kraffts Predigt und Wirken war die eines Stadtpfarrers, der sich wie später einige
Reformatoren als «Gewissen der Stadt» (224) verstand und sich engagiert sozial und
politisch einsetzte. 1501 intervenierte der Patriziersohn in ZwölfArtikeln erfolgreich gegen
Habgier und Wucher und kämpfte gegen Spekulation und Lohndrückerei im Barchenthandel.

Anders als die vielgepriesenen reformatorischen Armenordnungen packte er das

Übel damit an der Wurzel an.
Neben dem Kontext von Vergangenheit und Gegenwart wirft Hamm auch einen Blick

auf die heraufziehende Reformation, indem er Kraffts «humanistische» Anthropologie
und Willenslehre mit der der Reformatoren vergleicht und die Prädestinationslehre
diskutiert. Auffallig ist, wie sehr Krafft die Vernunft als ethisch moralisches Orientierungsvermögen

auch nach dem Sündenfall hochschätzte. Hamm - und auch der Rezensentin



172 Rezensionen

- ist kein Theologe des 14. bis 16. Jahrhunderts bekannt, der sie ebenso hoch geschätzt
hätte. So kann Krafft auch dem freien Willen, der für ihn zugleich ein vernünftiger Wille
ist, einen bedeutenden Anteil aufdem Weg zum Heil zubilligen. Selbstverständlich lehrte
auch Krafft die Satisfaktion durch Christi Kreuzestod dem Menschen zugut und
selbstverständlich war auch für ihn Erlösung ohne die zuvorkommende und helfende göttliche
Gnade undenkbar. Aber, während etwa Erasmus oder der spätere Melanchthon dem freien

Willen nur zubilligten, die angebotene Gnade zurückweisen zu können, konnte der

Mensch nach Krafft an der Gnade mitwirken. Krafft stellte sich «den gesamten Heilsweg
des Menschen [...] als ein Zusammenwirken zwischen dem vernunftbegabten und frei
entscheidenden Menschen und Gottes Gnade vor.» (393) Krafft predigte eindringlich: Fac,

quod in te est\ Beschwörend riefer seinen Hörern zu: «Fleiß dich!» (355) Aber über

diesem Heilsweg waltet, so betont der Ulmer Prediger immer wieder, die unermessliche und

unbedingte Barmherzigkeit Gottes, die allen, auch den in tiefste Sünde gefallenen reuigen
Menschen, gilt und gnädig den Weg zur Seligkeit öffnet, sodass Krafft sagen konnte, es

sei leichter in den Himmel zu kommen als in die Hölle: «So ist viel leichter in hymelzuo
kommen dann in die höll.» (331)

Krafft lehnte eine doppelte Prädestination ab, wie sie Luther, Zwingli und Calvin
lehrten, und hätte einen Satz wie: Auch die besten Werke der Menschen sind wertlos,
nie unterschrieben. So trennte ihn von den Reformatoren viel, obwohl sein Denken und
Handeln viel «Reformatorisches» vorausnahm: Seine Theologie war eine biblische, er
stellte Christi Werk und Gottes Gnade und Barmherzigkeit ins Zentrum und er arbeitete

aufeine Reform seiner Stadtgemeinde hin.
Berndt Hamm scheut sich nicht vor Wiederholungen und erlaubt so den Lesenden

nutzbringend die neun grossen Kapitel oder auch die vielen, jeweils im Inhaltsverzeichnis

ausgewiesenen Paragraphen einzeln zu studieren, in denen er sich der Bibliothek und den

beiden Predigtreihen von verschiedenen Fragestellungen her nähert. Dazu erleichtert ein
ausführliches Register, das verarbeitete bewundernswerte Wissen des Emeritus zu nutzen,
ohne das ganze Buch zu lesen. Alle, die es freilich ganz ausschöpfen, werden - obwohl
Hamm sich vor aller Schönfärberei hütet und nicht auf Egoquellen zurückgreifen kann -
am Ende mit einem eindrücklichen Bild Ulrich Kraffts belohnt: dem Bild eines belesenen,

klugen, frommen und bei aller Strenge überaus menschenfreundlichen, demutsvollen und
für das Wohl seiner Stadt engagierten Christen.

Christine Christ-von Wedel, Basel


	Rezensionen

