Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 2

Artikel: Gottesdienste feiern : Lernfeld fur eine migrationsbezogene Theologie
Autor: Hoffmann, Claudia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-953593

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-953593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 77 2021 Heft 2

Gottesdienste feiern

Lernfeld fiir eine migrationsbezogene Theologie

Migration — und ebenso der Zusammenhang mit Religion - ist nicht nur von
tagespolitischer Relevanz, sondern auch von grundsitzlicher menschheitsge-
schichtlicher Bedeutung. Und dies nicht erst heute, im Zeitalter der Globalisie-
rung, sondern es handelt sich um ein durchgingiges und bleibendes Thema der
Menschheitsgeschichte. Die Grundsitzlichkeit der Migrationsthematik kann
veranschaulicht werden an der Bibel, der zentralen Grundlage christlichen Glau-
bens und Theologie, die von zahlreichen Migrationstexten und -bildern geprigt
ist.! Dass Migration gerade heute relevant ist, zeigen Statistiken: Noch nie zuvor
waren in der Geschichte so viele Menschen unterwegs und die religiose Situati-
on insbesondere in europdischen Lindern war noch nie so divers und plural wie
heute?

Wer zu Religion und Migration forscht, ist oft auch in besonders hohem Mas-
se an gelebter Religion interessiert. Es handelt sich hier um einen Forschungs-

1 Als Beispiel soll hier das Ruth-Buch stehen. Dieses Buch kénnte man als eine interkulturelle
Familiengeschichte lesen, an ihm wird aber auch deutlich, was Migration im Kontext von
Hunger und Krieg bedeutet und wie Fremde integriert werden. Fiir eine Anwendung von
Perspektiven aus der Migrationsforschung auf die Exegese biblischer Texte vgl. den Artikel
von Sophia Kahler in diesem Heft.

2 Allein in der Zeit zwischen 2000 und 2019 ist die Zahl an internationalen Migranten und
Migrantinnen von 2,8% auf 3,5% der Weltbevolkerung angestiegen. Die Zahl internationa-
ler Migranten und Migrantinnen bleibt zwar gering, aber sie steigt immer schneller an und
iibersteigt bereits heute Projektionen, die fiir 2050 gemacht wurden. Vgl. International Orga-
nization for Migration (IOM): World Migration Report 2020, in: https://www.un.org/sites/
un2.un.org/files/wmr_2020.pdf, 2f; 19-29. (5.2.2021).

ThZ 2/77 (2021) 8. 77-101



78 Claudia Hoffmann

bereich, der insbesondere mit empirischen Forschungsmethoden bearbeitet und
innerhalb der Theologie vor allem in Interkultureller Theologie und Praktischer
Theologie behandelt wird, aber auch Eingang findet in die exegetischen und sys-
tematisch-theologischen Facher. Die Thematik Religion und Migration stellt also
ein Forschungsfeld dar, das bereits innerhalb der Theologie multiperspektivisch
bearbeitet wird und dariiber hinaus anschlussfihig ist an unterschiedliche Diszi-
plinen ausserhalb der Theologie, insbesondere Religions-, Sozial- und Politikwis-
senschaften.

Diesem breiten Forschungsfeld wollen wir uns im Folgenden annihern, in-
dem erldutert wird, wie Migration die religiése Landschaft der Schweiz verindert
und wie die Forschung darauf reagiert. Dartiber hinaus riicke ich ein bestimmtes
Lernfeld, den Gottesdienst, ins Zentrum, um gegen Ende Schliisse zu zichen, wie
verschiedene Aspekte einer migrationssensiblen Theologie in der Schweiz ausse-
hen konnten. Der Fokus liegt in diesem Artikel auf migrierenden Menschen aus
Eritrea, die ein besonderes Gewicht in der Migrationsszene in der Schweiz einnch-
men. In einem ersten Abschnitt wird in etwas allgemeinerer Art erldutert, wie die
Situation eritreischer Gefliichtete in der Schweiz aussieht. Im zweiten Abschnitt
werden vier verschiedene Ansitze ciner religionssensiblen Migrationsforschung
vorgestellt. Am Beispiel des Gottesdienstes wird dann im dritten Teil aufgezeigt,
dass es im Bereich Migration und Religion interessante interkulturelle Lernfelder
zu entdecken gibt. Im Anschluss daran werden abschliessend mégliche Merkmale
einer migrationssensiblen Theologie formuliert, die zum Weiterdenken, auch in
der kirchlichen Praxis, anregen sollen.

1. Einleitung: Gefliichtete aus Eritrea in der Schweiz
Menschen aus Eritrea stellen seit 2011 die meisten Asylantrige in der Schweiz.?
Im Jahr 2020 wurden rund 2000 Gesuche, was 17.4% des Totals entspricht, von
Menschen aus Eritrea gestellt.* Es handelt sich hier um eine in einem doppelten
Sinne besonders junge Migrationsgruppe. Erst seit 2011 haben die Asylantrige
von Menschen aus Eritrea so stark zugenommen, und die meisten Antragstellen-

den sind jung, zwischen 15 und 30 Jahre alt. Zur Zeit leben 80% der vorliufig

3 Vgl dazu dic kommentierten Asylstatistiken des Staatssckretariates fiir Migration SEM.
SEM: Archiv ab 1994, in: https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/publiservice/statistik /
asylstatistik/archiv.heml (20.1.2021).

4 Vgl. SEM: Asylstatistik 2020, in: hteps://www.sem.admin.ch/sem/de/home/publiservice/
statistik/asylstatistik/archiv/2020.html, 14. (24.2.2021).



Gottesdienste feiern 79

Aufgenommenen von Sozialhilfe und sind arbeitslos. Diese Beschreibung macht
deutlich, dass es sich bei eritreischen Migranten und Migrantinnen um eine be-
sonders fragile Migrationsgruppe handelt.> Wer sind diese Menschen, die in der
Schweiz vermehrt Asyl beantragen?

Es ist nicht ganz einfach, sich ein eigenes Bild iiber Eritrea zu machen. Infor-
mationen zu Eritrea in internationalen Medien oder im Internet gibt es wenig, im
Land selbst gibt es seit vielen Jahren keine unabhingigen Medien. Isaias Afewerki,
der erste und bislang einzige Prisident Eritreas, fithrte Eritrea 1993 nach dreissig
Jahren Krieg in die Unabhangigkeit. Der lange anhaltende militirische Konflike
gegen die italienische Kolonialmacht verschmolz 1974 mit dem ithiopischen
Biirgerkrieg. Eritreerinnen und Eritreer ab 18 miissen in einem unbefristeten
National Service fiir die Interessen des Regimes arbeiten. Diesem Frondienst
versuchen Tausende jeden Monat zu entkommen.® Die vier anerkannten Religio-
nen (orthodoxe Kirche, sunnitischer Islam, rémisch-katholische Kirche, lutheri-
sche Kirche) werden von der Regierung streng kontrolliert, alle Besitztiimer und
Aktivititen werden iiberwacht. Pingstkirchen, Wahabiten und alle anderen nicht
cingetragenen religiosen Gemeinschaften sind verboten, Religionsfreiheit gilt nur
auf dem Papier. Nach offizieller Zahlung gehoren 50% der Bevélkerung einer der
drei oben genannten christlichen Kirchen an, 50% der Bevélkerung geh6rt zum
sunnitischen Islam.”

Die Zahlen sehen allerdings ganz anders aus, wenn wir anschauen, wer aus Eri-
trea in die Schweiz migriert. 90% der Eritreer und Eritreerinnen in der Schweiz
gehdren dem Christentum an, und hier zu 90% der eritreisch-orthodoxen Kir-
che.® Wer sind diese Menschen, die den weiten Weg zu uns kommen? Wie leben
sie ihren Glauben? Exemplarisch wird hier Nardos vorgestellt. Anhand seiner Ge-

S Vgl Caritas/Heks/Integration Aargau: Da+Dort. Eritrea. Unabhingiges aargauisches Maga-
zin fiir Migrations- und Integrationsthemen, Nr. 74, September 2019, 3.

6  Fiir weitere Informationen zur Situation in Eritrea siche: H.-P. Hecking: Ein Regime knech-
tet seine Bevélkerung, in: EMW (Evangelisches Missionswerk in Deutschland eV.) (Hg.):
Eritrea. Von der Befreiung zur Unterdriickung, Hamburg 2015, 9-20.

7 Vgl zur religiosen Situation in Eritrea: M.A. Saleh: Religionen. Spielball und Einflussbereich
der Politik, in: EMW (Evangelisches Missionswerk in Deutschland e.V.) (Hg.): Eritrea. Von
der Befreiung zur Unterdriickung. Weltmission heute, Hamburg 2015, 46-54; D.R. Mekko-
nen / M. van Reisen: Religious Persecution in Eritrea and the Role of the European Union
in Tackling the Challenge, in: N. Reilly: Religion, Gender, and the Public Sphere, New York
2014, 232-241.

8 Vgl P. Eyer / R. Schweizer: Die somalische und die eritreische Diaspora in der Schweiz, Bern
2010, 101£.



80 Claudia Hoffmann

schichte soll das Leben in einer eritreischen Migrationsgemeinde greifbarer wer-
den. Nardos und Teile seiner Geschichte werden uns durch den ganzen Artikel
hindurch begleiten.

Nardos ist 31 Jabre alt und 2012 aus Eritrea in die Schweiz gekommen. Nar-
dos hat schnell und gut Deutsch gelernt, er arbeitet heute auf Abruf als Dolmet-
scher und ist zu einem regelrechten Briickenbauer geworden. Bald nach seiner
Ankunft in der Schweiz verspiirte Nardos den Wunsch, sich als Christ zu enga-
gieven. Deshalb arbeitet er in der eritreisch-orthodoxen Gemeinde als freiwilliges
Vorstandsmitglied mit und singt im Chor. Die eritreisch-orthodoxe Gemeinde fei-
ert jeden Sonntag Nachmittag Gottesdienst im Gemeindezentrum der reformier-
ten Gemeinde. Nardos ist der Kommunikator der Gemeinde, er vermittelt zwvi-
schen der eritreischen und der Schweizer Gemeinde bei organisatorischen Fragen
und bei Schwierigkeiten, die sich besonders um Lirm- und Ordnungsvorstellun-
gen drehen. In dieser Funktion lernte er den Schweizer Plarrer kennen, mit dem
ibn nun eine viterliche Freundschaft verbindet. Der Pfarrer unterstiitzt ibn als
Mentor in seiner theologischen Weiterbildung, vermittelt Kontakte und fordert
seine Kompetenzen als interkultureller und interkonfessioneller Briickenbauer.
Nicht nur gegen aussen nimmit Nardos die Funktion des Vermittlers wabr, sondern
auch gegen innen. Das Gemeindeleben konzentriert sich zwar fast ausschliesslich
auf das Feiern der Gottesdienste, aber in der Gemeinde finden sich immer wieder
Menschen in kleineren oder grisseren Notsituationen. Mitunter sind auch Gefing-
nisbesuche notwendig. Dabei sind Nardos’ Deutschkenntnisse und Kontakte in der
Schweizer Bevilkerung gefragt, aber auch seine seelsorgerlichen Fihigkeiten.’

In einer religiésen Gemeinschaft, wie hier in der eritreisch-orthodoxen Ge-
meinde, konnen Menschen nicht nur ihren Glauben feiern, sie erleben auch
Gemeinschaft. Eine sogenannte Migrationskirche bietet einen Schutzraum. Die
Mitarbeit in einer Gemeinde bietet dariiber hinaus aber auch viele Méglichkei-
ten der Kommunikation und des Austausches mit der Schweizer Bevolkerung.
In religiosen Migrationsgemeinschaften spielen Briickenbauer und Briickenbau-
erinnen eine wichtige Rolle. Sie verhelfen zu einem besseren gegenseitigen Ver-
stindnis.

9  Die Beschreibung von Nardos (ein Pseudonym) und seiner Titigkeit in der Gemeinde ba-
siert auf mehreren Interviews und informellen Gesprichen mit Nardos zwischen September

2017 und August 2018.



Gottesdienste feiern 81

2. Religionslandschaft Schweiz und Migrationsgemeinschaften

Religiose Migrationsgemeinschaften verzeichnen seit den vergangen 20 bis 30
Jahren in der Schweiz einen starken Anstieg. Sie sind aber nicht einfach ein Pha-
nomen dieser letzten drei Jahrzehnte, denken wir nur an die Eglise franqaise, die
vor rund 500 Jahren aus zugewanderten Hugenotten und Hugenottinnen aus
Frankreich entstand, oder an die zahlreichen italienischen rémisch-katholischen
Missionen, die sich im Zusammenhang mit Gastarbeitern Mitte des 20. Jahrhun-
derts etablierten. Die Zunahme religioser Migrationsgemeinschaften vor allem
seit den 1990er Jahren spiegelt sich in zwei grossen Trends der Entwicklung der
Religionslandschaft der Schweiz. Diese Trends lassen sich an den Zahlen und Sta-
tistiken des Bundesamtes fiir Statistik ablesen, die so in ihnlicher Weise auch fiir
andere europiische Lander, insbesondere fiir Deutschland, gelten.

Fiir die Entwicklung der Religionslandschaft der Schweiz in den vergangenen
20 bis 30 Jahren kann man vor allem von einer De-Institutionalisierung und ei-
ner Pluralisierung sprechen. Es ist zu beobachten, dass Menschen sich vermehrt
von institutionalisierter Religion abwenden, die Mitgliedschaft in Volkskirchen
schwindet. 29% der Schweizer Bevolkerung bezeichnet sich 2019 als konfessi-
onslos, im Jahr 2000 waren das noch weniger als 11%."° Die Gruppe der soge-
nannt Konfessionslosen wichst und die Monopolstellung der reformierten und
romisch-katholischen Kirchen geht zuriick. Gleichzeitig kann auch von einer
doppelten Pluralisierung gesprochen werden. Erstens werden Religionen pluraler.
Islam, Buddhismus, Hinduismus siedeln sich langsam, wenn auch nach wie vor in
geringen Zahlen von unter 1% bis zu gut 5%, in der Schweiz an." Fiir Theologie
und Kirche von grosser Tragweite ist insbesondere die zweite Art der Pluralisie-
rung: Das Christentum diversifiziert sich. Es werden viele neue Kirchgemeinden
aus der protestantischen Familie gegriindet, oft handelt es sich dabei um Gemein-
den, die in pentekostalen Netzwerken verwurzelt sind. Gleichzeit fasst auch das
orthodoxe Christentum Fuss.'> Diese Entwicklung ist mit Dynamiken und Span-
nungen verbunden, die es nicht ausser Acht zu lassen gilt. Migrationsprozesse

10 Vgl. Bundesamt fiir Statistik (BFS): Entwicklung der Religionslandschaft, in: hteps://www.
bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.asset-
detail. 15324943.html (1.2.2021).

11 Vgl. Bundesamt fiir Statistik (BFS): Religionszugehérigkeit 2016-2018, in: heeps://www.bfs.
admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.assetde-
tail. 12228965 heml (1.2.2021).

12 Vgl Ebd,



82 Claudia Hoffmann

haben Kirche und Gesellschaft in der Schweiz schon seit langer Zeit verindert
und werden das auch in Zukunft noch tun. Diese Verinderungen und Prozesse
wurden wenig ernst genommen oder als temporire Erscheinungen behandelt ins-
besondere auch in Theologie und Kirche. Demgegeniiber gilt es Migrationspro-
zesse und ihre Folgen verstirkt in den Fokus der akademischen und kirchlichen
Aufmerksamkeit zu riicken. Um dafiir Grundlagen zu schaffen und Themen zu
formulieren, sind empirische Forschungsprojekte und Fallstudien besonders ge-
eignet.

Im Kanton Aargau, wo ich in den Jahren 2017-2020 ein empirisch-qualita-
tives Forschungsprojekt zu sogenannten Migrationskirchen durchgefiihrt habe,
versammeln sich Eritreer und Eritreerinnen zum Gottesdienst oder zum Gebet
an unterschiedlichen Orten und in unterschiedlicher Weise. Die orthodoxe Ge-
meinde — wir haben sie weiter oben schon kennengelernt — benutzt Raumlichkei-
ten einer reformierten Kirchgemeinde, es werden wéchentlich Gottesdienste am
Sonntag gefeiert, ebenso Hochzeiten und Taufen. Die Katechese spielt eine wich-
tige Rolle fiir die Gemeinde, ebenso das jihrliche Trinitatisfest, das Fest, bei dem
der «Schutzpatron» der Gemeinde, in diesem Fall die Trinitdt, gefeiert wird.
Rund 5% der eritreischen Migranten und Migrantinnen besuchen eine charisma-
tische Gemeinde, die mit einer Vineyard Gemeinde in enger Partnerschaft lebt.
Neben Sonntagsgottesdiensten und Katechese spielen Gebetsnichte und Konfe-
renzen eine wichtige Rolle. Die 5%, welche der katholischen Kirche angehdren,
feiern in katholischen Ortsgemeinden Gottesdienst. Einmal im Monat findet ein
Sonntagsgottesdienst mit einem Gebetsnachmittag mit einem eritreischen Pries-
ter statt. Etwa 10% der eritreischen Migranten und Migrantinnen im Aargau sind
Muslime. Sie gehen zum Freitagsgebet in unterschiedliche Moscheen, vorwie-
gend in solche, in denen die Freitagspredigt auf Deutsch abgehalten wird."

Aus dieser Aufzihlung der eritreischen religiésen Migrationsgemeinschaften
im Aargau ergeben sich bereits einige vergleichende Beobachtungen, die sich so
auch auf andere Orte und Migrationsgemeinschaften tibertragen lassen kénnten.
Es fillt auf, dass keine der Gruppen iiber einen eigenen Gebetsort oder Gottes-
dienstort verfiigt. Die Gemeinschaften sind also sehr stark auf Kooperation mit
anderen angewiesen. Diese Kooperationen und Beziehungen sind dynamisch

13 Eshandelt sich beim Anteil der verschiedenen Konfessionen bzw. Religionen unter den erit-
reischen Migranten und Migrantinnen im Aargau um keine genauen Zahlen, sondern um die
Zahlen, die so fiir die ganze Schweiz gelten. Vgl. Eyer / Schweizer: Diaspora (Anm. 8), 101f.



Gottesdienste feiern 83

und gestalten sich ganz verschieden aus. Zweitens wird deutlich, dass sich die
verschiedenen Gruppen als Gemeinschaften unterschiedlich organisieren. Die
Entscheidung sich als Verein einzutragen, hingt wohl auch mit der Grésse der
Gruppe zusammen. Die Eigenstindigkeit der Gemeinschaften ist neben ihrer
Organisationsform ebenfalls sehr unterschiedlich. Wihrend die einen eine enge
Partnerschaft mit einer anderen Gemeinde eingehen, orientieren sich andere am
spirituellen Leiter oder schliessen sich aus praktischen Grinden zu Gruppen zu-
sammen. Im Vergleich fillt schliesslich auf, dass alle christlichen Gottesdienste
von einer relativ hohen Zahl besucht werden (zwischen 80 und an die 200 Men-
schen nehmen an den wochentlichen Gottesdiensten teil). Die Angebote der Ge-
meinschaften werden also rege genutzt. Die Angebote in den Gemeinden kon-
zentrieren sich auf religids-spirituelle Aktivitdten wie Gottesdienst oder Gebet.
Je hoher der Organisationsgrad und je grosser das Leitungsteam ist, desto mehr
Angebote finden statt.

Um das hier begonnene Mapping zu vervollstindigen und die eritreischen Ge-
meinschaften in ihren Kontext einzubetten, richten wir im Folgenden kurz den
Blick allgemein auf religiése Migrationsgemeinschaften im Kanton Aargau. Ins-
gesamt waren hier rund 50 religiose Migrationsgemeinschaften aufhndbar. Die
22 sogenannten Migrationskirchen (auf katholischer Seite Missionen genannt)
bilden beinahe die gesamte Weltchristenheit auf kleinem Raum ab: Katholi-
sche, orthodoxe, evangelische, pentekostale, tiberdenominationelle oder nicht-
konfessionelle Gemeinden unterschiedlicher kultureller Ausformungen etablie-
ren sich. Religios aktive Muslime und Musliminnen organisieren sich in rund 25
Moscheegemeinden, die meist einen klaren ethno-kulturellen und sprachlichen
Bezughaben. Tirkische Moscheen und Gebetsraume bilden die Mehrheit im Aar-
gau, dahinter folgen albanische und bosnische. Buddhistische oder hinduistische
Zentren finden sich auch im Aargau, aber sie stellen nicht ein Migrationsphino-
men dar, sondern entstanden im Zuge der Faszination der Schweizer Bevolkerung
fir Yoga und Meditation, die in der Schweiz seit den 1920er und insbesondere
seit den 1960er Jahren gross ist. Diese Gruppen eroffnen ihre eigenen Zentren,
die wenig Kontakt mit Migrantengemeinden haben.'* Hinduismus und Buddhis-

14 Vgl fiirr Hindu-Traditionen in der Schweiz M. Baumann: Gétter, Gurus, Geist und Seele.
Hindu-Traditionen in der Schweiz, in: M.Baumann / J.Stolz: Eine Schweiz - viele Religionen,
Bielefeld 2007, 223-2376, hier: 234-236; fiir Buddhismus in der Schweiz: K.-K. Sindemann:
Maénche, Mantra, Meditation. Buddhismus in der Schweiz, in: M.Baumann / J.Stolz: Eine
Schweiz - viele Religionen, Bielefeld 2007, 208-220, hier: 219f.



84 Claudia Hoffmann

mus sind zahlenmassig ein sehr randstindiges Phinomen in der Schweiz. Tamili-
sche Fliichtlinge aus Sri Lanka bilden den Grossteil der zugewanderten Hindus."
Aus politischen Griinden Gefliichtete aus dem Tibet bilden eine grosse Gruppe
buddhistischer Zuwandernder, ebenso eine grosse Gruppe bilden «Heiratspart-
nerinnen» aus Thailand.!

Wenn wir einen ersten Vergleich zwischen den je rund zwanzig christlichen und
muslimischen Migrationsgemeinden vornehmen, fallen zwei Dinge sofort auf. Ers-
tens sind viele der christlichen Migrationsgemeinden im Aargau erst in den Jahren
nach 2000 entstanden, im Zuge der Zunahme globaler Migration. Sie sind oft jiinger
als die Moscheegemeinden, welche ihre Anfinge durch die tiirkische Arbeitsmigra-
tion in den 1960er Jahren nahmen."” Zweitens konnen wir beobachten, dass Migra-
tionskirchen in den grosseren Kleinstidten Aarau und Baden kumulieren, wihrend
Moscheen grossflichiger verteilt sind. Dies hingt wohlin erster Linie mit der Erreich-
barkeit der Moscheen zusammen. Um fiinf Mal tiglich beten zu kénnen, braucht es
an vielen Orten eine Moschee, wihrend ein Gemeindemitglied fiir den Sonntagsgot-
tesdienst oder einen Abendkurs in der Woche auch linger anreisen kann.

Sich dem Phinomen religiéser Migrationsgemeinschaften in Form eines Map-
ping zu nihern, stellt sowohl fur die Forschung wie auch fiir die kirchliche Praxis
einen ersten Schrite dar. Ein Mapping trigt zur Sichtbarkeit dieser Gemeinschaften
bei und verhilft der Forscherin zu spezifischen Fragestellungen. In diesem Beitrag
beleuchte ich nun in einem weiteren Schritt vier mégliche Forschungslinien in der
Erforschung religiéser Migrationsgemeinschaften, die interdisziplinir sind und auf
ihre je eigene Weise iiber ein Mapping hinausgehen. Exemplarisch wird danach dann
die Forschungslinie fokussiert, die nach religiésen Praktiken und Theologien fragt
und in der die Frage nach einem nachbarschaftlichen Zusammenleben von unter-
schiedlichen religiésen einheimischen und zugewanderten Gemeinden im Zentrum
steht. Der Fokus wird dazu auf den Gottesdienst gerichtet.

15  Vgl. Baumann: Gétter (Anm. 14), 226.

16 Vgl. Sindemann: Ménche (Anm. 14), 211-218.

17 Vgl.S.M. Behloul / S. Lathion: Muslime und Islam in der Schweiz. Viele Gesichter einer Welt-
religion, in: M. Baumann / J. Stolz: Eine Schweiz - viele Religionen, Bielefeld 2007, 193-207,
hier: 198f. Diese Entwicklung ist vergleichbar mit der Griindung zahlreicher katholischer
Missionen, die als eine Folge der Arbeitsmigration aus Italien und Spanien zur Zeit des Wirt-
schaftsbooms in der Nachkriegszeit gedeutet werden kann. Vgl. J. Albisser: Ergebnisse der
Studie «Christliche Migrationsgemeinden in der Schweiz>», in: J. Albisser / A. Biinker: Kir-
che in Bewegung. Christliche Migrationsgemeinden in der Schweiz, St. Gallen 2016, 15-110,
hier: 31.



Gottesdienste feiern 85

3. Vier ausgewihlte Forschungsansitze in einer
religionsbezogenen Migrationsforschung

Die funktionale Betrachtung von Religion ist in der Forschung zu religiésen Mi-
grationsgemeinden vorherrschend. Holzschnittartig lassen sich aus meiner Sicht
zum jetzigen Zeitpunkt vier Linien festmachen in der religionsbezogenen Migra-
tionsforschung. Diese Ansitze stellen einen ersten Versuch dar, bestehende For-
schung zu ordnen und bleiben verkiirzt. Sie dienen dazu, aufzuzeigen, wie vielfil-
tig die Forschung zu Migration und Religion ist und wo Schwerpunkte gesetzt
werden konnen. Dariiber hinaus wird deutlich, wie stark inter- und transdiszipli-
nir religionsbezogene Migrationsforschung aufgestellt ist.

Die erste grosse Linie lasst sich als integrationsbezogener Ansatz bezeichnen.
Diese Linie wird nicht nur von Sozialwissenschaftlerinnen und Sozialwissen-
schaftlern, sondern insbesondere auch von Religionswissenschaftlern und Re-
ligionswissenschaftlerinnen verfolgt. Die soziale Funktion von religiosen Mi-
grationsgemeinschaften steht hier im Fokus. Die Fragen drehen sich um das
Integrationspotential von Migrationsgemeinschaften. Verkiirzt ausgedriicke: sind
religiose Migrationsgemeinschaften eine Hilfe oder ein Hindernis bei der Inte-
gration von Migranten und Migrantinnen? Fragen nach dem social capital einer
Migrationsgemeinde stehen im Zentrum, die Gemeinden werden in einer Netz-
werkperspektive untersucht.'® Ein Ziel dieser Forschungslinie ist es, einseitige Fra-
gen nach Assimilation und Anpassung in Integrationsprozessen zu ersetzen durch
multiperspektivische Fragerichtungen.

Wenn dieser integrationsbezogene Ansatz auf die Untersuchung der eri-
treisch-orthodoxen Gemeinde im Aargau angewandt wird, tritt ein gewisses
Integrationspotential der Gemeinde hervor. Durch informelle Angebote, wie
Ubersetzungsdienste durch Briickenbauer wie Nardos, oder Hausaufgabenhilfe,
wird Mitgliedern der Gemeinde das Einleben in der Schweiz erleichtert. Das Ge-
meindeleben findet ausschliesslich in der eritreischen Sprache Tigrinya statt. Dies
kann als ein das Integrationspotential einschrinkender Faktor betrachtet werden,
da Sprache in Integrationsprozessen eine wichtige Rolle spielt.

Die zweite Forschungslinie beschiftigt sich mit Kontaktzonen, die sich inner-
halb einer bestimmten Religion oder Konfession durch Migration ergeben. Es

18  Fiir diesen Ansatz steht hier exemplarisch der Soziologe und Religionswissenschaftler Alexan-
der-Kenneth Nagel: vgl. A.-K. Nagel (Hg.): Religiose Netzwerke. Die zivilgesellschaftlichen
Potentiale religiéser Migrantengemeinden, Bielefeld 2015.



86 Claudia Hoffmann

geht hier darum, wie Gemeinden einer bestimmten Religion oder Konfession
ihre Homogenitit aufweichen und versuchen in Vielfalt und Einheit mit an-
deren zusammenzuleben. Forschungen in dieser Linie zeigen, dass religiose Ge-
meinden sich zu dynamischen kulturellen Kontaktzonen entwickeln konnen, in
denen Zugehorigkeiten und Zuschreibungen, meist in einem unausgeglichenen
Machtverhilenis, ausgehandelt werden. Anliegen dieses Forschungsansatzes ist es,
herauszufinden, wie das Zusammenleben verstanden wird, welche Krifte zusam-
menhalten und wie Grenzziehungen funktionieren, in welchem Verhiltnis Ein-
heimische und Zugewanderte stechen. Was kénnten Merkmale einer interkulturell
verstandenen Gemeinde sein? Wie gestaltet sich eine sogenannte Migrationsoku-
mene aus? Je nachdem, ob der Fokus auf dem Christentum oder auf anderen Re-
ligionen liegt, konnte dieser Ansatz auch als religionswissenschaftlicher, 6kume-
newissenschaftlicher oder praktisch-theologischer Ansatz verstanden werden.”
Wie sich Aushandlungen in einer Kontaktzone darstellen, wird beispielsweise an
der religiosen Minderheit tamilischer Hindus sichtbar, die sich seit den 1980er
Jahren in der Schweiz etabliert hat. Tamilische Hindus besuchen in Ziirich einen
Krishna-Tempel, was zu verschiedenen Interaktionen fuhrt, die auch von aus-
schliessenden und paternalistischen Tendenzen geprigt sind. Es wird hier aber
auch deutlich, dass organisatorische Aushandlungen zwischen Gemeinschaften
zu strukturellen Verinderungen innerhalb einer Gemeinschaft fithren kénnen.?
Der Blick auf Nardos und die eritreisch-orthodoxe Gemeinde zeigt, dass die
okumenewissenschaftliche Frage nach dem Zusammenleben in der Kontaktzone
eine lebenspraktische Art des Zusammenlebens hervorbringt. Das Zusammen-
leben der beiden verschiedenen Gemeinden findet in einem Vermietungsmodell
statt, das von Regeln, der Ungleichheit der Partner, einem Machtgefille und

19 Stellvertretend sind hier fiir die Religionswissenschaft die Forschungsprojekte unter der Lei-
tung von Martin Baumann, Luzern, zu nennen, die in den Jahren 2007-2010 entstanden und
in das vom SNF geforderte Nationale Forschungsprogramm NFP 58 «Religious Commu-
nity, State, and Society» eingebettet sind. Vgl. M. Baumann / R. Eulberg / EA. Weigelt:
Zugewanderte Religion, 6ffentlicher Raum und Wandel von Geschlechterrollen tamilischer
Hindus und vietnamesischer Buddhisten in der Schweiz, in: http://www.snf.ch/SiteCollec-
tionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Baumann.pdf (5.2.2021). Fiir die Prak-
tische Theologie: SNF-Forschungsprojekt «Conviviality in Motion» 2020-2024, unter der
Leitung von Andrea Bieler, Basel. Vgl. SNF Forschungsdatenbank: Conviviality in Motion,
in: http://p3.snf.ch/Project-192445 (5.2.2021).

20 Vgl R. Eulberg / A. Jacobsen / P. Tillessen, Petra: The Label of ‘Religion’. Migration and
Aspirations of Religious Identities in Contemporary Europe. , Bonn 2019, 9-10, in: hteps://
www.fiw.uni-bonn.de/publikationen/FIW WorkingPaper/fiw-working-paper-no.-11..



Gottesdienste feiern 87

Abhingigkeiten geprigt ist. In dieser Kontaktzone bleiben sich die Partner auf
weiten Strecken fremd und eine Seite, hier die Schweizer Gemeinde, behilt die
Kontrolle und verortet die Zusammenarbeit im Feld der Diakonie.

In ciner dritten Forschungslinie stechen Theologien und religiose Praktiken im
Zentrum. Hier beschiftigt sich die Forschung mit Gottesdienst-Orten, mit Ritu-
alen und zugrundeliegenden Theologien. Frage und Analyse orientieren sich hier
insbesondere auch an globalen Entwicklungen. So werden religiose Praktiken
und theologische Selbstverstindnisse einer christlichen Migrationsgemeinde in
den grosseren Kontext der Weltchristenheit eingeordnet. Dieser Forschungsan-
satz bemiiht sich darum, den Fremden zu verstehen.” Fokus der Fragestellungen
ist in diesem Ansatz bisweilen auch, wie Migrationsprozesse Theologie und religi-
ose Praxis beeinflussen oder verindern, Migration wird als ein Theologie generie-
render Ort verstanden.?” An solchen Tiefenbohrungen beteiligen sich nicht nur
Vertreter und Vertreterinnen der Interkulturellen Theologie, dieser Ansatz wird
ebenso in der Praktischen Theologie oder der Religionswissenschaft verfolgt.

Denken wir an Nardos, so fillt auf, dass er in der Gemeinde viel Verantwor-
tung tragt. Er ist Briickenbauer nach aussen, aber auch nach innen, da er dank
seiner Deutschkenntnisse iiber wichtige Kontakte verfigt und vom lokalen
Schweizer Pfarrer gefordert wird. Nardos ist weder Priester noch Diakon, er hat
keine theologische Ausbildung. Er iibernimmt in der Schweiz Aufgaben, die ihm
in Eritrea verschlossen wiren. Forschungen in dieser Linie konnen religiése und
theologische Transformationsprozesse beschreiben und analysieren, wie die eben
ganz kurz beschriebene Laisierung in der eritreisch-orthodoxen Gemeinde.

Den vierten Ansatz verorte ich in der interdiszipliniren Biographicforschung.
Die Subjektperspektive einzelner Migranten und Migrantinnen steht hier im
Vordergrund. Ethnologie und psychoanalytische Ansitze prigen diese For-
schungslinie. Gefragt wird auch hier nach der Funktion der Religion in Migrati-
onsprozessen, die Betroffenen geben dariiber Auskunft. Kontingenzerfahrungen
sind hier im Fokus und die Frage danach, wie der Glaube nach oder auch wihrend

21  Fiir diesen Ansatz stehe stellvertretend Claudia Wihrisch-Oblau, die nach dem Selbstver-
stindnis von Pastoren und Pastorinnen in charismatischen Migrationskirchen fragr. Vgl. C.
Wihrisch-Oblau: The Missionary Self-Perception of Pentecostal/Charismatic Church Lead-
ers from the Global South in Europe. Bringing Back the Gospel, Leiden 2009.

22 Dafiir steht insbesondere der Ansatz der katholischen Wiener Praktologin Regina Polak. Eine
Zusammenfassung ihrer Position findet sich hier: R. Polak: Migration, Flucht und Religion.
Prakrisch-Theologische Beitrige, Ostfildern 2017.



88 Claudia Hoffmann

Migrationsprozessen zu einer Ressource werden kann.? Bisweilen ldsst sich dieser
Ansatz auch in der Traumaforschung verorten.

In der eritreisch-orthodoxen Trinitatis-Gemeinde kursierte unlingst die Er-
zihlung tiber ein Gemeindeglied im Gefingnis. Niemand wusste, was sich der
Betroffene hatte zu Schulden kommen lassen. Nardos besuchte den Mann im
Gefingnis. Das seelsorgerliche Gesprich tber die Gewalttat an seiner Frau in
der Muttersprache brachte dem Betroffenen grosse Erleichterung. Dartiber hin-
aus liess ihn der Zuspruch, dass Gott keines seiner Kinder allein lisst, Zuversicht
schopfen. Der Mann im Gefingnis erzihlt seine Geschichte einem Landsmann
und Kirchenvorstandsmitglied. Religion (und die Kirche) nimmt fiir diesen
Mann eine wichtige Funktion ein, sie wird in seiner jetzigen Lebensstation zu ei-
nem wichtigen Ankerpunke.

Diese Gliederung und Einteilung vorzunehmen bringt den Vorteil mit sich,
einen besseren Uberblick iiber die Forschung zu erhalten und hilft dabei, die eige-
nen Gedanken zu strukturieren. In der Praxis iberschneiden sich die Forschungs-
linien natiirlich, in der Zukunft wird sich auch zeigen, welche weiteren Themen-
bereiche die Migrationskirchenforschung erginzen werden. Bislang scheinen die
Stichworte Integration, Kontake, religiose Praxis und Bewiltigungs-Ressource die
Forschung zu gliedern.

4. Gottesdienst: Lernfeld fiir eine migrationsbezogene Theologie
Gottesdienste sind fir Fragen nach religiosen Praktiken und Theologien, also
fur Fragestellungen in der dritten Forschungslinie, ein besonders aussagekrafti-
ges Forschungsgebiet. Feldforschung im Sinne einer teilnehmenden Beobach-
tung ist im Fachbereich der Interkulturellen Theologie ein zentrales Mittel zur

23 Die Ethnologin und Religionswissenschaftlerin Eva Baumann-Neuhaus steht stellvertretend
fiir diesen Ansatz. Sie erstellte anhand Daten von christlichen Migranten und Migrantinnen
aus Lateinamerika und Spanien eine Typologie religidser Verarbeitung von Migrationsprozes-
sen. Vgl. E. Baumann-Neuhaus: Glaube in Migration. Religion als Ressource in Biographien
christlicher Migrantinnen und Migranten, St. Gallen 2019. Diese Publikation ist Ergebnis
ciner Doppelstudie, die in den Jahren 2015-2019 am pastoralsoziologischen Institut SPI in
St. Gallen durchgefiihrt wurde. Wihrend in beiden Binden danach gefragt wird, welche Rol-
le das Religiose im Leben von christlichen spanischsprachigen Migranten und Migrantinnen
einnimmt, wird diese Frage im zweiten Band von Simon Foppa im Sinne der ersten integra-
tionsbezogenen Forschungslinie gestellt. Seine Studie beinhaltet eine Theorie sozialer Un-
terstiitzung in Migrationsgemeinden. Vgl. S. Foppa: Kirche und Gemeinschaft in Migration.
Soziale Unterstiitzung in christlichen Migrationsgemeinden, St. Gallen 2019. Vgl. auch die
Rezension dieser beiden Binde von Andrea Bieler in diesem Heft.



Gottesdienste feiern 89

Datenerhebung. Gottesdienstbeobachtungen stellen also einen wichtigen Teil
meiner Forschungsarbeit dar. Gottesdienstbeobachtungen konnen nicht nur in
der weiter oben beschriebenen dritten Forschungslinie verortet werden, sondern
lassen sich ebenso im zweiten Ansatz einreihen, der Kontaktzonen untersucht.
Wenn nimlich danach gefragt wird, wie Gottesdienste das Zusammenleben ver-
schiedener Gemeinden beeinflussen, die sich beispielsweise Riume teilen. Bei der
teilnehmenden Beobachtung spielt die Haltung der Forscherin eine grosse Rolle.
Sie muss fihig sein, gleichzeitig zu beobachten und teilzunehmen. Insbesondere
bei Gottesdiensten, in denen Vieles atmosphirisch transportiert wird, scheint es
besonders wichtig, dass die Forscherin sich traut, sich vom Geschehen auch af-
fizieren zu lassen. Nur so kann sie auch unstrukturierte Gefiihle erfassen, die in
Gottesdiensten eine wichtige Rolle spiclen kénnen und die in der Regel nicht
verbalisiert werden.?

Im Folgenden werden zwei Gottesdienste aus unterschiedlichen eritreischen
Gemeinden nacherzihlt. Der erste Gottesdienst findet im Rahmen einer cha-
rismatischen Gemeinde statt, die in enger Partnerschaft mit einer Schweizer
Vineyard-Gemeinde lebt. Der zweite, weiter unten beschriebene Gottesdienst,
spielt sich in einer eritreisch-orthodoxen Gemeinde ab, die die Raumlichkeiten
einer reformierten Stadtgemeinde nutzen kann. Anschliessend an die Gottes-
dienstbeobachtungen kristallisiere ich einige Themen heraus, die fir das globale
Christentum von Relevanz sind. Diese Themen sind im Sinne von Schlaglichtern
zu verstehen, die es in Zukunft weiter zu berticksichtigen und in verschiedenen
Zusammenhingen zu analysieren gilt.

4.1. Eritreisch-charismatische Heilungskonferenz
Jahrlich findet eine Konferenz der eritreisch-charismatischen Kirchen in der
Schweiz statt. Der Anlass wird Konferenz genannt, es handelt sich dabei aber
um einen zweitigigen Gottesdienst, bei dem Heilung und Befreiung die zentrale
Rolle spielen. Der Lobpreis beginnt, die versammelte Gemeinde singt, angelei-
tet durch einen Leadsinger, vereinzelt wird still gebetet, immer mehr Menschen

24 So schlagen beispielsweise Dominik Mattes, Omar Kasmani und Hansjérg Dilger in ihrem
Aufsarz mit dem sprechenden Titel «all eyes closed » vor, dass die Forscherin ihre eigene Kér-
perwahrnehmung nutzen muss, um Affekte untersuchen zu kénnen. D. Mattes / O. Kasmani
/ H. Dilger: «All Eyes Closed». Dis/sensing in Comparative Fieldwork on Affective-Re-
ligious Experiences, in: A. Kahl: Analyzing Affective Societies, London / New York 2019,
265-278.



90 Claudia Hoffmann

finden sich ein. Nach etwa 20 Minuten kommt der Prophet, der fiir diese Kon-
ferenz aus Kanada eingeladen wurde. Nach einer guten Stunde dieser teilweise
frohlichen, aber auch andichtigen Sammlung beginnt die Predigt, die wiederum
eine Stunde dauert. Die Predigt konzentriert sich auf Themen wie im Glauben
wachsen, sich von der Welt trennen (2Petr 1, 1-15; 2Petr 3; 2Thess 2, 14; Joh 1,1).
Noch wihrend der Prophet seine Predigt mit einem Gebet beendet, wird eine
Frau nach vorne gebracht, die sich heftig schiittelt. Der Prophet interviewt die
Frau mit einem Mikrofon; das Problem, welches die Person plagt, wird erfragt.
Der Prophet sagt, er spreche direkt den Dimon an, der die Frau zu plagen scheint.
Dann wird gebetet. Der Prophet befiehlt, dass das Leiden ein Ende nimmt, die
ganze Gemeinde unterstiitzt ihn dabei. Alle Menschen stehen, sie strecken ihren
rechten Arm aus und rufen auf Geheiss des Propheten etwas, das so viel wie «fahr
aus» bedeutet. Inmer mehr Frauen kommen auf den Platz vor dem Predigerpult,
der mit Scheinwerfern ausgeleuchtet ist. Sie schiitteln sich und gehen zu Boden.
Minner und Frauen, die vor der Konferenz dazu bestimmt wurden, stiitzen die
Frauen, legen ihnen Tiicher um die Hiften, um sie vor Blicken zu schiitzen. Im
Interview wird diese Erfahrung des Ergriffenseins vom Heiligen Geist mit einer
Geburt verglichen, es beginnt danach ein neues Leben.”

In diesem Gottesdienst wird erstens deutlich, dass und wie sich die sichtbare
und unsichtbare Welt in diesem Geschehen und dariiber hinaus gegenseitig be-
einflussen. Die Welt wird hier nicht in einen profanen und sakralen Teil getrennt,
sondern es gilt, dass durch spirituelles Tun auch materieller Segen herbeigefithrt
werden kann. Dimonen dussern sich im physischen Schiitteln der Menschen,
ihr Auszug dadurch, dass diese ganz ruhig werden. Es wird von den Anwesenden
anscheinend als ganz alltdglich empfunden, dass heilige Machte direkt und auch
gewaltig in das irdische Leben eingreifen. Diese Weltsicht steht in starkem Ge-
gensatz zu einer Wahrnehmung der Welt, die auf den ersten Blick in der Schweiz
vorherrschend ist und durch und durch von einer «Entzauberung>, also von auf-
klirerischem Denken und Sikularisierung, geprigt ist.” Ich nehme hier zwar eine

25  Die Beschreibung und die nachfolgende Analyse dieser Heilungskonferenz basiert auf dem
Beobachtungsprotokoll meiner teilnehmenden Beobachtung, 29.7.2017, 12-17 Uhr, Inter-
views und informellen Gespriche mit Verantwortlichen und Teilnehmenden an der Konfe-
renz.

26 In der Schweiz und in Deutschland wird vor allem mit dem Religionsmonitor und Sinus-
Milieus das Verhiltnis zwischen Religion und Gesellschaft zu erfassen versucht. Inwieweit
sich mit diesen Instrumenten auch Glaubenspraktiken von Menschen abbilden lassen, bleibt



Gottesdienste feiern 91

Sicht des globalen Christentums ein, die mit Philipp Jenkins grob zwischen ei-
nem konservativen Christentum des globalen Stidens und einem liberalen Chris-
tentum des Nordens unterscheidet,”” mahne aber gleichzeitig zu grosser Vorsicht
mit solchen Finteilungen. Es handelt sich um eine verkiirzte Sicht, in Wirklich-
keit gestaltet sich das Christentum viel komplexer und nicht entlang dieser beiden
Achsen aus. Es gibt durchaus auch in der Schweiz Milieus, in denen Erfahrung
héher gewichtet wird als Glaube und Wissen und damit gerechnet wird, dass spi-
rituelles Tun auch materiellen Segen herbeifithren kann, denken wir nur an den
mittlerweile gross gewordenen Heilungsmarke.”® Deutlich wird aber bereits, dass
die Analyse von Gottesdiensten in Migrationskirchen den Diskurs um postmo-
derne Religiositit durchaus bereichern kann.

Zweitens wird in diesem Gottesdienst deutlich, dass Aspekte des Heils und
der Rettung in der Welt, im Hier und Jetzt, verortet werden. Heil wird nicht erst
in einer fernen, gar eschatologischen Zukunft méglich. Heilen und Heilung kon-
nen so als eine Moglichkeit gelesen werden, mit unterschiedlichen Herausforde-
rungen der Moderne umzugehen. Heilung und Befreiung sind zentrale Elemente
im Pentekostalismus. In der Pentekostalismusforschung geht man sogar davon
aus, dass Pfingstkirchen und charismatische Bewegung dank Heilungserlebnissen
im globalen Stiden so stark gewachsen sind.*” Gottesdienstbeobachtungen in Mi-
grationskirchen konnen also dazu fihren, dass auch systematisch-theologische
Fragen, wie hier das Verstindnis von Eschatologie und Wirken des Heils, iiber-
dacht werden.

fiir mich eine offene Frage. Einblick, wie die katholische Kirche in Deutschland mit der religi-
osen Diversitit und den unterschiedlichen Bediirfnissen in der (post)-modernen Gesellschaft
umgeht, bietet folgender Beitrag: J. Mahne-Bieder / M. Hilpert: Religiése Diversitit in der
(post-)modernen deutschen Gesellschaft, in: P. Genkova / T. Ringeisen (Hg.): Handbuch
Diversity Kompetenz, Wiesbaden 2016, 515-530.

27 Vgl P. Jenkins: The Next Christendom. The Coming of Global Christianity, Oxford 2002.

28 Vgl dazu beispielsweise H. Coste: Einstellung zu Medizinsystemen im alternativ-religiésen
Feld in der Deutschschweiz. Zwei Fallbeispiele zum exklusiven Gebrauch von Alternativme-
dizin, in: T. Klie / M. Tulaszewski / K. Hock (Hg.): Was Heilung bringt. Krankheitsdeutung
zwischen Religion, Medizin und Heilkunde, Bielefeld 2019, 61-72; oder auch M. Tulaszewski:
Geistheilung auf den «Mirkten des Besonderen» - Eine Fallanalyse, in: T. Klie / M. Tulas-
zewski / K. Hock (Hg.): Was Heilung bringt. Krankheitsdeutung zwischen Religion, Medi-
zin und Heilkunde, Bielefeld 2019, 73-88.

29 Vgl C. Gunther Brown: Introduction: Pentecostalism and the Globalization of Illness and
Healing, in: C. Gunther Brown (ed.): Global Pentecostal and Charismatic Healing, Oxford /
New York 2011, 3-26, hier: 3.



92 Claudia Hoffmann

Drittens tritt bei der Beobachtung dieses Gottesdienstes hervor, dass Frauen
fiir Dimonen empfinglicher zu sein scheinen. Der Zusammenhang zwischen der
Frau, dem Weiblichen und dem Bosen ist eine Thematik, die Theologie und Kir-
che durch die Jahrhunderte hindurch und tiber Lander- und Konfessionsgrenzen
hinweg stark geprigt hat.*® In Interviews, die ich im Rahmen meiner empirischen
Forschung gefiihrt habe, wurde betont, dass erfahrenes Leid und Gewalt auf der
Flucht dazu beitragen, dass Dimonen sich leichter ansiedeln konnen. Frauen sind
auf der Flucht diesen Gefahren in besonders hohem Masse ausgesetzt, was dazu
fithre, dass dimonische Michte leichter Eingang finden. Weiter sei dafur auch die
Tatsache verantwortlich, dass Frauen generell emotional offener seien und in tra-
ditionellen Gesellschaftsstrukturen oft mehr zu tun haben mit sogenannt «ma-
gischen Handlungen, wie zum Beispiel einer Kaffeezeremonie»*' Die zentrale
Stellung der Frauen in diesen Heilungszeremonien kann zusitzlich als Hinweis
darauf gelesen werden, dass Frauen im Pentekostalismus eine paradoxe Stellung
innehaben, die sie zwischen Macht und Unterwiirfigkeit stindig ausbalancieren
miissen.>* Beobachtungen von Gottesdiensten in Migrationskirchen tragen also
einerseits etwas zum Verstindnis des Weiblichen in Theologie und Kirche bei,
andererseits leisten sie einen Beitrag zur Frage, wie kulturelle und religiése Vor-
stellungen und Praktiken von einander abhingen und sich beeinflussen.

4.2. Eritreisch-orthodoxe Liturgie
Vor dem Gemeindehaus der reformierten Kirche tiirmen sich ausgezogene Schu-
he, Gesang und dumpfe Trommelschlige dringen von innen nach draussen. Der

Gesang ist kriftig und wohlklingend und wird von Klatschen oder rhythmischen

30 Vgl zB. diesen Sammelband, in dem Konkretionen des Bosen in den Blick genommen wer-
den, und der verschiedene Perspektiven, auch internationale und interreligiose, zusammen-
bringe: H. Kuhlmann / S. Schifer-Bossert (Hg.): Hat das Bése ein Geschlecht. Theologische
und religionswissenschaftliche Verhaltnisbestimmungen, Stuttgart 2006.

31 Vgl Interview mit David, Susanne, Christoph (Pseudonyme) am 27.6.2017 und am
21.8.2017. Fiir ein besseres Verstindnis des Pentekostalismus in Eritrea vgl. A. Anderson:
Eritrean Pentecostals as Asylum Seekers in Britain, Journal of Religion in Africa 43/2 (2013)
167-195 (170-174; 180-189). Die Dissertation von Jorg Haustein gilt als Meilenstein in der
Erforschung des dthiopischen Pentekostalismus, der mit dem Pentekostalismus in Eritrea eng
verwande ist. Vgl. . Haustein: Writing Religious History. The Historiography of Ethiopian
Pentecostalism, Wiesbaden 201 1.

32 Vgl. zur paradoxen Stellung der Frau im Pentekostalismus: M. English de Alminana: Women
in Pentecostal and Charismatic Ministry. Informing a Dialogue on Gender, Church, and Mi-
nistry, Leiden 2017.



Gottesdienste feiern 93

Handbewegungen begleitet, bei denen die Hinde vor der Brust mit den Handfl4-
chen gegen oben zeigend hin und her schwenken. Die Frauen tragen alle weisse
Kopftiicher, manche weisse Rocke, einige Manner sind in weisse Tiicher gehiillt-
ein Symbol der Reinheit. Die Frauen stehen rechts vor der Bithne, sie bilden die
Mehrheit der Gottesdienstgemeinde, die Manner befinden sich links. Vorne auf
der Biithne steht ein Chor aus neun Minnern, Nardos ist unter ihnen, und sechs
Frauen. Uber ihnen sind vier Bilder aufgehingt, Ikonen welche zur Feier der Li-
turgie unbedingt benotigt werden. Die Gottesmutter Maria mit Jesus, rechts da-
neben ein Bild mit drei Engeln, das die Trinitit darstellt. Flankiert werden diese
beiden Bilder von je einem Bild, eines zeigt den Engel Gabriel, das andere den
Engel Michael.

Es sind bereits an die zweihundert Personen der eritreisch-orthodoxen Ge-
meinde anwesend, aber immer noch stossen Leute dazu. Sie gehen auf die Knie,
kiissen den Boden und bekreuzigen sich drei Mal und stellen sich dann geordnet
in die Reihe. Alles geschicht in grosser Ruhe und Zuriickhaltung.

Die Trinitatis-Gemeinde wiinscht sich eine eigene Kirche, da die jetzige Situ-
ation fiir sie nicht optimal ist. Sie miissen sich stark nach dem Programm und den
Wiinschen der reformierten Kirchgemeinde richten.”

Der Gottesdienst wird ohne Schuhe und mit Ikonen gefeiert, das ist wohl
die erste Auffilligkeit in diesem Gottesdienst. Aus Respekt werden die Schuhe
ausgezogen, das ist so Brauch in Eritrea. Die Ikonen, die fiir das Feiern des Got-
tesdienstes verwendet werden, zeigen an, dass Gast und Gastgeber einer anderen
Konfession angehoren. Das bedeutet unter anderem, dass den beiden Gemeinden
ein unterschiedliches Verstindnis von Heiligkeit im Allgemeinen und von hei-
ligen Rdumen im Besonderen zu Grunde liegt. Wahrend ein reformierter Got-
tesdienst keine heiligen Rdume kennt und praktisch keine Utensilien fiir einen
Gottesdienst braucht, werden fiir einen orthodoxen Gottesdienst Ikonen und
eine Tkonostase benétigt. Die Tkonostase, eine kunstvoll bemalte Wand, die den
Altarraum vom Gottesdienstraum trennt, stellt die Grenze zwischen der sichtba-
ren und der unsichtbaren Welt dar und verbindet die Glaubigen mit der himm-
lischen Kirche. Dieses kurze Beispiel eines eritreisch-orthodoxen Gottesdienstes

33  Diese Beschreibung beruht auf zwei Gottesdienstbesuchen am 27.8.2017 und am 1.7.2018
und daran anschliessende informelle Gespriche am 1.7.2018. Zusitzliche Informationen
brachten Interviews mit Nardos und Ogbamichael am 25.9.2017, mit Thomas am 11.12.2017
(fiir alle Interviewpartner werden Pseudonyme verwendet).



94 Claudia Hoffmann

hat vor allem gezeigt, dass Gottesdienstbeobachtungen in Migrationskirchen den
Diskurs um postmoderne Religiositit in der Schweiz bereichern und verindern
kénnen. Es geht in diesem Diskurs nicht nur um Individualisierung und Sakulari-
sierung oder fundamentalistische Tendenzen, nein, es geht auch um Verstindnis-
se des Heiligen, die Bedeutung von Ritualen.

4.3. Fremde Netzwerke und pneumatisch-expressive Gottesdienstorientierung
Diese beiden kurzen Einblicke in zwei Gottesdienste eritreischer Gemeinden zei-
gen, dass der Gottesdienst zu einem Lernfeld einer migrationsbezogenen Theolo-
gie werden kann. An die oben festgehaltenen Auffilligkeiten lassen sich weitere
Fragen anschliessen, die zu kleineren oder grosseren Forschungsarbeiten ausge-
arbeitet werden konnten. Was bedeutet Heil und Heilung fir die Kirche heute?
Wie wird der Raum Gottes interpretiert? Welche Stellung nehmen Genderfragen
in der Okumene ein? Anhand von zwei Thesen mochte ich verdeutlichen, wie
Theologie (und schliesslich auch kirchliche Praxis) anhand des Lernfeldes Got-
tesdienst migrationsbedingte Fragen und Verinderungen fruchtbar aufnehmen
kann.

These 1: Sogenannte Migrationskirchen sind in Netzwerke eingebunden, die
reformierter Theologie und Kirche auf weiten Strecken fremd sind. Das orthodoxe
Christentum tritt in der Schweiz durch zahlreiche Asylantrige von Eritreern und
Eritreerinnen in einer bislang noch nie dagewesenen Form in den Vordergrund.
Zur orientalisch-orthodoxen Kirchenfamilie gehéren neben der eritreischen und
ithiopischen orthodoxen Kirche die koptische, armenische, syrische und indische
orthodoxe Kirche.** Es handelt sich hier um sehr alte Kirchen, die noch in apos-
tolischer Zeit oder von Nachfolgern der Apostel gegriindet wurden. Grundlage
ihrer Lehre sind die drei ersten kumenischen Konzile von Nizia 325, Kontstan-
tinopel 381 und Ephesus 43 1. Die alexandrinische Tradition, insbesondere in den
Lehren des Heiligen Cyrill von Alexandrien, haben ihre Theologie schr geprigt.

34  Zur Einordnung der ithiopischen und eritreischen Orthodoxie vgl. F. Heyer: Die Kirche
Athiopiens. Eine Bestandesaufnahme, Berlin 1971. Fiir knapp zusammen gefasste Informa-
tionen zur Liturgie der 4thiopischen und eritreisch orthodoxen Kirche vgl. B.M. Proksch:
«Der ithiopische Rituss, in: B.J. Groen / C. Gastgeber: Die Liturgie der Ostkirche. Ein Fith-
rer zu Gottesdienst und Glaubensleben der orthodoxen und orientalischen Kirchen, Freiburg
2012, 233-250. Um die Rolle der Ikonen im orientalisch-orthodoxen Christentum besser zu
verstehen vgl. C. Chaillot: The Role of Images and the Veneration of Icons in the Oriental
Orthodox Churches. Syrian-orthodox, Armenian, Coptic and Ethiopian Traditions, Wien
2018.



Gottesdienste feiern 95

Die cyrillische Formel der «einen Natur des fleischgewordenen Wortes» stellt
die Grundlage der Christologie dieser Kirchen dar, die auch zum Bruch mit den
byzantinisch-orthodoxen Kirchen fiihrte. Es handelt sich hier um eine der iltes-
ten Konfessionen des Christentums, um streng hierarchisch gegliederte Kirchen,
die sich im Rahmen der Netzwerkterminologie als ein vertikales Netzwerk be-
schreiben lisst. Eine Gemeindegriindung in der Schweiz bedarf einer Etlaubnis
aus Eritrea. Ganz anders funktioniert das pentekostale Netzwerk, in das die erit-
reisch-charismatische Gemeinde eingebettet ist. Dieses Netzwerk geht weit iiber
traditionelle Pfingstkirchen hinaus und ist transnational, polyzentrisch und tiber-
denominationell organisiert. Von verschiedenen Knotenpunkten gehen Impulse
aus, die fiir die Gemeinden prigend sind. Gottesdienste in Migrationskirchen zu
betrachten, bietet also die Moglichkeit, das Okumeneverstindnis auszubauen.
Um die Gottesdienste einer sogenannten Migrationskirche besser verstehen und
einordnen zu kénnen, ist es zentral, mit diesen fremden Netzwerken in Kontake
zu treten. Dazu geeignet scheinen mir wenig institutionalisierte 6kumenische
Begegnungsformen, zum Beispiel in einer lokalen Form des «Global Christian
Forum».% Das Global Christian Forum bemiiht sich seit der Jahrtausendwende
darum, ein offener Raum zu sein, nicht eine Institution, in dem sich auch Kirchen
beteiligen kénnen, die weder Mitglied im ORK sind oder es werden mocheen.
Im Global Christian Forum kommt eine Vielzahl christlicher Traditionen zusam-
men, die sich sonst nicht begegnen. Erstmals waren hier Pfingstkirchen in einem
grosseren Massstab in interkonfessionelle Prozesse involviert.* Ein solches Forum
und die Begegnung und Beriihrung mit uns bislang fremden Netzwerken wiirde
nicht nur unser Verstindnis von Okumene erweitern, sondern auch unsere 6ku-
menischen Bezichungen in der Schweiz beleben. Das Forum basiert nicht nur auf
dem Héren von den Erfahrungen der anderen, sondern auch auf einer geteilten
Spiritualitit. Daraus konnten auch wertvolle Impulse fiir die Schweizer Gottes-
dienstpraxis erwachsen.

These 2: Viele Migrationskirchen feiern pneumatisch-expressiv orientierte Got-
tesdienste. Die Beobachterin von Gottesdiensten in Migrationskirchen bekommt
schnell das Gefiihl, dass diesen Gottesdiensten eine etwas andere Orientierung

35 Diese Idee iibernechme ich von Andreas Heuser. Vgl. A. Heuser: Noch weithin unbekannt
Nachbarn, SKZ 18 (2018) 386-387 (387).

36  Auf der Homepage des Global Christian Forum sind die wichtigsten Informationen und ge-
schichtlichen Stationen zusammengefasst. Vgl. Global Christian Forum, in: https://globalch-
ristianforum.org/ (8.2.2021).



96 Claudia Hoffmann

zu Grunde liegt als reformierten Gottesdiensten. In reformierten Gottesdiensten
werden Predigt und Abendmahl stirker gewichtet als Elemente des Lobpreises
und der Anbetung. Die Dimension des Erinnerns steht im Zentrum, weniger die
Gegenwart und die Moglichkeit einer Geisterfahrung hier und jetzt, die insbe-
sondere in der Anbetung und im Lobpreis in charismatischen Gottesdiensten
breiten Raum einnimmt.”” Die Differenzlinie bei den Gottesdienstverstindnissen
oder -orientierungen kann verschiedentlich gefasst werden. Die Dimension der
Zeit ist eine Méglichkeit, die Frage des Wirkens des Heiligen Geistes eine andere.

Nicht nur in charismatischen Kirchen, sondern ebenso in reformierten, wird
Gottesdienst als ein pneumatisches Geschehen, als ein Handeln Gottes, verstan-
den und das Einstimmen in die trinitarische Wirklichkeit des Heiligen Geistes
ist fiir das Feiern des Gottesdienstes zentral. Der Gottesdienst stellt einen Grenz-
bereich der menschlichen Erfahrung dar, in ihm ist die energetische Kraft des
Heiligen Geistes erfahrbar und diese Kraft bewirkt etwas.”® Nicht der Mensch
handelt, sondern Gott durch den Menschen. Aber es scheint, dass das Wirken
des Heiligen Geistes anders gefasst und verstanden wird. Nach reformatorischer
Anschauung wird die energetische Kraft des Heiligen Geistes in Wort und Sak-
rament wirksam.* Der Gottesdienst wird als ein Kommunikationsereignis des
Geistes verstanden.® Die Prisenz Gottes oder des Geistes wird als nicht direkt
wahrnehmbar charakeerisiert, deshalb muss dariiber kommuniziert werden.*!
Wird somit die Kraft des Heiligen Geistes im Gottesdienst nicht bereits zu stark
kanalisiert oder rationalisiert? Wo finden transformative, korperliche und emo-
tionale Elemente der Geistkraft Eingang in Gottesdienste? Wird in reformierten
Gottesdiensten alles, was dramatisch und bedrohlich ist, rituell nicht dargestellc?

37  Ineiner kleinen Schrift stellt Gregor Etzelmiiller finf verschiedene Typen christlicher Litur-
gien vor. Er zeigt auf, dass die Diversitit der Liturgien keine Gefahr fiir die Einheit der Chris-
tenheit darstellt, sondern dass es sich lohnt, wenn unterschiedliche Kirchen gemeinsam iiber
Chancen und Besonderheiten der jeweiligen Profile nachdenken. Vgl. G. Etzelmiiller: Was
geschicht beim Gottesdienst? Die eine Bibel und die Vielfalt der Konfessionen, Leipzig 2014.

38 Vgl fiir ein solches energetisches Gottesdienstverstindnis M. Josuttis: Der Weg in das Leben.
Eine Einfithrung in den Gottesdienst auf verhaltenswissenschaftlicher Grundlage, Miinchen
1991.

39  Vgl. M. Josuttis: Die Einfithrung in das Leben. Pastoraltheologie zwischen Phinomenologie
und Spiritualitit, Giitersloh 1996, 97.

40  Vgl. L. Baschera: Hinkehr zu Gott. «Busse» im evangelisch-reformierten Gottesdienst, Got-
tingen 2017, 71-74.

41 Vgl. R. Kunz: Gottesdienst evangelisch-reformiert. Liturgik und Liturgie in der Kirche
Zwinglis, Ziirich 2006, 399.



Gottesdienste feiern 97

Reformierten Gottesdiensten liegt ein pneumatisch-formatives Verstindnis zu
Grunde. Nicht der Kultus oder das Handeln des Menschen stehen im Vorder-
grund wie in einem anthropologisch-expressiven Gottesdienstverstindnis, son-
dern das gottliche Handeln und die konstitutiv formative Wirkung liturgischer
Praxis.” Viele Migrationskirchen zeichnen sich demgegeniiber durch eine pneu-
matisch-expressive Orientierung aus. Die Kraft des Heiligen Geistes bricht teil-
weise gewaltig in das Gottesdienstgeschehen ein oder aus den Menschen heraus.
Die transformative Kraft des Heiligen Geistes, die individuell etwas bewirke, steht
hier im Vordergrund. Der liturgische Vollzug der Gemeinde spielt daneben eine
weniger wichtige Rolle.

Die Beschiftigung mit Gottesdiensten in Migrationskirchen stellt eine Mog-
lichkeit dar, unterschiedliche theologische Fragen neu zu stellen, sie auf eine ganz
eigene Art und Weise zuzuspitzen oder ihnen ungeahnte Wendungen zu geben.
Die Erkenntnis, dass Migrationskirchen in eigene Netzwerke eingebunden sind,
lisst das hiesige Okumeneverstindnis iiberdenken. Die Beobachtung kérperlich
betonter Frommigkeit und Geistergriffenheit in migrationskirchlichen Gottes-
diensten lasst danach fragen, wie eine pneumatische Orientierung eines Gottes-
dienstes sich rituell darstellt. Diese beiden Einsichten stellen nur zwei Beispiele
dar, wie sich aus der Beschiftigung mit Migrationskirchen theologische Frage-
stellungen ergeben, die fiir die Zukunft von Theologie und Kirche relevant er-
scheinen. Denn die Zukunft wird in einer Migrationsékumene liegen, in einem
Miteinander von autochthonen und aus Migrationsprozessen hervorgegangenen
kirchlichen und theologischen Formationen.

S. Schlussfolgerungen: gemeinsam leben in der Migrationsokumene
Gemeinsam Gottesdienst feiern stellt fiir die Migrationsokumene eine grosse Hiir-
de dar. Mit dieser letzten These fithre ich meine Schlussfolgerungen ein, die sich
auf ein gelingendes Zusammenleben in der Migrationsékumene konzentrieren.

Viele reformierte Kirchen, die mit Migrationskirchen einen Raum teilen,
feiern einmal pro Jahr einen gemeinsamen Gottesdienst. Das stellt aufgrund der
unterschiedlichen theologischen Grundlagen, verschiedenen Musikstile und
erwiinschten Atmosphiren, um nur weniges zu nennen, eine hohe, um nicht
zu sagen, viel zu hohe Hiirde dar. All diese Unterschiede zu einem gelingenden
Gottesdienst zusammen zu fiihren, ist ein schwieriges Unternchmen. Gibe es

42 Vgl. Baschera: Hinkehr (Anm. 40). 30ff.



98 Claudia Hoffmann

nicht geeignetere Momente des gemeinsamen Lebens? Vor iiber 35 Jahren hat
der Missions- und Religionswissenschaftler Theo Sundermeier das Modell der
Konvivenz zur Gestaltung der 6kumenischen Existenz vorgeschlagen. Auf die
Idee und das Konzept der Konvivenz ist Sundermeier in Brasilien gestossen, wo
es eine grundlegende Form des nachbarschaftlichen Zusammenlebens in latein-
amerikanischen Stiadten wie auch in den Basisgemeinden bedeutet. Sundermei-
er fasste diese Grundidee dann in den drei Grundhaltungen des Teilens, Lernens
und Feierns zusammen und schlug vor, das Konzept einer «Kirche fiir andere»
mit dem der Konvivenz abzulésen.”® Der Begriff ist in der Folge von vielen auf-
gegriffen worden, nach wie vor sind aber die mit diesem Begriff verbundenen
Konsequenzen noch nicht voll und ganz gezogen worden. Insbesondere der
Bereich des Lernens scheint mir zu wenig ins Zentrum geriickt zu sein. In den
Begegnungen zwischen sogenannten Migrationskirchen und autochthonen
Kirchen in der Schweiz wurde darauf bislang zu wenig Gewicht gelegt. In einer
solchen Migrations6kumene, die interkulturell zusammengesetzt ist und neben
katholischen, reformierten und orthodoxen Gruppen auch freikirchlich orga-
nisierte Gemeinden mit evangelikaler oder charismatischer Prigung miteinbe-
zieht, ist das Lernen als ein Kennenlernen, als ein Erlernen und ein Dazulernen
zu verstehen. Dabei ist nicht nur die Wertschitzung des anderen selbstverstind-
lich, sondern eine wechselseitige Offenheit fur kritische Anfragen eine Voraus-
setzung. Bei der Wertschitzung gilt es zu bedenken, dass nicht nur die Traditio-
nen der Anderen wertgeschitzt werden sollen, sondern auch ihre Anliegen und
ihre Angste. In einem solchen Lern-Setting fungieren die Anderen einerseits als
Spiegel fiir die eigenen Prigungen, Vorlieben, Schwichen und blinden Flecken,
aber auch als Fenster. Durch das Kennenlernen der Anderen ergeben sich neue
Wege das Evangelium zu verstehen und zu leben.* Konkret konnten sich solche
Lernmomente vielleicht gerade in Bildungsangeboten (Katechese, Jugendar-
beit, Bibel-Kurse) darstellen, welche unterschiedliche Gemeinden gemeinsam
anbieten.

43  Vgl. T. Sundermeier: Konvivenz als Grundstruktur ékumenischer Existenz heute, in:
W.Huber / D.Ritschl / T. Sundermeier: Okumenische Existenz heute, Miinchen 1986, 49-
100.

44 Ich beziche mich hier auf Werner Kahl, der 6kumenisches Lernen in diesem Sinn formuliert
hat. Vgl. W. Kahl: Hexenglaube, Fliiche und Jesus Power. Irritierende Begegnungen mit dem
pfingstlich-charismatischen Christentum Westafrikas in Deutschland, H.-G. Heimbrock /
C.P. Scholrz: Kirche. Interkulturalitit und Konflike, Berlin 2016, 121-132, hier: 130.



Gottesdienste feiern 99

Dariiber hinaus konnte es in der Migrationsékumene auch angezeigt sein,
neben dem Gottesdienst andere Formen des Feierns zu finden, zum Beispiel im
gemeinsamen Essen. Das gemeinsame Essen konnte nicht nur Nebenschauplatz
sein, sondern ins Zentrum geriickt werden. Essen oder auch der Verzicht auf Es-
sen ist ein wichtiger Bestandteil in vielen religidsen Traditionen. Gemeinsames
Essen fordert die Nihe zueinander, man kann dadurch Teil einer Gemeinschaft
werden oder an ihr teilhaben. Essen geht auch dann, wenn man niche die gleiche
Sprache spricht und die Welt anhand unterschiedlicher Paradigmen versteht.
Durch das Essen konnen dariiber hinaus auch Fremdbegegnungen gemacht wer-
den, die gemeinsam oder auch wieder getrennt voneinander reflektiert werden
konnen. Wenn allerdings ein gemeinsamer Gottesdienst gefeiert wird, dann soll-
te besonderes Augenmerk auf die nonverbale Dimension und die Energiedyna-
miken des Gottesdienstes gelegt werden. Diese Dynamiken kénnen Menschen
nimlich voneinander entfremden oder sie einander naherbringen. Zu fragen ist
also bei der Gestaltung eines Gottesdienstes, wie sich unterschiedliche Energiedy-
namiken entfalten kénnen, damit sich verschiedene Menschen wohl fiithlen und
ein Gefiihl von Heimat und Vertrautheit entstehen kann.%

In Zukunft wird es in der Erforschung von Migration und Religion darum
gehen, die weiter oben beschriebenen vier skizzierten Forschungslinien weiterzu-
fithren. Allgemein lisst sich beobachten, dass theologische Fragestellungen sozi-
alen bislang eher nachgestellt werden. Theologische Fragen sind in Zukunft noch
starker zu beriicksichtigen. Fruchtbar scheint mir, gewissen Fragen auch in einem
interreligiosen Vergleichsdesign nachzugehen. So konnte die Frage nach interkul-
tureller Gemeindebildung, die zur Zeit insbesondere fiir christliche Gemeinden
gestellt wird und in der Praktischen Theologie eine wichtige Rolle spielt, in un-
terschiedlichen Religionsgemeinschaften bearbeitet werden. Weiter halte ich ein
Mapping verschiedener religiéser Migrationsgemeinschaften fir sinnvoll, denn
nach wie vor gilt es, diese Gemeinschaften aus ihrer Unsichtbarkeit heraustreten
zu lassen. Kleinraumige Einzelstudien haben hier den Vorteil, das Handeln von
Migrationsgemeinschaften auf verschiedenen Ebenen untersuchen zu kénnen.
Aber es bleibt schwierig, dadurch allgemein giiltige Aussagen zu treffen. Darii-
ber hinaus lauft Forschung Gefahr, durch Einzelstudien vereinfachte oder exoti-
sierende Zuschreibungen zu liefern, was in eine stereotype Fremdwahrnehmung

45  So auch A. Bieler: Gottesdienst Interkulturell. Predigen und Gottesdienst feiern im Zwi-
schenraum, Stuttgart 2008, 215-218.



100 Claudia Hoffmann

dieser Gemeinschaften miinden kann. Akademisch aufgesetzte Begriffe wie der-
jenige der «reverse mission»% kénnen sich dadurch ablagern und dazu fiihren,
dass sogenannte Migrationskirchen schubladisiert und beiseite gelegt und damit
wiederum in die Unsichtbarkeit gedringt werden.

Abstract

Migration und Religion stellt ein breites Forschungsfeld dar, das in der Theologie mehr
und mehr bearbeitet wird. Dieses Forschungsgebiet zeichnet sich nicht nur durch unter-
schiedliche Schwerpunktsetzungen aus, sondern auch durch seine transdisziplinire Ori-
entierung. Nicht nur Theologie und Religionswissenschaft, sondern insbesondere auch
Soziologie und Politologie beteiligen sich an der Bearbeitung unterschiedlich gelagerter
Fragestellungen in diesem Forschungsbereich. Dieser Artikel erldutert, wie Migration die
religiése Landschaft der Schweiz verandert und wie die Zusammenhinge von Migration
und Religion in der religionsbezogenen Forschung bearbeitet werden. Der Fokus liegt
dabei auf migrierenden Menschen aus Eritrea und ihrer Art und Weise Gottesdienst
zu feiern. In einem ersten Abschnitt wird dargestellt, wie die Situation eritreischer Ge-
flichtete in der Schweiz aussieht. Im zweiten Abschnitt werden vier verschiedene Ansitze
ciner religionssensiblen Migrationsforschung vorgestellt. Im dritten Teil wird am Beispiel
des Gottesdienstes aufgezeigt, dass es im Bereich Migration und Religion Lernfelder zu
entdecken gibt, die es noch weiter zu bearbeiten gilt, sodass wir in Zukunft von einer mi-
grationssensiblen Theologie (und Kirche) sprechen kénnen.

Migration and religion represents a broad field of research, which is increasingly addressed
in theology. This field of research is not only characterised by different focal points, but
also by its transdisciplinary orientation. Not only theology and religious studies, but also
sociology and political science are involved in dealing with different questions in this
field of research. This article explains how migration is changing the religious landscape
in Switzerland and how the connections between migration and religion are dealt with
in religion-related research. The focus is on migrating people from Eritrea and their way
of worship. In a first section, the situation of Eritrean refugees is presented. In the second

46  Zusammengefasst ist damit gemeint, dass Migrationskirchen ihre Existenz damit begriinden,
dass sie das Evangelium nach Europa zuriickbringen wollen. Mag das fiir einige Akteure stim-
men, trifft es bei anderen aber gar nicht zu. Damit werden Migrationskirchen als homogene
Gruppe stilisiert und als genau das, was unsere Schweizer Kirchen nicht sind. Problematisch
am Begriff ist auch die bipolare Weltsicht. Schon die Ausbreitung des Christentums war viel
komplexer als nur von Nord nach Siid! Vgl. A. Heuser: «Umkehrmission» - vom Abgesang
eines Mythos im Treppenhaus migratorischer Okumene, Interkulturelle Theologie 42/1
(2016) 25-54 (29-32).



Gottesdienste feiern 101

section, four different approaches of a religion-sensitive migration research are outlined.
The third part uses the example of worship to show that there are learning grounds to
be discovered in the area of migration and religion. These learning grounds need to be
worked on further in order to be able to speak of a migration-sensitive theology (and
church) in the future.

Claudia Hoffmann, Basel



	Gottesdienste feiern : Lernfeld für eine migrationsbezogene Theologie

