
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 77 (2021)

Heft: 2

Artikel: Gottesdienste feiern : Lernfeld für eine migrationsbezogene Theologie

Autor: Hoffmann, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-953593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-953593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 77 2021 Heft 2

Gottesdienste feiern

Lernfeld für eine migrationsbezogene Theologie

Migration - und ebenso der Zusammenhang mit Religion - ist nicht nur von

tagespolitischer Relevanz, sondern auch von grundsätzlicher menschheitsgeschichtlicher

Bedeutung. Und dies nicht erst heute, im Zeitalter der Globalisierung,

sondern es handelt sich um ein durchgängiges und bleibendes Thema der

Menschheitsgeschichte. Die Grundsätzlichkeit der Migrationsthematik kann

veranschaulicht werden an der Bibel, der zentralen Grundlage christlichen Glaubens

und Theologie, die von zahlreichen Migrationstexten und -bildern geprägt
ist.1 Dass Migration gerade heute relevant ist, zeigen Statistiken: Noch nie zuvor

waren in der Geschichte so viele Menschen unterwegs und die religiöse Situation

insbesondere in europäischen Ländern war noch nie so divers und plural wie
heute.2

Wer zu Religion und Migration forscht, ist oft auch in besonders hohem Masse

an gelebter Religion interessiert. Es handelt sich hier um einen Forschungs-

1 Als Beispiel soll hier das Ruth-Buch stehen. Dieses Buch könnte man als eine interkulturelle

Familiengeschichte lesen, an ihm wird aber auch deutlich, was Migration im Kontext von
Hunger und Krieg bedeutet und wie Fremde integriert werden. Für eine Anwendung von
Perspektiven aus der Migrationsforschung auf die Exegese biblischer Texte vgl. den Artikel
von Sophia Kähler in diesem Heft.

2 Allein in der Zeit zwischen 2000 und 2019 ist die Zahl an internationalen Migranten und

Migrantinnen von 2,8% auf 3,5% der Weltbevölkerung angestiegen. Die Zahl internationaler

Migranten und Migrantinnen bleibt zwar gering, aber sie steigt immer schneller an und

übersteigt bereits heute Projektionen, die für 2050 gemacht wurden. Vgl. International
Organization for Migration (IOM): World Migration Report 2020, in: https://www.un.org/sites/
un2.un.org/fües/wmr_2020.pdf, 2f; 19-29. (5.2.2021).

ThZ 2/77 (2021) S. 77-101



78 Claudia Hoffmann

bereich, der insbesondere mit empirischen Forschungsmethoden bearbeitet und

innerhalb der Theologie vor allem in Interkultureller Theologie und Praktischer

Theologie behandelt wird, aber auch Eingang findet in die exegetischen und

systematisch-theologischen Fächer. Die Thematik Religion und Migration stellt also

ein Forschungsfeld dar, das bereits innerhalb der Theologie multiperspektivisch
bearbeitet wird und darüber hinaus anschlussfähig ist an unterschiedliche

Disziplinen ausserhalb der Theologie, insbesondere Religions-, Sozial- und
Politikwissenschaften.

Diesem breiten Forschungsfeld wollen wir uns im Folgenden annähern,
indem erläutert wird, wie Migration die religiöse Landschaft der Schweiz verändert

und wie die Forschung darauf reagiert. Darüber hinaus rücke ich ein bestimmtes

Lernfeld, den Gottesdienst, ins Zentrum, um gegen Ende Schlüsse zu ziehen, wie

verschiedene Aspekte einer migrationssensiblen Theologie in der Schweiz aussehen

könnten. Der Fokus liegt in diesem Artikel auf migrierenden Menschen aus

Eritrea, die ein besonderes Gewicht in der Migrationsszene in der Schweiz einnehmen.

In einem ersten Abschnitt wird in etwas allgemeinerer Art erläutert, wie die

Situation eritreischer Geflüchtete in der Schweiz aussieht. Im zweiten Abschnitt
werden vier verschiedene Ansätze einer religionssensiblen Migrationsforschung

vorgestellt. Am Beispiel des Gottesdienstes wird dann im dritten Teil aufgezeigt,
dass es im Bereich Migration und Religion interessante interkulturelle Lernfelder

zu entdecken gibt. Im Anschluss daran werden abschliessend mögliche Merkmale

einer migrationssensiblen Theologie formuliert, die zum Weiterdenken, auch in
der kirchlichen Praxis, anregen sollen.

1. Einleitung: Geflüchtete aus Eritrea in der Schweiz

Menschen aus Eritrea stellen seit 2011 die meisten Asylanträge in der Schweiz.3

Im Jahr 2020 wurden rund 2000 Gesuche, was 17.4% des Totais entspricht, von
Menschen aus Eritrea gestellt.4 Es handelt sich hier um eine in einem doppelten
Sinne besonders junge Migrationsgruppe. Erst seit 2011 haben die Asylanträge

von Menschen aus Eritrea so stark zugenommen, und die meisten Antragstellenden

sind jung, zwischen 15 und 30 Jahre alt. Zur Zeit leben 80% der vorläufig

3 Vgl. dazu die kommentierten Asylstatistiken des Staatssekretariates für Migration SEM.
SEM: Archiv ab 1994, in: https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/publiservice/statistik/
asylstatistik/archiv.html (20.1.2021

4 Vgl. SEM: Asylstatistik 2020, in: https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/publiservice/
statistik/asylstatistik/archiv/2020.html, 14. (24.2.2021).



Gottesdienste feiern 79

Aufgenommenen von Sozialhilfe und sind arbeitslos. Diese Beschreibung macht

deutlich, dass es sich bei eritreischen Migranten und Migrantinnen um eine

besonders fragile Migrationsgruppe handelt.5 Wer sind diese Menschen, die in der

Schweiz vermehrt Asyl beantragen?

Es ist nicht ganz einfach, sich ein eigenes Bild über Eritrea zu machen.

Informationen zu Eritrea in internationalen Medien oder im Internet gibt es wenig, im
Land selbst gibt es seit vielen Jahren keine unabhängigen Medien. Isaias Afewerki,
der erste und bislang einzige Präsident Eritreas, führte Eritrea 1993 nach dreissig

Jahren Krieg in die Unabhängigkeit. Der lange anhaltende militärische Konflikt

gegen die italienische Kolonialmacht verschmolz 1974 mit dem äthiopischen

Bürgerkrieg. Eritreerinnen und Eritreer ab 18 müssen in einem unbefristeten

National Service für die Interessen des Regimes arbeiten. Diesem Frondienst

versuchen Tausende jeden Monat zu entkommen.6 Die vier anerkannten Religionen

(orthodoxe Kirche, sunnitischer Islam, römisch-katholische Kirche, lutherische

Kirche) werden von der Regierung streng kontrolliert, alle Besitztümer und
Aktivitäten werden überwacht. Pfingstkirchen, Wahabiten und alle anderen nicht

eingetragenen religiösen Gemeinschaften sind verboten, Religionsfreiheit gilt nur
aufdem Papier. Nach offizieller Zählung gehören 50% der Bevölkerung einer der

drei oben genannten christlichen Kirchen an, 50% der Bevölkerung gehört zum
sunnitischen Islam.7

Die Zahlen sehen allerdings ganz anders aus, wenn wir anschauen, wer aus

Eritrea in die Schweiz migriert. 90% der Eritreer und Eritreerinnen in der Schweiz

gehören dem Christentum an, und hier zu 90% der eritreisch-orthodoxen
Kirche.8 Wer sind diese Menschen, die den weiten Weg zu uns kommen? Wie leben

sie ihren Glauben? Exemplarisch wird hier Nardos vorgestellt. Anhand seiner Ge-

5 Vgl. Caritas/Heks/Integration Aargau: Da+Dort. Eritrea. Unabhängiges aargauisches Maga¬

zin für Migrations- und Integrationsthemen, Nr. 74, September 2019, 3.

6 Für weitere Informationen zur Situation in Eritrea siehe: H.-P. Hecking: Ein Regime knech¬

tet seine Bevölkerung, in: EMW (Evangelisches Missionswerk in Deutschland e.V.) (Hg.):
Eritrea. Von der Befreiung zur Unterdrückung, Hamburg 2015, 9-20.

7 Vgl. zur religiösen Situation in Eritrea: M.A. Saleh: Religionen. Spielball und Einflussbereich
der Politik, in: EMW (Evangelisches Missionswerk in Deutschland e.V.) (Hg.): Eritrea. Von
der Befreiung zur Unterdrückung. Weltmission heute, Hamburg 2015, 46-54; D.R. Mekko-

nen / M. van Reisen: Religious Persecution in Eritrea and the Role of the European Union
in Tackling the Challenge, in: N. Reilly: Religion, Gender, and the Public Sphere, New York
2014,232-241.

8 Vgl. P. Eyer / R. Schweizer: Die somalische und die eritreische Diaspora in der Schweiz, Bern

2010, lOlf.



80 Claudia Hoffmann

schichte soll das Leben in einer eritreischen Migrationsgemeinde greifbarer werden.

Nardos und Teile seiner Geschichte werden uns durch den ganzen Artikel
hindurch begleiten.

Nardos ist 31 Jahre alt und 2012 aus Eritrea in die Schweiz gekommen. Nardos

hat schnell und gut Deutsch gelernt, er arbeitet heute aufAbrufals Dolmetscher

und ist zu einem regelrechten Brückenbauer geworden. Bald nach seiner

Ankunfi in der Schweiz verspürte Nardos den Wunsch, sich als Christ zu
engagieren. Deshalb arbeitet er in der eritreisch-orthodoxen Gemeinde als freiwilliges
Vorstandsmitglied mit und singt im Chor. Die eritreisch-orthodoxe Gemeinde feiert

jeden Sonntag Nachmittag Gottesdienst im Gemeindezentrum der reformierten

Gemeinde. Nardos ist der Kommunikator der Gemeinde, er vermittelt
zwischen der eritreischen und der Schweizer Gemeinde bei organisatorischen Fragen

und bei Schwierigkeiten, die sich besonders um Lärm- und Ordnungsvorstellungen

drehen. In dieser Funktion lernte er den Schweizer Pfarrer kennen, mit dem

ihn nun eine väterliche Freundschaß verbindet. Der Pfarrer unterstützt ihn als

Mentor in seiner theologischen Weiterbildung, vermittelt Kontakte und fördert
seine Kompetenzen als interkultureller und interkonfessioneller Brückenbauer.

Nicht nurgegen aussen nimmt Nardos die Funktion des Vermittlers wahr, sondern

auch gegen innen. Das Gemeindeleben konzentriert sich zwar fast ausschliesslich

aufdas Feiern der Gottesdienste, aber in der Gemeindefinden sich immer wieder

Menschen in kleineren oder grösseren Notsituationen. Mitunter sind auch

Gefängnisbesuche notwendig. Dabei sind Nardos' Deutschkenntnisse und Kontakte in der

Schweizer Bevölkerunggefragt, aber auch seine seelsorgerlichen Fähigkeiten.9

In einer religiösen Gemeinschaft, wie hier in der eritreisch-orthodoxen
Gemeinde, können Menschen nicht nur ihren Glauben feiern, sie erleben auch

Gemeinschaft. Eine sogenannte Migrationskirche bietet einen Schutzraum. Die
Mitarbeit in einer Gemeinde bietet darüber hinaus aber auch viele Möglichkeiten

der Kommunikation und des Austausches mit der Schweizer Bevölkerung.
In religiösen Migrationsgemeinschaften spielen Brückenbauer und Brückenbauerinnen

eine wichtige Rolle. Sie verhelfen zu einem besseren gegenseitigen
Verständnis.

9 Die Beschreibung von Nardos (ein Pseudonym) und seiner Tätigkeit in der Gemeinde ba¬

siert aufmehreren Interviews und informellen Gesprächen mit Nardos zwischen September
2017 und August 2018.



Gottesdienste feiern 81

2. Religionslandschaft Schweiz undMigrationsgemeinschaften

Religiöse Migrationsgemeinschaften verzeichnen seit den vergangen 20 bis 30

Jahren in der Schweiz einen starken Anstieg. Sie sind aber nicht einfach ein

Phänomen dieser letzten drei Jahrzehnte, denken wir nur an die Eglise française, die

vor rund 500 Jahren aus zugewanderten Hugenotten und Hugenottinnen aus

Frankreich entstand, oder an die zahlreichen italienischen römisch-katholischen

Missionen, die sich im Zusammenhang mit Gastarbeitern Mitte des 20. Jahrhunderts

etablierten. Die Zunahme religiöser Migrationsgemeinschaften vor allem

seit den 1990er Jahren spiegelt sich in zwei grossen Trends der Entwicklung der

Religionslandschaft der Schweiz. Diese Trends lassen sich an den Zahlen und
Statistiken des Bundesamtes für Statistik ablesen, die so in ähnlicher Weise auch für
andere europäische Länder, insbesondere für Deutschland, gelten.

Für die Entwicklung der Religionslandschaft der Schweiz in den vergangenen
20 bis 30 Jahren kann man vor allem von einer De-Institutionalisierung und

einer Pluralisierung sprechen. Es ist zu beobachten, dass Menschen sich vermehrt

von institutionalisierter Religion abwenden, die Mitgliedschaft in Volkskirchen

schwindet. 29% der Schweizer Bevölkerung bezeichnet sich 2019 als konfessionslos,

im Jahr 2000 waren das noch weniger als 11%.10 Die Gruppe der

sogenannt Konfessionslosen wächst und die Monopolstellung der reformierten und
römisch-katholischen Kirchen geht zurück. Gleichzeitig kann auch von einer

doppelten Pluralisierung gesprochen werden. Erstens werden Religionen pluraler.
Islam, Buddhismus, Hinduismus siedeln sich langsam, wenn auch nach wie vor in

geringen Zahlen von unter 1% bis zu gut 5%, in der Schweiz an.11 Für Theologie
und Kirche von grosser Tragweite ist insbesondere die zweite Art der Pluralisierung:

Das Christentum diversifiziert sich. Es werden viele neue Kirchgemeinden
aus der protestantischen Familie gegründet, oft handelt es sich dabei um Gemeinden,

die in pentekostalen Netzwerken verwurzelt sind. Gleichzeit fasst auch das

orthodoxe Christentum Fuss.12 Diese Entwicklung ist mit Dynamiken und

Spannungen verbunden, die es nicht ausser Acht zu lassen gilt. Migrationsprozesse

10 Vgl. Bundesamt für Statistik (BFS): Entwicklung der Religionslandschaft, in: https://www.
bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.asset-
detail.15324943.html (1.2.2021).

11 Vgl. Bundesamt für Statistik (BFS): Religionszugehörigkeit 2016-2018, in: https://www.bfs.
admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.assetde-
tail.12228965.html (1.2.2021).

12 Vgl. Ebd.



82 Claudia Hoffmann

haben Kirche und Gesellschaft in der Schweiz schon seit langer Zeit verändert

und werden das auch in Zukunft noch tun. Diese Veränderungen und Prozesse

wurden wenig ernst genommen oder als temporäre Erscheinungen behandelt
insbesondere auch in Theologie und Kirche. Demgegenüber gilt es Migrationsprozesse

und ihre Folgen verstärkt in den Fokus der akademischen und kirchlichen

Aufmerksamkeit zu rücken. Um dafür Grundlagen zu schaffen und Themen zu

formulieren, sind empirische Forschungsprojekte und Fallstudien besonders

geeignet.

Im Kanton Aargau, wo ich in den Jahren 2017-2020 ein empirisch-qualitatives

Forschungsprojekt zu sogenannten Migrationskirchen durchgeführt habe,

versammeln sich Eritreer und Eritreerinnen zum Gottesdienst oder zum Gebet

an unterschiedlichen Orten und in unterschiedlicher Weise. Die orthodoxe
Gemeinde - wir haben sie weiter oben schon kennengelernt - benutzt Räumlichkeiten

einer reformierten Kirchgemeinde, es werden wöchentlich Gottesdienste am

Sonntag gefeiert, ebenso Hochzeiten und Taufen. Die Katechese spielt eine wichtige

Rolle für die Gemeinde, ebenso das jährliche Trinitatisfest, das Fest, bei dem

der «Schutzpatron» der Gemeinde, in diesem Fall die Trinität, gefeiert wird.
Rund 5% der eritreischen Migranten und Migrantinnen besuchen eine charismatische

Gemeinde, die mit einer Vineyard Gemeinde in enger Partnerschaft lebt.

Neben Sonntagsgottesdiensten und Katechese spielen Gebetsnächte und Konferenzen

eine wichtige Rolle. Die 5%, welche der katholischen Kirche angehören,
feiern in katholischen Ortsgemeinden Gottesdienst. Einmal im Monat findet ein

Sonntagsgottesdienst mit einem Gebetsnachmittag mit einem eritreischen Priester

statt. Etwa 10% der eritreischen Migranten und Migrantinnen im Aargau sind

Muslime. Sie gehen zum Freitagsgebet in unterschiedliche Moscheen, vorwiegend

in solche, in denen die Freitagspredigt aufDeutsch abgehalten wird.13

Aus dieser Aufzählung der eritreischen religiösen Migrationsgemeinschaften
im Aargau ergeben sich bereits einige vergleichende Beobachtungen, die sich so

auch auf andere Orte und Migrationsgemeinschaften übertragen lassen könnten.

Es fällt auf, dass keine der Gruppen über einen eigenen Gebetsort oder
Gottesdienstort verfügt. Die Gemeinschaften sind also sehr stark auf Kooperation mit
anderen angewiesen. Diese Kooperationen und Beziehungen sind dynamisch

13 Es handelt sich beim Anteil der verschiedenen Konfessionen bzw. Religionen unter den erit¬

reischen Migranten und Migrantinnen im Aargau um keine genauen Zahlen, sondern um die

Zahlen, die so fur die ganze Schweiz gelten. Vgl. Eyer / Schweizer: Diaspora (Anm. 8), 1 Olf.



Gottesdienste feiern 83

und gestalten sich ganz verschieden aus. Zweitens wird deutlich, dass sich die

verschiedenen Gruppen als Gemeinschaften unterschiedlich organisieren. Die

Entscheidung sich als Verein einzutragen, hängt wohl auch mit der Grösse der

Gruppe zusammen. Die Eigenständigkeit der Gemeinschaften ist neben ihrer

Organisationsform ebenfalls sehr unterschiedlich. Während die einen eine enge
Partnerschaft mit einer anderen Gemeinde eingehen, orientieren sich andere am

spirituellen Leiter oder schliessen sich aus praktischen Gründen zu Gruppen
zusammen. Im Vergleich fällt schliesslich auf, dass alle christlichen Gottesdienste

von einer relativ hohen Zahl besucht werden (zwischen 80 und an die 200
Menschen nehmen an den wöchentlichen Gottesdiensten teil). Die Angebote der

Gemeinschaften werden also rege genutzt. Die Angebote in den Gemeinden

konzentrieren sich auf religiös-spirituelle Aktivitäten wie Gottesdienst oder Gebet.

Je höher der Organisationsgrad und je grösser das Leitungsteam ist, desto mehr

Angebote finden statt.

Um das hier begonnene Mapping zu vervollständigen und die eritreischen

Gemeinschaften in ihren Kontext einzubetten, richten wir im Folgenden kurz den

Blick allgemein auf religiöse Migrationsgemeinschaften im Kanton Aargau.

Insgesamt waren hier rund 50 religiöse Migrationsgemeinschaften auffindbar. Die
22 sogenannten Migrationskirchen (auf katholischer Seite Missionen genannt)
bilden beinahe die gesamte Weltchristenheit auf kleinem Raum ab: Katholische,

orthodoxe, evangelische, pentekostale, überdenominationelle oder
nichtkonfessionelle Gemeinden unterschiedlicher kultureller Ausformungen etablieren

sich. Religiös aktive Muslime und Musliminnen organisieren sich in rund 25

Moscheegemeinden, die meist einen klaren ethno-kulturellen und sprachlichen

Bezug haben. Türkische Moscheen und Gebetsräume bilden die Mehrheit im Aargau,

dahinter folgen albanische und bosnische. Buddhistische oder hinduistische

Zentren finden sich auch im Aargau, aber sie stellen nicht ein Migrationsphänomen

dar, sondern entstanden im Zuge der Faszination der Schweizer Bevölkerung
für Yoga und Meditation, die in der Schweiz seit den 1920er und insbesondere

seit den 1960er Jahren gross ist. Diese Gruppen eröffnen ihre eigenen Zentren,
die wenig Kontakt mit Migrantengemeinden haben.14 Hinduismus und Buddhis-

14 Vgl. für Hindu-Traditionen in der Schweiz M. Baumann: Götter, Gurus, Geist und Seele.

Hindu-Traditionen in der Schweiz, in: M.Baumann / J.Stolz: Eine Schweiz - viele Religionen,
Bielefeld 2007, 223-2376, hier: 234-236; für Buddhismus in der Schweiz: K.-K. Sindemann:

Mönche, Mantra, Meditation. Buddhismus in der Schweiz, in: M.Baumann / J.Stolz: Eine
Schweiz - viele Religionen, Bielefeld 2007,208-220, hier: 219f.



84 Claudia Hoffmann

mus sind zahlenmässig ein sehr randständiges Phänomen in der Schweiz. Tamilische

Flüchtlinge aus Sri Lanka bilden den Grossteil der zugewanderten Hindus.15

Aus politischen Gründen Geflüchtete aus dem Tibet bilden eine grosse Gruppe
buddhistischer Zuwandernder, ebenso eine grosse Gruppe bilden «Heiratspartnerinnen»

aus Thailand.16

Wenn wir einen ersten Vergleich zwischen den je rund zwanzig christlichen und

muslimischen Migrationsgemeinden vornehmen, fallen zwei Dinge sofort auf.

Erstens sind viele der christlichen Migrationsgemeinden im Aargau erst in den Jahren

nach 2000 entstanden, im Zuge der Zunahme globaler Migration. Sie sind oft jünger
als die Moscheegemeinden, welche ihre Anfänge durch die türkische Arbeitsmigration

in den 1960er Jahren nahmen.17 Zweitens können wir beobachten, dass

Migrationskirchen in den grösseren Kleinstädten Aarau und Baden kumulieren, während

Moscheen grossflächiger verteilt sind. Dies hängt wohl in erster Linie mit der Erreichbarkeit

der Moscheen zusammen. Um fünf Mal täglich beten zu können, braucht es

an vielen Orten eine Moschee, während ein Gemeindemitglied für den Sonntagsgottesdienst

oder einen Abendkurs in der Woche auch länger anreisen kann.

Sich dem Phänomen religiöser Migrationsgemeinschaften in Form eines Mapping

zu nähern, stellt sowohl für die Forschung wie auch für die kirchliche Praxis

einen ersten Schritt dar. Ein Mapping trägt zur Sichtbarkeit dieser Gemeinschaften

bei und verhilft der Forscherin zu spezifischen Fragestellungen. In diesem Beitrag
beleuchte ich nun in einem weiteren Schritt vier mögliche Forschungslinien in der

Erforschung religiöser Migrationsgemeinschaften, die interdisziplinär sind und auf

ihre je eigene Weise über ein Mapping hinausgehen. Exemplarisch wird danach dann

die Forschungslinie fokussiert, die nach religiösen Praktiken und Theologien fragt
und in der die Frage nach einem nachbarschaftlichen Zusammenleben von
unterschiedlichen religiösen einheimischen und zugewanderten Gemeinden im Zentrum
steht. Der Fokus wird dazu aufden Gottesdienst gerichtet.

15 Vgl. Baumann: Götter (Anm. 14), 226.
16 Vgl. Sindemann: Mönche (Anm. 14), 211-218.

17 Vgl. S.M. Behloul /S. Lathion: Muslime und Islam in der Schweiz. Viele Gesichter einer Welt¬

religion, in: M. Baumann / J. Stolz: Eine Schweiz - viele Religionen, Bielefeld 2007, 193-207,
hier: 198f. Diese Entwicklung ist vergleichbar mit der Gründung zahlreicher katholischer

Missionen, die als eine Folge der Arbeitsmigration aus Italien und Spanien zur Zeit des

Wirtschaftsbooms in der Nachkriegszeit gedeutet werden kann. Vgl. J. Albisser: Ergebnisse der

Studie «Christliche Migrationsgemeinden in der Schweiz», in: J. Albisser / A. Bünker: Kirche

in Bewegung. Christliche Migrationsgemeinden in der Schweiz, St. Gallen 2016,15-110,
hier: 31.



Gottesdienste feiern 85

3. Vier ausgewählte Forschungsansätze in einer

religionshezogenen Migrationsforschung
Die funktionale Betrachtung von Religion ist in der Forschung zu religiösen

Migrationsgemeinden vorherrschend. Holzschnittartig lassen sich aus meiner Sicht

zum jetzigen Zeitpunkt vier Linien festmachen in der religionshezogenen

Migrationsforschung. Diese Ansätze stellen einen ersten Versuch dar, bestehende

Forschung zu ordnen und bleiben verkürzt. Sie dienen dazu, aufzuzeigen, wie vielfältig

die Forschung zu Migration und Religion ist und wo Schwerpunkte gesetzt
werden können. Darüber hinaus wird deutlich, wie stark inter- und transdiszipli-
när religionsbezogene Migrationsforschung aufgestellt ist.

Die erste grosse Linie lässt sich als integrationsbezogener Ansatz bezeichnen.

Diese Linie wird nicht nur von Sozialwissenschaftlerinnen und Sozialwissenschaftlern,

sondern insbesondere auch von Religionswissenschaftlern und Re-

ligionswissenschaftlerinnen verfolgt. Die soziale Funktion von religiösen

Migrationsgemeinschaften steht hier im Fokus. Die Fragen drehen sich um das

Integrationspotential von Migrationsgemeinschaften. Verkürzt ausgedrückt: sind

religiöse Migrationsgemeinschaften eine Hilfe oder ein Hindernis bei der

Integration von Migranten und Migrantinnen? Fragen nach dem social capital einer

Migrationsgemeinde stehen im Zentrum, die Gemeinden werden in einer

Netzwerkperspektive untersucht.18 Ein Ziel dieser Forschungslinie ist es, einseitige Fragen

nach Assimilation und Anpassung in Integrationsprozessen zu ersetzen durch

multiperspektivische Fragerichtungen.
Wenn dieser integrationsbezogene Ansatz auf die Untersuchung der eri-

treisch-orthodoxen Gemeinde im Aargau angewandt wird, tritt ein gewisses

Integrationspotential der Gemeinde hervor. Durch informelle Angebote, wie

Übersetzungsdienste durch Brückenbauer wie Nardos, oder Hausaufgabenhilfe,
wird Mitgliedern der Gemeinde das Einleben in der Schweiz erleichtert. Das

Gemeindeleben findet ausschliesslich in der eritreischen Sprache Tigrinya statt. Dies

kann als ein das Integrationspotential einschränkender Faktor betrachtet werden,

da Sprache in Integrationsprozessen eine wichtige Rolle spielt.

Die zweite Forschungslinie beschäftigt sich mit Kontaktzonen, die sich innerhalb

einer bestimmten Religion oder Konfession durch Migration ergeben. Es

18 Für diesen Ansatz steht hier exemplarisch der Soziologe und Religionswissenschaftler Alexan-
der-Kenneth Nagel: vgl. A.-K. Nagel (Hg.): Religiöse Netzwerke. Die zivilgesellschaftlichen
Potentiale religiöser Migrantengemeinden, Bielefeld 2015.



86 Claudia Hoffmann

geht hier darum, wie Gemeinden einer bestimmten Religion oder Konfession

ihre Homogenität aufweichen und versuchen in Vielfalt und Einheit mit
anderen zusammenzuleben. Forschungen in dieser Linie zeigen, dass religiöse
Gemeinden sich zu dynamischen kulturellen Kontaktzonen entwickeln können, in
denen Zugehörigkeiten und Zuschreibungen, meist in einem unausgeglichenen

Machtverhältnis, ausgehandelt werden. Anliegen dieses Forschungsansatzes ist es,

herauszufinden, wie das Zusammenleben verstanden wird, welche Kräfte
zusammenhalten und wie Grenzziehungen funktionieren, in welchem Verhältnis
Einheimische und Zugewanderte stehen. Was könnten Merkmale einer interkulturell
verstandenen Gemeinde sein? Wie gestaltet sich eine sogenannte Migrationsökumene

aus? Je nachdem, ob der Fokus auf dem Christentum oder auf anderen

Religionen liegt, könnte dieser Ansatz auch als religionswissenschaftlicher,
ökumenewissenschaftlicher oder praktisch-theologischer Ansatz verstanden werden.19

Wie sich Aushandlungen in einer Kontaktzone darstellen, wird beispielsweise an

der religiösen Minderheit tamilischer Hindus sichtbar, die sich seit den 1980er

Jahren in der Schweiz etabliert hat. Tamilische Hindus besuchen in Zürich einen

Krishna-Tempel, was zu verschiedenen Interaktionen führt, die auch von aus-

schliessenden und paternalistischen Tendenzen geprägt sind. Es wird hier aber

auch deutlich, dass organisatorische Aushandlungen zwischen Gemeinschaften

zu strukturellen Veränderungen innerhalb einer Gemeinschaft führen können.20

Der Blick auf Nardos und die eritreisch-orthodoxe Gemeinde zeigt, dass die

ökumenewissenschaftliche Frage nach dem Zusammenleben in der Kontaktzone

eine lebenspraktische Art des Zusammenlebens hervorbringt. Das Zusammenleben

der beiden verschiedenen Gemeinden findet in einem Vermietungsmodell

statt, das von Regeln, der Ungleichheit der Partner, einem Machtgefälle und

19 Stellvertretend sind hier für die Religionswissenschaft die Forschungsprojekte unter der Lei¬

tung von Martin Baumann, Luzern, zu nennen, die in den Jahren 2007-2010 entstanden und
in das vom SNF geförderte Nationale Forschungsprogramm NFP 58 «Religious Community,

State, and Society» eingebettet sind. Vgl. M. Baumann / R. Eulberg / F.A. Weigelt:
Zugewanderte Religion, öffentlicher Raum und Wandel von Geschlechterrollen tamilischer
Hindus und vietnamesischer Buddhisten in der Schweiz, in: http://www.snf.ch/SiteCollec-
tionDocuments/nfjp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Baumann.pdf (5.2.2021). Für die
Praktische Theologie: SNF-Forschungsprojekt «Conviviality in Motion» 2020-2024, unter der

Leitung von Andrea Bieler, Basel. Vgl. SNF Forschungsdatenbank: Conviviality in Motion,
in: http://p3.snf.ch/Project-192445 (5.2.2021).

20 Vgl. R. Eulberg / A. Jacobsen / P. Tillessen, Petra: The Label of 'Religion. Migration and

Aspirations ofReligious Identities in Contemporary Europe. Bonn 2019, 9-10, in: https://
www.fiw.uni-bonn.de/publikationen/FIWWorkingPaper/fiw-working-paper-no.-11..



Gottesdienste feiern 87

Abhängigkeiten geprägt ist. In dieser Kontaktzone bleiben sich die Partner auf

weiten Strecken fremd und eine Seite, hier die Schweizer Gemeinde, behält die

Kontrolle und verortet die Zusammenarbeit im Feld der Diakonie.

In einer dritten Forschungslinie stehen Theologien und religiöse Praktiken im
Zentrum. Hier beschäftigt sich die Forschung mit Gottesdienst-Orten, mit Ritualen

und zugrundeliegenden Theologien. Frage und Analyse orientieren sich hier
insbesondere auch an globalen Entwicklungen. So werden religiöse Praktiken

und theologische Selbstverständnisse einer christlichen Migrationsgemeinde in
den grösseren Kontext der Weltchristenheit eingeordnet. Dieser Forschungsansatz

bemüht sich darum, den Fremden zu verstehen.21 Fokus der Fragestellungen

ist in diesem Ansatz bisweilen auch, wie Migrationsprozesse Theologie und religiöse

Praxis beeinflussen oder verändern, Migration wird als ein Theologie generierender

Ort verstanden.22 An solchen Tiefenbohrungen beteiligen sich nicht nur
Vertreter und Vertreterinnen der Interkulturellen Theologie, dieser Ansatz wird
ebenso in der Praktischen Theologie oder der Religionswissenschaft verfolgt.

Denken wir an Nardos, so fällt auf, dass er in der Gemeinde viel Verantwortung

trägt. Er ist Brückenbauer nach aussen, aber auch nach innen, da er dank

seiner Deutschkenntnisse über wichtige Kontakte verfügt und vom lokalen

Schweizer Pfarrer gefördert wird. Nardos ist weder Priester noch Diakon, er hat

keine theologische Ausbildung. Er übernimmt in der Schweiz Aufgaben, die ihm

in Eritrea verschlossen wären. Forschungen in dieser Linie können religiöse und

theologische Transformationsprozesse beschreiben und analysieren, wie die eben

ganz kurz beschriebene Laisierung in der eritreisch-orthodoxen Gemeinde.

Den vierten Ansatz verorte ich in der interdisziplinären Biographieforschung.

Die Subjektperspektive einzelner Migranten und Migrantinnen steht hier im

Vordergrund. Ethnologie und psychoanalytische Ansätze prägen diese

Forschungslinie. Gefragt wird auch hier nach der Funktion der Religion in

Migrationsprozessen, die Betroffenen geben darüber Auskunft. Kontingenzerfahrungen
sind hier im Fokus und die Frage danach, wie der Glaube nach oder auch während

21 Für diesen Ansatz steht stellvertretend Claudia Währisch-Oblau, die nach dem Selbstver¬

ständnis von Pastoren und Pastorinnen in charismatischen Migrationskirchen fragt. Vgl. C.

Währisch-Oblau: The Missionary Self-Perception ofPentecostal/Charismatic Church Leaders

from the Global South in Europe. Bringing Back the Gospel, Leiden 2009.

22 Dafür steht insbesondere der Ansatz der katholischen Wiener Praktologin Regina Polak. Eine

Zusammenfassung ihrer Position findet sich hier: R. Polak: Migration, Flucht und Religion.
Praktisch-Theologische Beiträge, Ostfildern 2017.



88 Claudia Hoffmann

Migrationsprozessen zu einer Ressource werden kann.23 Bisweilen lässt sich dieser

Ansatz auch in der Traumaforschung verorten.
In der eritreisch-orthodoxen Trinitatis-Gemeinde kursierte unlängst die

Erzählung über ein Gemeindeglied im Gefängnis. Niemand wusste, was sich der

Betroffene hatte zu Schulden kommen lassen. Nardos besuchte den Mann im

Gefängnis. Das seelsorgerliche Gespräch über die Gewalttat an seiner Frau in
der Muttersprache brachte dem Betroffenen grosse Erleichterung. Darüber hinaus

liess ihn der Zuspruch, dass Gott keines seiner Kinder allein lässt, Zuversicht

schöpfen. Der Mann im Gefängnis erzählt seine Geschichte einem Landsmann

und Kirchenvorstandsmitglied. Religion (und die Kirche) nimmt für diesen

Mann eine wichtige Funktion ein, sie wird in seiner jetzigen Lebensstation zu

einem wichtigen Ankerpunkt.
Diese Gliederung und Einteilung vorzunehmen bringt den Vorteil mit sich,

einen besseren Überblick über die Forschung zu erhalten und hilft dabei, die eigenen

Gedanken zu strukturieren. In der Praxis überschneiden sich die Forschungslinien

natürlich, in der Zukunft wird sich auch zeigen, welche weiteren Themenbereiche

die Migrationskirchenforschung ergänzen werden. Bislang scheinen die

Stichworte Integration, Kontakt, religiöse Praxis und Bewältigungs-Ressource die

Forschung zu gliedern.

4. Gottesdienst: Lernfeldfür eine migrationsbezogene Theologie

Gottesdienste sind für Fragen nach religiösen Praktiken und Theologien, also

für Fragestellungen in der dritten Forschungslinie, ein besonders aussagekräftiges

Forschungsgebiet. Feldforschung im Sinne einer teilnehmenden Beobachtung

ist im Fachbereich der Interkulturellen Theologie ein zentrales Mittel zur

23 Die Ethnologin und Religionswissenschafderin Eva Baumann-Neuhaus steht stellvertretend

für diesen Ansatz. Sie erstellte anhand Daten von chrisdichen Migranten und Migrantinnen
aus Lateinamerika und Spanien eine Typologie religiöser Verarbeitung von Migrationsprozessen.

Vgl. E. Baumann-Neuhaus: Glaube in Migration. Religion als Ressource in Biographien
christlicher Migrantinnen und Migranten, St. Gallen 2019. Diese Publikation ist Ergebnis
einer Doppelstudie, die in den Jahren 2015-2019 am pastoralsoziologischen Institut SPI in
St. Gallen durchgeführt wurde. Während in beiden Bänden danach gefragt wird, welche Rolle

das Religiöse im Leben von chrisdichen spanischsprachigen Migranten und Migrantinnen
einnimmt, wird diese Frage im zweiten Band von Simon Foppa im Sinne der ersten integra-
tionsbezogenen Forschungslinie gestellt. Seine Studie beinhaltet eine Theorie sozialer

Unterstützung in Migrationsgemeinden. Vgl. S. Foppa: Kirche und Gemeinschaft in Migration.
Soziale Unterstützung in christlichen Migrationsgemeinden, St. Gallen 2019. Vgl. auch die

Rezension dieser beiden Bände von Andrea Bieler in diesem Heft.



Gottesdienste feiern 89

Datenerhebung. Gottesdienstbeobachtungen stellen also einen wichtigen Teil

meiner Forschungsarbeit dar. Gottesdienstbeobachtungen können nicht nur in
der weiter oben beschriebenen dritten Forschungslinie verortet werden, sondern

lassen sich ebenso im zweiten Ansatz einreihen, der Kontaktzonen untersucht.

Wenn nämlich danach gefragt wird, wie Gottesdienste das Zusammenleben

verschiedener Gemeinden beeinflussen, die sich beispielsweise Räume teilen. Bei der

teilnehmenden Beobachtung spielt die Fîaltung der Forscherin eine grosse Rolle.

Sie muss fähig sein, gleichzeitig zu beobachten und teilzunehmen. Insbesondere

bei Gottesdiensten, in denen Vieles atmosphärisch transportiert wird, scheint es

besonders wichtig, dass die Forscherin sich traut, sich vom Geschehen auch af-

fizieren zu lassen. Nur so kann sie auch unstrukturierte Gefühle erfassen, die in
Gottesdiensten eine wichtige Rolle spielen können und die in der Regel nicht
verbalisiert werden.24

Im Folgenden werden zwei Gottesdienste aus unterschiedlichen eritreischen

Gemeinden nacherzählt. Der erste Gottesdienst findet im Rahmen einer
charismatischen Gemeinde statt, die in enger Partnerschaft mit einer Schweizer

Vineyard-Gemeinde lebt. Der zweite, weiter unten beschriebene Gottesdienst,

spielt sich in einer eritreisch-orthodoxen Gemeinde ab, die die Räumlichkeiten

einer reformierten Stadtgemeinde nutzen kann. Anschliessend an die

Gottesdienstbeobachtungen kristallisiere ich einige Themen heraus, die für das globale

Christentum von Relevanz sind. Diese Themen sind im Sinne von Schlaglichtern

zu verstehen, die es in Zukunft weiter zu berücksichtigen und in verschiedenen

Zusammenhängen zu analysieren gilt.

4.1. Eritreisch-charismatische Heilungskonferenz

Jährlich findet eine Konferenz der eritreisch-charismatischen Kirchen in der

Schweiz statt. Der Anlass wird Konferenz genannt, es handelt sich dabei aber

um einen zweitägigen Gottesdienst, bei dem Heilung und Befreiung die zentrale

Rolle spielen. Der Lobpreis beginnt, die versammelte Gemeinde singt, angeleitet

durch einen Leadsänger, vereinzelt wird still gebetet, immer mehr Menschen

24 So schlagen beispielsweise Dominik Mattes, Omar Kasmani und Hansjörg Dilger in ihrem

Aufsatz mit dem sprechenden Titel «all eyes closed» vor, dass die Forscherin ihre eigene

Körperwahrnehmung nutzen muss, um Affekte untersuchen zu können. D. Mattes / O. Kasmani

/ H. Dilger: «All Eyes Closed». Dis/sensing in Comparative Fieldwork on Affective-Religious

Experiences, in: A. Kahl: Analyzing Affective Societies, London / New York 2019,
265-278.



90 Claudia Hoffmann

finden sich ein. Nach etwa 20 Minuten kommt der Prophet, der für diese

Konferenz aus Kanada eingeladen wurde. Nach einer guten Stunde dieser teilweise

fröhlichen, aber auch andächtigen Sammlung beginnt die Predigt, die wiederum

eine Stunde dauert. Die Predigt konzentriert sich auf Themen wie im Glauben

wachsen, sich von der Welt trennen (2Petr 1,1-15; 2Petr 3; 2Thess 2,14; Joh 1,1).

Noch während der Prophet seine Predigt mit einem Gebet beendet, wird eine

Frau nach vorne gebracht, die sich heftig schüttelt. Der Prophet interviewt die

Frau mit einem Mikrofon; das Problem, welches die Person plagt, wird erfragt.
Der Prophet sagt, er spreche direkt den Dämon an, der die Frau zu plagen scheint.

Dann wird gebetet. Der Prophet befiehlt, dass das Leiden ein Ende nimmt, die

ganze Gemeinde unterstützt ihn dabei. Alle Menschen stehen, sie strecken ihren

rechten Arm aus und rufen aufGeheiss des Propheten etwas, das so viel wie « fahr

aus» bedeutet. Immer mehr Frauen kommen aufden Platz vor dem Predigerpult,
der mit Scheinwerfern ausgeleuchtet ist. Sie schütteln sich und gehen zu Boden.

Männer und Frauen, die vor der Konferenz dazu bestimmt wurden, stützen die

Frauen, legen ihnen Tücher um die Hüften, um sie vor Blicken zu schützen. Im
Interview wird diese Erfahrung des Ergriffenseins vom Heiligen Geist mit einer

Geburt verglichen, es beginnt danach ein neues Leben.25

In diesem Gottesdienst wird erstens deutlich, dass und wie sich die sichtbare

und unsichtbare Welt in diesem Geschehen und darüber hinaus gegenseitig
beeinflussen. Die Welt wird hier nicht in einen profanen und sakralen Teil getrennt,
sondern es gilt, dass durch spirituelles Tun auch materieller Segen herbeigeführt
werden kann. Dämonen äussern sich im physischen Schütteln der Menschen,

ihr Auszug dadurch, dass diese ganz ruhig werden. Es wird von den Anwesenden

anscheinend als ganz alltäglich empfunden, dass heilige Mächte direkt und auch

gewaltig in das irdische Leben eingreifen. Diese Weltsicht steht in starkem

Gegensatz zu einer Wahrnehmung der Welt, die auf den ersten Blick in der Schweiz

vorherrschend ist und durch und durch von einer «Entzauberung», also von
aufklärerischem Denken und Säkularisierung, geprägt ist.26 Ich nehme hier zwar eine

25 Die Beschreibung und die nachfolgende Analyse dieser Heilungskonferenz basiert auf dem

Beobachtungsprotokoll meiner teilnehmenden Beobachtung, 29.7.2017, 12-17 Uhr, Interviews

und informellen Gespräche mit Verantwordichen und Teilnehmenden an der Konferenz.

26 In der Schweiz und in Deutschland wird vor allem mit dem Religionsmonitor und Sinus-

Milieus das Verhältnis zwischen Religion und Gesellschaft zu erfassen versucht. Inwieweit
sich mit diesen Instrumenten auch Glaubenspraktiken von Menschen abbilden lassen, bleibt



Gottesdienste feiern 91

Sicht des globalen Christentums ein, die mit Philipp Jenkins grob zwischen

einem konservativen Christentum des globalen Südens und einem liberalen

Christentum des Nordens unterscheidet,27 mahne aber gleichzeitig zu grosser Vorsicht

mit solchen Einteilungen. Es handelt sich um eine verkürzte Sicht, in Wirklichkeit

gestaltet sich das Christentum viel komplexer und nicht entlang dieser beiden

Achsen aus. Es gibt durchaus auch in der Schweiz Milieus, in denen Erfahrung
höher gewichtet wird als Glaube und Wissen und damit gerechnet wird, dass

spirituelles Tun auch materiellen Segen herbeiführen kann, denken wir nur an den

mittlerweile gross gewordenen Heilungsmarkt.28 Deutlich wird aber bereits, dass

die Analyse von Gottesdiensten in Migrationskirchen den Diskurs um postmoderne

Religiosität durchaus bereichern kann.

Zweitens wird in diesem Gottesdienst deutlich, dass Aspekte des Heils und

der Rettung in der Welt, im Hier und Jetzt, verortet werden. Heil wird nicht erst

in einer fernen, gar eschatologischen Zukunft möglich. Heilen und Heilung können

so als eine Möglichkeit gelesen werden, mit unterschiedlichen Herausforderungen

der Moderne umzugehen. Heilung und Befreiung sind zentrale Elemente

im Pentekostalismus. In der Pentekostalismusforschung geht man sogar davon

aus, dass Pfingstkirchen und charismatische Bewegung dank Heilungserlebnissen

im globalen Süden so stark gewachsen sind.29 Gottesdienstbeobachtungen in
Migrationskirchen können also dazu führen, dass auch systematisch-theologische

Fragen, wie hier das Verständnis von Eschatologie und Wirken des Heils,
überdacht werden.

für mich eine offene Frage. Einblick, wie die katholische Kirche in Deutschland mit der religiösen

Diversität und den unterschiedlichen Bedürfnissen in der (post)-modernen Gesellschaft

umgeht, bietet folgender Beitrag: J. Mahne-Bieder / M. Hilpert: Religiöse Diversität in der

(post-)modernen deutschen Gesellschaft, in: P. Genkova / T. Ringeisen (Hg.): Handbuch

Diversity Kompetenz, Wiesbaden 2016, 515-530.
27 Vgl. P. Jenkins: The Next Christendom. The Coming ofGlobal Christianity, Oxford 2002.
28 Vgl. dazu beispielsweise H. Coste: Einstellung zu Medizinsystemen im alternativ-religiösen

Feld in der Deutschschweiz. Zwei Fallbeispiele zum exklusiven Gebrauch von Alternativmedizin,

in: T. Klie / M. Tulaszewski / K. Hock (Hg.): Was Heilung bringt. Krankheitsdeutung
zwischen Religion, Medizin und Heilkunde, Bielefeld 2019,61 -72; oder auch M.Tulaszewski :

Geistheilung auf den «Märkten des Besonderen» - Eine Fallanalyse, in: T. Klie / M.
Tulaszewski / K. Hock (Hg.): Was Heilung bringt. Krankheitsdeutung zwischen Religion, Medizin

und Heilkunde, Bielefeld 2019,73-88.
29 Vgl. C. Gunther Brown: Introduction: Pentecostalism and the Globalization of Illness and

Healing, in: C. Gunther Brown (ed.): Global Pentecostal and Charismatic Healing, Oxford /
New York 2011,3-26, hier: 3.



92 Claudia Hoffmann

Drittens tritt bei der Beobachtung dieses Gottesdienstes hervor, dass Frauen

für Dämonen empfänglicher zu sein scheinen. Der Zusammenhang zwischen der

Frau, dem Weiblichen und dem Bösen ist eine Thematik, die Theologie und Kirche

durch die Jahrhunderte hindurch und über Länder- und Konfessionsgrenzen

hinweg stark geprägt hat.30 In Interviews, die ich im Rahmen meiner empirischen

Forschung geführt habe, wurde betont, dass erfahrenes Leid und Gewalt auf der

Flucht dazu beitragen, dass Dämonen sich leichter ansiedeln können. Frauen sind

auf der Flucht diesen Gefahren in besonders hohem Masse ausgesetzt, was dazu

führe, dass dämonische Mächte leichter Eingang finden. Weiter sei dafür auch die

Tatsache verantwortlich, dass Frauen generell emotional offener seien und in
traditionellen Gesellschaftsstrukturen oft mehr zu tun haben mit sogenannt
«magischen Handlungen, wie zum Beispiel einer Kaffeezeremonie».31 Die zentrale

Stellung der Frauen in diesen Heilungszeremonien kann zusätzlich als Hinweis

darauf gelesen werden, dass Frauen im Pentekostalismus eine paradoxe Stellung

innehaben, die sie zwischen Macht und Unterwürfigkeit ständig ausbalancieren

müssen.32 Beobachtungen von Gottesdiensten in Migrationskirchen tragen also

einerseits etwas zum Verständnis des Weiblichen in Theologie und Kirche bei,

andererseits leisten sie einen Beitrag zur Frage, wie kulturelle und religiöse

Vorstellungen und Praktiken von einander abhängen und sich beeinflussen.

4.2. Eritreisch-orthodoxe Liturgie
Vor dem Gemeindehaus der reformierten Kirche türmen sich ausgezogene Schuhe,

Gesang und dumpfe Trommelschläge dringen von innen nach draussen. Der

Gesang ist kräftig und wohlklingend und wird von Klatschen oder rhythmischen

30 Vgl. zB. diesen Sammelband, in dem Konkretionen des Bösen in den Blick genommen wer¬

den, und der verschiedene Perspektiven, auch internationale und interreligiöse, zusammenbringt:

H. Kuhlmann / S. Schäfer-Bossert (Hg.): Hat das Böse ein Geschlecht. Theologische
und religionswissenschaftliche Verhältnisbestimmungen, Stuttgart 2006.

31 Vgl. Interview mit David, Susanne, Christoph (Pseudonyme) am 27.6.2017 und am
21.8.2017. Für ein besseres Verständnis des Pentekostalismus in Eritrea vgl. A. Anderson:

Eritrean Pentecostals as Asylum Seekers in Britain, Journal ofReligion in Africa 43/2 (2013)
167-195 (170-174; 180-189). Die Dissertation von Jörg Haustein gilt als Meilenstein in der

Erforschung des äthiopischen Pentekostalismus, der mit dem Pentekostalismus in Eritrea eng
verwandt ist. Vgl. J. Haustein: Writing Religious History. The Historiography of Ethiopian
Pentecostalism, Wiesbaden 2011.

32 Vgl. zur paradoxen Stellung der Frau im Pentekostalismus: M. English de Alminana: Women

in Pentecostal and Charismatic Ministry. Informing a Dialogue on Gender, Church, and

Ministry, Leiden 2017.



Gottesdienste feiern 93

Handbewegungen begleitet, bei denen die Hände vor der Brust mit den Handflächen

gegen oben zeigend hin und her schwenken. Die Frauen tragen alle weisse

Kopftücher, manche weisse Röcke, einige Männer sind in weisse Tucher gehülltem

Symbol der Reinheit. Die Frauen stehen rechts vor der Bühne, sie bilden die

Mehrheit der Gottesdienstgemeinde, die Männer befinden sich links. Vorne auf
der Bühne steht ein Chor aus neun Männern, Nardos ist unter ihnen, und sechs

Frauen. Uber ihnen sind vier Bilder aufgehängt, Ikonen welche zur Feier der

Liturgie unbedingt benötigt werden. Die Gottesmutter Maria mit Jesus, rechts

daneben ein Bild mit drei Engeln, das die Trinität darstellt. Flankiert werden diese

beiden Bilder von je einem Bild, eines zeigt den Engel Gabriel, das andere den

Engel Michael.

Es sind bereits an die zweihundert Personen der eritreisch-orthodoxen
Gemeinde anwesend, aber immer noch stossen Leute dazu. Sie gehen auf die Knie,
küssen den Boden und bekreuzigen sich drei Mal und stellen sich dann geordnet

in die Reihe. Alles geschieht in grosser Ruhe und Zurückhaltung.
Die Trinitatis-Gemeinde wünscht sich eine eigene Kirche, da die jetzige

Situation für sie nicht optimal ist. Sie müssen sich stark nach dem Programm und den

Wünschen der reformierten Kirchgemeinde richten.33

Der Gottesdienst wird ohne Schuhe und mit Ikonen gefeiert, das ist wohl
die erste Auffälligkeit in diesem Gottesdienst. Aus Respekt werden die Schuhe

ausgezogen, das ist so Brauch in Eritrea. Die Ikonen, die für das Feiern des

Gottesdienstes verwendet werden, zeigen an, dass Gast und Gastgeber einer anderen

Konfession angehören. Das bedeutet unter anderem, dass den beiden Gemeinden

ein unterschiedliches Verständnis von Heiligkeit im Allgemeinen und von
heiligen Räumen im Besonderen zu Grunde liegt. Während ein reformierter
Gottesdienst keine heiligen Räume kennt und praktisch keine Utensilien für einen

Gottesdienst braucht, werden für einen orthodoxen Gottesdienst Ikonen und
eine Ikonostase benötigt. Die Ikonostase, eine kunstvoll bemalte Wand, die den

Altarraum vom Gottesdienstraum trennt, stellt die Grenze zwischen der sichtbaren

und der unsichtbaren Welt dar und verbindet die Gläubigen mit der
himmlischen Kirche. Dieses kurze Beispiel eines eritreisch-orthodoxen Gottesdienstes

33 Diese Beschreibung beruht auf zwei Gottesdienstbesuchen am 27.8.2017 und am 1.7.2018

und daran anschliessende informelle Gespräche am 1.7.2018. Zusätzliche Informationen
brachten Interviews mit Nardos und Ogbamichael am 25.9.2017, mit Thomas am 11.12.2017

(für alle Interviewpartner werden Pseudonyme verwendet).



94 Claudia Hoffmann

hat vor allem gezeigt, dass Gottesdienstbeobachtungen in Migrationskirchen den

Diskurs um postmoderne Religiosität in der Schweiz bereichern und verändern

können. Es geht in diesem Diskurs nicht nur um Individualisierung und Säkularisierung

oder fundamentalistische Tendenzen, nein, es geht auch um Verständnisse

des Heiligen, die Bedeutung von Ritualen.

4.3. Fremde Netzwerke undpneumatisch-expressive Gottesdienstorientierung

Diese beiden kurzen Einblicke in zwei Gottesdienste eritreischer Gemeinden

zeigen, dass der Gottesdienst zu einem Lernfeld einer migrationsbezogenen Theologie

werden kann. An die oben festgehaltenen Auffälligkeiten lassen sich weitere

Fragen anschliessen, die zu kleineren oder grösseren Forschungsarbeiten
ausgearbeitet werden könnten. Was bedeutet Heil und Heilung für die Kirche heute?

Wie wird der Raum Gottes interpretiert Welche Stellung nehmen Genderfragen

in der Ökumene ein? Anhand von zwei Thesen möchte ich verdeutlichen, wie

Theologie (und schliesslich auch kirchliche Praxis) anhand des Lernfeldes

Gottesdienst migrationsbedingte Fragen und Veränderungen fruchtbar aufnehmen

kann.

These 1: Sogenannte Migrationskirchen sind in Netzwerke eingebunden, die

reformierter Theologie und Kirche aufweiten Strecken fremd sind. Das orthodoxe

Christentum tritt in der Schweiz durch zahlreiche Asylanträge von Eritreern und

Eritreerinnen in einer bislang noch nie dagewesenen Form in den Vordergrund.
Zur orientalisch-orthodoxen Kirchenfamilie gehören neben der eritreischen und

äthiopischen orthodoxen Kirche die koptische, armenische, syrische und indische

orthodoxe Kirche.34 Es handelt sich hier um sehr alte Kirchen, die noch in
apostolischer Zeit oder von Nachfolgern der Apostel gegründet wurden. Grundlage
ihrer Lehre sind die drei ersten ökumenischen Konzile von Nizäa 325, Kontstan-

tinopel 381 und Ephesus 431. Die alexandrinische Tradition, insbesondere in den

Lehren des Heiligen Cyrill von Alexandrien, haben ihre Theologie sehr geprägt.

34 Zur Einordnung der äthiopischen und eritreischen Orthodoxie vgl. F. Heyer: Die Kirche

Äthiopiens. Eine Bestandesaufnahme, Berlin 1971. Für knapp zusammen gefasste Informationen

zur Liturgie der äthiopischen und eritreisch orthodoxen Kirche vgl. B.M. Proksch:

«Der äthiopische Ritus», in: B.J. Groen / C. Gastgeber: Die Liturgie der Ostkirche. Ein Führer

zu Gottesdienst und Glaubensleben der orthodoxen und orientalischen Kirchen, Freiburg

2012, 233-250. Um die Rolle der Ikonen im orientalisch-orthodoxen Christentum besser zu
verstehen vgl. C. Chaillot: The Role of Images and the Veneration of Icons in the Oriental
Orthodox Churches. Syrian-orthodox, Armenian, Coptic and Ethiopian Traditions, Wien
2018.



Gottesdienste feiern 95

Die cyrillische Formel der «einen Natur des fleischgewordenen Wortes» stellt
die Grundlage der Christologie dieser Kirchen dar, die auch zum Bruch mit den

byzantinisch-orthodoxen Kirchen führte. Es handelt sich hier um eine der ältesten

Konfessionen des Christentums, um streng hierarchisch gegliederte Kirchen,
die sich im Rahmen der Netzwerkterminologie als ein vertikales Netzwerk
beschreiben lässt. Eine Gemeindegründung in der Schweiz bedarf einer Erlaubnis

aus Eritrea. Ganz anders funktioniert das pentekostale Netzwerk, in das die erit-
reisch-charismatische Gemeinde eingebettet ist. Dieses Netzwerk geht weit über

traditionelle Pfingstkirchen hinaus und ist transnational, polyzentrisch und über-

denominationell organisiert. Von verschiedenen Knotenpunkten gehen Impulse

aus, die für die Gemeinden prägend sind. Gottesdienste in Migrationskirchen zu
betrachten, bietet also die Möglichkeit, das Ökumeneverständnis auszubauen.

Um die Gottesdienste einer sogenannten Migrationskirche besser verstehen und
einordnen zu können, ist es zentral, mit diesen fremden Netzwerken in Kontakt

zu treten. Dazu geeignet scheinen mir wenig institutionalisierte ökumenische

Begegnungsformen, zum Beispiel in einer lokalen Form des «Global Christian
Forum».35 Das Global Christian Forum bemüht sich seit der Jahrtausendwende

darum, ein offener Raum zu sein, nicht eine Institution, in dem sich auch Kirchen

beteiligen können, die weder Mitglied im ÖRK sind oder es werden möchten.

Im Global Christian Forum kommt eine Vielzahl christlicher Traditionen zusammen,

die sich sonst nicht begegnen. Erstmals waren hier Pfingstkirchen in einem

grösseren Massstab in interkonfessionelle Prozesse involviert.36 Ein solches Forum
und die Begegnung und Berührung mit uns bislang fremden Netzwerken würde

nicht nur unser Verständnis von Ökumene erweitern, sondern auch unsere
ökumenischen Beziehungen in der Schweiz beleben. Das Forum basiert nicht nur auf
dem Hören von den Erfahrungen der anderen, sondern auch auf einer geteilten

Spiritualität. Daraus könnten auch wertvolle Impulse für die Schweizer

Gottesdienstpraxis erwachsen.

These 2: Viele Migrationskirchen feiern pneumatisch-expressiv orientierte
Gottesdienste. Die Beobachterin von Gottesdiensten in Migrationskirchen bekommt
schnell das Gefühl, dass diesen Gottesdiensten eine etwas andere Orientierung

35 Diese Idee übernehme ich von Andreas Heuser. Vgl. A. Heuser: Noch weithin unbekannt
Nachbarn, SKZ 18 (2018) 386-387 (387).

36 Aufder Homepage des Global Christian Forum sind die wichtigsten Informationen und ge¬

schichtlichen Stationen zusammengefasst. Vgl. Global Christian Forum, in: https://g!obalch-
ristianforum.org/ (8.2.2021).



96 Claudia Hoffmann

zu Grunde liegt als reformierten Gottesdiensten. In reformierten Gottesdiensten

werden Predigt und Abendmahl stärker gewichtet als Elemente des Lobpreises

und der Anbetung. Die Dimension des Erinnerns steht im Zentrum, weniger die

Gegenwart und die Möglichkeit einer Geisterfahrung hier und jetzt, die
insbesondere in der Anbetung und im Lobpreis in charismatischen Gottesdiensten

breiten Raum einnimmt.37 Die Differenzlinie bei den Gottesdienstverständnissen

oder -Orientierungen kann verschiedentlich gefasst werden. Die Dimension der

Zeit ist eine Möglichkeit, die Frage des Wirkens des Heiligen Geistes eine andere.

Nicht nur in charismatischen Kirchen, sondern ebenso in reformierten, wird
Gottesdienst als ein pneumatisches Geschehen, als ein Handeln Gottes, verstanden

und das Einstimmen in die trinitarische Wirklichkeit des Heiligen Geistes

ist für das Feiern des Gottesdienstes zentral. Der Gottesdienst stellt einen
Grenzbereich der menschlichen Erfahrung dar, in ihm ist die energetische Kraft des

Heiligen Geistes erfahrbar und diese Kraft bewirkt etwas.38 Nicht der Mensch

handelt, sondern Gott durch den Menschen. Aber es scheint, dass das Wirken
des Heiligen Geistes anders gefasst und verstanden wird. Nach reformatorischer

Anschauung wird die energetische Kraft des Heiligen Geistes in Wort und

Sakrament wirksam.39 Der Gottesdienst wird als ein Kommunikationsereignis des

Geistes verstanden.40 Die Präsenz Gottes oder des Geistes wird als nicht direkt
wahrnehmbar charakterisiert, deshalb muss darüber kommuniziert werden.41

Wird somit die Kraft des Heiligen Geistes im Gottesdienst nicht bereits zu stark

kanalisiert oder rationalisiert? Wo finden transformative, körperliche und
emotionale Elemente der Geistkraft Eingang in Gottesdienste Wird in reformierten

Gottesdiensten alles, was dramatisch und bedrohlich ist, rituell nicht dargestellt

37 In einer kleinen Schrift stellt Gregor Etzelmüller fünf verschiedene Typen christlicher Litur¬

gien vor. Er zeigt auf, dass die Diversität der Liturgien keine Gefahr für die Einheit der
Christenheit darstellt, sondern dass es sich lohnt, wenn unterschiedliche Kirchen gemeinsam über

Chancen und Besonderheiten der jeweiligen Profile nachdenken. Vgl. G. Etzelmüller: Was

geschieht beim Gottesdienst? Die eine Bibel und die Vielfalt der Konfessionen, Leipzig 2014.

38 Vgl. für ein solches energetisches Gottesdienstverständnis M. Josuttis: Der Weg in das Leben.

Eine Einführung in den Gottesdienst auf verhaltenswissenschaftlicher Grundlage, München

1991.

39 Vgl. M. Josuttis: Die Einführung in das Leben. Pastoraltheologie zwischen Phänomenologie
und Spiritualität, Gütersloh 1996, 97.

40 Vgl. L. Baschera: Hinkehr zu Gott. «Busse» im evangelisch-reformierten Gottesdienst, Göt¬

tingen 2017,71-74.
41 Vgl. R. Kunz: Gottesdienst evangelisch-reformiert. Liturgik und Liturgie in der Kirche

Zwingiis, Zürich 2006, 399.



Gottesdienste feiern 97

Reformierten Gottesdiensten liegt ein pneumatisch-formatives Verständnis zu
Grunde. Nicht der Kultus oder das Handeln des Menschen stehen im Vordergrund

wie in einem anthropologisch-expressiven Gottesdienstverständnis,
sondern das göttliche Handeln und die konstitutiv formative Wirkung liturgischer
Praxis.42 Viele Migrationskirchen zeichnen sich demgegenüber durch eine

pneumatisch-expressive Orientierung aus. Die Kraft des Heiligen Geistes bricht
teilweise gewaltig in das Gottesdienstgeschehen ein oder aus den Menschen heraus.

Die transformative Kraft des Heiligen Geistes, die individuell etwas bewirkt, steht

hier im Vordergrund. Der liturgische Vollzug der Gemeinde spielt daneben eine

weniger wichtige Rolle.

Die Beschäftigung mit Gottesdiensten in Migrationskirchen stellt eine

Möglichkeit dar, unterschiedliche theologische Fragen neu zu stellen, sie aufeine ganz

eigene Art und Weise zuzuspitzen oder ihnen ungeahnte Wendungen zu geben.

Die Erkenntnis, dass Migrationskirchen in eigene Netzwerke eingebunden sind,

lässt das hiesige Ökumeneverständnis überdenken. Die Beobachtung körperlich
betonter Frömmigkeit und Geistergriffenheit in migrationskirchlichen
Gottesdiensten lässt danach fragen, wie eine pneumatische Orientierung eines

Gottesdienstes sich rituell darstellt. Diese beiden Einsichten stellen nur zwei Beispiele

dar, wie sich aus der Beschäftigung mit Migrationskirchen theologische
Fragestellungen ergeben, die für die Zukunft von Theologie und Kirche relevant

erscheinen. Denn die Zukunft wird in einer Migrationsökumene liegen, in einem

Miteinander von autochthonen und aus Migrationsprozessen hervorgegangenen
kirchlichen und theologischen Formationen.

5. Schlussfolgerungen: gemeinsam leben in der Migrationsökumene
Gemeinsam Gottesdienst feiern stellt für die Migrationsökumene eine grosse Hürde

dar. Mit dieser letzten These führe ich meine Schlussfolgerungen ein, die sich

aufein gelingendes Zusammenleben in der Migrationsökumene konzentrieren.

Viele reformierte Kirchen, die mit Migrationskirchen einen Raum teilen,
feiern einmal pro Jahr einen gemeinsamen Gottesdienst. Das stellt aufgrund der

unterschiedlichen theologischen Grundlagen, verschiedenen Musikstile und
erwünschten Atmosphären, um nur weniges zu nennen, eine hohe, um nicht

zu sagen, viel zu hohe Hürde dar. All diese Unterschiede zu einem gelingenden
Gottesdienst zusammen zu führen, ist ein schwieriges Unternehmen. Gäbe es

42 Vgl. Baschera: Hinkehr (Anm. 40). 30ff.



98 Claudia Hoffmann

nicht geeignetere Momente des gemeinsamen Lebens? Vor über 35 Jahren hat

der Missions- und Religionswissenschaftler Theo Sundermeier das Modell der

Konvivenz zur Gestaltung der ökumenischen Existenz vorgeschlagen. Auf die

Idee und das Konzept der Konvivenz ist Sundermeier in Brasilien gestossen, wo
es eine grundlegende Form des nachbarschaftlichen Zusammenlebens in
lateinamerikanischen Städten wie auch in den Basisgemeinden bedeutet. Sundermeier

fasste diese Grundidee dann in den drei Grundhaltungen des Teilens, Lernens

und Feierns zusammen und schlug vor, das Konzept einer «Kirche für andere»

mit dem der Konvivenz abzulösen.43 Der Begriff ist in der Folge von vielen

aufgegriffen worden, nach wie vor sind aber die mit diesem Begriff verbundenen

Konsequenzen noch nicht voll und ganz gezogen worden. Insbesondere der

Bereich des Lernens scheint mir zu wenig ins Zentrum gerückt zu sein. In den

Begegnungen zwischen sogenannten Migrationskirchen und autochthonen

Kirchen in der Schweiz wurde darauf bislang zu wenig Gewicht gelegt. In einer
solchen Migrationsökumene, die interkulturell zusammengesetzt ist und neben

katholischen, reformierten und orthodoxen Gruppen auch freikirchlich
organisierte Gemeinden mit evangelikaler oder charismatischer Prägung miteinbezieht,

ist das Lernen als ein Kennenlernen, als ein Erlernen und ein Dazulernen

zu verstehen. Dabei ist nicht nur die Wertschätzung des anderen selbstverständlich,

sondern eine wechselseitige Offenheit für kritische Anfragen eine

Voraussetzung. Bei der Wertschätzung gilt es zu bedenken, dass nicht nur die Traditionen

der Anderen wertgeschätzt werden sollen, sondern auch ihre Anliegen und
ihre Ängste. In einem solchen Lern-Setting fungieren die Anderen einerseits als

Spiegel für die eigenen Prägungen, Vorlieben, Schwächen und blinden Flecken,

aber auch als Fenster. Durch das Kennenlernen der Anderen ergeben sich neue

Wege das Evangelium zu verstehen und zu leben.44 Konkret könnten sich solche

Lernmomente vielleicht gerade in Bildungsangeboten (Katechese, Jugendarbeit,

Bibel-Kurse) darstellen, welche unterschiedliche Gemeinden gemeinsam
anbieten.

43 Vgl. T. Sundermeier: Konvivenz als Grundstruktur ökumenischer Existenz heute, in:
W.Huber / D.Ritschl / T. Sundermeier: Ökumenische Existenz heute, München 1986, 49-
100.

44 Ich beziehe mich hier auf Werner Kahl, der ökumenisches Lernen in diesem Sinn formuliert
hat. Vgl. W. Kahl: Hexenglaube, Flüche und Jesus Power. Irritierende Begegnungen mit dem

pfingstlich-charismatischen Christentum Westafrikas in Deutschland, H.-G. Heimbrock /
C.P. Scholtz: Kirche. Interkulturalität und Konflikt, Berlin 2016, 121-132, hier: 130.



Gottesdienste feiern 99

Darüber hinaus könnte es in der Migrationsökumene auch angezeigt sein,

neben dem Gottesdienst andere Formen des Feierns zu finden, zum Beispiel im

gemeinsamen Essen. Das gemeinsame Essen könnte nicht nur Nebenschauplatz

sein, sondern ins Zentrum gerückt werden. Essen oder auch der Verzicht auf
Essen ist ein wichtiger Bestandteil in vielen religiösen Traditionen. Gemeinsames

Essen fördert die Nähe zueinander, man kann dadurch Teil einer Gemeinschaft

werden oder an ihr teilhaben. Essen geht auch dann, wenn man nicht die gleiche

Sprache spricht und die Welt anhand unterschiedlicher Paradigmen versteht.

Durch das Essen können darüber hinaus auch Fremdbegegnungen gemacht werden,

die gemeinsam oder auch wieder getrennt voneinander reflektiert werden

können. Wenn allerdings ein gemeinsamer Gottesdienst gefeiert wird, dann sollte

besonderes Augenmerk auf die nonverbale Dimension und die Energiedynamiken

des Gottesdienstes gelegt werden. Diese Dynamiken können Menschen

nämlich voneinander entfremden oder sie einander näherbringen. Zu fragen ist
also bei der Gestaltung eines Gottesdienstes, wie sich unterschiedliche Energiedynamiken

entfalten können, damit sich verschiedene Menschen wohl fühlen und

ein Gefühl von Heimat und Vertrautheit entstehen kann.45

In Zukunft wird es in der Erforschung von Migration und Religion darum

gehen, die weiter oben beschriebenen vier skizzierten Forschungslinien weiterzuführen.

Allgemein lässt sich beobachten, dass theologische Fragestellungen sozialen

bislang eher nachgestellt werden. Theologische Fragen sind in Zukunft noch

stärker zu berücksichtigen. Fruchtbar scheint mir, gewissen Fragen auch in einem

interreligiösen Vergleichsdesign nachzugehen. So könnte die Frage nach interkultureller

Gemeindebildung, die zur Zeit insbesondere für christliche Gemeinden

gestellt wird und in der Praktischen Theologie eine wichtige Rolle spielt, in
unterschiedlichen Religionsgemeinschaften bearbeitet werden. Weiter halte ich ein

Mapping verschiedener religiöser Migrationsgemeinschaften für sinnvoll, denn

nach wie vor gilt es, diese Gemeinschaften aus ihrer Unsichtbarkeit heraustreten

zu lassen. Kleinräumige Einzelstudien haben hier den Vorteil, das Handeln von
Migrationsgemeinschaften auf verschiedenen Ebenen untersuchen zu können.

Aber es bleibt schwierig, dadurch allgemein gültige Aussagen zu treffen. Darüber

hinaus läuft Forschung Gefahr, durch Einzelstudien vereinfachte oder exoti-
sierende Zuschreibungen zu liefern, was in eine stereotype Fremdwahrnehmung

45 So auch A. Bieler: Gottesdienst Interkulturell. Predigen und Gottesdienst feiern im Zwi¬

schenraum, Stuttgart 2008,215-218.



100 Claudia Hoffmann

dieser Gemeinschaften münden kann. Akademisch aufgesetzte Begriffe wie

derjenige der «reverse mission»46 können sich dadurch ablagern und dazu führen,
dass sogenannte Migrationskirchen schubladisiert und beiseite gelegt und damit
wiederum in die Unsichtbarkeit gedrängt werden.

Abstract

Migration und Religion stellt ein breites Forschungsfeld dar, das in der Theologie mehr
und mehr bearbeitet wird. Dieses Forschungsgebiet zeichnet sich nicht nur durch
unterschiedliche Schwerpunktsetzungen aus, sondern auch durch seine transdisziplinäre
Orientierung. Nicht nur Theologie und Religionswissenschaft, sondern insbesondere auch

Soziologie und Politologie beteiligen sich an der Bearbeitung unterschiedlich gelagerter

Fragestellungen in diesem Forschungsbereich. Dieser Artikel erläutert, wie Migration die

religiöse Landschaft der Schweiz verändert und wie die Zusammenhänge von Migration
und Religion in der religionsbezogenen Forschung bearbeitet werden. Der Fokus liegt
dabei auf migrierenden Menschen aus Eritrea und ihrer Art und Weise Gottesdienst

zu feiern. In einem ersten Abschnitt wird dargestellt, wie die Situation eritreischer
Geflüchtete in der Schweiz aussieht. Im zweiten Abschnitt werden vier verschiedene Ansätze

einer religionssensiblen Migrationsforschung vorgestellt. Im dritten Teil wird am Beispiel
des Gottesdienstes aufgezeigt, dass es im Bereich Migration und Religion Lernfelder zu
entdecken gibt, die es noch weiter zu bearbeiten gilt, sodass wir in Zukunft von einer

migrationssensiblen Theologie (und Kirche) sprechen können.

Migration and religion represents a broad field of research, which is increasingly addressed

in theology. This field of research is not only characterised by different focal points, but
also by its transdisciplinary orientation. Not only theology and religious studies, but also

sociology and political science are involved in dealing with different questions in this
field of research. This article explains how migration is changing the religious landscape

in Switzerland and how the connections between migration and religion are dealt with
in religion-related research. The focus is on migrating people from Eritrea and their way
ofworship. In a first section, the situation ofEritrean refugees is presented. In the second

46 Zusammengefasst ist damit gemeint, dass Migrationskirchen ihre Existenz damit begründen,
dass sie das Evangelium nach Europa zurückbringen wollen. Mag das für einige Akteure stimmen,

trifft es bei anderen aber gar nicht zu. Damit werden Migrationskirchen als homogene

Gruppe stilisiert und als genau das, was unsere Schweizer Kirchen nicht sind. Problematisch

am Begriff ist auch die bipolare Weltsicht. Schon die Ausbreitung des Christentums war viel

komplexer als nur von Nord nach Süd! Vgl. A. Heuser: «Umkehrmission» - vom Abgesang
eines Mythos im Treppenhaus migratorischer Ökumene, Interkulturelle Theologie 42/1
(2016) 25-54 (29-32).



Gottesdienste feiern 101

section, four different approaches of a religion-sensitive migration research are outlined.
The third part uses the example of worship to show that there are learning grounds to
be discovered in the area of migration and religion. These learning grounds need to be

worked on further in order to be able to speak of a migration-sensitive theology (and
church) in the future.

Claudia Hoffmann, Basel


	Gottesdienste feiern : Lernfeld für eine migrationsbezogene Theologie

