Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 3-4

Artikel: Bogenhdhe : das Basler Miinster als liturgischer Raum, Uberlegungen
und Erfahrungen einer Munsterpfarrerin

Autor: Schroder Field, Caroline

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bogenhohe

Das Basler Minster als liturgischer Raum - Uberlegungcn und
Erfahrungen einer Miinsterpfarrerin.

1. Zur Undeutlichkeit des Miinsters als liturgischer Raum
Als ich im November 2011 meinen Dienst am Basler Miinster aufnahm, lebte der
ehemalige Minsterpfarrer Werner Reiser noch. Einmal driickte er mir ein Biich-
lein in die Hand, es waren seine «Kurznachrufe»!. Auf Seite 37 hatte er drei
Aphorismen erganzt. Einer davon prigte sich mir ein: «Das Miinster braucht
Boden-Nihe, nicht noch mehr Bogen-Hohe. »

Ich nehme diese Zeilen wie ein Vermichtnis, und ich nehme sie mir zu Her-
zen. Das Munster als Symbol der Kulturstadt Basel und als geschichtstrachtiger
Ort, an dem sich neben zahlreichen Touristen das Bildungsbiirgertum versam-
melt, verfuhrt zur Bogen-Hohe. Dabei kommt die Bogenhhe im Munster ganz
von selbst — hochkaritige Konzerte, fachlich fundierte Fithrungen, das Bau-
werk selbst mit seinen herausragenden Besonderheiten — der Galluspforte, dem
Gliicksrad, dem doppelten Kreuzgang, den tanzenden Engeln tiber der Himmels-
pforte — all das sorgt dafiir, dass sich die Bogen-Héhe immer wieder einstellt. Die
Gottesdienste dagegen bieten die Gelegenheit, der Bogen-Hohe die Bodennihe
entgegenzusetzen. Aber auch das ist nicht immer ganz leicht. Die Bogen-Héhe ist
der Bodennihe oftmals im Weg. Dass der Miinsterraum ein liturgischer Raum ist,
ist nicht immer ganz klar.

Fiir Besucherinnen und Besucher ist es nicht bereits beim Betreten des Miins-
ters erkennbar, welcher Konfession es angehért und dass dort tiberhaupt noch
cine Gemeinde zu Hause ist. Es gibt nicht, wie in anderen Kathedralen tblich,
Stellwinde, auf denen Fotos und Namen von Tiuflingen, Konfirmandinnen
und Konfirmanden zu sehen sind. Der kirchliche Unterricht im angrenzenden
Bischofshof hinterlasst keine Spuren im Miinster. Man findet auch keine Prospek-
te, die die Besucherinnen und Besucher tiber Taufe, Konfirmation, Trauung oder
Abdankung informieren. Der Kiosk im Eingangsbereich bietet Material zum
Miinster an: das Miinster prisentiert sich als Bauwerk, nicht als Gemeindekirche.

1 W. Reiser: Kurznachrufe und andere Kurzwaren, Basel 1984.

ThZ 3.4/76 (2020) S. 393-408



394 Caroline Schroder Field

Fir das Basler Miinster ist der diskrete Umgang mit dem kirchlichen Leben ty-
pisch. Als gottesdienstlicher Ort wird das Miinster nur erfahrbar, wenn sich die
Gemeinde dort aktuell versammelt, sei es zu den Mittagsgebeten, den Taizégebe-
ten, der Vesper oder dem Sonntagsgottesdienst. Das ist zwar, wenn man sich die
Miihe macht genau hinzusehen, doch recht hiufig. Aber der Blick von aussen auf
das Leben im Miinster lisst sich vergleichen mit dem Blick der Offentlichkeit auf
den Minsterplatz. Von diesem heisst s oft, er wirke leer und unbelebt. Tatsich-
lich wird er rund ums Jahr intensiv genutzt: Adventsmarkt, Laternenausstellung,
Sommerkino und Herbstmesse und dazwischen zahlreiche, zum Teil jahrlich wie-
derkehrende Veranstaltungen wie das Jugendkulturfestival oder das Mondfest.
Nein, der Miinsterplatz ist nicht tot, und das Miinster beherbergt eine reformier-
te Gemeinde, die sich immer noch generationeniibergreifend zu wochentlichen
Gottesdiensten versammelt.

Warum diese Undeutlichkeit des liturgischen Raumes? Dieser Raum ist ge-
schichtlich geworden. Er hat nicht nur Brinde und Erdbeben hinter sich, son-
dern auch geistige Umwilzungen: die Neuorientierung in der Reformation, den
Kulturprotestantismus, die Sakularisierung. Und immer wieder prallten Interes-
sen und Anschauungen aufeinander, die sich gegenseitig ausschlossen und gleich-
zeitig zu Kompromissen nétigren. Dass diese Kompromisse mitunter fragwiir-
dig sind, liegt in der Natur von Kompromissen. Undeutlichkeit wird manchmal
als das kleinere Ubel in Kauf genommen, manchmal wird Undeutlichkeit auch
bewusst intendiert. Bestes Beispicl am Miinster ist die Reiterstatue des Heiligen
Martin von Tours, der seit der Reformation seinen Mantel nicht mehr mit einem
Bettler, sondern mit einem Baumstumpf teilt. Aus Kompromissen kann Unsinn
entstehen. Umso mehr empfichlt es sich, ihnen auf den Grund zu kommen. Sehen
wir uns — in Anlehnungan den neuen GSK-Band zum Basler Miinster? — die Ge-
schichte dieses liturgischen Raumes genauer an.

2. Liturgische Praxis im Wandel der Zeiten
Vor der Reformation gab es im Miinster tiber sechzig Altire. Das jeweils dusserste
stidliche und nérdliche Seitenschiff waren unterteilt in mehrere Kapellen, und
auch in den beiden Kreuzgingen waren Altire aufgestellt. An diesen Altiren wur-
den zahlreiche Messen zelebriert, fiir die iiber siebzig Kapline angestellt waren.

2 H.-R. Meier / D. Schwinn Schiirmann / M. Bernasconi / S. Hess / C. Jiggi / A. Nagel /
F. Pajor: Die Kunstdenkmailer des Kantons Basel-Stadt X. Das Basler Miinster, Basel 2019.



Bogenhohe 395

Es fanden Stiftsmessen und Stundengebete statt sowie ausserordentliche Messen
und Zeremonien. Die Dombherren, die am Miinsterplatz wohnten, liessen sich
vielfach durch ihre Kapline und Vikare vertreten. Der kirchliche Betrieb der vor-
reformatorischen Zeit erforderte ausserordentlich viel Personal, und dieses war
klar hierarchisch gegliedert. Aber das liturgische Geschehen fand keineswegs nur
im Inneren des Miinsters statt, Im Laufe eines Jahres konnte man rund 35 or-
dentliche Prozessionen zihlen. Einige beschrinkten sich auf das Kircheninnere
und den Kreuzgang. 23 dieser ordentlichen Prozessionen bezogen den Miinster-
platz mit ein. Der Miinsterplatz war in vorreformatorischer Zeit ein Ort, der fiir
das liturgische Geschehen relevant war. Er war also nicht einfach profan, er hatte
Anteil an der liturgischen Qualitit des Miinsters. An Weihnachten und anderen
hohen Feiertagen sammelte sich der Prozessionszug vor dem Hochamt im Chor,
begab sich durch die sogenannte Kanonikertiir im Nordosten in den Kreuzgang,
von dort durch die Tiir neben dem Pfrundkeller auf den Miinsterplatz bis zum
Schiirhof, dann zur Johanneskapelle und nach dem Gebet in gleicher Ordnung
iiber den Kleinen Miinsterplatz zuriick zum Miinster, dessen Inneres man durch
die Galluspforte wieder betrat. Es gab aber auch einzelne Festtage — z.B. Chris-
ti Himmelfahrt und Fronleichnam —, an denen die Prozession durch die ganze
Stadt und sogar in die nihere Umgebung ging. Und wihrend man diese genau
bezeichneten Wege abschritt, folgte man dem Heinrichskreuz, welches Reliquien
enthielt vom Heiligen Blut, vom Kreuz und von Kaiser Heinrich II., dem Stifter
des Miinsters.

Das Heinrichskreuz war bis zum 19. Januar 2020 zusammen mit der Golde-
nen Alrartafel im Kunstmuseum in der Ausstellung «Gold und Ruhm» zu se-
hen. Beide Schitze sind uns verloren gegangen, nicht nur wegen der Reformation,
sondern auch wegen der Kantonsteilung und ihren Folgen. Die Reformation ist
eben nicht an allem schuld. Gewiss aber hatte die Reformation viele Gegenstin-
de, die iiber Jahrhunderte dem Miinsterschatz angehért hatten, ihrer liturgischen
Bedeutung beraubt. Die Reformation hatte zu einer gravierenden Verinderung
des liturgischen Raumes gefithrt — und zu einer Beschrinkung des liturgischen
Geschehens auf den Innenraum der Kirche. Man brauchte keine Prozessionen
mehr, kein Vortragekreuz, keine Reliquien etc. Und weder der Miinsterplatz noch
die benachbarte Kapelle noch die beiden Miinsterkreuzginge spielten fortan cine
liturgische Rolle.

Die Reformation vollzog sich in Basel im Frithjahr 1529. Damals wurde in al-
len Kirchen der Stadt und damit auch im Munster der evangelische Gottesdienst



396 Caroline Schréder Field

eingefiihrt. Auf einmal waren viel weniger religiése Handlungen im Miinster né-
tig. Auch viel weniger Personal tibrigens, von dem man aber gewiss nun mehr an

theologischer Bildung forderte. In den Worten Eduard Spichers:

Der Religionswechsel beschied dem Miinster den grossten Einschnite seiner Geschichre.
War es doch als gigantische Kulisse fiir cinen Gottesdienst geschaffen worden, der das
Theatralische liebte. Plotzlich gab es keine prichtig gekleideten Priester, keine Prozessi-
onen, keinen Weihrauch mehr. Die Volkssprache verdringte das mysteriése Latein. Auf
einmal waren Heiligenbilder verpont. Alsbald fegte ein Bildersturm unschitzbares Kul-
turgut weg. Sogar die Orgel verstummte fur langere Zeit.?

Soweit die Beschreibung Spichers, die nicht gerade von Verstindnis zeugt fiir die
von der Reformation bewirkten Verinderungen im liturgischen Raum des Miins-
ters. Immerhin — {ibrigblieben waren der Hauptgottesdienst am Sonntag, einfa-
chere Gottesdienste an bestimmten Wochentagen und Betstunden am Samstag-
abend. An diese drei gottesdienstlichen Anlisse erinnert sich noch Johanna Von
der Mithll in ihrer Schrift «Basler Sitten», Erstauflage 1944. Machen wir cinen
kleinen Abstecher in ihre Erinnerungen:

Noch heute sind die sonntiglichen Strassen wihrend der Zeit des Gottesdienstes wie aus-
gestorben; im wesentlichen ruht der Verkehr, denn die Basler Familien sind in der Kir-
che. Da wirke sich noch die Uberlieferung der ginzlichen Sonntagsruhe aus, die frither
jegliche Arbeit am Tage des Herrn verbot. Wihrend des Gottesdienstes durfte kein Wa-
gen fahren, ausser einer Tauftkutsche oder dem Wagen des Arztes, der zu einem Kranken
gerufen wurde. Reisende konnten nur vor zehn Uhr vormittags oder nach vier Uhr am
Nachmittag die Stadt erreichen oder abreisen, und die elsissische Bahn hatte im Anfang
Schwierigkeiten, ihren Fahrplan mit den Gesetzen der Basler Sonntagsruhe in Einklang
zu bringen. Damals war es selbstverstindlich, dass man dem Gottesdienst zweimal am
Sonntag beiwohnte, den Wochenpredigten folgte und auch die samstigliche Betstunde
nicht versiumte, ebenso wie die Kinder die Vorkinderlehre und am Sonntag die Kinder-
lehre zu besuchen hatten. Heute besucht man im allgemeinen die Kirche des Quartiers, in
dem man wohnt. Kiindet dann das Glockengeliut, aus dem die Miinsterglocken ernst und
voll herausklingen, das Ende des Gottesdienstes an, so stromt die festlich gestimmte Men-
ge wieder aus den weitgedfineten Toren ins Freie hinaus und erfillt einen Augenblick
den Kirchplatz, ehe sie sich zerstreut. Die meisten kennen sich; man trifft die Familie,
entfernte Vettern und Basen, Onkeln und Tanten, vielerlei Bekannte, Freunde, Lieferan-
ten. Alle griissen sich mit feiertaglicher Miene. Eine Stunde spiter sind dieselben Strassen
aufs neue belebt. Sie sind von den gesonntagten Kindern tiberflutet, die nun, um elf Uhr,

3 E.Spicher: Geschichte des Basler Miinsters. Zum 500. Jahr nach der Vollendung, Basel 1999,
86.



Bogenhohe 397

in die Kinderlehre ziehen. Von allen Seiten, aus allen Gassen und Gisschen stromen sie
herbei; immer wieder 6ffnet sich eine Haustiire, und es treten Kinder auf die Strasse hin-
aus, die dasselbe Ziel haben wie die kleinen Gefihrten auf der Strasse. Sie griissen hin und
her, bilden kleine Triippchen, denn auch sie kennen einander vielfach als Verwandte, als
Nachbarskinder und von der Schule her. Thr helles Geplauder auf dem Hin- und Riickweg

verhallt an den strengen Hauserreihen, wihrend sie ihrem Ziel zustreben.*

Es ist so lange nicht her, dass <Liturgie> eine 6ffentliche Wirkung hatte, ja, das 6f-
fentliche Leben, die offentlichen Plitze, die Allmende fur einen gewissen, wieder-
kehrenden Zeitraum pragte. Sonntagsgottesdienste, Wochenpredigten, die sams-
tigliche Betstunde, «gesonntagte Kinder», die scharenweise in die Kinderlehre
ziechen. Die Zeit der Prozessionen war vorbei, und doch war die Kirche noch im
Dorf, noch prisent im Basler Stadtbild, und zwar nicht nur als denkmalgeschiitz-
tes Gebiude, sondern als Ort und Medium offentlicher Religion und Theologie.

Wie sah diese von reformierter, pietistischer Frommigkeit geprigte 6ffentlich-
keitswirksame Religion im Miinster aus? Natiiich steht die Predigt im Vorder-
grund. Das Abendmahl wurde nur noch selten, an bestimmten Feiertagen gefeiert.
Ab 1642 wurden im Abendmahl nicht mehr die traditionellen Oblaten verwen-
det, sondern das Brot gebrochen. Getauft wurde ab 1580 im Miinsterchor, wo da-
mals der Taufstein stand. Erst ab 1700 taufte man innerhalb des Gottesdienstes
vor dem Abendmahlstisch mithilfe einer Taufschale. Trauungen fanden montags
statt, und zwar nach einem streng vorgeschriebenen Zeremoniell. Im 20. Jahrhun-
dert wurden die liturgischen Regeln gelockert und das Spektrum an Gottesdiens-
ten und Andachten erweitert.

In der Mitte des 17. Jahrhunderts hatte der Gottesdienst im reformierten
Miinster folgende Form:

[Er] begann um 8 Uhr und wurde mit einem Psalm oder cinem Lied eingeleitet.
Nach der Lesung einer Ermahnung und der sogenannten <offenen Schuld>, d.h. eines
Siindenbekenntnisses mit folgender Absolution, wurden Firbitten fiir Obrigkeit,
Predigramt, Ehestand, Kranke, Arme, Fruchtbarkeit usw. vorgetragen, gefolgt von der
Predigt, die durch das Unservater eingeleitet und abgeschlossen wurde. Nach der Lesung
des christlichen Glaubensbekenntnisses und der zehn Gebote wurde auch das Baslerische
Glaubensbekenntnis vorgetragen. Mit einem Psalm oder cinem Lied schloss der Gottes-
dienst.’

4 J. Von der Miihll: Basler Sitten. Herkommen und Brauch im hauslichen Leben einer stadti-
schen Biirgerschaft, Basel 21985, 69f.
S A.R.Weber: Im Basler Miinster 1650, Basel 1994, 11.



398 Caroline Schroder Field

3. Liturgiegeschichte als Geschichte von Umbauten

Wie hat sich nun der liturgische Raum seit der Reformation verdndert? Man
kann sagen: immer wieder. Im Laufe des 16. Jahrhunderts wurde das Miinster
nach den reformatorischen Grundsitzen umgestaltet. Bald nach dem Durch-
bruch der Reformation, im Jahr 1531, wurden die Orgelpfeifen demontiert, aber
bereits 1577 wurden sie wieder reinstalliert. Der Basler Antistes Simon Sulzer
fihrte sowohl das Orgelspiel als auch das Liuten der grossen Glocken an Fest-
tagen wieder ein. Das Miinster wurde wihrend der Reformationszeit auch neu
bestuhlt. 1579 wurde der Taufstein in den Chor versetzt, der Bischofsthron wur-
de entfernt. Ein Jahr spiter, 1580, wurde ein neuer Abendmahlstisch aufgestellt,
der dann aber spiter in die Peterskirche kam. Erst 1586 wurde der Michaelsaltar
abgebrochen, der sich auf dem Lettner befand. Der Lettner freilich blieb noch
bis ins 19. Jahrhundert stehen. Er teilte den Innenraum des Miinsters in einen
Bereich fiir die getauften Laien und in einen Bereich fiir die geweihten Priester,
die sich dem Altarsakrament nihern durften. Auch wenn die Reformation diese
Unterscheidung aufgehoben hatte, blieb der Lettner noch mehrere Jahrhunderte
an seinem urspriinglichen Ort.

In den 1590¢r Jahren wurde das Minster erneut an die reformatorischen
Grundsitze angepasst. Hans Bock hatte im Bereich der Turmuhr verbliche-
ne Wandmalereien mit allegorischen Szenen ernecuert. Dagegen empérte sich
1592 die Geistlichkeit, die vom Antistes Johann Jakob Grynaeus angefuihrt wur-
de. Sie forderte ausserdem, die Statuen an der Fassade zu entfernen. Der Geist-
lichkeit waren insbesondere die beiden Reiterstatuen ein Dorn im Auge, da sie
weiterhin als «idolax, als Gétzen, verehrt wiirden. Der Rat der Stadt teilte den
Standpunke der Geistlichkeit nicht, und man kam zu einem Kompromiss: In
der Martinsgruppe wurde der Bettler in einen Baumstrunk umgearbeitet, mit
dem Ziel, die eindeutige Zuweisung der Reiterstatue zu Martin von Tours, dem
Heiligen Martin, zu erschweren. Aber ernsthaft: wie viele legendire Gestalten sind
Ihnen bekannt, die so dargestellt werden, als seien sie im Begriff, ihren Mantel mit
einem Schwert entzwei zu schlagen?

Von der Reparaturkampagne des spiten 16. Jahrhunderts waren auch die
Fenster betroffen. Die grossen Chorfenster wurden in dieser Zeit weitgehend
blank verglast. Die Biirgerschaft schenkte Wappenscheiben mit dem Datum der
Renovation fur die Ausstattung der Kapellen. Die Universitit beteiligte sich an
der Neugestaltung der Fenster durch die Gabe zweier Scheiben fiir den Chor.
Drei Miinsterpfleger verewigten sich mit ihren Wappen. Mehrfach wurde auch



Bogenhdhe 399

der Baselstab eingesetzt. Dies alles zeigt, wie sich Stadt, Universitat und Burger-
tum des Miinsters bemichtigten.

Eine gravierende Verinderung erfuhr der Raum im 19. Jahrhundert im Zuge
der grossen Innenrenovation von 1852-1857. In dieser Zeit wollte man das
Miinster in einen urspringlichen mittelalterlichen Zustand zuriickfithren. Daher
spricht man auch von der Reromanisierung des Miinsters. Die Ironie besteht dar-
in, dass man ausgerechnet die Schwalbennestorgel entfernte, die bis ins Mittelal-
ter zuriickreichte. Der Impuls dieser fragwiirdigen Eliminierung war eine Spende
aus dem Jahr 1843, die fir ein zeitgemasses grosseres Instrument eingesetzt wer-
den sollte. Die Anschaffung selber war nicht das Problem. Das Problem war der
Standort. Die streitenden Parteien waren der Kirchenvorstand, der damals noch
«Bann» hiess, und das vom Rat gestiitzte Baukollegium. Der Kirchenvorstand
widersetzte sich den Umbauplinen. Dennoch entstand bald ein Konsens, dass
eine neue, grosse Orgel im Westen aufgestellt werden miisse. Nun wiirde die Or-
gel im Westen die Lichtverhiltnisse erheblich verschlechtern. Man rang um Lé-
sungsvorschlige. Die Seitenschiffdicher sollten flacher gelegt werden, wodurch
die Rundbogen6ffnungen der inneren Seitenschiffe wieder gedffnet wiirden.
Aber das war zunichst nur ein Plan. Die Umsetzung liess auf sich warten. Wich-
tiger war der geplante Abbruch des Lettners. Wenn man den Lettner von seinem
urspriinglichen Standort entfernte, wiirden sich die Lichtverhiltnisse vom Hoch-
chor her verbessern. Der Lettner konne in abgespeckter Form im Westen wieder
aufgestellt werden und als Orgelempore dienen. Man war sich bald einig, dass
dies im Rahmen einer generellen Innenrenovation erfolgen sollte. Das Baukol-
legium delegierte fur die Umsetzung den Architekten Christoph Riggenbach
und als Bauinspektor den Architekten Amadeus Merian. Als man den Lettner
abbrach, entdeckte man die Zuginge zur Ostkrypta. Die benachbarte Vierungs-
krypta zog sich sogleich den Verdacht zu, eine «spitere Verunstaltung» zu sein.
Wieder entbrannte ein Streit zwischen Baukollegium und Geistlichkeit. Letzte-
re wollte — gemeinsam mit dem Stadthistoriker Daniel A. Fechter — an der Vie-
rungskrypta festhalten. Diese gehe namlich, so Fechter, auf das Heinrichsmiinster
zuriick. Das Baukollegium jedoch setzte sich gegen die Geistlichkeit durch und
liess die Vierungskrypta abbrechen. Eine Folge dieses Abbruchs war, dass man
nun den neuen Altar gut sichtbar in der Vierung aufstellen konnte. Die Kanzel
wurde nach Osten verschoben. Wieder gab es eine neue Bestuhlung. Die traditi-
onellen Familienstithle wurden nach dem umstrittenen Prinzip «Gleichstellung

Aller in der Kirche» abgeschafft.



400 Caroline Schroder Field

4. Im Polygon der Krifte

Wir sehen, auf das Miinster wirkten seit der Reformation verschiedene Krifte: die
Stadt, die Kirche, die Universitit, die Biirgerschaft. Dieses Kriftepolygon hat sich
auch immer wieder auf die Gestaltung des Innenraums ausgewirke, der eben nicht
nur in seiner liturgischen Funktion gesechen wurde. Ja, die Reformation selber hat-
te ein gebrochenes Verhiltnis zur Liturgic und zum sakralen Raum, und gerade
die reformierte Tradition hat sich von liturgischen Finessen konsequent verab-
schiedet und den Gottesdienst als Rahmen einer theologisch-gelchrten Vorlesung
verstanden. Umgangssprachlich hat sich dieses Verstindnis in der Wendung nie-
dergeschlagen: «Wir gehen in die Predigt.» Es entspricht also bereits reforma-
torischen Grundsirtzen, wenn das Miinster als liturgischer Raum gar nicht allzu
deutlich in Erscheinung tritt. Doch fir diese Zurtickhaltung, fir die augenfillige
Neutralitit des Raumes gibt es noch andere Griinde. Denn auch die kantonale
und stidtische Regierung hatte ein anhaltendes Interesse am Miinster. Im Miins-
ter iiberschneiden sich immer wieder die religiése und die politische Offentlich-
keit. Es bot 1812 Raum fiir die feierliche Er6finung der eidgendssischen Tagsat-
zung, 2006 fur die o6ffentliche Feier der neuen Kantonsverfassung. Patriotische
Feiern, historische Gedenkfeiern, Universititsfeiern fanden im Miinster statt.
1912 stellte die Kirche das Miinster fiir den internationalen Sozialistenkongress
zur Verfiigung.® Und was man bis heute nicht unterschitzen darf: das Miinster
ist seit dem 18. Jahrhundert und dann erst recht nach der grossen Innenraumre-
novation auch ein gefragter Konzertort. 1861 stellte der Basler Gesangverein fiir
den Chor und das Orchester ein Geriist auf und begriindete damit einen eigenen
Anspruch auf das Miinster.

Seit rund 50 Jahren gibt es im Miinster auch gelegentlich 6kumenische Got-
tesdienste, erstmals 1968 unter dem Eindruck der militdrischen Niederschlagung
des Prager Frithlings. Elf Jahre spater, im Jahr 1979, trat der damalige Basler Bi-
schof Anton Hinggi in einem Festgottesdienst zur 450-Jahr-Feier der Basler Re-
formation auf. In der diesjahrigen 1000-Jahr-Feier des Heinrichsmiinsters war der
Basler Bischof Felix Gmiir gleich zweimal, zu Beginn der Feierlichkeiten im Ap-
ril und zu ithrem Abschluss am Reformationstag predigend im Miinster zu Gast.
Nun stehen Gedanken im Raume, die Munstervesper am Samstagabend in Zu-
kunft konsequent Skumenisch zu gestalten. Natiirlich brauchen solche Gedanken
Zeit, um gemeinsam entwickelt zu werden.

6  Vgl. den Beitrag von Ueli Zahnd im vorliegenden Heft, S. 247-270.



Bogenhéhe 401

Was aber offensichtlich ist: die Interessen am Minster sind vielfiltig. Das
Miinster beherberge nicht bloss eine Gemeinde, die sich beschaulich um sich
selbst drehen konnte. Es wird von vielen Seiten Druck ausgeiibt, das Miinster
offen zu halten, nicht zuletzt fur die Anspriiche der Touristen. Es ist m.E. wich-
tig, diesen Anspruch als einen eher neueren Anspruch einzustufen. Es ist nim-
lich bemerkenswert, dass das Miinster zwar seit der Reformation immer wieder
von einzelnen Besucherinnen und Besuchern aufgesucht wurde, dass man aber
nur auf Anfrage und gegen Entgelt ins Miinster gelangen konnte. Erst nach der
Innenraumrenovation von 1852-1857 wurden ofhizielle Besichtigungszeiten mit
freiem Eintritt eingefiihrt. Diese sind heute nicht mehr wegzudenken. Doch die
touristische Beanspruchung des Miinsters ist nicht zu unterschitzen. Sie gibt dem
Innenraum einen eher musealen als liturgischen Charakeer.”

Ein scharfes Urteil iiber das Erscheinungsbild des Innenraumes nach der Um-
gestaltung im 19. Jahrhundert formuliert Otto H. Senn in einem Buch von 1983:

So wie sich der Bau heute im Innern darbietet, war die Kirche weder von den
Erbauern im Mittelalter, noch von den Reformatoren verstanden worden. Der bei
der Restaurierung erfolgte Eingriff war radikal; dies nicht in dem Sinne verstanden,
dass ihm die Krypta der Vierung und der spitgotische Lettner zum Opfer fielen, dass
die Ausstattungsstiicke in den Formen der Renaissance, des Barock und des Rokoko
solchen der Neugotik zu weichen hatten: das eigentliche Geschehen vollzog sich unter
der Hand; als die fundamentale Entfremdung von der reformatorischen Uberlieferung
setzte sich das Raumkonzept des Kulturprotestantismus durch. Die Disposition
des Schiffs der bei Einfithrung der Reformation iibernommenen mittelalterlichen
Kirche konnte dem modernen Kirchenverstindnis nicht mehr gentigen. Der Lettner
wurde entfernt, und damit fiir die Versammlung im Schiff der Ausblick in den Chor
freigelegt. Im Mittelschiff wurde die vorreformatorische Kanzel vom urspriinglichen
Standort am mittleren Siidpfeiler um drei Halbjoche ostwirts nach <vorn> versetzt,
die gegeniiber der Kanzel auf Emporenhdhe auskragende Orgel nach <hinten> auf
die am Westgiebel neu errichtete Empore, womit sich die Gelegenheit bot, das den
Anspriichen des neuen Klangideals nicht gentigende Instrument durch ein modernes
zu ersetzen.?

7 Wihrend des Covid-19 bedingten Lockdowns im April/Mai 2020 war das Miinster bei nied-
rigen Besucherzahlen gedfinet. In diesen Wochen fanden nur sehr wenige Menschen den Weg
ins Miinster, nutzten den Raum jedoch intensiv und zum Teil wiederkehrend fiir das person-
liche Gebet.

3 O. H. Senn: Evangelischer Kirchenbau im 6kumenischen Kontext. Identitit und Variabilitic
— Tradition und Freiheit, Basel 1983, 85.



402 Caroline Schréder Field

In der gemissigten Restaurierung des Innenraums durch den Architekten und
Miinsterbaumeister A. Th. Beck wird der Boden in den 1970er Jahren auf das
Niveau des spitromanisch-frithgotischen Baus abgesenkt und die Vierung wird
leicht erhoht, um an die zerstorte Vierungskrypta zu erinnern. Wenig gemis-
sigt erscheint hingegen die Aufstellung des Chorgestithls beim Aufgang zum
Hochchor. Jetzt werden zwar die aufwirtsfithrenden Treppen verdecke, aber
das Chorgestithl schrinke zugleich den Blick in den Hochchor drastisch ein.
Die Riickfithrung des von Daniel Heinz im Jahr 1580 geschaffenen steinernen
Abendmahlstisches aus der Peterskirche ist insofern fragwiirdig, als ihm die litur-
gische Funktion im Gottesdienst nicht zugestanden wird. Positiv zu vermerken
ist, dass im Zuge der Restaurierung durch Beck Stuhlreihen vis-a-vis der Kanzel
aufgestellt werden, wodurch von allen Sitzplitzen der Blick auf die Kanzel frei
wird.

Der ehemalige, Miinsterbaumeister Peter Burckhardt vermerkte auf ei-
nem Notizzettel dazu: «Zum Gliick, nichts andern!» Eine solche Beurteilung
kommt nicht ohne Grund von jemandem, der auch heute noch an den
Miinstergottesdiensten teilnimme, in eben jenen der Kanzel gegentiberliegenden
Stuhlreihen fir gewohnlich seinen Platz findet und so das Miinster regelmassig
als liturgischen Raum erfihrt.

Man konnte jetzt noch einiges sagen zu der Wirkung der Fenster auf den li-
turgischen Raum und wiirde sehr bald auf den Streit um die Miinsterscheiben
stossen, der im letzten Jahrhundert gleich zweimal auflammte und der alteren
Bevolkerung Basels gewiss noch lebhaft in Erinnerung ist.” Beinahe hat sich der
Streit um die Miinsterscheiben zu einem Tabu-Thema entwickelt. Beide Seiten
sind gewiss nicht ohne Verletzungen aus diesem Streit hervorgegangen. Heute
wird der liturgische Raum von den Scheiben aus dem 19. Jahrhundert geprigt:
figiirliche Darstellungen, Szenen aus dem Leben Jesu, acht Hauptprotagonisten
bzw. Autoren des Alten und Neuen Testaments. Damit wird in den oberen Fens-
tern des Hochchors das reformatorische Schriftprinzip in Szene gesetzt, wihrend
das grosse Kreisfenster im siidlichen Querhaus Christus als den Weltenrichter,
umgeben von vier Posaunenengeln zeig.

Die Fenster geben mit ihren Motiven Gelegenheit, den Jugendlichen im
kirchlichen Unterricht biblische Geschichte zu erzihlen und das reformatorische
Schriftverstindnis zu erkliren. So lassen die Scheiben an die mittelalterliche :b-

9  Vgl. den Beitrag von Johannes Stiickelberger im vorliegenden Heft, S. 308-337.



Bogenhohe 403

lia pauperum denken und schlagen eine Briicke in die Zeit vor dem Bildersturm.
Ich erinnere mich an eine alte Dame, die jeden Sonntagmorgen im nordlichen
Querhaus sass mit Blick auf diese eschatologische Christusdarstellung. Sie erklir-
te mir einmal, dass sie vor allem wegen ihr ins Munster kime, um mit Christus
Zwiegesprich zu halten. Die Fenster aus dem 19. Jahrhundert mégen umstritten
sein, was ihren kiinstlerischen Wert betrifft, aber ihre Botschaft wird verstanden.
Vielleicht eher von denen, die die Bodenhaftung mehr schitzen als die Bogenho-
he. Sie bilden — wie die Musik - ein Gegengewicht zur kopflastigen Predigt. Sie
tragen dazu bei, dass eben nicht nur «in die Predigt geht>», wer ins Miinster geht.

Das Miinster spricht eine nonverbale Sprache und ist daher auch ausserhalb
des gottesdienstlichen Geschehens ein liturgischer Raum. Die Miinsterscheiben
gehdren zum Vokabular dieser Sprache.

S. Das Miinster als liturgischer Raum heute
Wie gibt sich das Miinster als liturgischer Raum heute? Wie kann man in diesem
Raum bzw. in diesen Riumen predigen, Gottesdienst gestalten, Gemeinde sein?

Der Hauptort des liturgischen Geschehens heute ist das Mittelschiff mit der
Vierung. Taufe und Abendmahl finden am Holztisch unterhalb der Kanzel statt.
Die Kanzel ist der Ort, von dem aus gepredigt wird. Die Gemeinde ist heute so
platziert, dass sie einen freien Blick auf die Kanzel hat. Die Ubereck—BeStuhlung
ermoglicht die Ausrichtung der Gemeinde auf die Predigt.

Der steinerne Altar in der erhohten Vierung vor dem dominanten Chorge-
stithl trigt den Blumenschmuck und hat sonst keine liturgische Funktion. Das
Chorgestiihl ist besetzt, wenn die Basler Miinsterkantorei, die Knabenkantorei,
der Gospelchor oder ein anderer Chor im Gottesdienst oder in der Vesper auf-
tritt, ansonsten steht es leer — ausser am Heiligabend und in der Silvesternache,
wenn sich die Gemeinde iiber den gesamten Kirchenraum verteilt. Anders als in
anderen reformierten Kirchen, findet das Abendmahl in der Regel einmal im Mo-
nat, also vergleichsweise haufig statt. Taufen werden in der Regel in den Gottes-
dienst am Sonntagmorgen einbezogen.

Die Taufe findet am westlichen Ende des holzernen Abendmahlstischs statt,
wo auch die Taufschale platziert ist. Die Taufeltern geben ihre Zustimmung zur
Taufe ganz in der Nihe des Drachenmedaillons, das sich im Boden unter einer
Plexiglasscheibe befindet. Das Drachenmedaillon stammt aus einer frithen Bau-
phase des Miinsters und ist bei Umbauarbeiten im letzten Jahrhundert wieder-
entdeckt worden. Der Bezug zur Taufe ist bemerkenswert. So, wie der Drache



404 Caroline Schréder Field

dargestellt ist: mit einem roten Kopf und den zwei konzentrischen Kreisen, die
ihn gleichsam gefangen halten, vermittelt er die Botschaft: «Das Bose kann wi-
ten, aber es kann dir nichts mehr anhaben. Du bist in Sicherheit.» Diese bildhaf-
te Darstellung korrespondiert mit dem Taufspruch, den sich viele Eltern fiir ihr
Kind aussuchen: «Denn er hat seinen Engeln befohlen, dass sie dich behtiten auf
allen deinen Wegen. Dass sie dich auf Handen tragen und du deinen Fuss nicht an
einen Stein stossest.» (Psalm 91,11f. Der nichste Vers lautet aber: «Uber Lowen
und Ottern wirst du gehen und junge Léwen und Drachen niedertreten.» ) Es ist
erstaunlich, wie unterschiedlich Kinder und Erwachsene auf das Drachenmedail-
lon reagieren. Erwachsene stehen davor und halten sich von der Plexiglasscheibe
fern. Kinder dagegen springen gerne einmal auf ihr herum, als wiirden sie instink-
tiv begreifen, dass dies der Sinn der Sache ist. Eben: «Uber Lowen und Ottern
wirst du gehen und junge Léwen und Drachen niedertreten.» Kénnte es sein,
dass Kinder die Symbolik des liturgischen Raums viel leichter begreifen?

Kleine Kinder werden heute also in der Regel am Abendmahlstisch unterhalb
der Kanzel getauft, was die Zusammengehorigkeit von Taufe und Abendmahl
schon vor Augen stellt.

Aber es kommt auch vor, dass Jugendliche die Taufe begehren, weil sie den
kirchlichen Unterricht besuchen und auf ihre Konfirmation zugehen. Sie werden
im Anschluss an einen reguliren Taufgottesdienst im kleinen Kreis mit ihren Fa-
milien und Paten am Taufstein getauft. Der Taufstein steht heute ja nicht mehr
im Hochchor oder an einem Platz, der fur die Sonntagsgemeinde einsichtig wire.
Eine Taufe am Taufstein wihrend des Sonntagsgottesdienstes wiirde gar keinen
Sinn machen. Aber im Anschluss an den Gottesdienst bietet der Taufstein in der
Gebetsecke einen intimeren Rahmen fur die Jugendlichen, denen es in der Regel
nicht angenehm ist, sich vor der Gemeinde zu exponieren. Taufen in der Niklaus-
kapelle oder in der Katharinenkapelle kommen heute nur noch in seelsorgerlich
begriindeten Ausnahmefillen vor. Die Erfahrung zeigt, dass sich Tauflinge und
Geschwisterkinder im Rahmen des Sonntagsgottesdienstes tendenziell entspann-
ter verhalten als in separaten und familidreren Taufgottesdiensten in der Niklaus-
oder der Katharinenkapelle.

Neben dem Mittelschiff mit der Vierung stehen gottesdienstlichen Anlissen
auch noch andere Riume des Munsters zur Verfugung.

In der Osternacht bewegt sich die Gemeinde von der Ostkrypta tiber die Ge-
betsecke mit dem Taufstein in den Hochchor und schliesslich in den Kreuzgang,
Am Taufstein hilt die Gemeinde inne und empfingt Zeichen und Zuspruch der



Bogenhéhe 405

Tauferinnerung. Seit ein paar Jahren findet am Karsamstag zur Vesperzeit eine
Gedichtnisfeier zur Grablegung Jesu statt.

Die Gedichtnisfeier zur Grablegung Jesu war meine «liturgische Innovati-
on», die ich in den ersten beiden Jahren noch mithilfe eines kiinstlerisch ver-
sierten Ehepaars aus meiner methodistischen Gemeinde in Winterthur umsetzen
konnte. Ort der liturgischen Installation ist der Hochchor, der sonst nur selten
gottesdienstlich bespielt wird. Fiir Menschen mit Gehbehinderung ist der Hoch-
chor allerdings nur schwer oder gar nicht zuginglich.

Von meinen Vorgiangern habe ich eine weitere liturgische Innovation tiber-
nommen, nimlich die Feier des Johannestages am 24. Juni, die eigentlich nichts
anderes ist als eine «getaufte» Sonnenwendfeier.

Die Gemeinde versammelt sich unter den Klingen des Stadtposaunenchors
zunichst auf der Pfalz und dann in der Ostkrypta und erwartet den ersten Son-
nenstrahl, der durch ein bestimmtes Fenster auf genau die Stelle fallt, wo friher
einmal ein Marienaltar gestanden hatte. Zentrale Texte fiir die liturgische Feier
sind einerseits Evangelientexte zu Johannes dem T4ufer, andererseits der Sonnen-
gesang des Franz von Assisi. Doch trotz der expliziten «Taufe» der Sonnenwend-
feier und ihrer Verschiebung auf den Johannestag lassen es sich viele der Gottes-
dienstbesucherinnen und -besucher nicht nehmen, Schlange zu stehen, um einer
nach dem andern in den Sonnenstrahl zu treten und dort zu verweilen, als konne
man auf diese Weise eine besondere Kraft empfangen. Nach der liturgischen Fei-
er in der Krypta begibt sich die Gemeinde in das Mittelschiff des Miinsters und
verteilt sich dort ungezwungen. Manche gehen dann auf die Chorterrasse, die
der Offentlichkeit nur einmal im Jahr, eben am Johannestag, zuginglich gemacht
wird. In gewisser Weise kniipfen die Osternacht und die Johannesfeier an die vor-
reformatorische Tradition der Prozessionen an.

Das Miinster eignet sich auch gut fiir Taizéfeiern, die einmal im Quartal am
Sonntagabend und wochentags im Advent stattfinden.

Das Kerzenlicht, die Stille, die von Laienmusikerinnen und -musikern beglei-
teten Taizélieder, das gesprochene, aber nicht ausgelegte Wort wirken zusammen
mit der Bogenhohe des Minsters und bilden mitten in der betriebsamen Innen-
stadt eine Insel inneren Friedens.

Wihrend der Gottesdienste bleiben die Emporen unbesetzt. Nur bei einzel-
nen Konzerten und in der Silvesternacht, wenn der Ansturm aufs Miinster be-
sonders gross ist, wird der Zugang zu den Emporen geéffnet. Aber in fritheren
Zeiten muss auch dort Gemeinde gesessen und den Gottesdienst verfolgt haben.



406 Caroline Schroder Field

Darauf lisst die Beschilderung schliessen, die in regelmissigen Abstinden auf den
Emporen angebracht ist: «Knaben, welche nicht in Begleitung Erwachsener dem
Gottesdienst beiwohnen, diirfen sich nicht in den oberen Gingen aufhalten. Ih-
nen werden Platze in der Nihe des Altars angewiesen. »

6. Splendid isolation — Zwischen Bogenhihe und Bodennihe
Wie beurteile ich das Miinster als liturgischen Raum? Er hat in der Tat viel Bo-
genhaohe. Es ist ein anspruchsvoller Raum. Er ladt dazu ein, sich mit der ganzen
Gedankenwelt vor der Reformation auseinanderzusetzen — mit dem humanis-
tischen Erbe, auf dem auch die Reformation beruht, aber auch mit der Lehrbil-
dung, von der sich die Reformation dezidiert abgrenzte.

Der Umstand, dass das Miinster seit 500 Jahren eine reformierte Kirche ist,
andert nichts daran, dass dieser Raum einmal als sakraler Raum geschaffen wur-
de und sich von der profanen Welt da draussen abgrenzen sollte. Der Innen-
raum des Miunsters grenzt sich immer noch von der Welt «da draussen» ab,
obwohl das Miinster die Welt «da draussen» ganz dicht vor der Nase hat. Der
Kontrast zwischen dem Miinsterchor und der darunter liegenden Krypta ei-
nerseits und der bunt bevélkerten Pfalz andererseits konnte grosser nicht sein.
Wihrend die dem Rhein zugewandten Riume des Miinsters zu Stille und Me-
ditation einladen — oder auch zur Betrachtung wiederentdeckter Fresken oder
der Kapitelle im Hochchor —, brummt unter den Kastanien auf der Pfalz das
Leben. Kinder jagen Tauben. Hanfgeruch liegt in der Luft. Jugendliche chillen
auf einer Bank. Touristen schauen tiber den Rhein. Reisegruppen folgen einer
Dame mit rotem Sonnenschirm. Die Miinsterbauhiitte macht an der Chorfas-
sade produktiven Larm. Der Innenraum des Miinsters ist ein anspruchsvoller
Raum, weil er von dem bunten Treiben da draussen weit weg erscheint und
doch sehr nah dran ist.

Auch innerhalb des Miinsters gibt es dieses Phianomen der verbliiffenden
Entfernung trotz riumlicher Niahe. Wenn man am Sonntagmorgen um, sagen
wir, viertel vor zehn in der kleinen Sakristei auf den Beginn des Gottesdiens-
tes wartet, bei geschlossener Tiir, dringt nicht das geringste Gerdusch aus dem
Mittelschiff in die Sakristei. Es ist unmoglich, sich ein Bild zu machen von der
Anzahl der Menschen, die in den nichsten zehn, fiinfzehn Minuten ins Miins-
ter kommen. Man hat den Eindruck, vollig isoliert zu sein im stillen Kimmer-
lein der inneren Vorbereitung. Splendid isolation! Dann 6fIne ich die Tir und
trete in den Raum, und, wihrend die Orgel spielt, gleitet mein Blick tiber die



Bogenhshe 407

Gemeinde, von deren zahlreichem Erscheinen ich nicht das geringste Gerausch
mitbekommen hatte. So nah dran war ich, und doch so weit weg.

Der liturgische Ort, an dem sich meine Gottesdienstgemeinde versammelt,
ladt nicht zu Kuscheln und Nestwirme ein. Meist sitzen die Menschen in ei-
nem gewissen Abstand zucinander. Auch die, die einander Sonntag fiir Sonn-
tag wiederbegegnen, kennen sich oft nicht mit Namen. Es ist nicht zwingend,
miteinander zu sprechen. Man ist frei zu kommen und zu gehen, ohne einander
Rechenschaft abgeben zu miissen. Viele fithlen sich wohl in diesem Raum der
Unverbindlichkeit. Andere wiirden gerne ein wenig mehr zusammenriicken. Sie
brauchen mehr Bodennihe und weniger Bogenhéhe. Der Kirchenkaffee im An-
schluss an den Gottesdienst ist als ein Schritt in diese richtige Richtung gedacht.
Aber der Bischofshof bietet der Gemeinde keine eigenen, sondern nur geliche-
ne Riume, Riume, die fiir verschiedene Nutzer verfigbar bleiben miissen und
darum so neutral wie das Miinster wihrend der Offnungszeit bleiben. Das ist
durchaus ein Problem fiir die Gemeindearbeit. Miinster und Bischofshof haben
gleichermassen viel Bogenhohe und relativ wenig Bodennihe. Diese kommt nicht
{iber den Raum zustande, sondern wenn, dann tber die Menschen. Dazu kann
eine Pfarrerin gehoren, aber sie kann und wird es nicht alleine schaffen.

Manchmal sind die Hindernisse technischer Natur und lassen sich relativ
leicht beheben. Das erste Problem, das ich in meinem neuen liturgischen Raum
hatte, war die Verstindigung. Die Mikrofonanlage hatte ihre Schwichen, aber
schon bald trug man mir eine Spende zugunsten einer besseren Audioanlage an.
Inzwischen miisste ich mir grundsitzlich keine Sorgen mehr machen, akustisch
nicht verstanden zu werden, wenn da nicht der Hall wire. Das Miinster als licur-
gischer Raum ist nicht gerade zum Sprechen geeignet. Sieben Sekunden Nach-
hall - mit diesem Argument lernte ich, langsam zu reden. Bis cines Tages — es
war der erste Advent — die prominente Theologin Margot Kdssmann eine Predigt
hielt. Ohne den beriichtigten Nachhall auch nur ernsthaft zur Kenntnis zu neh-
men, sprach Frau Kassmann in halsbrecherischer Geschwindigkeit und hatte von
Rechts wegen akustisch gar nichtverstanden werden kénnen. Aber der Gemeinde
schien keine ihrer Pointen zu entgehen. Das Munster als liturgischer Raum kann
eingenommen werden, wenn man sich von dem Miinster mit seiner unvermeidli-
chen und uniiberwindbaren Bogenhohe nicht irre machen lisst.



408 Caroline Schréder Field

Abstract

In Anlehnung an den im Jubiliumsjahr 2019 erschienenen GSK-Band zum Basler Miin-
ster beschreibt CSF die gravierenden Veranderungen des Miinster-Innenraumes. In ihm
spiegelt sich einerseits ein Gottesdienstverstandnis wider, das sich seit der Reformation
erheblich gewandelt hat. Aber auch gegensitzliche Vorstellungen unterschiedlicher
Anspruchsgruppen fanden in der Raumgestaltung wiederholt ihren Niederschlag. Um
Funktion und Erscheinungsbild des Innenraumes wurde mehrfach gerungen, und die re-
formierte Gemeinde mit ihrer liturgischen Nutzung des Miinsters ist nur eine von meh-
reren Anspruchsgruppen. Die Gemeinde erlebt das Miinster besonders in zahlreichen
gottesdienstlichen Anlassen — und wiinscht sich dabei manchmal mehr Bodennihe als
Bogenhohe.

Following the GSK Volume on the Miinster of Basel which had appeared in the 2019 ju-
bilee year the article describes the serious changes of the interior space of the Miinster. On
the one hand, this space reflects an understanding of worship which has changed consid-
erably since the reformation. On the other, contrasting imaginations of diverging factions
repeatedly materialized in the arrangement of the room. There were permanent debates
and struggles on the function and appearance of the interior space. The reformed prot-
estant community with its liturgical use of the Miinster was only one of these factions.
The community experiences the Miinster especially in the multiple instances of worships
— and regarding them it sometimes desires the Munster would be more <down to earth >
(«Bodennihe» ) than the height of the arches («Bogenhdhe» ) actually allows.

Caroline Schréder Field, Basel



	Bogenhöhe : das Basler Münster als liturgischer Raum, Überlegungen und Erfahrungen einer Münsterpfarrerin

