
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 3-4

Artikel: Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte

Autor: Kundert, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte

«Die bestehende eigenthümliche Gestaltung & Organisation der Münstergemeinde

beruht auf uralter historischer Entwicklung». Mit diesem Satz beginnt

am 5. Juni 1914 der letzte Antistes von Basel, Pfarrer Arnold von Salis, vor dem

Basler Kirchenrat ein Referat über die künftige Organisationsstruktur der

Kirchgemeinde Münster.1 Knapp zwei Monate vor Ausbruch des Ersten Weltkrieges

spricht er davon, dass das politische Gebilde, das früher als Münsterbann bezeichnet

wurde, neu zu gestalten ist. Denn bis dahin ist es so, dass es zwar eine

Münstergemeinde gibt, das Münster aber weder als Gemeindekirche dient, noch die

beiden Münsterpfarrer für einen eigenen Münster-Seelsorgekreis zuständig sind.

Das Eigentümliche ist, dass das Basler Münster zwar einer Gemeinde innerhalb

eines Kirchenbanns den Namen gibt, nämlich «Münsterbann», und dass das

Münster innerhalb dieses Bannes liegt, dass aber Kasualien und Seelsorge an
anderen Kirchen erbracht werden, nicht aber am Münster selbst. Man nennt diese

Kirchen «Filialkirchen»; es sind St. Martin im Norden, St. Alban im Südwesten,

St. Elisabeth (sie!) im Südosten und St. Jakob ganz im Süden unseres Kantons.

Ein Anzug der Geschäftsprüfungskommission, der am 3. Dezember 1913 von
der Synode an den Kirchenrat überwiesen wurde, verlangt, dass die Münstergemeinde

neu zu organisieren ist.2 Wenige Tage vor jenem Referat des Antistes von
Salis vor dem Kirchenrat hatte die Synode dem Kirchenrat Beine gemacht. Bereits

Ende Juni 1914 will sie über eine Neuordnung an einer Sondersynode bestimmen.

Das Manuskript des Antistes unterscheidet sich in einigen Punkten vom

Ratschlag, der vom Kirchenrat am 12. Juni verabschiedet wird und schliesslich

am 24. Juni der Synode vorliegt.3 Entscheidend ist vor allem ein neues Wort, das

1 A. von Salis: Referat vor dem Kirchenrat vom 5. Juni 1914. Handschriftliches Manuskript,
Archiv der Münstergemeinde der Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Basel-Stadt

(ERKBS).
2 <Anzug>: Spezialausdruck der staatlichen Basler Verfassung und Ordnungen für <Motion>,

also für einen Auftrag, den das Parlament im Schweizer Parlamentssystem der Regierung
erteilen kann.

3 <Ratschlag> (RS): Spezialausdruck der staatlichen Basler Verfassung und Ordnungen für
<Bericht und Antrag der Regierung) bzw. <Bericht und Antrag des Kirchenrats>. Es handelt
sich hier um RS 23 «Bericht und Ratschlag des evangelisch-reformierten Kirchenrates von

ThZ 3.4/76 (2020) S. 372-392



Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte 373

zwischen Referat und Ratschlag in die Argumentation des Kirchenrats einfliesst,

und das seither als Gestaltungsprinzip die Kirchenplanungen begleitet: Das Wort
«rationell».4 Die Industriestadt Basel soll eine fast industriell rationelle Kirche

erhalten. Es ist dies heute ein implizites Gestaltungsprinzip nicht nur der Basler

Kirche allein, sondern fast aller Kirchen geworden, die sich als Volkskirchen

verstehen. Es lässt sich daran erkennen, dass die Allokation von Mitteln anhand

einer ganzen Reihe von Zahlen, vor allem von Gemeindegliedern, Amtshandlungen

und Konfirmandenzahlen vorgenommen wird. Der Kirchendienst muss
rationell organisiert sein. Was war geschehen?

1. Der äussere Anlass

Die Evangelisch-reformierte Kirche des Kantons Basel-Stadt ist im Jahr 1914 erst

gerade vier Jahre alt. Denn im Jahr 1910 haben Regierungsrat und Grosser Rat

von Basel entschieden, die vormals Evangelisch-reformierte Landeskirche des

Kantons Basel-Stadt vom Staat zu lösen. Zuvor hatte nämlich der Staat die Kirche

- man muss es heute so sagen - finanziell ruiniert, und er wollte nun, da sie

kein Kapital mehr besass, nicht selbst für ihre Kosten aufkommen.

Vorausgegangen war 1529 die fast 400 Jahre währende Neuordnung von
Kirche und Staat, in der die Kirche, die Klöster und ihre Güter zu Funktionen

innerhalb des Staates integriert worden waren. Man bezeichnet diese Verstaatlichung

der Kirche als Reformation, obgleich sie sehr viel eher am Oberrhein

recht eigentlich eine Revolution der Zünfte gegen die alteingesessenen Familien

und den Bischof war. Noch heute wird gelehrt, als hätte die Kirche aus

theologischen Gründen ihre eigene Entmachtung betrieben. Doch das greift zu kurz,

ganz gewiss für Basel stimmt es nur teilweise. Denn die theologische Begründung

einer Revolution ist kraftlos, wie das Schicksal von Jan Hus zeigt, so lange

nicht Lebens-, Kultur-, Macht-, Wirtschafts- und Gesellschaftsverhältnisse sich

ihrer bedienen könnten, genau jenen Umsturz einzuleiten, der eine unerträglich
gewordene Schieflage der Gesellschaft wieder in Ordnung bringen könnte. Für
Basel sind zuallererst die Lasten zu nennen, die das Kirchenregiment des ersten

Viertels des 16. Jahrhunderts für die Zünfte und die Bürger bedeutete. Ein stattlicher

Teil der Einwohnerschaft des damaligen Basel waren Geistliche. Die meisten

Basel-Stadt über Kirchliche Organisation des Gundoldingerquartiers und Neueinteilung der

Münstergemeinde» vom 24. Juni 1914; Archiv der ERK BS.

4 RS 23 (Anm. 3), 11.



374 Lukas Kundert

von ihnen lebten in den zahlreichen Klöstern und sorgten damit selbst für ihren

Unterhalt. Aber dazu gehörten auch die zahlreichen Priester an den vielen
Stadtkirchen. Allein am Münster haben 24 Domherren und 72 Kapläne gewirkt, an die

50 Geistliche waren am Petersstift tätig, zu St. Theodor waren es 10 Geistliche.5

Sie mussten finanziert werden. Ihre Haupteinnahmequelle waren die Totenmessen,

die die Hinterbliebenen für ihre Verstorbenen lesen liessen. Das belastete die

Geldbeutel einer neuen Schicht, die gegen Ende des 15. Jahrhunderts in der Stadt

an Selbstbewusstsein und Einfluss gewonnen hatte, und die mit Geld auch anderes

anzufangen gewusst hätte.

Entscheidend ist, dass die damals nach und nach aussterbenden Klosterbetriebe

Basels nicht in jenem Sinn säkularisiert wurden, wie man dies meist
anzunehmen geruht. Denn die Klöster existierten weiter, auch nachdem der letzte

Mönch sie verlassen hatte und die letzte Nonne verstorben war. In einer komplexen

juristischen Konstruktion existierten sie weiter und handelten noch bis ins

Jahr 1874 als eigene Subjekte, vertreten durch ihre Pfleger, Magistraten der Basler

Regierung. Der Historiker Eduard Schweizer beschreibt in der Basler Zeitschrift

für Geschichte und Altertumskunde im Jahr 1910 die juristische Form der

Umwandlung von Kirchengut zu Staatseigentum als die Handlungen dieser Subjekte,

die bis ins Jahr 1874 hinein erhalten geblieben sind.6 Das Vermögen der Klöster,

bestehend aus Gebäuden und Ländereien in Stadt, Landschaft, im Elsass und im
Badischen, wird von den Ratsherren aufprivater Basis aber zugunsten der Klöster

gemehrt. In den unzähligen erhaltenen Pergamenten der Zeit zwischen 1530 und
1833 ist es immer das Kloster, das handelt, auch wenn schon längst keine Nonnen
oder Mönche mehr darin leben: Das Kloster kauft und verkauft Wiesen, das Kloster

finanziert die Professoren an der Universität, das Kloster nimmt den Zehnten
und die Zinsen ein, das Kloster überweist an das Kirchen- und Armenwesen. So

bleibt das Kirchengut erhalten und es finanziert das, was wir heute Kultus nennen,

nämlich Lehre und Sakramentenverwaltung, aber auch das Schulwesen und
das Armenwesen. Es ist so viel da, dass es für alle diese Ansprüche reicht. Das

Kirchengut überlebt 1833 auch die Trennung des Kantons in zwei Halbkantone.

5 Vgl. Chr. Strohm: Eigenart und Aktualität der Basler Reformation. In: Evangelisch-reformier-
te Kirchen beider Basel (Hg.): Johannes Oekolampad, Wibrandis Rosenblatt und die
Reformation in Stadt und Landschaft Basel, Reden und Vorträge anlässlich zweier Gedenkfeiern im
Jahr 2004. Basel 2005, S. 16-29; 16.

6 Vgl. E. Schweizer: Das Basler Kirchen- und Schulgut in seiner Entwicklung bis zur Gegen¬

wart. In: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde. IX, 2; Basel, 1910, 177-346.



Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte 375

Ein Drittel geht an Basel-Stadt, zwei Drittel gehen an Basel-Landschaft.

Doch plötzlich ändert sich viel. Der Stadtkanton wächst schnell. Neue
Kirchen und v.a. neue Schulen müssen gebaut werden. Der Staat bedient sich dazu

am Kirchengut. Innert 30 Jahren ist das, was zuvor 350 Jahre lang hat

gewinnbringend erhalten werden können, aufgebraucht.7 Das Kirchengut ist weg, und
der Staat müsste nun nicht nur das Schul- und Armenwesen, sondern auch das

evangelische Kirchenwesen ganz aus seinen Steuereinkünften bestreiten. Dagegen

wehren sich Sozialisten und Katholiken, und, wie es scheint, den anderen ist
das auch ganz recht.8 So wird eine mausarme Kirche in die Selbständigkeit entlassen.

Nicht nur das. Sondern anders als in Neuenburg, wo dasselbe geschieht, gibt
man der Basler Kirche noch die übergrossen Gebäude als Lasten mit aufden Weg.

2. Von Staatskirche zu Landeskirche und dann zu Kantonalkirche:

1833-1874-1910
Es ging alldem voraus, dass das Basler Staatswesen bis 1833 ein rein evangelisches

Staatswesen war, und dass es für seine römisch-katholischen Neuerwerbungen im
Leimental von 1815 ein Sonderrecht erlassen hatte, das neben Basler auch

Bischofsrecht gelten liess, also eine Parallelgesellschaft zweierlei Rechts ermöglichte.9

Nach der Trennung der Landschaft von der Stadt verblieb ein fast rein evangelisches

Basel mit den Landgemeinden Riehen, Bettingen und Kleinhünigen, und
die Kirche blieb Staatskirche und damit ein Staatsorgan. Es gab sie nicht im Sinne

dessen, was heutzutage die Gemeinschaft der Evangelischen Kirchen in Europa
als Voraussetzung für das Kirchesein nennt.10 Gleichzeitig hatte das Instrument
der Kirchenzucht und auch der synodalen Zusammenkünfte der Prediger, das

Oekolampad zusammen mit dem Rat 1530 geschaffen hatte, aufgehört zu existie-

7 Vgl. Schweizer: Kirchen- und Schulgut (Anm. 6), 321.
8 Vgl. O. Moppert: 50 Jahre selbständige reformierte Basler Kirche 1911-1961. Basel, 1961, 16.

9 Vgl. Schweizer: Kirchen- und Schulgut (Anm. 6), 307.
10 Gemäss der Standards der Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Europa (GEKE) hat die

Kirche auf all ihren Ebenen dreigliedrig geleitet zu werden, nämlich jeweils synodal, kollegial

und personal. Im < ancien Regime > fiel die synodale Kirchenleitung ganz weg, und auch

das Amt des Antistes entsprach nicht dem, was die GEKE mit personaler Leitung meint.
Allenfalls kann man aber sagen, dass mit dem Kleinen Rat von Basel wenigstens die kollegiale
Kirchenleitung gesichert war. Dieses GEKE-Kirchenverständnis stösst heute nach an seine

Grenzen bei den nordischen evangelischen Kirche, etwa bei der lutherischen Kirche
Dänemarks, die über keine Synode verfügt und damit nach heutigem evangelischem Konsens in
Europa nicht eigentlich Kirche ist.



376 Lukas Kundert

ren. Der Staat beanspruchte seit der ersten Reformationsordnung von 1529, alles

<Christliche> selbst zu organisieren: Die apostolische Leitung (Kirchenleitung),
die Evangelisation (Definition der Zugehörigkeit aller Untertanen zur Kirche)
und das Prophetenamt (Armenfürsorge) wurden vom Rat direkt übernommen.

Für die Lehre (Predigt) und den Hirtendienst (Sakramentenverwaltung) verordnete

er Beamte und schufdamit das Pfarramt. Das blieb auch nach 1833 so, nach

der Trennung Basels in zwei Halbkantone. Die evangelische Kirche blieb in
diesem Sinne ein Staatsorgan bis ins Jahr 1874, obwohl inzwischen ein Drittel der

Einwohnerschaft ihr nicht (mehr) angehörte.

Dies war also die Staatskirche, die im Jahr 1874 zur Landeskirche wurde. In
Rom ging 1873 das Erste Vatikanum zu Ende, und in Europa mussten alle absoluten

Monarchien merken, dass es auch mit ihnen zu Ende ging. In diese Zeit hinein
liess sich der Papst im Jahr 1870 die Unfehlbarkeit zusprechen, wohl auch in der

Absicht, eine mögliche Gefährdung der Kirche durch demokratische Umbrüche
abzuwenden. So entfachte sich in diesen Jahren ein Kulturkampf auch innerhalb

der Römisch-katholischen Kirche. In der Nordwestschweiz spalteten sich

politisch liberal gesinnte Katholiken von Rom ab und begründeten die altkatholische

Kirche. In diese Zeit des Kulturkampfs, in der staatspolitisch grosse Sorge

herrschte, Rom würde direkt absolutistisch-reaktionär in die Eidgenossenschaft

eingreifen, fiel, dass die Basler Behörden ein neues Kirchengesetz schufen. Man
entschied sich für einen bewusst anderen Zugang, als man ihn in Zürich gewählt
hatte, wo das Kirchengesetz als Teil der staatlichen Gesetzgebung seit 1873 das

Kirchenwesen bis hinein in die Liturgie regelt. In Basel entscheidet der Grosse

Rat, das Gesetz schlank zu halten. Er definiert die Kirche als einen Staat im Staat

mit eigenem Abgeordnetenhaus, was er nicht Parlamant, sondern verwirrender-

weise Synode nennt, sowie mit eigener Regierung, dem Kirchenrat. Denn er (der

Grosse Rat) will nicht mehr Bischof sein, wie man sich damals sagte.11

Der Grosse Rat formulierte das neue Kirchengesetz so, dass auch die

Altkatholiken zur Landeskirche werden konnten. Gedacht war, dass auch die
Römischkatholische Kirche eine Landeskirche würde. Doch das Kirchengesetz formulierte
die Bedingungen so, dass jede Landeskirche in der Weise ein bürgerlich-liberales
Gebilde zu sein hatte, wie es eigentlich nur im Protestantismus jener Zeit möglich

war zu denken. So wurde die Römisch-katholische Kirche zum Freikirchendasein

gezwungen, es wäre denn, sie hätte aufgehört, römisch-katholisch zu sein.

11 Vgl. Moppert: 50 Jahre (Anm. 8), 15-19.



Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte 377

Das ist ein entscheidender Punkt, nicht nur für die Entwicklung der Kirchen

in Basel-Stadt, sondern für überall in der Schweiz: Dass sie als Staaten im Staat

funktionieren und zu funktionieren haben und dass sie das abzubilden haben, was

jeweils die Politik von weltlichem Parlament und Regierung bewegt. <Kirche>

ist im Schweizer Recht kein eigentlich theologischer Begriff, was in innerkirchlichen

Diskussionen immer wieder für Verwirrung sorgt. Es gibt sie juristisch,
als Organ des Staates, nur als sichtbare Kirche, nicht als geistlichen Leib. Darum
wird der Begriff < Kirche > bis heute auch in der basel-städtischen Gesetzgebung

uneigentlich verwendet als Bezeichnung einer kultischen öffentlich-rechtlichen

Körperschaft, sei sie in christlicher oder in jüdischer Tradition stehend. Darum

gilt vor dem kantonalen Gesetz auch die Israelitische Gemeinde Basel als Kirche,
und was jüdische Menschen ihrer Gemeinde an Steuern zahlen, ist juristisch <Kir-
chensteuer>. < Kirche > ist also eine Organisation, die erstens öffentlich-rechtlich
verfasst ist, und die zweitens Kultus betreibt. Darum konnte sie nicht mehr als

Teil des Schulwesens gesehen werden. Kultus ist eine von den Landeskirchen zu

erbringende Dienstleistung, die - wie mir scheint - seit Ausgang des 19.

Jahrhunderts in neuer Weise gedacht und verstanden wird. Denn ähnlich, wie sich

das Staatswesen als ein Wesen zu verstehen beginnt, zu dessen Institutionen und

Diensten alle Bürger denselben Zugang erhalten müssen, so wird auch mehr und

mehr die Kirche gedacht. Dazu wird ein aus dem bürgerlichen Staatsverständnis

geprägter Begriff telquel auch in das Kirchenwesen eingeführt: jener der

Gemeinde >. Das, was eine politische Gemeinde oder im Kanton Basel-Landschaft

auch eine Schulgemeinde sein muss, nämlich eine kommunale Gebietskörperschaft

nach öffentlichem Recht, das soll auch die Organisationsform der

Gebietskörperschaften der Kirche sein.

Das ist denn auch das Neue, mit dem Arnold von Salis 1914 vor dem

Kirchenrat ringt und das ihm von der Synode umzusetzen aufgetragen wird, obgleich
die Strukturen, wie sie bestehen, diesem Ziel ganz und gar nicht dienen: «Die
bestehende eigenthümliche Gestaltung & Organisation der Münstergemeinde»,

sagt Arnold von Salis, «beruht auf uralter historischer Entwicklung».12 Doch
die «uralte historische Entwicklung» besagt nichts über Seelenzahlen und darüber,

wie viele Gotteshäuser und wie viel Personal für die <Kirchengenossen > (wie

man damals die Kirchenglieder zu nennen pflegte) bereitzustellen sind, damit alle

denselben Zugang zur Institution Kirche erhalten. Das beginnt mit jener Sprach-

12 Von Salis: Referat (Anm. 1).



378 Lukas Kundert

regelung zu konkurrieren, die von den Kirchenbännen als von < Gemeinden > zu

sprechen begonnen hatte. So beginnt sich der Begriff < Gemeinde > Ende des 19.

Jahrhunderts neu zu füllen, freilich immer wieder sich aus neutestamentlichen

Texten vergewissernd, Modelle zu leben, die bereits im Neuen Testament angelegt

sind.

3. Was ist eine Gemeinde?

Doch was war in neutestamentlicher Zeit mit dem gemeint, was heute als

«Gemeinde» übersetzt wird und was im Neuen Testament als ekklesia (èrcxckvjcrla)

oder oikos (obcoc) bezeichnet wurde Dazu ist zu sagen, dass oikos und ekklesia als

Begriffe miteinander verschränkt sind, wie mir hierzu die paulinischen Schriften

und die Evangelien deutlich zu sein scheinen.13 Der Begriff ekklesia ist dabei

sowohl in seiner Bedeutung als Rechtsbegriff, aber auch in seiner etymologischen

Bedeutung zu rezipieren. Als Rechtsbegriff bezeichnet er nämlich die rechtlich

entscheidungsfähige (Volks-)Versammlung; etymologisch ist er aber Bezeichnung

derer, die heraus-gerufen sind. Was ek-kaleo (herausrufen) aber in neutesta-

mentlichem Kontext bedeutet, wird besonders augenfällig anhand von Mt 4,2 lf
deutlich. Jesus geht dem See Genezareth entlang, sieht Jakobus und Johannes mit
ihrem Vater im Fischerboot sitzen, «under riefsie» (kki tKctkgasv uùtovç). Dieses

Rufen ist ein Heraus-Rufen der beiden Söhne des Zebedaiden zunächst aus dem

Fischerboot, viel mehr aber noch aus der Herkunftsfamilie der beiden Jünger in
eine neue Familie, in ein neues <Haus> {oikos), in dem kein irdischer Vater mehr,

sondern der himmlische Vater allein paterfamilias ist. In diesem Sinn ist ekklesia

die Rechtsgemeinschaft jener, die sich im Haus Gottes befinden, die also die Familie

Gottes bilden. Dabei ist das Wort <Families keinesfalls metaphorisch zu
verstehen, sondern es bezeichnet den rechtlichen Status, den die Christusgläubigen
wechseln: Sie wechseln aus der Hand des Familienvaters ihrer Herkunftsfamilie

in die Hand des himmlischen Vaters. Der matthäische Jesus formuliert den damit
entstehenden Bruch drastisch: «Ich bin nicht gekommen, Frieden zu bringen,
sondern das Schwert» (Mt 10,34) - und das Schwert führt hindurch zwischen

Vater und Sohn, Mutter und Tochter, Bruder und Schwester. Dem entspricht,
dass schon in den paulinischen Briefen das rechtliche Vokabular dem peregrinen
Familienrecht entstammt und dass Paulus die Konflikte in Korinth, Galatien und

13 Dazu und zum Folgenden siehe L. Kundert: Die evangelisch-reformierte Kirche. Grundlagen
für eine Schweizer Ekklesiologie. Zürich 2014, 27-34.



Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte 379

Philippi mithilfe von Familienrecht zu schlichten versucht. Ansonsten aber

bewegen sich die ersten Christusgläubigen im ersten Jahrhundert n.Chr. ganz und

gar innerhalb dessen, was Rom als iudaismos bezeichnet: Man orientiert sich an

den Rechtsgrundsätzen, die im Tempel entwickelt werden (solange es den Tempel
noch gibt, und zwar auch in der Diaspora) und man respektiert die Institutionen

von Staat und judäischer Gerichtsbarkeit. Gerichtsorte sind jene Häuser, die im

NT alsproseuche (Gebet) bezeichnet werden, doch in denen vor 70 niemals gebetet,

sondern lediglich Gesetz gelehrt und angewandt wurde, und die darum auch

schlicht Synagoge (Versammlung) genannt wurden, ein Synonym von ekklesia. In
der Zeit nach 70 bilden sich die halachischen Grundlagen eines Diasporajudentums

aus, innerhalb dessen sich die Christusgläubigen als Familie unter anderen

jüdischen Familien verstehen. Eine Diskrepanz aber tut sich dabei auf, nämlich
zwischen dem, was sich einerseits als synagogales Judentum und andereseits als

ekklesiales Haus-Judentum von Christusgläubigen ausbildet.

Von dieser Entwicklung geben die Pastoralbriefe erste Zeugnisse. Sie stammen

aus einer Zeit, in der sich die Christusgläubigen davon zu lösen beginnen, sich

selbst als neuen Familienverband zu verstehen, in den sie all ihr Erbe aus ihren

Herkunftsfamilien einbringen. Es setzt jene Phase ein, in der man beginnt, oikos

metaphorisch zu verstehen. Anstelle des Familienrechts tritt das Vereinsrecht (im
römischen Privatrecht organisieren sie sich als collegia, als Personenverbände).14

Die vereinsrechtliche Organisation der Christusgläubigen wird nach und nach

die dominante Organisationsform dessen, was mit ekklesia verbunden wird. Mit
der konstantinischen Wende aber entwickelt sich die Kirche vom Personenverband

«zur Anstalt als verselbständigtet juristischer Person»15. Dieser Wandel

vom Familienverband zum Personenverband hin zur Anstalt vollzieht sich erst

im 4. Jahrhundert innerhalb des Römischen Reichs in den römischen Provinzen

synchron. Vorher wird es Vereins- und familienrechtlich organisierte
Christusgläubigen-Gemeinschaften parallel gegeben haben. Erst die rechtlichen

Konsequenzen des 4. Jahrhunderts erzwingt dann auch den rechtlichen Bruch mit dem

synagogal organisierten Judentum.
Bereits die allerersten Ausbildungen von ekklesialem Haus-Judentum von

Christusgläubigen waren städtische Phänomene. Das zeigen die Paulusbriefe

14 Zum römischen Privatrecht der nachldassischen Zeit siehe M. Käser: Das römische Privat¬

recht, zweiter Abschnitt, Die nachklassischen Entwicklungen. München 1959, 104f.

15 Käser: Privatrecht (Anm. 14), 105.



380 Lukas Kundert

deutlich. Auch nach Paulus bleibt ekklesia im Römischen Reich eine städtische

Bewegung. Denn in der Stadt ist die kritische Menge an Menschen verfügbar, die

zum Christusglauben kommen und dann einen genügend grossen Familien- und

später Personenverband bilden können, der als Christus-Familie funktionieren

kann mit allen aus neutestamentlicher Sicht notwendigen fünf Diensten (Eph

4,11). Hier konnte man später auch die für die Vereinsstrukturen nötigen
(ehrenamtlichen) Mitarbeiter finden, nämlich Kleriker, Chorbischöfe und Bischöfe,

die die Kleriker und Chorbischöfe einzusetzen und zu beaufsichtigen hatten.

Die Integration dieser Strukturen in die von Konstantin entworfene und

durchgesetzte Reichskirche führte zu einer flächendeckenden Organisationsform von
Bistümern, die sich an den Stadtgrenzen orientierten, die flächenmässig riesige

Gebiete umfassen konnten. Die bischöfliche Organisationsstruktur wurde von
der römischen Organisationsstruktur bestimmt, was eine Herrschafts- und Ver-

waltungsmachtsstruktur bedeutete.16 Hier ist nun das entstanden, was sich bis

heute sowohl im europäischen Westen (lateinische Kirche römisch-katholischer

und evangelischer Ausprägung) als auch im europäischen Osten (orthodoxe
Kirchen) erhalten hat: Die Idee nämlich, dass sich ein Kirchenwesen auf einen

politisch definierten geographischen Raum beschränken soll, sei es ein Bistum, sei

es eine Pfarrei oder sei es ein Kirchenbann. Nun beginnt die Parochie zu sein. Es

ist die fränkische Zeit. Mit dieser fränkischen Zeit beginnt von Salis' Referat der

Geschichte der «eigenthümlichen Organisation» der Münstergemeinde.

4. Ein Münster ohne Gemeinde und doch eine Münstergemeinde

Arnold von Salis fasst die Dinge folgendermassen zusammen: «Ums Jahr 600

n.Chr., als schon unter fränkischem Einfluss die Kirche St. Martin (mit Filiale in

Hüningen) entstanden war, siedelte der Bischof von Augusta Raurica nach Basel

über & gründete auf dem Gebiet der alten römischen 'Burg' seine Kathedralkirche.

Nach Entstehung des Cluniacenser-Klosters zu St. Alban (1083/1103),
welchem die Besetzung des Pfarrdienstes & der Seelsorge für das ganze Gebiet der

damaligen Stadt, wie sie der Birsigfluss begrenzt, in weitgehendem Masse

übertragen wurde, trat das Domkapitel freiwillig die pastoralen Rechte & Pflichten an

die Geistlichen von St. Martin & St. Alban ab, & blieb der Domklerus (rechtlich)

16 Vgl. P. Brown : Der Preis des ewigen Lebens. Das Christentum auf dem Weg ins Mittelalter.
Darmstadt 2018, 150-155.



Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte 381

beschränkt auf den Altar- & Chordienst in der Kathedrale»17. Hier setzt die

Eigenart des Münsters ein, eine Kirche zu sein, aber eine Kirche ohne Gemeinde.

Denn bis in von Salis' Zeit hinein sollte es so bleiben, dass die pastoralen Rechte

des Klerus bzw. der Pfarrer über die Parochie an die übrigen Kleriker bzw. Pfarrer

des Kirchenbanns abgetreten worden sind.

5. Calvinistisches Ideal
Das Ideal von Johannes Calvin, dass sich Parochien bilden, in denen die Theologen

geistlich leiten, konnte sich in der Schweiz nicht einmal in Basel halten, wo
Calvin dieses System kennengelernt hatte. Denn Oekolampad hatte dies für das

Basler Gemeinwesen so vorgesehen.18 Doch in Frankreich wurde diese Organisationsform

zum Glücksfall für die evangelische Kirche, dass nämlich Kirchenwesen

entstehen konnten, die auch gegen die Obrigkeit glauben konnten, mitunter
im Untergrund existieren und so die Bartholomäusnacht und die auf sie folgenden

Verfolgungen überleben konnten.

Doch für Mitteleuropa galt, dass wer in seiner eigenen Überzeugung Christ
sein wollte, entweder in das seinen Vorstellungen entsprechende Gebiet Europas

oder nach Amerika auswandern musste. Von da wurde wahrscheinlich das

Ideal eines presbyterial geleiteten Gemeinwesens in die Verfassung der USA und
schliesslich zurück in die Schweizer Bundesverfassung von 1848 getragen. Von

hier her überrollt das presbyterianisch-demokratische Ideal im liberal-bürgerlichen

Anzug im 19. Jahrhundert dann auch die Basler Kirche. Es entsteht zunächst

eine Synode, bestehend aus 35 Vertretern, zusammengesetzt aus allen Hauptpfarrern

der vier Stadtkirchen sowie den vom Kirchenrat bestimmten Delegierten der

Stadt- und Landgemeinden. Hauptpfarrer und Synodale bilden dann sogleich
auch die Kirchenvorstände. Dieses System wird dann für die Trennung von Kirche

und Staat so ausgebaut, dass nun, ab 1911, die Synode keine eigentliche Synode

mehr ist, sondern recht eigentlich einen parallelen Grossen Rat darstellt, der

unter den Vorzeichen der drei Frömmigkeitsrichtungen positiv, liberal und

religiös-sozial das parteipolitische Spektrum der Zeit abbildet: Liberal-Demokraten,
Freie Demokraten und Sozial-Demokraten.

17 Von Salis: Referat (Anm. 1).

18 Vgl. E. Staehelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads. Leipzig 1939, 501:

Die Leitung der ersten evangelischen Basler Synode «lag in den Händen der beiden

Theologieprofessoren Oekolampad und Phrygio, der vier Ratsherren Bernhard Meyer, Rudolf Frey,

Johannes Irmi, Diepolt Wyszach und des Stadtschreibers Kaspar Schaller».



382 Lukas Kundert

Im Jahr 1914 sagt Arnold von Salis, dass die «eigenthümliche Gestaltung &
Organisation der Münstergemeinde» neu zu denken und organisieren sei. Denn
das, was sich politisch als die < Münstergemeinde > ausgestaltet hatte, das waren

einst die Kirchenbänne von St. Martin, St. Alban, St. Elisabeth und St. Jakob,

die als Seelsorgekreise weiter existierten. St. Jakob gehörte bis 1832 zur
Kirchgemeinde Münchenstein. Mit < Kirchenbann > ist das eigentümliche Basler Konzept

der Kirchenzucht gemeint, die von aus Laien zusammengesetzten Gremien

nach dem Verfahren von Mt 18 durchgesetzt werden musste und die (anders als es

Oekolampad vorgesehen hatte) vom weltlichen Kleinen Rat von Basel auch zum

<Bann>, also zum Kirchenausschluss führen konnte. Ernst Staehelin formuliert:
«Zunächst hatte Oekolampad im Anschluss an den Hierarchismus der römischen

Kirche die Banngewalt einfach in die Hände der Pfarrer gelegt, und der Basler Rat

war ihm in den Bestimmungen der Reformationsordnung darin gefolgt. Durch
den Widerspruch jedoch, der sich dagegen erhob, wurde der Reformator genötigt,

die ganze Frage noch einmal durchzudenken. Das führte ihn zu einer Lösung

von epochemachender Bedeutung: er schuf als neues Kirchenamt dasjenige des

Laienpresbyters und als neue kirchliche Behörde das aus Pfarrern und Laienpresbytern

zusammengestzte Presbyterium; und indem er diese Behörde schuf, schuf

er der Kirche zugleich ein neben der Pfarrsynode überaus wichtiges Organ der

Eigenständigkeit»19.
Diese <Kirchenbänne> bildeten noch nicht die Grenzen dessen, was man

heute unter < Kirchgemeinden > verstehen würde, sondern eher unter <

Seelsorgebezirken >, und es war etwas ganz anderes gemeint, als man heute unter

Seelsorge versteht. Gemeint war eine disziplinierende, nahezu polizeiliche Aufgabe,
für Anstand und Ordnung in den Quartieren zu sorgen. Darum war es damals

nur wenig von Belang, wie viele Kirchengebäude innerhalb eines Banns standen

und wie viele Seelen auf eine Kirche und einen Pfarrer entfielen.20 Denn das, was

Pfarrer und Diakon zu tun hatten, nämlich richtig zu lehren und die Sakramente

ordentlich zu verwalten, hat beim <Bann> höchstens mit dem Zweiten zu tun
(nämlich der Zulassung zum Abendmahl), aber nichts mir dem, was eine presby-

terial geleitete Gemeinde heutzutage ist, und noch viel weniger mit dem, was man
über den oikos bzw. die ekklesia aus dem Neuen Testament erfährt. Doch weil es

19 Staehelin: Lebenswerk (Anm. 17), 51 lf.
20 Vgl. RS 23 (Anm. 3), 7: Für die Zuteilung von Pfarrstellen galt bis 1911: «Die Zahl der Ge¬

meindeglieder kam weniger in Betracht als die Zahl der Gemeindekirchen».



Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte 383

eben im reformatorischen Kirchendienst bis zum Ausgang des 19. Jahrhunderts

lediglich um richtige Lehre und ordentliche Sakramentenverwaltung ging, ist
auch selbstredend, dass der Schuldienst als Aufgabe des Kirchenwesens gesehen

wurde. Hier entsteht nun die für die Zukunft der reformierten Kirchen in der

Schweiz die entscheidende Bruchstelle zum Staat, die sich in der Basler Kirche

lediglich besonders akzentuiert zeigt, die aber auch alle anderen Schweizer Kirchen

betrifft: Nämlich deren Entlassung aus dem Schuldienst bzw. ihre Reduktion auf
das Erteilen eines im übrigen für die Schülerinnen und Schüler freiwilligen
Religionsunterrichts. < Richtige Lehre > ist damit, wie schon zuvor die < ordentliche

Sakramentenverwaltung>, zu einem Dienst an der Innerlichkeit der Einwohnerinnen

und Einwohner geworden, ohne Relevanz aber für das politische Gemeinwesen.

Das Uberraschende ist, wie selbstverständlich den Schweizerinnen und

Schweizern diese faktische Subtraktion der Lehrbefugnis der Kirche geworden

ist, die im Unterschied zum staatskirchenrechtlichen System der Bundesrepublik
den Kirchen faktisch verunmöglicht, eigene Schulen zu betreiben, es sei denn,

sie finden selber Wege, diese zu finanzieren. Doch es ist in der Schweiz ein

bislang nicht hinterfragter common sense, dass die Lehrfunktion der Kirche in einen

Konflikt mit dem liberalen Staat gerät. Nicht von ungefähr ist das Verbot des

Jesuitenordens erst in den 1970erJahren gefallen, und gleichzeitig sind die ehemals

konfessionellen Kaderschulen von Katholiken und Protestanten zum Grossteil

verschwunden. Denn Konfessionalität bedeutete im entstehenden liberalen

helvetischen Staatsgebilde immer auch eine Bedrohung, wie Sonderbund und

Sonderbundskrieg 1847 zeigten. Für die liberalen Staatsväter der modernen Schweiz

war klar, dass die Staatsverfassung der Eidgenossenschaft an die Stelle auch dessen

zu treten hat, was die kirchlichen Bekenntnisse waren. Die <Bekenntnisfreiheit >

der Reformierten in der Schweiz musste zur <Bekenntnislosigkeit> werden, weil
eben anstelle der confessio helvetica prior (Basel) bzw.posterior (Zürich) faktisch

die Staatsverfassung der Eidgenossenschaft getreten ist.21

6. Gundoldingen und das neue Rechnen

Die Wiesen und Äcker mit der Flurbezeichnung «Gundoldingen» (heute:

Gundeldingen) in Basel, die sich hinter dem Bahnhof und den Geleisen der

21 Der Bündner Pfarrer Michael Ott spricht davon, dass diese Besonderheit der eidgenössischen
Staats- und Kirchenverfassung als Grundlage für eine unitarische Kirche Schweiz genutzt
werden sollte. Vgl. M. Ott: Entwurf zu einer Dissertation. Manuskript 2019.



384 Lukas Kundert

Centraibahnen befanden, sind um die Wende vom neunzehnten ins zwanzigste

Jahrhundert von einem Generalunternehmen aus Deutschland nach und nach

im Blockrandsystem überbaut worden. Innert weniger Jahre ist eine erhebliche

Anzahl von Evangelischen aus dem In- und Ausland zugezogen. Dieses Quartier,
das 1914 schon 11'976 Evangelische zählte, gehörte zum Seelsorgebezirk von St.

Jakob, der als Filiale vom Münster den ganzen Ostteil Basels abdeckte. Doch wer

aus Gundoldingen würde den Weg in das jenseits der Geleise gelegene St.

Jakobskirchlein finden? Die Bewohnerinnen und Bewohner des neuen Quartiers riefen

lautstark nach eigener pastoraler Versorgung mit eigener Kirche und vielleicht

auch eigener Kirchgemeinde.22

Nun hat das grosse Rechnen begonnen und es wurde abgewogen: In die eine

Schale der Waage wurden die Pfarrstellen gelegt, in die andere die Seelen der Kir-
chenbänne. RS 23 unterscheidet zwischen zwei Modellen. Das <Projekt Salis>

(aus der Feder des Antistes) versuchte, durch eine Neuzuteilung von Strassen an

die einzelnen Seelsorgebezirke die Seelenzahlen neu zu gruppieren, auf dass auf

eine Pfarrstelle ca. 2500 Seelen entfallen, ohne dass die bestehenden Pfarrstellen

verschoben werden müssten, freilich aber eine neue Pfarrstelle für Gundoldingen
geschafFen werden könnte.23 Das <Projekt des Kirchenvorstands> sah bei Belassung

der bestehenden Seelsorgekreise das Ausscheiden von St. Jakob und St.

Elisabeth in eine neue Kirchgemeinde St. Elisabeth vor, die zudem eine dritte Kirche

noch im Gundeldingerquartier erhalten sollte.24 Auch hier wird das Interesse

deutlich, eine Zuteilung von Pfarrstellen an Seelenzahlen zu ermöglichen, freilich

unter der Bedingung, dass die Arbeitsorte der Pfarrer, ihre Kirchen, letztlich an

falschen Orten stünden, «welche aber nun einmal da sind und nicht können

verschoben werden»25. Der Kirchenrat hat indes ein eigenes Projekt vorgelegt,
das die Neuschaffung einer St. Elisabethengemeinde mit noch heute bestehender

Gebietseinteilung vorsah. Die Synode hat sich dieses dritte Projekt dann zu

eigen gemacht. Eine entscheidende Denkrevolution vollzieht sich aber in allen drei

Projekten, dass nämlich neu ganz mit Seelenzahlen argumentiert wird, und zwar

unter dem Vorzeichen, dass alles «rationell» erledigt werden soll.26

Dass die «rationelle Gemeindeeinteilung» zum prägenden Gestaltungsprin-

22 Vgl. RS 23 (Anm. 3), 3.

23 Vgl. RS 23 (Anm. 3), 8-12

24 Vgl. RS 23 (Anm. 3), 12-14.

25 RS 23 (Anm. 3), 8.

26 RS 23 (Anm. 3), 11



Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte 385

zip der Kirchenplanung geworden ist, zeigt sodann RS 49 «Bericht und Antrag
des Kirchenrates über Verschmelzung der St. Martinsgemeinde mit der St.

Albangemeinde und Schaffung einer Frühpredigerstelle zu St. Martin» vom 19. Mai
1920. Von Salis' Nachfolger, Rudolf Handmann, argumentiert darin, dass «die

bisherigen Versuche einer rationellen Gemeindeteilung immer wieder gescheitert»

27 seien. Interessant ist in diesem Zusammenhang die Beobachtung, dass

zu jener Zeit die Begriffe <Fiiiale> mit dem Begriff <Gemeinde> amalgamiert,
einmal zu < Filialgemeinde > und einmal ganz zu < Gemeinde >, wie schon der

Titel von RS 49 zeigt, der nicht von der «Filiale St. Martin» bzw. «Filiale St.

Alban», sondern von der «Gemeinde St. Martin» und der «Gemeinde St.

Alban» spricht. Es zeigt sich hier: Als <Gemeinde> scheint das zu gelten, was eine

geographisch begründete Einheit von Wohnort, Kasual- und Unterrichtsversorgung

sowie Gottesdienstbesuch umriss. Rudolf Handmann, Professor für
Praktische Theologie an der Theologischen Fakultät der Universität Basel, vermengt
die Dinge gar so weit, dass die eigentliche <Filiales St. Martin gar zur eigenen
< Kirchgemeinde > mutieren konnte, wenn auch nur auf dem Papier und in der

historischen Rückschau: «Die St. Martinskirche ist die älteste Pfarrkirche und
die St. Martinsgemeinde darum die älteste Kirchgemeinde unserer Stadt»28. Die

von Handmann verwendete Begrifflichkeit reflektiert, dass in den Kriegsjahren
und unmittelbar danach sich das Verständnis dessen gewandelt hat, was eine <

Gemeinde > bzw. eine < Kirchgemeinde > ist. Eine < Gemeinde > scheint nun strikt die

Seelen zu bezeichnen, die aufgrund ihres Wohnortes von den Amtsträgern einer

bestimmten Kirche aus ihre volkskirchlichen Dienste in Anspruch nehmen können.

Eine <Kirchgemeinde > aber ist eine politische Einheit, die aus verschiedenen

< Gemeinden > bestehen kann, die sich aber lediglich als rechtliche Körperschaft
ohne eigentliche geistliche Funktion über die < Gemeinden > legt. Nun aber, bei

der Reduktion von Pfarrstellen aufgrund einer Umverteilung der Basler

Bevölkerung weg aus dem Zentrum der Stadt hin in die Aussenquartiere, kommen

jene <Gemeinden> unter Druck, deren Gemeindegliederzahlen schrumpfen und

darum die «pfarramtlichen Funktionen» fühlbar «ausfallen», wie Handmann
schreibt: «in der St. Martinsgemeinde [...] [ist] die Zahl ihrer Gemeindeglieder

27 RS 49: Bericht und Antrag des Kirchenrates über Verschmelzung der St. Martinsgemeinde
mit der St. Albangemeinde und Schaffung einer Frühpredigerstelle zu St. Martin, 19. Mai
1920,4.

28 RS 49 (Anm. 26), 6.



386 Lukas Kundert

auf 702 zurückgegangen. Dass sich dies nun auch in einem Ausfall der pfarramtlichen

Funktionen fühlbar macht, ist selbstverständlich»29. Eine «rationelle»

Gemeindeeinteilung bedeutet folglich, die pfarramtlichen Funktionen auszulasten.

Diese Funktionen, so ist deutlich, beschränken sich eben darauf, allen

Gemeindegliedern im oben genannten Sinne gleichen Zugang zu Dienstleistungen

zu ermöglichen, nicht aber, damit das zu verknüpfen, was heutzutage von vielen

Seiten eingefordert wird, nämlich auch Gemeinschaftsarbeit in den

Kirchgemeinden zu betreiben. Wie noch heute in den Kirchenleitungsmodellen vorherrschend,

zählen die Tauf-, Konfirmanden- und Beerdigungs-Zahlen (die Zahlen

von kirchlichen Eheeinsegnungen sind bereits im RS 49 kein Argument mehr)
als Argumente dafür, aus Steuermitteln finanzierte Pfarrstellen bzw. Gemeindestrukturen

zu erhalten oder zu fusionieren. Gleichzeitig aber führt bereits RS 49

ein neues Gestaltungsargument in seine kirchenplanerische Gedankenführung
ein. Zwar kann man die pastorale Betreuung von St. Martin mit einer eigenen
Pfarrstelle nicht mehr mit rationellen Argumenten begründen, doch man will die

erhebliche Gottesdienstgemeinde, die sich dort zur Frühpredigt sammelt, nicht

gefährden:

Der Kirchenrat ist durchaus der Meinung, dass dieselbe einem wirklichen Bedürfnis

entspricht und deshalb unter allen Umständen beibehalten werden muss. Die St.

Martinskirche ist längst zur allgemeinen Frühpredigtkirche geworden, sofern ihre Besucher

den verschiedensten Quartieren der Stadt angehören und nur zum kleinsten Teil der St.

Martinsgemeinde selber. Das liegt wohl zum grössten Teil an der Persönlichkeit des

Predigers, hängt aber auch mit der für viele günstigen Zeit sowie mit der zentralen Lage der

Kirche zusammen. In dieser Beziehung darfkeine Änderung eintreten, und zwar ist der

Kirchenrat der Ansicht, dass nicht bloss die Frühpredigt weitergeführt, sondern auch

wie bisher von einem besonders dafür bestellten Pfarrer gehalten werden sollte.30

Das neue und in der Gesamtargumentation seit 1914 eigentlich sachfremde

Argument besteht in der Bedürfnisorientierung hin auf eine Gruppe von Kirchengliedern,

die zwar in ihren Heimatgemeinden gleichberechtigten und gesicherten

Zugang zu Dienstleistungen der Kirche hätte, dies aber auswärts in Anspruch
nehmen will. Es entspreche einem «Bedürfnis», schreibt Handmann, und er

plant die Befriedigung dieses Bedürfnisses in einer Weise, in der der Synode nicht
der Eindruck erweckt werden könnte, die Münstergemeinde könnte daraus auch

29 RS 49 (Anm. 26), 7.

30 RS 49 (Anm. 26), 9.



Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte 387

für die pastorale Arbeit für die eigenen Glieder profitieren. Doch auch jetzt noch

kommt der Münsterkirche kein eigener Gemeindebann bzw. Seelsorgekreis zu. Sie

befindet sich innerhalb des Banns von St. Alban und ist nun wirklich Kathedralkirche

ohne eigene <Gemeinde> im neuen Sinne, deren Pfarrer aber als Springer
aufdem Gebiet der St. Alban- und St. Jakob- Gemeinde hier und dort auszuhelfen

haben. Dazu referierte von Salis schon Anfangs Juni 1914 vor dem Kirchenrat:

Es ist freilich richtig, dass die beiden Pfarrer am Münster kein besonderes

Pastorationsgebiet besitzen, sondern die Gebiete aller 4 Filialen mitbesorgen helfen.

Das lässt sich nicht ändern infolge der Lage des Münsters zwischen den Kirchen zu St.

Martin & St. Elisabeth. Und übrigens bietet genau dieser Umstand, bei dem Bestehen

der zwei religiös-kirchlichen Richtungen innerhalb der Gesamtgemeinde, auch den
entschiedenen Vortheil, dass beiden in günstigster Weise kann gedient werden, wie bisher,

indem die beiden Pfarrer am Münster allen 4 Filialen zur Verfügung stehen, u. durch
die Morgenpredigten im Münster und zu St. Elisabeth jeder Richtung ein regelmässiger

Morgengottesdienst nebst Sonntagskinderlehre zugesichert ist.31

Schon hier hatte von Salis das Argument der Bedürfnisbefriedigung bemüht, um
eine Sonderregelung für die Pastoration innerhalb der Münstergemeinde zu

begründen, auch wenn es später dann noch nicht in den RS 23 einfliessen konnte.

Er bezieht den Umstand der Richtungskämpfe in Basel in die Begründung der

Pfarr-Doppelbesetzung am Münster so ein, dass dadurch den «zwei
religiöskirchlichen Richtungen [...] gedient werden kann» und unter anderem auch die

Morgenpredigten so einerseits im Münster und andererseits in der Elisabethenkirche

je einer gesonderten Richtung gewidmet sein können. Bislang hatte die

Doppelbesetzung am Basler Münster eine ganz andere Begründung erfahren. Der
Antistes hatte hier für die Lehre zu sorgen, der Archidiakon (Obershelfer) hatte

den Armendienst zu versehen. Der Dienst des Archidiakon ist gänzlich aus dem

Fokus verschwunden, in der bedürfnisorientierten Argumentation des

Kirchenratspräsidenten bleibt die Sorge um die Versorgung der Kirchengenossen mit der

ihnen richtig erscheinenden Lehre als einzige noch bestimmend. Das Fehlen

eines Archidiakons und sowieso des besonderen Augenmerks der Armenfürsorge
in der Kirche war damals daraus begründet, dass diese Dienste ganz vom von der

Kirche getrennten Staat aufgesogen worden waren. Aus heutiger Sicht ist das zu

korrigieren, doch damals war es Grundlage für einen Glücksfall, nämlich den in
Basel zu beobachtenden Umstand, dass es (und in bezug aufChrischona sogar nur

31 Salis: Referat (Anm. 3).



388 Lukas Kundert

hier in der Schweiz) gelungen ist, die Vertreibung von Pietisten aus der Landesoder

Kantonalkirche zu verhindern, so der landauf landab in Kauf genommenen
Kirchenspaltung vorzubeugen und Kirchenspaltungen (ausserhalb Basels in Kauf

genommen oder gar gefördert) zu verhindern. Andererseits hat es dazu geführt,
dass die Kirche in zwei Hörgemeinden zerfallen ist, zuerst die Münster- und dann

auch andere Hörgemeinden in Basel-Stadt: In eine liberale und eine positive

Hörgemeinde. Wieder bildet sich eine Variante des < Gemeinde > -Begriffs aus.

7. Von der Doppel-Hörgemeinde zur Einheits-Hörgemeinde
Der Basler Historiker und Staatsrechtler Urs Hofmann deutet in seiner an der

Philosophisch-Historischen Fakultät der Universität Basel erarbeiteten Dissertation
die Entwicklung der evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Basel-Stadt als

einen «Niedergang»32. Seine «Innenansichten» lassen ihn den Grund dafür in
der Entpolitisierung der Basler Kirche und der zeitgleich erfolgten Beilegung des

Richtungsstreits in den fünfziger Jahren des letzten Jahrhunderts finden. Gegen
Ende der fünfziger Jahre spitzte sich die politische Kontroverse um die atomare

Bewaffnung der Schweizer Armee zu. Sie wurde auch innerkirchlich geführt und

hat die Kirche zu spalten gedroht, zumal die Lager der Befürworter und Gegner
auch den Glaubensrichtungen zu entsprechen schienen. Hofmann vermutet, dies

habe begünstigt, dass die Pfarrschaft damals entschieden hat, ihre Organisation
in Parteien aufzugeben, Synodenwahlen nicht mehr nach Parteilisten durchzuführen

(womit auch der Proporz wegfallen sollte) und ihre politische Einfluss-

nahme auf die Glieder der Kirche zu reduzieren. Damit sei die weltanschaulich

richtungsgebende Funktion der Pfarrschaft und der ganzen Kirche verloren

gegangen. Hofmann meint, dies habe eben den Niedergang der Kirche ausgelöst.

Vielleicht war dies in der Tat ein Aspekt eines ganzen Bündels, das den Wandel

bewirkt hat. Gleichzeitig waren es aber gerede jene Aktionen von Pfarrschaft und

Synode, die die grossen Austrittswellen ausgelöst hatten, welche in den 1970er

Jahren in der breiten Öffentlichkeit gerade eben als politisch wahrgenommen
wurden, zum Beispiel die Positionierung von Pfarrschaft und Synode gegen das

südafrikanische Apartheidregime. Dennoch ist Hofmanns Beobachtung für die

Beschreibung dessen, wie sich die Basler Hör-Gemeinden entwickelt haben, von

Bedeutung. Denn es entstand in den 1960er bis 1990er Jahre eine mehr oder we-

32 U. Hofmann: Innenansichten eines Niedergangs - das protestantische Milieu in Basel 1920
bis 1970, Baden (Schweiz) 2013.



Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte 389

niger einheitliche Frömmigkeitssprache der Pfarrschaft. Religiös-sozial linksbar-

thianisch denkende Pfarerrinnen und Pfarrer unterscheiden sich in ihrer sprachlichen

Ästhetik nur wenig von eher rechtsbarthianischen Exponentinnen und

Exponenten, und auch die als «evangelikal» oder «pietistisch» bezeichneten

Pfarrerinnen und Pfarrer sind nur den Insiderkreisen als solche erkennbar. Hier
unterscheidet sich meines Erachtens die Basler Pfarramts-Sprache von derjenigen
der umliegenden Kantone, und zwar dadurch, dass hier auch die «Freiheitlicheren

» eine Sprache pflegen, die in anderen Kantonen eher als fromm verstanden

würde. Es ist, als habe der positive Pol der Kirche den liberalen Pol ästhetisch

mitbeeinflusst und umgekehrt.
Als ich selbst zum Münsterpfarrer berufen wurde, war die Hörerschaft am

Basler Münster ausgesprochen zweigeteilt. Das war so gewollt, und mit der damaligen

Neubesetzung mit meiner Person als Nachfolger für Pfr. Dr. Franz Christ
neben dem zweiten Münsterpfarrer hätte dies auch weiter so bestehen bleiben

sollen. Die Umstände wollten es leicht anders. Bald musste auch die zweite

Münsterpfarrstelle neu besetzt werden. Man entschied sich für eine Pfarrerin mit
ähnlichem Profil, wie ich es mitbringe, allerdings als Doktorin in der Systematischen

Theologie mit anderem Fokus. So hat sich ergeben, dass sich die zwei Stimmen

am Münster einander angenähert haben. Mit Dr. Caroline Schröder-Field

ist der Münstergemeinde dabei aber ein doppelter Coup geglückt. Nicht nur ist

sie kurz nach ihrer Wahl zur ersten Predigtpreisträgerin der Schweiz gekürt worden,

sondern mit ihr ist zum ersten Mal auch eine Frau am Basler Münster zur
Gemeindepfarrerin gewählt worden. Damit predigen erstmals nicht nur Männer

am Münster, sondern Frau und Mann teilen sich in die Verkündigungsarbeit, wobei

die Frau mehr zum Zuge kommt und auch die Gesamtverantwortung für die

Arbeit am Münster trägt. Die Gemeinde, die sich gewohnt ist, nur alle vierzehn

Tage zum Gottesdienst ins Münster zu gehen (weil ja dazwischen jeweils die
andere Partei «dran» ist), hat sich indes noch nicht ganz an den neuen Ein-Wo-

chenrhythmus gewöhnt. Noch immer gibt es zwei Hörgemeinden, die sich aber

leicht annähern. Trotzdem aber kann keine Rede davon sein, dass die Teilung der

Hörgemeinde ganz überwunden wäre.

8. Volkskirchlich distanziert oder mitgliederkirchlich nahe?

Zugleich handelt es sich beim Münster um eine Kirche, in der Sonntag für Sonntag

der eine Hörgemeindeteil, der (auch) Gemeinschaft sucht, vom anderen

Hörgemeindeteil, der explizit eben gerade nicht Gemeinschaft sucht, majorisiert



390 Lukas Kundert

wird. Die Grosszahl der Gottesdienstteilnehmenden sind Menschen aus der ganzen

Nordwestschweiz und dem südbadischen Raum sowie Touristen, die kein

weiteres Gemeindeleben suchen. Das erschwert jene Arbeit, die der Kirchenrat

seit seinem Kirchenentwicklungsprogramm «Perspektiven 15» den Gemeinden

empfiehlt, nämlich ihre Ästhetik und Inhalte so auszurichten, dass gemeinschaftliche

geistliche Heimat entstehen kann. Dieses Programm scheint (andernorts)

grundsätzlich zu greifen. Pfarrerin Monika Widmer Hödel von der Titus-Kirche
schreibt mir ungefragt ihre Eindrücke von der Basler Kirche - und mit ihrer
Erlaubnis zitiere ich aus ihrer Zuschrift:

Ich möchte gerne anregen, dass eine Studie in Auftrag gegeben wird (Masterarbeit?)
darüber, wie sich die Angebote unserer Kirchgemeinden [...] parallel zu strukturellen

Veränderungen im Rahmen des Strategieprozesses in den vergangenen 5 Jahren verändert

haben. Meine Thesen sind: Die Angebote der Kirchgemeinden sind vielfältiger
geworden. Die Angebote der Kirchgemeinden sind geistlicher geworden. Die Angebote
der Kirchgemeinden sind seelsorgerlicher geworden. Die Angebote der Kirchgemeinden
sind diakonischer geworden. Die Angebote der Kirchgemeinden haben eine mutigere
Auseinandersetzung zwischen Kultur (Literatur, Musik, Kunst) und Theologie gewagt.
Würden sich diese Thesen erhärten, wäre das eine wunderbare Frucht.33

Dazu beigetragen hat die Strategie des Kirchenrats, das geistliche Leben zu
fördern und eine Abkehr einzuleiten von der einseitigen Konzentration auf ein

Dienstleistungs- und Versorgungsideal, wie es das Gestaltungsprinzip seit 1914

war. Es gibt aber einerseits Kirchenglieder, die Nähe und Gemeinschaft suchen,

doch es gibt auch andererseits Kirchenglieder, die eine distanzierte Beziehung zur
Kirche leben wollen. Für diese zweite Gruppe scheint mir das Basler Münster

geeigneter Ort zu sein. Man hat bisweilen nämlich den Eindruck, als würde sich

das Münster als Bau gegen eine Bespielung durch eine gemeinschaftsorientierte
Gemeinde wehren. Die ästhetischen und räumlichen Voraussetzungen widersprechen

zu sehr den Bedürfnissen von Kindern, Jugendlichen, jungen Erwachsenen

und Familien. Sowieso war das Basler Münster von 1019 bis mindestens 1919 keine

eigentliche Gemeindekirche, wie ich oben gezeigt habe, und es war es auch in
den letzten 100 Jahren nicht wirklich. Das Münster scheint mir jener Kirchenbau

zu bleiben, der vielleicht auch in Zukunft jene Mitglieder sammeln kann, die eher

ein distanziertes Verhältnis zur Kirche pflegen wollen. Dies zu erkennen könnte

befreiend sein, einerseits für die diensthabenden Pfarrerinnen und Pfarrer am

33 Monika Widmer Hödel: Mail vom 21.11.2019



Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte 391

Münster und ihre Kirchenvorstände, andererseits aber auch für die Synode, die

mit dem Münster einen Ort definieren kann, an dem jene volkskirchliche Arbeit

geleistet wird, wie sie im Rest der Schweiz üblich ist, freilich vielleicht eher mit
hochkirchlicher Ausprägung. Diese Ausprägung dient nämlich gegenüber den

anderweitigen Ansprüchen der weiteren Öffentlichkeit (Politik, Kultur und

Tourismus) an das Haus dazu, selbstbewusst und mit Deutlichkeit Kirche zu bleiben.

Die liturgischen Formen und Sprachen helfen, dem Anspruch profaner Interessen

einerseits zu dienen und andererseits ihnen etwas entgegenzusetzen. Darum

ist es richtig, die <Kathedralarbeit> weiter so zu gestalten: Mit kleinem Gemeindekreis,

vielleicht sogar mit der Zeit auch wieder ohne Gemeindekreis im bisherigen

Sinne, allerdings mit der Gesamtkirche als ihrer Gemeinde. Und vielleicht

ist sie nicht formal, aber nominal künftig als ein kantonalkirchlicher Dienst zu

führen und nicht als Dienst der «Münstergemeinde», wie sie eine Kostenstelle

in unserer Rechnung ist.

Schliesslich will ich eine entscheidende Einsicht zitieren, die der Kirchenrat

unter der Leitung des Urgesteins Aiphons Koechlin im Jahr 1935 in RS 123 der

Synode vorträgt: «Keine unserer Kirchgemeinden kann eine in sich geschlossene,

selbständige Gemeinde sein, wie dies bei einer Dorfgemeinde der Fall ist.

Die letzteren sind politisch, sozial und kirchlich Einheiten, die, wenn auch in die

grosse Gemeinschaft von Volk und Staat eingegliedert, geschlossene Eigengebilde
sind. In gleichem Sinne kann nur unsere gesamtstädtische Kirche als Gemeinde

gelten.»34 Dem ist bis heute so, und daran ändert sich auch mit der anstehenden

Restrukturierung wohl nichts. Und das Münster bleibt die Kirche für die ganze

Region.

34 RS 123: Ratschlag betreffend Gemeindeorganisation und Gemeindeeinteilung, 5. Juni 1935.

Archiv der ERKBS, 5.



392 Lukas Kundert

Abstract
Der Begriff <Gemeinde> hat erst seit Ausgang des 19. Jahrhunderts in die Nomenklatur

der Rechtstexte der Basler reformierten Kirche Eingang gefunden. Er bezeichnete

damals analog zu < Einwohnergemeinde > oder < Schulgemeinde > lediglich eine komu-
nale öffentlich-rechtliche Gebietskörperschaft. Erst sekundär hat man mit dem Begriff
<Gemeinde) dann auch theologisch das zu verbinden begonnen, was Paulus oikos oder
ekklesia nannte. So wird erst im 20. Jahrhundert <Gemeinde> auch als <christliche
Gemeinschafts verstanden. Doch das Münster war in seiner Geschichte niemals eine

Gemeindekirche, wie dieser Artikel zeigt, weder im Sinn des ausgehenden 19. Jahrhunderts
als <Versorgungsstation > einer Gebietskörperschaft, noch im Sinn des 20. Jahrhunderts
als warmer Versammlungsort einer christlichen Gemeinschaft. Die Diensthabenden am
Münster haben im 20. Jahrhundert zwar nach und nach den Auftrag erhalten, auch für
die Bedürfnisse der gemeinschaftsuchenden Glieder eines Seelsorgebezirks da zu sein, das

Münster hat aber wesentlich den Grundcharakter einer Kirche für die Region und die

weitere Öffentlichkeit und damit ohne < Gemeinde > behalten.

The term <community> did not find access to the nomenclature of the judicial texts of
the Reformed church ofBasel before the end of the 19th century. At this time, in analogy
with inhabitant community> or <school community>, it simply named a regional
public-judicial corporation. Only later and in a derivative sense the notion < community > also

started being understood theologically in relation to what Paulus called oikos or ekklesia.

Not before the 20th century <community> was also understood as <Christian community

>. Consequently, as this article aims to show, the Münster, in its history, never was

a community church, neither in the sense of the late 19th century as a <care station > of
a regional corporation, nor in sense of the 20th century as a <cozy> place of assembly of
a Christian community. While the pastors and deacons in the Münster were gradually
mandated to establish a district of pastoral care for the needs of the people desiring
community, the Münster itself essentially maintained its basic character as a church for the

region and its broader public and thus without <community >.

Lukas Kundert, Basel


	Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte

