Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 3-4

Artikel: Die Basler Munstergemeinde in ihrer Geschichte
Autor: Kundert, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914135

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Basler Miinstergemeinde in ihrer Geschichte

«Die bestehende eigenthiimliche Gestaltung & Organisation der Miinsterge-
meinde beruht auf uralter historischer Entwicklung». Mit diesem Satz beginnt
am 5. Juni 1914 der letzte Antistes von Basel, Pfarrer Arnold von Salis, vor dem
Basler Kirchenrat ein Referat tiber die kinftige Organisationsstrukeur der Kirch-
gemeinde Miinster."! Knapp zwei Monate vor Ausbruch des Ersten Weltkrieges
spricht er davon, dass das politische Gebilde, das frither als Miinsterbann bezeich-
net wurde, neu zu gestalten ist. Denn bis dahin ist es so, dass es zwar eine Miins-
tergemeinde gibt, das Miinster aber weder als Gemeindekirche dient, noch die
beiden Miinsterpfarrer fiir einen eigenen Miinster-Seelsorgekreis zustindig sind.
Das Eigentiimliche ist, dass das Basler Miinster zwar einer Gemeinde innerhalb
eines Kirchenbanns den Namen gibt, nimlich «Miinsterbann>, und dass das
Minster innerhalb dieses Bannes liegt, dass aber Kasualien und Seelsorge an an-
deren Kirchen erbracht werden, nicht aber am Miinster selbst. Man nennt diese
Kirchen «Filialkirchen»; es sind St. Martin im Norden, St. Alban im Siidwesten,
St. Elisabeth (sic!) im Siidosten und St. Jakob ganz im Siiden unseres Kantons.
Ein Anzugder Geschiftspriifungskommission, der am 3. Dezember 1913 von
der Synode an den Kirchenrat iberwiesen wurde, verlangt, dass die Miinsterge-
meinde neu zu organisieren ist.> Wenige Tage vor jenem Referat des Antistes von
Salis vor dem Kirchenrat hatte die Synode dem Kirchenrat Beine gemacht. Bereits
Ende Juni 1914 will sie iiber eine Neuordnungan einer Sondersynode bestimmen.
Das Manuskript des Antistes unterscheidet sich in einigen Punkten vom
Ratschlag, der vom Kirchenrat am 12. Juni verabschiedet wird und schliesslich
am 24. Juni der Synode vorliegt.’ Entscheidend ist vor allem ein neues Wort, das

1 A.von Salis: Referat vor dem Kirchenrat vom 5. Juni 1914. Handschriftliches Manuskript,
Archiv der Minstergemeinde der Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Basel-Stadt
(ERK BS).

2 <Anzug>: Spezialausdruck der staatlichen Basler Verfassung und Ordnungen fiir <Motion>,
also fiir einen Auftrag, den das Parlament im Schweizer Parlamentssystem der Regierung er-
teilen kann.

3 <Ratschlag> (RS): Spezialausdruck der staatlichen Basler Verfassung und Ordnungen fiir
<Bericht und Antrag der Regierung> bzw. <Bericht und Antrag des Kirchenrats>. Es handelt
sich hier um RS 23 «Bericht und Ratschlag des evangelisch-reformierten Kirchenrates von

ThZ 3.4/76 (2020) S. 372-392



Die Basler Miinstergemeinde in ihrer Geschichte 373

zwischen Referat und Ratschlag in die Argumentation des Kirchenrats einfliesst,
und das seither als Gestaltungsprinzip die Kirchenplanungen begleitet: Das Wort
«rationell».* Die Industriestadt Basel soll eine fast industriell rationelle Kirche
erhalten. Es ist dies heute cin implizites Gestaltungsprinzip nicht nur der Bas-
ler Kirche allein, sondern fast aller Kirchen geworden, die sich als Volkskirchen
verstehen. Es lisst sich daran erkennen, dass die Allokation von Mitteln anhand
einer ganzen Reihe von Zahlen, vor allem von Gemeindegliedern, Amtshandlun-
gen und Konfirmandenzahlen vorgenommen wird. Der Kirchendienst muss rati-
onell organisiert sein. Was war geschehen?

1. Der dussere Anlass

Die Evangelisch-reformierte Kirche des Kantons Basel-Stadt ist im Jahr 1914 erst
gerade vier Jahre alt. Denn im Jahr 1910 haben Regierungsrat und Grosser Rat
von Basel entschieden, die vormals Evangelisch-reformierte Landeskirche des
Kantons Basel-Stadt vom Staat zu 16sen. Zuvor hatte nimlich der Staat die Kir-
che — man muss es heute so sagen — finanziell ruiniert, und er wollte nun, da sie
kein Kapital mehr besass, nicht selbst fiir ihre Kosten aufkommen.

Vorausgegangen war 1529 die fast 400 Jahre wihrende Neuordnung von
Kirche und Staat, in der die Kirche, die Kloster und ihre Giiter zu Funktionen
innerhalb des Staates integriert worden waren. Man bezeichnet diese Verstaat-
lichung der Kirche als Reformation, obgleich sie sehr viel eher am Oberrhein
recht eigentlich eine Revolution der Ziinfte gegen die alteingesessenen Familien
und den Bischof war. Noch heute wird gelehrt, als hitte die Kirche aus theolo-
gischen Griinden ihre eigene Entmachtung betrieben. Doch das greift zu kurz,
ganz gewiss fir Basel stimmt es nur teilweise. Denn die theologische Begriin-
dung einer Revolution ist kraftlos, wie das Schicksal von Jan Hus zeigt, so lange
nicht Lebens-, Kultur-, Macht-, Wirtschafts- und Gesellschaftsverhiltnisse sich
ihrer bedienen konnten, genau jenen Umsturz einzuleiten, der eine unertriaglich
gewordene Schieflage der Gesellschaft wieder in Ordnung bringen kénnte. Fir
Basel sind zuallererst die Lasten zu nennen, die das Kirchenregiment des ersten
Viertels des 16. Jahrhunderts fur die Zunfte und die Birger bedeutete. Ein stactli-
cher Teil der Einwohnerschaft des damaligen Basel waren Geistliche. Die meisten

Basel-Stadt iiber Kirchliche Organisation des Gundoldingerquartiers und Neueinteilung der
Miinstergemeinde» vom 24. Juni 1914; Archiv der ERK BS.
4  RS23(Anm.3),11.



374 Lukas Kundert

von ihnen lebten in den zahlreichen Klostern und sorgten damit selbst fiir ihren
Unterhalt. Aber dazu gehorten auch die zahlreichen Priester an den vielen Stadt-
kirchen. Allein am Miinster haben 24 Domherren und 72 Kapline gewirke, an die
50 Geistliche waren am Petersstift titig, zu St. Theodor waren es 10 Geistliche.?
Sie mussten finanziert werden. Thre Haupteinnahmequelle waren die Totenmes-
sen, die die Hinterbliebenen fiir ihre Verstorbenen lesen liessen. Das belastete die
Geldbeutel einer neuen Schicht, die gegen Ende des 15. Jahrhunderts in der Stadt
an Selbstbewusstsein und Einfluss gewonnen hatte, und die mit Geld auch ande-
res anzufangen gewusst hitte.

Entscheidend ist, dass die damals nach und nach aussterbenden Klosterbe-
triecbe Basels nicht in jenem Sinn sikularisiert wurden, wie man dies meist an-
zunehmen geruht. Denn die Kloster existierten weiter, auch nachdem der letzte
Monch sie verlassen hatte und die letzte Nonne verstorben war. In einer komple-
xen juristischen Konstruktion existierten sie weiter und handelten noch bis ins
Jahr 1874 als eigene Subjekte, vertreten durch ihre Pfleger, Magistraten der Basler
Regierung. Der Historiker Eduard Schweizer beschreibt in der Basler Zeitschrift
fur Geschichte und Altertumskunde im Jahr 1910 die juristische Form der Um-
wandlung von Kirchengut zu Staatseigentum als die Handlungen dieser Subjekee,
die bis ins Jahr 1874 hinein erhalten geblieben sind.® Das Vermogen der Kloster,
bestehend aus Gebiuden und Lindereien in Stadt, Landschaft, im Elsass und im
Badischen, wird von den Ratsherren auf privater Basis aber zugunsten der Kloster
gemehrt. In den unzahligen erhaltenen Pergamenten der Zeit zwischen 1530 und
1833 ist es immer das Kloster, das handelt, auch wenn schon lingst keine Nonnen
oder Monche mehr darin leben: Das Kloster kauft und verkauft Wiesen, das Klos-
ter finanziert die Professoren an der Universitit, das Kloster nimmt den Zehnten
und die Zinsen ein, das Kloster iiberweist an das Kirchen- und Armenwesen. So
bleibt das Kirchengut erhalten und es finanziert das, was wir heute Kultus nen-
nen, nimlich Lehre und Sakramentenverwaltung, aber auch das Schulwesen und
das Armenwesen. Es ist so viel da, dass es fur alle diese Anspriiche reicht. Das
Kirchengut tiberlebt 1833 auch die Trennung des Kantons in zwei Halbkantone.

S Vgl. Chr. Strohm: Eigenart und Aktualitit der Basler Reformation. In: Evangelisch-reformier-
te Kirchen beider Basel (Hg.): Johannes Ockolampad, Wibrandis Rosenblatt und die Refor-
mation in Stadt und Landschaft Basel, Reden und Vortrige anlasslich zweier Gedenkfeiern im
Jahr 2004. Basel 2005, S. 16-29; 16.

6 Vgl. E. Schweizer: Das Basler Kirchen- und Schulgut in seiner Entwicklung bis zur Gegen-
wart. In: Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde. IX, 2; Basel, 1910, 177-346.



Die Basler Miinstergemeinde in ihrer Geschichte 375

Ein Drittel geht an Basel-Stadt, zwei Drittel gehen an Basel-Landschaft.

Doch plotzlich dndert sich viel. Der Stadtkanton wichst schnell. Neue Kir-
chen und v.a. neue Schulen missen gebaut werden. Der Staat bedient sich dazu
am Kirchengut. Innert 30 Jahren ist das, was zuvor 350 Jahre lang hat gewinn-
bringend erhalten werden kénnen, aufgebraucht.” Das Kirchengut ist weg, und
der Staat miisste nun nicht nur das Schul- und Armenwesen, sondern auch das
evangelische Kirchenwesen ganz aus seinen Steuereinkiinften bestreiten. Dage-
gen wehren sich Sozialisten und Katholiken, und, wic es scheint, den anderen ist
das auch ganz recht.® So wird eine mausarme Kirche in die Selbstindigkeit entlas-
sen. Nicht nur das. Sondern anders als in Neuenburg, wo dasselbe geschicht, gibt
man der Basler Kirche noch die ibergrossen Gebaude als Lasten mit auf den Weg,.

2. Von Staatskirche zu Landeskirche und dann zu Kantonalkirche:
1833-1874-1910
Es ging alldem voraus, dass das Basler Staatswesen bis 1833 ein rein evangelisches
Staatswesen war, und dass es fiir seine romisch-katholischen Neuerwerbungen im
Leimental von 1815 ein Sonderrecht erlassen hatte, das neben Basler auch Bi-
schofsrecht gelten liess, also cine Parallelgesellschaft zweierlei Rechts erméglich-
te.” Nach der Trennung der Landschaft von der Stadt verblieb ein fast rein evange-
lisches Basel mit den Landgemeinden Richen, Bettingen und Kleinhiinigen, und
die Kirche blieb Staatskirche und damit ein Staatsorgan. Es gab sie nicht im Sinne
dessen, was heutzutage die Gemeinschaft der Evangelischen Kirchen in Europa
als Voraussetzung fur das Kirchesein nennt.'® Gleichzeitig hatte das Instrument
der Kirchenzucht und auch der synodalen Zusammenkiinfte der Prediger, das
Ockolampad zusammen mit dem Rat 1530 geschaffen hatte, aufgehort zu existie-

Vgl. Schweizer: Kirchen- und Schulgut (Anm. 6), 321.
Vgl. O. Moppert: 50 Jahre selbstindige reformierte Basler Kirche 1911-1961. Basel, 1961, 16.
Vgl. Schweizer: Kirchen- und Schulgut (Anm. 6), 307.

0  Gemiss der Standards der Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Europa (GEKE) hat die
Kirche auf all ihren Ebenen dreigliedrig geleitet zu werden, namlich jeweils synodal, kolle-
gial und personal. Im <ancien Regime> fiel die synodale Kirchenleitung ganz weg, und auch
das Amt des Antistes entsprach nicht dem, was die GEKE mit personaler Leitung meint. Al-
lenfalls kann man aber sagen, dass mit dem Kleinen Rat von Basel wenigstens die kollegiale
Kirchenleitung gesichert war. Dieses GEKE-Kirchenverstandnis stosst heute nach an seine
Grenzen bei den nordischen evangelischen Kirche, etwa bei der lutherischen Kirche Dine-
marks, die tiber keine Synode verfigt und damit nach heutigem evangelischem Konsens in
Europa nicht eigentlich Kirche ist.

— O o0



376 Lukas Kundert

ren. Der Staat beanspruchte seit der ersten Reformationsordnung von 1529, alles
<Christliche> selbst zu organisieren: Die apostolische Leitung (Kirchenleitung),
die Evangelisation (Definition der Zugehorigkeit aller Untertanen zur Kirche)
und das Prophetenamt (Armenfiirsorge) wurden vom Rat direkt iibernommen.
Fiir die Lehre (Predigt) und den Hirtendienst (Sakramentenverwaltung) verord-
nete er Beamte und schuf damit das Pfarramt. Das blieb auch nach 1833 so, nach
der Trennung Basels in zwei Halbkantone. Die evangelische Kirche blieb in die-
sem Sinne ein Staatsorgan bis ins Jahr 1874, obwohl inzwischen ein Drittel der
Einwohnerschaft ihr nicht (mehr) angehorte.

Dies war also die Staatskirche, die im Jahr 1874 zur Landeskirche wurde. In
Rom ging 1873 das Erste Vatikanum zu Ende, und in Europa mussten alle absolu-
ten Monarchien merken, dass es auch mit ihnen zu Ende ging. In diese Zeit hinein
liess sich der Papst im Jahr 1870 die Unfehlbarkeit zusprechen, wohl auch in der
Absicht, eine mogliche Gefihrdung der Kirche durch demokratische Umbriiche
abzuwenden. So entfachte sich in diesen Jahren ein Kulturkampf auch innerhalb
der Rémisch-katholischen Kirche. In der Nordwestschweiz spalteten sich poli-
tisch liberal gesinnte Katholiken von Rom ab und begriindeten die altkatholi-
sche Kirche. In diese Zeit des Kulturkampfs, in der staatspolitisch grosse Sorge
herrschte, Rom wiirde direke absolutistisch-reaktionir in die Eidgenossenschaft
eingreifen, fiel, dass die Basler Behorden ein neues Kirchengesetz schufen. Man
entschied sich fiir einen bewusst anderen Zugang, als man ihn in Ziirich gewihle
hatte, wo das Kirchengesetz als Teil der staatlichen Gesetzgebung seit 1873 das
Kirchenwesen bis hinein in die Liturgie regelt. In Basel entscheidet der Grosse
Rat, das Gesetz schlank zu halten. Er definiert die Kirche als einen Staat im Staat
mit eigenem Abgeordnetenhaus, was er nicht Parlamant, sondern verwirrender-
weise Synode nennt, sowie mit eigener Regierung, dem Kirchenrat. Denn er (der
Grosse Rat) will nicht mehr Bischof sein, wie man sich damals sagte.!!

Der Grosse Rat formulierte das neue Kirchengesetz so, dass auch die Altka-
tholiken zur Landeskirche werden konnten. Gedacht war, dass auch die Rémisch-
katholische Kirche eine Landeskirche wiirde. Doch das Kirchengesetz formulierte
die Bedingungen so, dass jede Landeskirche in der Weise ein biirgetlich-liberales
Gebilde zu sein hatte, wie es eigentlich nur im Protestantismus jener Zeit moglich
war zu denken. So wurde die Romisch-katholische Kirche zum Freikirchenda-
sein gezwungen, es wire denn, sie hitte aufgehért, rémisch-katholisch zu sein.

11 Vgl. Moppert: 50 Jahre (Anm. 8), 15-19.



Die Basler Miinstergemeinde in ihrer Geschichte 377

Das ist ein entscheidender Punkt, nicht nur fir die Entwicklung der Kirchen
in Basel-Stadt, sondern fiir iiberall in der Schweiz: Dass sie als Staaten im Staat
funktionieren und zu funktionieren haben und dass sie das abzubilden haben, was
jeweils die Politik von weltlichem Parlament und Regierung bewegt. <Kirche>
ist im Schweizer Recht kein eigentlich theologischer Begriff, was in innerkirch-
lichen Diskussionen immer wieder fur Verwirrung sorgt. Es gibt sie juristisch,
als Organ des Staates, nur als sichtbare Kirche, nicht als geistlichen Leib. Darum
wird der Begriff <Kirche> bis heute auch in der basel-stadtischen Gesetzgebung
uneigentlich verwendet als Bezeichnung einer kultischen 6ffentlich-rechtlichen
Korperschaft, sei sie in christlicher oder in judischer Tradition stehend. Darum
gilt vor dem kantonalen Gesetz auch die Israelitische Gemeinde Basel als Kirche,
und was judische Menschen ihrer Gemeinde an Steuern zahlen, ist juristisch <Kir-
chensteuer>. <Kirche> ist also eine Organisation, die erstens offentlich-rechtlich
verfasst ist, und die zweitens Kultus betreibt. Darum konnte sie nicht mehr als
Teil des Schulwesens geschen werden. Kultus ist eine von den Landeskirchen zu
erbringende Dienstleistung, die — wie mir scheint — seit Ausgang des 19. Jahr-
hunderts in neuer Weise gedacht und verstanden wird. Denn dhnlich, wie sich
das Staatswesen als ein Wesen zu verstehen beginnt, zu dessen Institutionen und
Diensten alle Biirger denselben Zugang erhalten miissen, so wird auch mehr und
mehr die Kirche gedacht. Dazu wird ein aus dem biirgerlichen Staatsverstindnis
gepragter Begriff telquel auch in das Kirchenwesen eingefiihrt: jener der <Ge-
meinde>. Das, was eine politische Gemeinde oder im Kanton Basel-Landschaft
auch eine Schulgemeinde sein muss, nimlich eine kommunale Gebietskorper-
schaft nach 6ffentlichem Recht, das soll auch die Organisationsform der Gebiets-
korperschaften der Kirche sein.

Das ist denn auch das Neue, mit dem Arnold von Salis 1914 vor dem Kir-
chenrat ringt und das ihm von der Synode umzusetzen aufgetragen wird, obgleich
die Strukturen, wie sie bestehen, diesem Ziel ganz und gar nicht dienen: «Die
bestehende eigenthiimliche Gestaltung & Organisation der Miinstergemeinde»,
sagt Arnold von Salis, «beruht auf uralter historischer Entwicklung»."> Doch
die «uralte historische Entwicklung» besagt nichts iiber Seelenzahlen und dari-
ber, wie viele Gotteshiuser und wie viel Personal fiir die <Kirchengenossen> (wie
man damals die Kirchenglieder zu nennen pflegte) bereitzustellen sind, damit alle
denselben Zugang zur Institution Kirche erhalten. Das beginnt mit jener Sprach-

12 Von Salis: Referat (Anm. 1).



378 Lukas Kundert

regelung zu konkurrieren, die von den Kirchenbinnen als von <Gemeinden> zu
sprechen begonnen hatte. So beginnt sich der Begriff <Gemeinde> Ende des 19.
Jahrhunderts neu zu fiillen, freilich immer wieder sich aus neutestamentlichen
Texten vergewissernd, Modelle zu leben, die bereits im Neuen Testament angelegt
sind.

3. Was ist eine Gemeinde?
Doch was war in neutestamentlicher Zeit mit dem gemeint, was heute als «Ge-
meinde» iibersetzt wird und was im Neuen Testament als ekklesia (éxiinotia)
oder oskos (olkog) bezeichnet wurde? Dazu ist zu sagen, dass oikos und ekklesia als
Begriffe miteinander verschranke sind, wie mir hierzu die paulinischen Schriften
und die Evangelien deutlich zu sein scheinen.'® Der Begriff ekklesia ist dabei so-
wohl in seiner Bedeutung als Rechtsbegriff, aber auch in seiner etymologischen
Bedeutung zu rezipieren. Als Rechtsbegriff bezeichnet er nimlich die rechtlich
entscheidungsfihige (Volks-)Versammlung; etymologisch ist er aber Bezeich-
nung derer, die heraus-gerufen sind. Was ek-kaleo (herausrufen) aber in neutesta-
mentlichem Kontext bedeutet, wird besonders augenfillig anhand von Mt 4,21f
deutlich. Jesus geht dem See Genezareth entlang, sieht Jakobus und Johannes mit
ihrem Vater im Fischerboot sitzen, «und er rief sie>» (xal éxadeoey adtotc). Dieses
Rufen ist ein Heraus-Rufen der beiden Sohne des Zebedaiden zunichst aus dem
Fischerboot, viel mehr aber noch aus der Herkunftsfamilie der beiden Jiinger in
eine neue Familie, in ein neues <Haus> (0ikos), in dem kein irdischer Vater mehr,
sondern der himmlische Vater allein pater familias ist. In diesem Sinn ist ekklesia
die Rechtsgemeinschaft jener, die sich im Haus Gottes befinden, die also die Fami-
lie Gottes bilden. Dabei ist das Wort <Familie> keinesfalls metaphorisch zu ver-
stehen, sondern es bezeichnet den rechtlichen Status, den die Christusglaubigen
wechseln: Sie wechseln aus der Hand des Familienvaters ihrer Herkunftsfamilie
in die Hand des himmlischen Vaters. Der matthiische Jesus formuliert den damit
entstehenden Bruch drastisch: «Ich bin nicht gekommen, Frieden zu bringen,
sondern das Schwert» (Mt 10,34) — und das Schwert fiihrt hindurch zwischen
Vater und Sohn, Mutter und Tochter, Bruder und Schwester. Dem entspricht,
dass schon in den paulinischen Briefen das rechtliche Vokabular dem peregrinen
Familienrecht entstammt und dass Paulus die Konflikte in Korinth, Galatien und

13 Dazu und zum Folgenden siehe L. Kundert: Die evangelisch—rcformierte Kirche. Grundlagen
fiir eine Schweizer Ekklesiologie. Ziirich 2014, 27-34.



Die Basler Miinstergemeinde in ihrer Geschichte 379

Philippi mithilfe von Familienrecht zu schlichten versucht. Ansonsten aber be-
wegen sich die ersten Christusglaubigen im ersten Jahrhundert n.Chr. ganz und
gar innerhalb dessen, was Rom als sudaismos bezeichnet: Man orientiert sich an
den Rechtsgrundsitzen, die im Tempel entwickelt werden (solange es den Tempel
noch gibt, und zwar auch in der Diaspora) und man respektiert die Institutionen
von Staat und judiischer Gerichtsbarkeit. Gerichtsorte sind jene Hiuser, die im
NT als proseuche (Gebet) bezeichnet werden, doch in denen vor 70 niemals gebe-
tet, sondern lediglich Gesetz gelehrt und angewandt wurde, und die darum auch
schlicht synagoge (Versammlung) genannt wurden, ein Synonym von ekklesia. In
der Zeit nach 70 bilden sich die halachischen Grundlagen eines Diasporajuden-
tums aus, innerhalb dessen sich die Christusglaubigen als Familie unter anderen
jidischen Familien verstehen. Eine Diskrepanz aber tut sich dabei auf, nimlich
zwischen dem, was sich einerseits als synagogales Judentum und andereseits als
ekklesiales Haus-Judentum von Christusglaubigen ausbildet.

Von dieser Entwicklung geben die Pastoralbriefe erste Zeugnisse. Sie stammen
aus einer Zeit, in der sich die Christusglaubigen davon zu l6sen beginnen, sich
selbst als neuen Familienverband zu verstehen, in den sie all ihr Erbe aus ihren
Herkunftsfamilien einbringen. Es setzt jene Phase cin, in der man beginnt, ozkos
metaphorisch zu verstehen. Anstelle des Familienrechts tritt das Vereinsrecht (im
rémischen Privatrecht organisieren sie sich als collegia, als Personenverbinde).™*
Die vereinsrechtliche Organisation der Christusglaubigen wird nach und nach
die dominante Organisationsform dessen, was mit ekklesia verbunden wird. Mit
der konstantinischen Wende aber entwickelt sich die Kirche vom Personenver-
band «zur Anstalt als verselbstindigter juristischer Person»". Dieser Wandel
vom Familienverband zum Personenverband hin zur Anstalt vollzieht sich erst
im 4. Jahrhundert innerhalb des Romischen Reichs in den romischen Provinzen
synchron. Vorher wird es vereins- und familienrechtlich organisierte Christus-
gliubigen-Gemeinschaften parallel gegeben haben. Erst die rechtlichen Konse-
quenzen des 4. Jahrhunderts erzwingt dann auch den rechtlichen Bruch mit dem
synagogal organisierten Judentum.

Bereits die allerersten Ausbildungen von ckklesialem Haus-Judentum von
Christusglaubigen waren stidtische Phinomene. Das zeigen die Paulusbriefe

14 Zum romischen Privatrecht der nachklassischen Zeit siche M. Kaser: Das romische Privat-
recht, zweiter Abschnitt, Die nachklassischen Entwicklungen. Miinchen 1959, 104f.
15 Kaser: Privatrecht (Anm. 14), 105.



380 Lukas Kundert

deutlich. Auch nach Paulus bleibt ekkleszz im Romischen Reich eine stidtische
Bewegung. Denn in der Stadt ist die kritische Menge an Menschen verfiigbar, die
zum Christusglauben kommen und dann einen geniigend grossen Familien- und
spiter Personenverband bilden kénnen, der als Christus-Familie funktionieren
kann mit allen aus neutestamentlicher Sicht notwendigen fiinf Diensten (Eph
4,11). Hier konnte man spiter auch dic fiir die Vereinsstrukturen notigen (ch-
renamtlichen) Mitarbeiter finden, nimlich Kleriker, Chorbischofe und Bischo-
fe, die die Kleriker und Chorbischéfe einzusetzen und zu beaufsichtigen hatten.
Die Integration dieser Strukturen in die von Konstantin entworfene und durch-
gesetzte Reichskirche fiihrte zu einer flichendeckenden Organisationsform von
Bistiimern, die sich an den Stadtgrenzen orientierten, die flichenmissig riesige
Gebiete umfassen konnten. Die bischéfliche Organisationsstruktur wurde von
der romischen Organisationsstrukeur bestimmt, was eine Herrschafts- und Ver-
waltungsmachtsstrukeur bedeutete.'® Hier ist nun das entstanden, was sich bis
heute sowohl im europiischen Westen (lateinische Kirche rémisch-katholischer
und evangelischer Ausprigung) als auch im europiischen Osten (orthodoxe Kir-
chen) erhalten hat: Die Idee nimlich, dass sich ein Kirchenwesen auf einen po-
litisch definierten geographischen Raum beschrinken soll, sei es ein Bistum, sei
es eine Pfarrei oder sei es ein Kirchenbann. Nun beginnt die Parochie zu sein. Es
ist die frinkische Zeit. Mit dieser frankischen Zeit beginnt von Salis’ Referat der
Geschichte der «eigenthiimlichen Organisation» der Miinstergemeinde.

4. Ein Miinster obne Gemeinde und doch eine Miinstergemeinde
Arnold von Salis fasst die Dinge folgendermassen zusammen: «Ums Jahr 600
n.Chr, als schon unter frinkischem Einfluss die Kirche St. Martin (mit Filiale in
Hiiningen) entstanden war, siedelte der Bischof von Augusta Raurica nach Basel
iiber & griindete auf dem Gebiet der alten romischen ‘Burg’ seine Kathedralkir-
che. Nach Entstehung des Cluniacenser-Klosters zu St. Alban (1083/1103), wel-
chem die Besetzung des Pfarrdienstes & der Seelsorge fir das ganze Gebiet der
damaligen Stadt, wie sie der Birsigfluss begrenzt, in weitgehendem Masse tiber-
tragen wurde, trat das Domkapitel freiwillig die pastoralen Rechte & Pflichten an
die Geistlichen von St. Martin & St. Alban ab, & blieb der Domklerus (rechtlich)

16 Vgl. P. Brown: Der Preis des ewigen Lebens. Das Christentum auf dem Weg ins Mittelalter.
Darmstadt 2018, 150-155.



Die Basler Miinstergemeinde in ihrer Geschichte 381

beschrinkt auf den Altar- & Chordienst in der Kathedrale» . Hier setzt die Ei-
genart des Miinsters ein, eine Kirche zu sein, aber eine Kirche ohne Gemeinde.
Denn bis in von Salis’ Zeit hinein sollte es so bleiben, dass die pastoralen Rechte
des Klerus bzw. der Pfarrer tiber die Parochie an die iibrigen Kleriker bzw. Pfarrer
des Kirchenbanns abgetreten worden sind.

S. Calvinistisches Ideal

Das Ideal von Johannes Calvin, dass sich Parochien bilden, in denen die Theolo-
gen geistlich leiten, konnte sich in der Schweiz nicht einmal in Basel halten, wo
Calvin dieses System kennengelernt hatte. Denn Ockolampad hatte dies fir das
Basler Gemeinwesen so vorgesehen.'® Doch in Frankreich wurde diese Organisa-
tionsform zum Glicksfall fur die evangelische Kirche, dass namlich Kirchenwe-
sen entstehen konnten, die auch gegen die Obrigkeit glauben konnten, mitunter
im Untergrund existieren und so die Bartholomiusnacht und die auf sie folgen-
den Verfolgungen uberleben konnten.

Doch fiir Mitteleuropa galt, dass wer in seiner eigenen Uberzeugung Christ
sein wollte, entweder in das seinen Vorstellungen entsprechende Gebiet Euro-
pas oder nach Amerika auswandern musste. Von da wurde wahrscheinlich das
Ideal cines presbyterial geleiteten Gemeinwesens in die Verfassung der USA und
schliesslich zuriick in die Schweizer Bundesverfassung von 1848 getragen. Von
hier her tiberrollt das presbyterianisch-demokratische Ideal im liberal-biirgerli-
chen Anzugim 19. Jahrhundert dann auch die Basler Kirche. Es entsteht zunéchst
eine Synode, bestehend aus 35 Vertretern, zusammengesetzt aus allen Hauptpfar-
rern der vier Stadtkirchen sowie den vom Kirchenrat bestimmten Delegierten der
Stadt- und Landgemeinden. Hauptpfarrer und Synodale bilden dann sogleich
auch die Kirchenvorstinde. Dieses System wird dann fiir die Trennung von Kir-
che und Staat so ausgebaut, dass nun, ab 1911, die Synode keine eigentliche Syn-
ode mehr ist, sondern recht eigentlich einen parallelen Grossen Rat darstellt, der
unter den Vorzeichen der drei Frommigkeitsrichtungen positiv, liberal und reli-
gids-sozial das parteipolitische Spektrum der Zeit abbildet: Liberal-Demokraten,
Freie Demokraten und Sozial-Demokraten.

17 Von Salis: Referat (Anm. 1).

18  Vgl. E. Stachelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Ockolampads. Leipzig 1939, 501:
Die Leitung der ersten evangelischen Basler Synode «lag in den Hinden der beiden Theolo-
gieprofessoren Ockolampad und Phrygio, der vier Ratsherren Bernhard Meyer, Rudolf Frey,
Johannes Irmi, Diepolt Wyszach und des Stadtschreibers Kaspar Schaller».



382 Lukas Kundert

Im Jahr 1914 sagt Arnold von Salis, dass die «eigenthtimliche Gestaltung &
Organisation der Miinstergemeinde» neu zu denken und organisieren sei. Denn
das, was sich politisch als die <Miinstergemeinde> ausgestaltet hatte, das waren
einst die Kirchenbanne von St. Martin, St. Alban, St. Elisabeth und St. Jakob,
die als Seelsorgekreise weiter existierten. St. Jakob gehérte bis 1832 zur Kirch-
gemeinde Minchenstein. Mit <Kirchenbann> ist das eigentiimliche Basler Kon-
zept der Kirchenzucht gemeint, die von aus Laien zusammengesetzten Gremien
nach dem Verfahren von Mt 18 durchgesetzt werden musste und die (anders als es
Ockolampad vorgeschen hatte) vom weltlichen Kleinen Rat von Basel auch zum
<Bann>, also zum Kirchenausschluss fithren konnte. Ernst Stachelin formuliert:
«Zunichst hatte Ockolampad im Anschluss an den Hierarchismus der rémischen
Kirche die Banngewalt einfach in die Hinde der Pfarrer gelegt, und der Basler Rat
war ihm in den Bestimmungen der Reformationsordnung darin gefolgt. Durch
den Widerspruch jedoch, der sich dagegen erhob, wurde der Reformator geno-
tigt, die ganze Frage noch einmal durchzudenken. Das fithrte ihn zu einer Losung
von epochemachender Bedeutung: er schuf als neues Kirchenamt dasjenige des
Laienpresbyters und als neue kirchliche Behérde das aus Pfarrern und Laienpres-
bytern zusammengestzte Presbyterium; und indem er diese Behorde schuf, schuf
er der Kirche zugleich ein neben der Pfarrsynode iiberaus wichtiges Organ der
Eigenstindigkeit» .

Diese <Kirchenbinne> bildeten noch nicht die Grenzen dessen, was man
heute unter <Kirchgemeinden> verstehen wiirde, sondern eher unter <Seelsor-
gebezirken>, und es war etwas ganz anderes gemeint, als man heute unter Seel-
sorge versteht. Gemeint war eine disziplinierende, nahezu polizeiliche Aufgabe,
fur Anstand und Ordnung in den Quartieren zu sorgen. Darum war es damals
nur wenig von Belang, wie viele Kirchengebiude innerhalb eines Banns standen
und wie viele Seelen auf eine Kirche und einen Pfarrer entfielen.?® Denn das, was
Pfarrer und Diakon zu tun hatten, nimlich richtig zu lehren und die Sakramente
ordentlich zu verwalten, hat beim <Bann> hdchstens mit dem Zweiten zu tun
(nidmlich der Zulassung zum Abendmahl), aber nichts mir dem, was eine presby-
terial geleitete Gemeinde heutzutage ist, und noch viel weniger mit dem, was man
tiber den oikos bzw. die ekklesia aus dem Neuen Testament erfihrr. Doch weil es

19  Stachelin: Lebenswerk (Anm. 17), S11f.
20 Vgl. RS 23 (Anm. 3), 7: Fiir die Zuteilung von Pfarrstellen galt bis 1911: «Die Zahl der Ge-

meindeglieder kam ... weniger in Betracht als die Zahl der Gemeindekirchens.



Die Basler Miinstergemeinde in ihrer Geschichte 383

eben im reformatorischen Kirchendienst bis zum Ausgang des 19. Jahrhunderts
lediglich um richtige Lehre und ordentliche Sakramentenverwaltung ging, ist
auch selbstredend, dass der Schuldienst als Aufgabe des Kirchenwesens gesehen
wurde. Hier entsteht nun die fiir die Zukunft der reformierten Kirchen in der
Schweiz die entscheidende Bruchstelle zum Staat, die sich in der Basler Kirche le-
diglich besonders akzentuiert zeigt, die aber auch alle anderen Schweizer Kirchen
betrifft: Namlich deren Entlassung aus dem Schuldienst bzw. ihre Reduktion auf
das Erteilen eines im tibrigen fur die Schilerinnen und Schiler freiwilligen Re-
ligionsunterrichts. <Richtige Lehre> ist damit, wie schon zuvor die <ordentliche
Sakramentenverwaltung>, zu einem Dienst an der Innerlichkeit der Einwohne-
rinnen und Einwohner geworden, ohne Relevanz aber fiir das politische Gemein-
wesen. Das Uberraschende ist, wie selbstverstindlich den Schweizerinnen und
Schweizern diese faktische Subtraktion der Lehrbefugnis der Kirche geworden
ist, die im Unterschied zum staatskirchenrechtlichen System der Bundesrepublik
den Kirchen faktisch verunméglicht, eigene Schulen zu betreiben, es sei denn,
sie finden selber Wege, diese zu finanzieren. Doch es ist in der Schweiz ein bis-
lang nicht hinterfragter common sense, dass die Lehrfunktion der Kirche in einen
Konflikt mit dem liberalen Staat gerit. Nicht von ungefihr ist das Verbot des Je-
suitenordens erst in den 1970er Jahren gefallen, und gleichzeitig sind die ehemals
konfessionellen Kaderschulen von Katholiken und Protestanten zum Grossteil
verschwunden. Denn Konfessionalitit bedeutete im entstehenden liberalen hel-
vetischen Staatsgebilde immer auch eine Bedrohung, wie Sonderbund und Son-
derbundskrieg 1847 zeigten. Fir die liberalen Staatsviter der modernen Schweiz
war klar, dass die Staatsverfassung der Eidgenossenschaft an die Stelle auch dessen
zu treten hat, was die kirchlichen Bekenntnisse waren. Die <Bekenntnisfreiheit>
der Reformierten in der Schweiz musste zur <Bekenntnislosigkeit> werden, weil
eben anstelle der confessio helvetica prior (Basel) bzw. posterior (Ziirich) faktisch
die Staatsverfassung der Eidgenossenschaft getreten ist.”!

6. Gundoldingen und das nene Rechnen
Die Wiesen und Acker mit der Flurbezeichnung «Gundoldingen» (heute:
Gundeldingen) in Basel, die sich hinter dem Bahnhof und den Geleisen der

21  Der Biindner Pfarrer Michael Ottspricht davon, dass diese Besonderheit der eidgendssischen
Staats- und Kirchenverfassung als Grundlage fir eine unitarische Kirche Schweiz genutze
werden sollte. Vgl. M. Ott: Entwurf zu ciner Dissertation. Manuskript 2019.



384 Lukas Kundert

Centralbahnen befanden, sind um die Wende vom neunzehnten ins zwanzigste
Jahrhundert von einem Generalunternehmen aus Deutschland nach und nach
im Blockrandsystem iiberbaut worden. Innert weniger Jahre ist eine erhebliche
Anzahl von Evangelischen aus dem In- und Ausland zugezogen. Dieses Quartier,
das 1914 schon 11°976 Evangelische zihlte, gehdrte zum Seelsorgebezirk von St.
Jakob, der als Filiale vom Miinster den ganzen Ostteil Basels abdeckte. Doch wer
aus Gundoldingen wiirde den Weg in das jensecits der Geleise gelegene St. Jakobs-
kirchlein finden? Die Bewohnerinnen und Bewohner des neuen Quartiers riefen
lautstark nach eigener pastoraler Versorgung mit eigener Kirche und vielleicht
auch eigener Kirchgemeinde.”

Nun hat das grosse Rechnen begonnen und es wurde abgewogen: In die eine
Schale der Waage wurden die Pfarrstellen gelegt, in die andere die Seelen der Kir-
chenbinne. RS 23 unterscheidet zwischen zwei Modellen. Das <Projeke Salis>
(aus der Feder des Antistes) versuchte, durch eine Neuzuteilung von Strassen an
die einzelnen Seclsorgebezirke die Seelenzahlen neu zu gruppieren, auf dass auf
eine Pfarrstelle ca. 2500 Seelen entfallen, ohne dass die bestehenden Pfarrstellen
verschoben werden miissten, freilich aber cine neue Pfarrstelle fir Gundoldingen
geschaffen werden konnte.” Das <Projeke des Kirchenvorstands> sah bei Belas-
sung der bestechenden Seelsorgekreise das Ausscheiden von St. Jakob und St. Eli-
sabeth in eine neue Kirchgemeinde St. Elisabeth vor, die zudem eine dritte Kir-
che noch im Gundeldingerquartier erhalten sollte.** Auch hier wird das Interesse
deutlich, eine Zuteilung von Pfarrstellen an Seelenzahlen zu erméglichen, freilich
unter der Bedingung, dass die Arbeitsorte der Pfarrer, ihre Kirchen, letztlich an
falschen Orten stiinden, «welche aber nun einmal da sind und nicht kénnen
verschoben werden» . Der Kirchenrat hat indes ein eigenes Projekt vorgelegt,
das die Neuschaffung einer St. Elisabethengemeinde mit noch heute bestehender
Gebietseinteilung vorsah. Die Synode hat sich dieses dritte Projekt dann zu ei-
gen gemacht. Eine entscheidende Denkrevolution vollzieht sich aber in allen drei
Projekten, dass nimlich neu ganz mit Seelenzahlen argumentiert wird, und zwar
unter dem Vorzeichen, dass alles «rationell » erledigt werden soll.*

Dass die «rationelle Gemeindeeinteilung» zum prigenden Gestaltungsprin-

22 Vgl.RS23 (Anm. 3), 3.

23 Vgl RS23 (Anm.3),8-12
24 Vgl.RS23 (Anm. 3), 12-14.
25 RS23(Anm.3),8.

26 RS23(Anm.3),11



Die Basler Miinstergemeinde in ihrer Geschichte 385

zip der Kirchenplanung geworden ist, zeigt sodann RS 49 «Bericht und Antrag
des Kirchenrates tiber Verschmelzung der St. Martinsgemeinde mit der St. Alban-
gemeinde und Schaffung einer Frihpredigerstelle zu St. Martin» vom 19. Mai
1920. Von Salis” Nachfolger, Rudolf Handmann, argumentiert darin, dass «die
bisherigen Versuche einer rationellen Gemeindeteilung immer wieder geschei-
tert» ¥ seien. Interessant ist in diesem Zusammenhang die Beobachtung, dass
zu jener Zeit die Begriffe <Filiale> mit dem Begriff <Gemeinde> amalgamiert,
einmal zu <Filialgemeinde> und einmal ganz zu <Gemeinde>, wie schon der
Titel von RS 49 zeigt, der nicht von der «Filiale St. Martin» bzw. «Filiale St.
Alban», sondern von der «Gemeinde St. Martin» und der «Gemeinde St. Al-
ban» spricht. Es zeigt sich hier: Als <Gemeinde> scheint das zu gelten, was eine
geographisch begriindete Einheit von Wohnort, Kasual- und Unterrichtsversor-
gung sowie Gottesdienstbesuch umriss. Rudolf Handmann, Professor fiir Prak-
tische Theologie an der Theologischen Fakultit der Universitit Basel, vermengt
die Dinge gar so weit, dass die eigentliche <Filiale> St. Martin gar zur eigenen
<Kirchgemeinde> mutieren konnte, wenn auch nur auf dem Papier und in der
historischen Riickschau: «Die St. Martinskirche ist die ilteste Pfarrkirche und
die St. Martinsgemeinde darum die idlteste Kirchgemeinde unserer Stade» . Die
von Handmann verwendete Begrifflichkeit reflektiert, dass in den Kriegsjahren
und unmittelbar danach sich das Verstindnis dessen gewandelt hat, was eine <Ge-
meinde> bzw. eine <Kirchgemeinde> ist. Eine <Gemeinde> scheint nun strike die
Seelen zu bezeichnen, die aufgrund ihres Wohnortes von den Amtstrigern einer
bestimmten Kirche aus ihre volkskirchlichen Dienste in Anspruch nehmen kon-
nen. Eine <Kirchgemeinde> aber ist eine politische Einheit, die aus verschiedenen
<Gemeinden> bestehen kann, die sich aber lediglich als rechtliche Kérperschaft
ohne eigentliche geistliche Funktion zber die <Gemeinden> legt. Nun aber, bei
der Reduktion von Pfarrstellen aufgrund einer Umverteilung der Basler Bevol-
kerung weg aus dem Zentrum der Stadt hin in die Aussenquartiere, kommen
jene <Gemeinden> unter Druck, deren Gemeindegliederzahlen schrumpfen und
darum die «pfarramtlichen Funktionens fihlbar «ausfallen>, wie Handmann
schreibt: «in der St. Martinsgemeinde [...] [ist] die Zahl ihrer Gemeindeglieder

27 RS 49: Bericht und Antrag des Kirchenrates iber Verschmelzung der St. Martinsgemeinde
mit der St. Albangemeinde und Schaffung ciner Frithpredigerstelle zu St. Martin, 19. Mai
1920, 4.

28 RS 49 (Anm.26), 6.



386 Lukas Kundert

auf 702 zuriickgegangen. Dass sich dies nun auch in einem Ausfall der pfarramt-
lichen Funktionen fithlbar macht, ist selbstverstindlich»?. Eine «rationelle>
Gemeindecinteilung bedeutet folglich, die pfarramtlichen Funktionen auszulas-
ten. Diese Funktionen, so ist deutlich, beschrinken sich eben darauf, allen Ge-
meindegliedern im oben genannten Sinne gleichen Zugang zu Dienstleistungen
zu ermoglichen, nicht aber, damit das zu verkniipfen, was heutzutage von vielen
Seiten eingefordert wird, nimlich auch Gemeinschaftsarbeit in den Kirchge-
meinden zu betreiben. Wie noch heute in den Kirchenleitungsmodellen vorherr-
schend, zihlen die Tauf-, Konfirmanden- und Beerdigungs-Zahlen (die Zahlen
von kirchlichen Eheeinsegnungen sind bereits im RS 49 kein Argument mehr)
als Argumente dafiir, aus Steuermitteln finanzierte Pfarrstellen bzw. Gemeinde-
strukturen zu erhalten oder zu fusionieren. Gleichzeitig aber fihrt bereits RS 49
ein neues Gestaltungsargument in seine kirchenplanerische Gedankenfithrung
ein. Zwar kann man die pastorale Betreuung von St. Martin mit einer eigenen
Pfarrstelle nicht mehr mit rationellen Argumenten begriinden, doch man will die
erhebliche Gottesdienstgemeinde, die sich dort zur Frithpredigt sammelt, nicht
gefihrden:

Der Kirchenrat ist durchaus der Meinung, dass dieselbe einem wirklichen Bediirfnis
entspricht und deshalb unter allen Umstinden beibehalten werden muss. Die St. Mar-
tinskirche ist lingst zur allgemeinen Frithpredigtkirche geworden, sofern ihre Besucher
den verschiedensten Quartieren der Stadt angeh6ren und nur zum kleinsten Teil der St.
Martinsgemeinde selber. Das liegt wohl zum gréssten Teil an der Personlichkeit des Pre-
digers, hangt aber auch mit der fiir viele giinstigen Zeit sowie mit der zentralen Lage der
Kirche zusammen. In dieser Bezichung darf keine Anderung cintreten, und zwar ist der
Kirchenrat der Ansicht, dass nicht bloss die Frithpredigt weitergefiihrt, sondern auch
wie bisher von einem besonders dafiir bestellten Pfarrer gehalten werden sollte.®

Das neue und in der Gesamtargumentation seit 1914 cigentlich sachfremde Ar-
gument besteht in der Bediirfnisorientierung hin auf eine Gruppe von Kirchen-
gliedern, die zwar in ihren Heimatgemeinden gleichberechtigten und gesicherten
Zugang zu Dienstleistungen der Kirche hitte, dies aber auswirts in Anspruch
nehmen will. Es entspreche einem «Bediirfnis», schreibt Handmann, und er
plant die Befriedigung dieses Bediirfnisses in einer Weise, in der der Synode nicht
der Eindruck erweckt werden konnte, die Miinstergemeinde konnte daraus auch

29  RS49 (Anm.26),7.
30 RS49 (Anm.26),9.



Die Basler Miinstergemeinde in ihrer Geschichte 387

fiir die pastorale Arbeit fiir die cigenen Glieder profiticren. Doch auch jetzt noch
kommt der Miinsterkirche kein eigener Gemeindebann bzw. Seelsorgekreis zu. Sie
befindet sich innerhalb des Banns von St. Alban und ist nun wirklich Kathedral-
kirche ohne eigene <Gemeinde> im neuen Sinne, deren Pfarrer aber als Springer

auf dem Gebiet der St. Alban- und St. Jakob-Gemeinde hier und dort auszuhelfen
haben. Dazu referierte von Salis schon Anfangs Juni 1914 vor dem Kirchenrat:

Es ist freilich richtig, dass die beiden Pfarrer am Minster kein besonderes
Pastorationsgebiet besitzen, sondern die Gebiete aller 4 Filialen mitbesorgen helfen.
Das lasst sich nicht andern infolge der Lage des Miinsters zwischen den Kirchen zu St.
Martin & St. Elisabeth. Und ubrigens bictet genau dieser Umstand, bei dem Bestehen
der zwei religids-kirchlichen Richtungen innerhalb der Gesamtgemeinde, auch den ent-
schiedenen Vortheil, dass beiden in giinstigster Weise kann gedient werden, wie bisher,
indem die beiden Pfarrer am Miinster allen 4 Filialen zur Verfiigung stehen, u. durch
die Morgenpredigten im Minster und zu St. Elisabeth jeder Richtung ein regelmissiger
Morgengottesdienst nebst Sonntagskinderlehre zugesichert ist.”!

Schon hier hatte von Salis das Argument der Bediirfnisbefriedigung bemiiht, um
eine Sonderregelung fiir die Pastoration innerhalb der Miinstergemeinde zu be-
griinden, auch wenn es spiter dann noch nicht in den RS 23 cinfliessen konnte.
Er bezicht den Umstand der Richtungskimpfe in Basel in die Begriindung der
Pfarr-Doppelbesetzung am Miinster so ein, dass dadurch den «zwei religios-
kirchlichen Richtungen [...] gedient werden kann» und unter anderem auch die
Morgenpredigten so einerseits im Miinster und andererseits in der Elisabethen-
kirche je einer gesonderten Richtung gewidmet sein kénnen. Bislang hatte die
Doppelbesetzung am Basler Miinster eine ganz andere Begriindung erfahren. Der
Antistes hatte hier firr die Lehre zu sorgen, der Archidiakon (Obershelfer) hatte
den Armendienst zu verschen. Der Dienst des Archidiakon ist ganzlich aus dem
Fokus verschwunden, in der bediirfnisorientierten Argumentation des Kirchen-
ratsprisidenten bleibt die Sorge um die Versorgung der Kirchengenossen mit der
ihnen richtig erscheinenden Lehre als einzige noch bestimmend. Das Fehlen ei-
nes Archidiakons und sowieso des besonderen Augenmerks der Armentfiirsorge
in der Kirche war damals daraus begriindet, dass diese Dienste ganz vom von der
Kirche getrennten Staat aufgesogen worden waren. Aus heutiger Sicht ist das zu
korrigieren, doch damals war es Grundlage fiir einen Gliicksfall, nimlich den in
Basel zu beobachtenden Umstand, dass es (und in bezug auf Chrischona sogar nur

31  Salis: Referat (Anm. 3).



388 Lukas Kundert

hier in der Schweiz) gelungen ist, die Vertreibung von Pietisten aus der Landes-
oder Kantonalkirche zu verhindern, so der landauf landab in Kauf genommenen
Kirchenspaltung vorzubeugen und Kirchenspaltungen (ausserhalb Basels in Kauf
genommen oder gar gefordert) zu verhindern. Andererseits hat es dazu gefiihre,
dass die Kirche in zwei Horgemeinden zerfallen ist, zuerst die Miinster- und dann
auch andere Horgemeinden in Basel-Stadt: In eine liberale und eine positive
Horgemeinde. Wieder bildet sich eine Variante des <Gemeinde > -Begriffs aus.

7. Von der Doppel-Horgemeinde zur Einheits-Horgemeinde
Der Basler Historiker und Staatsrechtler Urs Hofmann deutet in seiner an der Phi-
losophisch-Historischen Fakultit der Universitit Basel erarbeiteten Dissertation
die Entwicklung der evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Basel-Stadt als
einen «Niedergang»>*. Seine «Innenansichten» lassen ihn den Grund dafiir in
der Entpolitisierung der Basler Kirche und der zeitgleich erfolgten Beilegung des
Richtungsstreits in den funfziger Jahren des letzten Jahrhunderts finden. Gegen
Ende der fiinfziger Jahre spitzte sich die politische Kontroverse um die atomare
Bewaffnung der Schweizer Armee zu. Sie wurde auch innerkirchlich gefithrt und
hat die Kirche zu spalten gedroht, zumal die Lager der Befiirworter und Gegner
auch den Glaubensrichtungen zu entsprechen schienen. Hofmann vermutet, dies
habe begiinstigt, dass die Pfarrschaft damals entschieden hat, ihre Organisation
in Parteien aufzugeben, Synodenwahlen nicht mehr nach Parteilisten durchzu-
fuhren (womit auch der Proporz wegfallen sollte) und ihre politische Einfluss-
nahme auf die Glieder der Kirche zu reduzieren. Damit sei die weltanschaulich
richtungsgebende Funktion der Pfarrschaft und der ganzen Kirche verloren ge-
gangen. Hofmann meint, dies habe eben den Niedergang der Kirche ausgelost.
Vielleicht war dies in der Tat ein Aspeke eines ganzen Biindels, das den Wandel
bewirkt hat. Gleichzeitig waren es aber gerede jene Aktionen von Pfarrschaft und
Synode, die die grossen Austrittswellen ausgeldst hatten, welche in den 1970er
Jahren in der breiten Offentlichkeit gerade eben als politisch wahrgenommen
wurden, zum Beispiel die Positionierung von Pfarrschaft und Synode gegen das
siidafrikanische Apartheidregime. Dennoch ist Hofmanns Beobachtung fiir die
Beschreibung dessen, wie sich die Basler Hor-Gemeinden entwickelt haben, von
Bedeutung. Denn es entstand in den 1960er bis 1990er Jahre eine mehr oder we-

32 U Hofmann: Innenansichten eines Nicdergangs — das protestantische Milieu in Basel 1920
bis 1970, Baden (Schweiz) 2013.



Die Basler Miinstergemeinde in ihrer Geschichte 389

niger einheitliche Frommigkeitssprache der Pfarrschaft. Religios-sozial linksbar-
thianisch denkende Pfarerrinnen und Pfarrer unterscheiden sich in ihrer sprach-
lichen Asthetik nur wenig von eher rechtsbarthianischen Exponentinnen und
Exponenten, und auch die als «evangelikal» oder «pietistisch» bezeichneten
Pfarrerinnen und Pfarrer sind nur den Insiderkreisen als solche erkennbar. Hier
unterscheidet sich meines Erachtens die Basler Pfarramts-Sprache von derjenigen
der umliegenden Kantone, und zwar dadurch, dass hier auch die «Freiheitliche-
ren» eine Sprache pflegen, die in anderen Kantonen eher als fromm verstanden
wiirde. Es ist, als habe der positive Pol der Kirche den liberalen Pol dsthetisch
mitbeeinflusst und umgekehrt.

Als ich selbst zum Miinsterpfarrer berufen wurde, war die Hérerschaft am
Basler Miinster ausgesprochen zweigeteilt. Das war so gewollt, und mit der dama-
ligen Neubesetzung mit meiner Person als Nachfolger fur Pfr. Dr. Franz Christ
neben dem zweiten Miinsterpfarrer hitte dies auch weiter so bestehen bleiben
sollen. Die Umstinde wollten es leicht anders. Bald musste auch die zweite
Minsterpfarrstelle neu besetzt werden. Man entschied sich fur eine Pfarrerin mit
dhnlichem Profil, wie ich es mitbringe, allerdings als Doktorin in der Systemati-
schen Theologie mit anderem Fokus. So hat sich ergeben, dass sich die zwei Stim-
men am Minster einander angendhert haben. Mit Dr. Caroline Schroder-Field
ist der Miinstergemeinde dabei aber ein doppelter Coup gegliickt. Nicht nur ist
sie kurz nach ihrer Wahl zur ersten Predigtpreistriagerin der Schweiz gekiirt wor-
den, sondern mit ihr ist zum ersten Mal auch eine Frau am Basler Miinster zur
Gemeindepfarrerin gewihlt worden. Damit predigen erstmals nicht nur Manner
am Miinster, sondern Frau und Mann teilen sich in die Verkiindigungsarbeit, wo-
bei die Frau mehr zum Zuge kommt und auch die Gesamtverantwortung fiir die
Arbeit am Minster trigt. Die Gemeinde, die sich gewohnt ist, nur alle vierzehn
Tage zum Gottesdienst ins Miinster zu gehen (weil ja dazwischen jeweils die an-
dere Partei «dran» ist), hat sich indes noch nicht ganz an den neuen Ein-Wo-
chenrhythmus gewohnt. Noch immer gibt es zwei Horgemeinden, die sich aber
leicht annihern. Trotzdem aber kann keine Rede davon sein, dass die Teilung der
Hoérgemeinde ganz tiberwunden wire.

8. Volkskirchlich distanziert oder mitgliederkirchlich nahe?
Zugleich handelt es sich beim Miinster um eine Kirche, in der Sonntag fir Sonn-
tag der eine Hoérgemeindeteil, der (auch) Gemeinschaft sucht, vom anderen

Hoérgemeindeteil, der explizit eben gerade nicht Gemeinschaft sucht, majorisiert



390 Lukas Kundert

wird. Die Grosszahl der Gottesdienstteilnehmenden sind Menschen aus der gan-
zen Nordwestschweiz und dem siidbadischen Raum sowie Touristen, die kein
weiteres Gemeindeleben suchen. Das erschwert jene Arbeit, die der Kirchenrat
seit seinem Kirchenentwicklungsprogramm «Perspektiven 15» den Gemeinden
empfiehlt, namlich ihre Asthetik und Inhalte so auszurichten, dass gemeinschaft-
liche geistliche Heimat entstehen kann. Dieses Programm scheint (andernorts)
grundsitzlich zu greifen. Pfarrerin Monika Widmer Hodel von der Titus-Kirche
schreibt mir ungefragt ihre Eindriicke von der Basler Kirche — und mit ihrer Er-

laubnis zitiere ich aus ihrer Zuschrift:

Ich mochte gerne anregen, dass eine Studie in Aufirag gegeben wird (Masterarbeit?)
dariiber, wie sich die Angebote unserer Kirchgemeinden [...] parallel zu strukturellen
Verinderungen im Rahmen des Strategieprozesses in den vergangenen 5 Jahren verin-
dert haben. Meine Thesen sind: Die Angebote der Kirchgemeinden sind vielfiltiger ge-
worden. Die Angebote der Kirchgemeinden sind geistlicher geworden. Die Angebote
der Kirchgemeinden sind seelsorgerlicher geworden. Die Angebote der Kirchgemeinden
sind diakonischer geworden. Die Angebote der Kirchgemeinden haben eine mutigere
Auseinandersetzung zwischen Kultur (Literatur, Musik, Kunst) und Theologie gewagt.
Wiirden sich diese Thesen erhirten, wire das eine wunderbare Frucht.?

Dazu beigetragen hat die Strategie des Kirchenrats, das geistliche Leben zu for-
dern und eine Abkehr cinzuleiten von der einscitigen Konzentration auf ein
Dienstleistungs- und Versorgungsideal, wie es das Gestaltungsprinzip seit 1914
war. Es gibt aber einerseits Kirchenglieder, die Niahe und Gemeinschaft suchen,
doch es gibt auch andererseits Kirchenglieder, die eine distanzierte Beziehung zur
Kirche leben wollen. Fiir diese zweite Gruppe scheint mir das Basler Miinster ge-
cigneter Ort zu sein. Man hat bisweilen namlich den Eindruck, als wiirde sich
das Minster als Bau gegen eine Bespielung durch eine gemeinschaftsorientierte
Gemeinde wehren. Die dsthetischen und raumlichen Voraussetzungen widerspre-
chen zu sehr den Bediirfnissen von Kindern, Jugendlichen, jungen Erwachsenen
und Familien. Sowieso war das Basler Miinster von 1019 bis mindestens 1919 kei-
ne eigentliche Gemeindekirche, wie ich oben gezeigt habe, und es war es auch in
den letzten 100 Jahren nicht wirklich. Das Miinster scheint mir jener Kirchenbau
zu bleiben, der vielleicht auch in Zukunft jene Mitglieder sammeln kann, die eher
ein distanziertes Verhaltnis zur Kirche pflegen wollen. Dies zu erkennen kénn-
te befreiend sein, einerseits fiir die diensthabenden Pfarrerinnen und Pfarrer am

33  Monika Widmer Hodel: Mail vom 21.11.2019



Die Basler Miinstergemeinde in ihrer Geschichre 391

Miinster und ihre Kirchenvorstinde, andererseits aber auch fiir die Synode, die
mit dem Miinster einen Ort definieren kann, an dem jene volkskirchliche Arbeit
geleistet wird, wie sie im Rest der Schweiz tiblich ist, freilich vielleicht eher mit
hochkirchlicher Ausprigung. Diese Ausprigung dient nimlich gegeniiber den
anderweitigen Anspriichen der weiteren Offentlichkeit (Politik, Kultur und Tou-
rismus) an das Haus dazu, selbstbewusst und mit Deutlichkeit Kirche zu bleiben.
Die liturgischen Formen und Sprachen helfen, dem Anspruch profaner Interes-
sen einerseits zu dienen und andererseits ihnen etwas entgegenzusetzen. Darum
ist es richtig, die <Kathedralarbeit> weiter so zu gestalten: Mit kleinem Gemein-
dekreis, vielleicht sogar mit der Zeit auch wieder ohne Gemeindekreis im bishe-
rigen Sinne, allerdings mit der Gesamtkirche als ihrer Gemeinde. Und vielleicht
ist sie nicht formal, aber nominal kiinftig als ein kantonalkirchlicher Dienst zu
fithren und nicht als Dienst der «Miinstergemeindes, wie sie eine Kostenstelle
in unserer Rechnung ist.

Schliesslich will ich eine entscheidende Einsicht zitieren, die der Kirchenrat
unter der Leitung des Urgesteins Alphons Koechlin im Jahr 1935 in RS 123 der
Synode vortrigt: «Keine unserer Kirchgemeinden kann eine in sich geschlos-
sene, selbstindige Gemeinde sein, wie dies bei einer Dorfgemeinde der Fall ist.
Die letzteren sind politisch, sozial und kirchlich Einheiten, die, wenn auch in die
grosse Gemeinschaft von Volk und Staat eingegliedert, geschlossene Eigengebilde
sind. In gleichem Sinne kann nur unsere gesamestidtische Kirche als Gemeinde
gelten.»* Dem ist bis heute so, und daran dndert sich auch mit der anstehenden
Restrukturierung wohl nichts. Und das Miinster bleibt die Kirche fiir die ganze
Region.

34 RS 123: Ratschlag betreffend Gemeindeorganisation und Gemeindeeinteilung, 5. Juni 1935.
Archivder ERK BS, 5.



392 Lukas Kundert

Abstract

Der Begriff <Gemeinde> hat erst seit Ausgang des 19. Jahrhunderts in die Nomenkla-
tur der Rechtstexte der Basler reformierten Kirche Eingang gefunden. Er bezeichnete
damals analog zu <Einwohnergemeinde> oder <Schulgemeinde> lediglich eine komu-
nale 6ffentlich-rechtliche Gebietskorperschaft. Erst sekundar hat man mit dem Begriff
<Gemeinde> dann auch theologisch das zu verbinden begonnen, was Paulus oikos oder
ekklesia nannte. So wird erst im 20. Jahrhundert <Gemeinde> auch als <christliche Ge-
meinschaft> verstanden. Doch das Miinster war in seiner Geschichte niemals eine Ge-
meindekirche, wie dieser Artikel zeigt, weder im Sinn des ausgehenden 19. Jahrhunderts
als <Versorgungsstation> ciner Gebietskorperschaft, noch im Sinn des 20. Jahrhunderts
als warmer Versammlungsort einer christlichen Gemeinschaft. Die Diensthabenden am
Minster haben im 20. Jahrhundert zwar nach und nach den Auftrag erhalten, auch fir
die Bedurfnisse der gemeinschaftsuchenden Glieder eines Seelsorgebezirks da zu sein, das
Miinster hat aber wesentlich den Grundcharakter einer Kirche fiir die Region und die
weitere Offentlichkeit und damit ohne <Gemeinde> behalten.

The term <community> did not find access to the nomenclature of the judicial texts of
the Reformed church of Basel before the end of the 19t century. At this time, in analogy
with <inhabitant community> or <school community >, it simply named a regional pub-
lic-judicial corporation. Only later and in a derivative sense the notion <community> also
started being understood theologically in relation to what Paulus called oikos or ekklesia.
Not before the 20t century <community> was also understood as <Christian commu-
nity>. Consequently, as this article aims to show, the Miinster, in its history, never was
a community church, neither in the sense of the late 19 century as a <care station> of
a regional corporation, nor in sense of the 20% century as a <cozy> place of assembly of
a Christian community. While the pastors and deacons in the Miinster were gradually
mandated to establish a district of pastoral care for the needs of the people desiring com-
munity, the Miinster itself essentially maintained its basic character as a church for the
region and its broader public and thus without <community>.

Lukas Kundert, Basel



	Die Basler Münstergemeinde in ihrer Geschichte

