
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 3-4

Artikel: Variationen über das Gottesreich : die Münsterprediger Leonhard
Ragaz, Eduard Thurneysen und Fritz Buri

Autor: Pfleiderer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Variationen über das Gottesreich

Die Münsterprediger Leonhard Ragaz,
Eduard Thurneysen und Fritz Buri

1. Öffentliche Theologie in Basel

1.1. Die Predigt als Ursprungsort öffentlicher Theologie
Ein Ort öffentlicher Religion ist das Münster auf vielfältige Weise: als weithin
sichtbares Feldzeichen christlicher Urbanität, als kunstvolle Sakralarchitektur, als

Sitz der Kirchenleitung, als Schatztruhe religiöser Kunst, als Grablege prominenter

Christenmenschen, als Versammlungsort der christlichen Gemeinde, aber auch,

und in Bezug auf letzteres vor allem: als Predigtort. Eine Kirche wird nach

reformatorischem Verständnis zur Kirche dadurch, «dass nichts anderes darin geschehe,

als dass unser lieber Herr selbst mit uns rede durch sein heiliges Wort und wir
umgekehrt mit ihm reden durch unser Gebet und Lobgesang», so Martin Luther in

seiner Predigt zur Einweihung der Schlosskirche zu Torgau am 5. Oktober 1544.1

Keine andere Institution des Abendlandes, vielleicht der Menschheit, verfügt
über eine so konzentrierte, jeweils an einen Ort gebundene, über die Jahrhunderte

kontinuierlich gepflegte Tradition regelmässiger öffentlicher Rede wie die christliche

Kirche. Und die Reformation hat diese Konzentration der religiösen Versammlung

auf die öffentliche Verkündigung zum zentralen Punkt ihrer Kirchenerneuerung

gemacht: «Wie aber das Wort Gottes in aller Welt und an allen Orten zu

predigen befohlen ist, brauche ich hier nicht zu erzählen. Denn ich meine, man
sehe ja die Kirchen und Predigtstühle vor Augen, die auf dem Grund von Mt. 28

stehen: geht hin und predigt allen Heiden»2. Die reformierte Kirche ist Kirche des

Wortes, Predigtkirche.
490 Jahre lang ist im Basler Münster evangelisch-reformiert gepredigt worden;

Sonntag für Sonntag und an zahlreichen anderen Feier- und Werktagen auch.

Nicht nur «dreissig-, sechzig-, hundertfältig» (Mk 4, 20), wie im Gleichnis vom
Sämann verheissen, sondern, wenn wir alleine die Sonntage seit der Basler

Reformation zählen, über 25'000 mal ist im Basler Münster gepredigt worden. «Basler

1 Vgl. M. Luther: Predigt über Lk 14,1-6 zur Einweihung der Schlosskirche in Torgau: Domi¬

nica XVII Torgae in noua, WA 49, 588-615, Nr. 35.

2 Luthers Psalmenauslegung 2, Psalmen 26-90, hg.v. Erwin Mülhaupt, Göttingen 1962,471.

ThZ 3.4/76 (2020) S. 338-371



Variationen über das Gottesreich 339

Predigten aus sechs Jahrhunderten»3, wie sie vor einigen Jahren in einem schönen

Buch gesammelt und kommentiert worden sind, sind nicht nur im Münster,
sondern auch in vielen anderen Kirchen und Predigtorten in Basel gehalten worden.

Aber das Münster, die Kathedrale, ist gewiss immer der hervorgehobene Predigtort
der Stadt gewesen. Und immer wurde versucht, auf die Münsterkanzel Prediger zu

berufen, denen man eine besondere öffentliche Ausstrahlung zutraute.
Man muss jedoch nicht Münsterpfarrer sein, um als Prediger in Basel besondere

Wirkmächtigkeit zu entfalten. Mindestens zwei ausstrahlungsstarke Basler

Prediger des letzten Jahrhunderts hat haben nicht am Münster gewirkt, sondern der

eine im nüchternen Gehäuse der Oekolampad-Kirche: Walter Lüthi (1901-1982),

von 1931 bis 1946, bevor er dann doch ans Münster ging, aber eben ans Berner

Münster, und dort noch einmal eine wohl nochmals viel grössere Wirkmächtigkeit
entfaltete. Ein anderer war der sozial-liberale Pfarrer Gustav Benz (1866 -1937),
der gut 40 Jahre lang im Kleinbasel die grosse Matthäuskirche mit seinen Predigten
füllte.4

Dass die drei Münsterprediger, die ich im Folgenden portraitieren möchte, die

bedeutendsten Prediger Basels - jeweils zu ihrer Zeit oder gar des ganzen 20.

Jahrhunderts - gewesen wären, soll also nicht behauptet werden. Ich habe Leonhard

Ragaz (1868-1945), Eduard Thurneysen (1888-1974) und Fritz Buri (1907-1995)
auch nicht ausgewählt, weil sie die allerwichtigsten oder die am längsten am Münster

wirkenden Prediger gewesen wären. Der älteste unter ihnen, Leonhard Ragaz,

hat nur sehr kurz dort gewirkt, nämlich von 1902 bis 1908; Eduard Thurneysen
fünfmal länger, von 1927 bis 1959, also 32 Jahre (das dürfte im 20. Jahrhundert
Rekord sein); Fritz Buri war wiederum viel kürzer am Münster tätig, nämlich elfJahre,

von 1957 bis 1968. Ausgewählt habe ich sie zum einen, weil an ihnen ein wichtiger
Zug in besonders markanter Weise studiert werden kann, der für die Münsterpfarrer,

insbesondere im 20. Jahrhundert und bis in die Gegenwart immer wieder
charakteristisch war und ist: ihre enge Verbindung mit der akademischen Theologie.

Dies gilt für die drei Münsterpfarrer Leonhard Ragaz, Eduard Thurneysen und
Fritz Buri in besonderem Masse. Sie waren nicht nur theologische Doktoren,5
sondern sie waren oder wurden im Lauf der Zeit theologische Universitätsprofesso-

3 K. Kusmierz / N. Peter (Hg.): dreissig-, sechzig-, hundertfältig. Basler Predigten aus sechs

Jahrhunderten, Zürich 2004.

4 Für den Hinweis aufGustav Benz danke ich alt Münsterpfarrer Dr. Franz Christ.
5 Thurneysen allerdings <nur> (oder sogar?) Ehrendoktor - nämlich der Universität Giessen

seit 1927.



340 Georg Pfleiderer

ren. Thurneysen und Buri an der Basler Theologischen Fakultät, Ragaz in Zürich.

Thurneysen und Buri waren, wie heute Lukas Kundert, neben ihrer Hauptarbeit als

Münsterpfarrer bzw. Antistes im Nebenamt Titularprofessoren an der Universität.6

Dieses Doppelamt war übrigens seit Oekolampads Zeiten eine Basler Tradition

gewesen, die erst im ersten Drittel des 18. Jahrhunderts abgeschafft worden war.7

Zum andern und näherhin stehen diese Professoren-Prediger aber auch

exemplarisch, und das ist der eigentliche Grund für die Auswahl, für die drei theologische

Strömungen, welche den Gang und das Spektrum der Positionen der

Theologiegeschichte im 20. Jahrhundert im deutschen Sprachraum besonders bestimmt

haben; und das Erstaunliche ist: alle diese drei Strömungen haben in der Schweiz

eine besondere Verwurzelung: es handelt sich um den religiösen Sozialismus, um
die Dialektische Theologie und um die liberale Theologie schweizerischer

Provenienz. Die drei Münsterpfarrer sind nicht irgendwelche Vertreter dieser drei

Strömungen, sondern sie stellen entweder deren Erfinder oder zumindest in ihrer

Generation durchaus massgeblichste Protagonisten dar. Es dürfte keine zweite

Kanzel in Europa geben, von der sich Ähnliches behaupten lässt.

Obwohl alle drei also in die erste Reihe der wissenschaftlichen Theologen
ihrer jeweiligen Strömung gehören, haben ebenfalls alle drei ihre praktische
Predigertätigkeit nicht lediglich sozusagen als ungeliebten Brötchenjob betrachtet; sie

waren vielmehr Prediger mit Leib und Seele und vor allem aus theologischer, aus

wissenschaftlich-theologischer Uberzeugung und mit entsprechenden Ansprüchen.

Alle drei Predigerprofessoren haben Predigten und Predigtbände herausgegeben.

Die mündliche Kanzelrede für den Tag und in die jeweilige aktuelle Zeit
hinein, zur konkreten vor ihnen sitzenden Gemeinde hatte für sie zugleich

einen mehr als nur momentanen, situativen Anspruch. Ihre Predigten waren für
sie angewandte wissenschaftliche Theologie. Sie verstanden sich als Gelehrtenpfarrer.

Ihre Predigten sind getragen von hoher theologischer Fachgelehrsamkeit
und nicht minder hoher und breiter intellektueller Bildung, und - beides

verbindend - auch von einem hohen Anspruch, Gehaltvolles zu den bewegenden

gesellschaftlichen Fragen der Gegenwart zu sagen.

6 Als seine Professur 1967 in eine ordentliche Professur umgewandelt wurde, gab Buri, wie einst

Ragaz, sein Münsterpfarramt auf.

7 Vgl. F. Buri: Vermächtnis der Väter. Die Vorsteher der Basler Kirche seit der Reformation,
Basel 1963,130.



Variationen über das Gottesreich 341

Alle drei Münsterprediger waren nicht nur Pfarrer/Prediger und wissenschaftliche

Theologen, sondern zugleich auch religiös-theologische Publizisten. Sie

schrieben Zeitungsartikel, in denen sie Stellung nahmen zu aktuellen gesellschaftlichen

Fragen. Sie waren das Gesicht der Volkskirche ihrer Zeit und wirkten darin
auch über Basel hinaus.

Gerade in unseren heutigen Zeiten, die nicht nur, was die kirchlichen,
sondern auch was die gesellschaftlichen und medialen Verhältnisse angeht, bekanntlich

sehr anders verfasst sind als jene Zeiten vor 50 oder 100 Jahren, zu denen

Predigten noch Stadtgespräch sein konnten, scheint es mir wichtig, an diese

Tradition des theologischen public intellectual, oder auch «öffentlicher Theologie»,
wie man heute gerne sagt, zu erinnern. Und das meine ich nicht in nostalgischer
Absicht. Es geht ja, wie ein anderer Münsterpfarrer, Nikiaus Peter am Zürcher

Fraumünster, auch er ursprünglich ein Basler, beweist, durchaus auch heute noch.

Es gibt immer noch ein gewisses öffentliches Bedürfnis nach «öffentlicher
Theologie». Gerade in Zeiten, wo die übrigen Geisteswissenschaften sich aus diversen

Gründen so schwer mit ihrem Gehörtwerden in der Öffentlichkeit tun. Man

muss dafür heute nicht mehr auf einer Münsterkanzel stehen, man kann auch in
den sozialen Medien aktiv sein. Aber die Münsterkanzeln sind oder wären dazu

nach wie vor eigentlich besonders gut geeignet, meine ich. Denn für diese Art der

öffentlichen theologischen Wirksamkeit ist sehr entscheidend und charakteristisch,

dass diese drei Dimensionen zusammenkommen: die theoretische
wissenschaftliche Arbeit an der Universität und im akademischen Raum, die öffentliche

publizistische Tätigkeit und die praktische Predigtarbeit.
Diese praktische Predigtarbeit, Sonntag für Sonntag auf der Kanzel, ist

sogar der eigentliche Wurzel- und Nährboden dieses Wirkens. Sie ist das

Alleinstellungsmerkmal der Theologen unter den public intellectuals. Denn öffentliche

Intellektuelle sind eben normaler Weise nur Professoren, Schriftstellerinnen oder

Künstler. Aber sie predigen in der Regel nicht - wie die Theologinnen unter
ihnen. Und das ist wichtig. Denn wer predigt, muss, um nochmals Luther zu zitieren,

bekanntlich dem «Volk aufs Maul schauen». Dem Volk. Predigt im
reformatorischen Sinne ist im pointierten Sinne volks-kirchliche Predigt. Prediger sind

< Populisten >. Das soll hier heissen: Sie reden im Angesicht verschiedenartiger
Menschen: alter, junger, Frauen, Männer, Jugendlicher, vor allem: gebildeter und

weniger gebildeter. Gewiss, es gehen nicht alle in die Kirche. Die Gottesdienstgemeinde,

gerade die Münstergemeinde, ist damals wie heute kein repräsentativer

Querschnitt durch die Bevölkerung. Und die Basler Stadtbevölkerung ist heu-



342 Georg Pfleiderer

te noch viel diverser als zu den Zeiten von Ragaz, Thurneysen oder Buri. Aber

sie war auch damals schon divers. Die Münstergemeinde ist keine Universitätsgemeinde.

Und die Münsterpfarrer versuchten in ihren Predigten und in ihrem

sonstigen pastoralen Wirken, die Milieuverengung ihrer Gottesdienstgemeinde

zu überwinden.

1.2. Kognitive Dissonanzen

Bei allen theologischen Differenzen zwischen den dreien, von denen gleich die

Rede sein wird, ist dies sogar, wenn ich recht sehe, ein sie verbindender gemeinsamer

Zug. Alle drei fühlten sie sich den weniger gebildeten oder zumindest gewissen

Aussenseitern der Münstergemeinde sogar mehr zugetan und seelenverwandt

als vielen typischen Vertretern des Basler Grossbürgertums. Das ist auch darum

erstaunlich, weil es in allen Fällen eher diese, die bürgerlich-liberal-konservativen,
auch oft pietistisch geprägten Grossbürger waren, die sie gewählt hatten und die

sie oft auch zusätzlich finanzierten. Von Thurneysen ist bekannt, dass, wie sein

Biograph Rudolf Bohren schreibt, zu «Neujahr aus der <Dalben> [also der oberen

St.Alban Vorstadt] traditionsgemäss <Couverts> ins Antistitium [kamen],

Neujahrsgelder der Reichen, die das dürftige Gehalt aufbesserten.»8 Und es soll

auch nicht behauptet werden, dass die drei Münsterpfarrer es mit dem Basler

Grossbürgertum nicht konnten. Alle drei hatten vielfältige und dichte

Beziehungen zu ihm und pflegten intensive persönliche Freundschaften. Aber es gab

gleichwohl bei allen in diesem Verhältnis auch das, was man in der Wissenssoziologie

eine «kognitive Dissonanz» nennt. Sie fühlten sich, um es konkret und

zugleich metaphorisch zu sagen, in der Enge der Breite-Wohnungen wohler als

in der Breite der «Dalben» - oder Gellertvillen, deren Bewohnergeist sie oft eng,
traditionalistisch, fanden.9

Das hängt sicher auch mit ihren Herkünften zusammen. Leonhard Ragaz

war Bauernsohn; Fritz Buri war Müllersohn. Beide waren zumindest in ihren

8 R. Bohren: Prophétie und Seelsorge. Eduard Thurneysen, Neukirchen 1982, 137. Das An¬

tistitium ist die Amtswohnung des Antistes, also des Vorstehers bzw. «Hauptpfarrers» der

Basler Pfarrerschaft, traditionell mit einem der Münsterpfarrämter verbunden.

9 Das Geliert, St. Alban („Dalben") und die Breite sind Basler Stadtteile, die beiden ersteren,

grossenteils innerhalb der Stadtmauern gelegen, sind bürgerliche bis grossbürgerliche
Wohngegenden; die Breite, rheinaufwärts am Rheinufer entlang gelegen, war ein in der Zeit der

beginnenden Hochindustrialisierung weitgehend neu gebautes Quartier von Arbeitern und
Handwerkern.



Variationen über das Gottesreich 343

unmittelbaren Herkunftsfamilien Akademiker der ersten Generation, also self-

made-intellectuals vom Lande. Ragaz ist im Bünderland aufgewachsen, in dem

kleinen Dorf Tamins, Buri im Emmental, in Kernenried bei Burgdorf. Ragaz'

Lebenserinnerungen «Mein Weg» beginnen mit dem Kapitel «Meine
Naturwurzeln» 10; Fritz Buris - übrigens auch «Mein Weg» betitelt - fangen mit
seinen Kindheits-, Natur- und Tiererlebnissen auf dem Mühlebauernhof an.11

Grössere Städte, Urbanität, haben sie erst in der späteren Schulzeit und vor
allem im Studium kennengelernt. Dann aber durchaus richtig und zumindest Buri
auch relativ ausgiebig. Beide liessen sich den Geruch der grossen weiten Welt,
die damals für Theologen Deutschland hiess, um die Nase wehen und haben,

wenn auch kurz, in Berlin studiert, Ragaz ausserdem in Jena, Buri noch in Mar-

burg.

Nur Thurneysen kam aus einem Pfarrhaus, und einem städtischen, sogar
einem basel-städtischen. Aber dieses stand eben nicht im Geliert oder aufdem

Bruderholz, sondern im St. Johann-Quartier, also in einem damaligen Stadtteil der

Arbeiter und kleinen Leute. Allen dreien war darum die Bürger- und zumal die

Grossbürgerkirche eigentlich fremd. Suspekt war ihnen von Hause aus sozusagen

jede mehr oder weniger schiedlich-friedliche Synthese von Besitzbürgertum und

kirchlich-religiösem Geist. Alle drei hatten sie Schwierigkeiten mit dieser Art von
kirchlichem Christentum; sie lehnten sich innerlich und teilweise auch äusserlich-

sichtbar dagegen auf. Die Gemeinde, die sie sich wünschten, das Volk, zu dem sie

predigten, sah eigentlich etwas anders aus als die Gemeinde, die tatsächlich unter
ihrer Kanzel sass.

Aber diese Gemeinde hat sich diese Predigten angehört; sie hat sich, jedenfalls

zu grösseren Teilen, diese, genau diese Prediger gewünscht und gewählt; und das

ist bemerkenswert. Vielleicht gibt es und vielleicht gerade in Basel, eine geheime

Affinität von liberal-konservativ-kirchlichem Besitzbürgertum zu der Sehnsucht

nach einem anderen Leben. Daran mag der Basler Pietismus schuld sein.

Man erwartet vom Münsterpfarrer nicht, dass er genau das sagt, was man selber

auch sagt und denkt. Man leistet sich einen, der einem ins Gewissen predigt,
einen Propheten. Aber einen Professor als Propheten. Und in dieser geheimen

10 L. Ragaz: Mein Weg. Band I, Zürich 1952,7, vgl. 9-88.
11 Vgl. F. Buri: Mein Weg. Privatdruck 1987,4-13. Dass beide Autobiographien mit der Raum¬

metapher «Mein Weg» überschrieben sind, zeigt vielleicht auch an, dass sie ihren Lebensweg
als das Uberwinden einer auch räumlichen und sozialen Distanz verstanden haben.



344 Georg Pfleiderer

Liaison haben sich die Prediger natürlich auch verändert. Vor allem Thurney-

sen, der als Predigerprophet angefangen hat, ist im Münsterpfarramt doch sehr

<nachgedunkelt>.12 Aber von allen dreien kann gelten, dass sie den religiösen

Zeitgeist ihrer Ära sowohl spiegelten als auch sich im Licht des Evangeliums
kritisch zu ihm zu verhalten suchten.

1.3. Gemeinsame Basler Wurzelprägungen
Und diese charakteristisch spannungsvolle, ja geradezu dialektische Liaison von
konservativer bürgerlicher Diesseitigkeit und religiöser Transzendenzsehnsucht

kann man in Basel weit zurückverfolgen; sie hat Spuren nicht nur in der Institution
der Münsterpfarrämter, sondern auch in der Institution der Theologischen Fakultät

hinterlassen, sie hat auch eine wissenschaftlich-literarische Tradition. Ein wichtiger
Markstein darin ist das Fanalbuch, welches die intrinsische Unvereinbarkeit von
liberalem Bildungschristentum und dem ursprünglichen Geist des Christentums

behauptet: die kleine, 1873 publizierte Schrift «Über die Christlichkeit unserer

heutigen Theologie»13 von Franz Overbeck. Overbeck war Neutestamentier und

Kirchengeschichtler, Patristiker an der Basler Theologischen Fakultät; die Schrift ist

hier entstanden. Overbeck war der Freund und Weggefährte Friedrich Nietzsches,

den Basel ebenfalls nicht nur ertragen, sondern gefördert, den als wissenschaftlichpublizistisches

Weltereignis Basler Bürgergeld, nämlich die - ihm aufgrund

krankheitsbedingter Berufsunfähigkeit bereits in jungen Jahren gewährte - Pension der

Freiwilligen Akademischen Gesellschaft, überhaupt erst möglich gemacht hat.

Der erste, älteste unserer drei Münsterprediger, Leonhard Ragaz (1868-1945),
hat bei Overbeck noch gehört, als er seine ersten drei Semester an der Universität
Basel studierte (Herbst 1886 bis Frühling 1888).14 Overbecks Grundthese war, dass

zwischen dem « weltflüchtige [n] Glauben [...] der ältesten Christen an die baldige

Wiederkehr Christi und den Untergang der gegenwärtigen Weltgestalt»15 und

der schon bald einsetzenden Etablierung des kirchlichen Christentums in der Welt

ein unversöhnlicher Bruch liege. Dieser Bruch werde durch die moderne wissen-

12 Vgl. R. Bohren: Prophétie und Seelsorge (Anm. 8), 133.

13 F. Overbeck: Ueber die Christlichkeit unserer heutigen Theologie., In: Ders.: Werke und
Nachlass. Schriften bis 1873. In Zusammenarbeit mit M. Stauffacher-Schaub hrsg. von E. W.

Stegemann und N. Peter, Stuttgart/Weimar 1994,155-256.
14 Vgl. M. Mattmüller: Leonhard Ragaz und der religiöse Sozialismus. Die Entwicklung der Per¬

sönlichkeit und des Werkes bis ins Jahr 1913, Basel und Stuttgart 1957, 54.

15 F. Overbeck: Ueber die Christlichkeit unserer heutigen Theologie (Anm. 13), 215.



Variationen über das Gottesreich 345

schaftlich-historische, liberale Theologie nicht überwunden, sondern in Wahrheit
vertieft.16

In gewisser Weise als Seitenstück und Hintergrund, in gewisser Weise aber auch

als Option zur Uberwindung des aporetischen Duktus dieser These Overbecks

lässt sich das nur zwei Jahre später erschienene, frühe Hauptwerk eines anderen

berühmten (später) in Basel lehrenden Theologen, nämlich von Bernhard Duhm
lesen: «Die Theologie der Propheten als Grundlage für die innere Entwicklungsgeschichte

der israelitischen Religion»17. Nicht das deuteronomistische Geschichtswerk,

also nicht das Gesetz, sondern das Phänomen der Prophétie sei, so lautet

die titelbestimmende These, für die Entwicklung des alttestamentlichen Glaubens

grundlegend und wegweisend gewesen. Duhm verstand die Propheten als Figuren,
die in der altorientalischen Welt ihres Gleichen sonst nicht hatten: Sie deuteten ihre

Zeit visionär als ethisch-religiöse Gerichtsprediger. Darin lag insofern eine Alternative

zur Aporetik Overbecks, als eine moderne, kritisch-ethische liberale Theologie
durchaus sich als legitime, späte Nachfahrin dieser altorientalischen Mahner und

Gerichtsprediger verstehen konnte. Duhm lehrte ab 1888 in Basel.

Dort hat ihn Ragaz wohl im Winter 1888/89 gehört. Allerdings sind seine

späteren Erinnerungen an Duhm keine guten. Darin spricht er von einer «starken

Ablehnung seines Buches über die Propheten [...], an denen er nach meiner Auffassung

gerade das Wesentliche verkennt, indem er sie so sehr zu blossen Medien und
Individualisten machte»18. Dennoch ist - und das zeigt das Zitat auf seine Weise eben

auch - die von Duhm am Alten Testament so plastisch herausgearbeitete Kategorie
des Prophetischen, und zwar des Propheten als vom Gottesgeist durchdrungenen
und getriebenen öffentlichen Mahnpredigers, in Ragaz' späterem Leben ganz
entscheidend. Dies gilt noch viel mehr für den genau zwanzig Jahre jüngeren Eduard

Thurneysen (1888-1974). Dieser hat, als er um diese Zeitspanne später in Basel sein

Theologiestudium aufnahm, ebenfalls bei Duhm gehört - und sich von ihm
beeindruckt gezeigt.19 Und sogar noch der wiederum knapp 20 Jahre jüngere Fritz Buri

(1907-1995), hat, als er in Basel zu studieren begann, ebenfalls Bernhard Duhm

16 Auf den Studienanfänger Ragaz freilich scheint Overbeck und seine Abrechnung mit dem
Christentum zunächst noch keinen grossen Eindruck gemacht zu haben; dessen Wirkung
erreichte ihn gleichsam verzögert, dann aber umso nachhaltiger.

17 B. Duhm: Die Theologie der Propheten als Grundlage für die innere Entwicklungsgeschichte
der israelitischen Religion, Bonn 1875.

18 L. Ragaz: Mein Weg (Anm. 10), 244.

19 Vgl. dazu R. Bohren: Prophétie und Seelsorge (Anm. 8), 40.



346 Georg Pfleiderer

gehört, nämlich dessen letzte Vorlesung über den Propheten Jesaja 1928.20 Man
könnte ein wichtiges Gemeinsames dieser drei so unterschiedlichen Geister darin

sehen, dass sie alle in unterschiedlicher Weise sich in ihrem weiteren Werdegang von
diesem Basler Alttestamentier angeregt erwiesen.

Bernhard Duhm ist nun aber nicht der einzige gemeinsame Basler Lehrer oder

Anreger von Ragaz, Thurneysen und Buri; es gibt noch einen, für den dies ebenfalls

und sogar in noch höherem Masse zutrifft: Paul Wernle (1872-1939). Dieser war seit

dem Jahr 1900 ausserordentlicher, seit 1905 ordentlicher Professor an der Universität

Basel. Er lehrte neuere Kirchengeschichte, Dogmengeschichte und Geschichte

des protestantischen Lehrbegriffs sowie im Nebenfach Neues Testament. Uber diese

Fächerbreite hinaus besass er ein ausgesprochen systematisch-theologisches Interesse;

eigentlich war er der für viele Studierende prägende Systematiker und «Star

der Fakultät»21. Im Falle von Ragaz fällt die Beziehung zu Wernle zwar in die Zeit
nach seinem Studium; aber sie ist von grosser Sympathie getragen; Wernle hat ihn
nämlich im August 1899 in Chur, wo er seit 1895 Stadtpfarrer war, besucht. Da

begann eine Freundschaft, «die für Ragaz sehr wichtig werden sollte»22. Nicht minder

eng war wiederum einige Jahre später Eduard Thurneysen mit Wernle befreundet.

Er zählte zum engsten Kreis seiner Studierenden, wurde von ihm sogar in den

familiären Bergurlaub eingeladen und arbeitete für ihn als studentische Hilfskraft.23

Und auch noch für den jungen Fritz Buri gehörte 20 Jahre später der zu dieser Zeit

von Alterskrankheit gezeichnete Paul Wernle zu den prägenden Fehrern. «Im Frey-

Grynäum aufdem Heuberg [...] lasen wir zu viert mit Paul Wernle [...] Schriften von
Futher, Zwingli und Calvin, und ich vermag nicht zu sagen, was mich mehr ergriff:
der leidende Wernle oder die Leidenschaft der Reformatoren.»24

Paul Wernle war liberaler Theologe, Ritschlianer, der Jesu «Botschaft vom
kommenden Gottesreich»25 unter dem Gesichtspunkt der «sittliche[nj
Wirkung der Hoffnung [sc. auf dieses kommende Gottesreich]»26 auslegte. Wern-

20 Vgl. F. Buri: Mein Weg (Anm. 11), 25; P. Schulz; A.U. Sommer: Fritz Buri: Sein Weg. Leben

- Denken - Glauben, mit 14 Abbildungen, Fribourg 2007, 18.

21 Vgl. R. Bohren: Prophétie und Seelsorge (Anm. 8), 42.

22 A. Lindt: Leonhard Ragaz. Eine Studie zur Geschichte und Theologie des religiösen Sozialis¬

mus, Zollikon 1957,48.
23 Vgl. R. Bohren: Prophétie und Seelsorge (Anm. 8), 42.

24 F. Buri: Mein Weg (Anm. 11), 26; vgl. P. Schulz; A.U. Sommer: Fritz Buri: Sein Weg (Anm.
20), 18.

25 P. Wernle: Jesus. Tübingen 1916, 205, vgl. 205fF.

26 A.a.O., 243.



Variationen über das Gottesreich 347

le vertrat diese Auslegung jedoch nicht nur als Systematiker, sondern auch und

zuerst als Neutestamentier und Historiker; er machte sich anheischig, diese

moderne, liberale Interpretation im Licht der radikalen Anfragen Overbecks als

historische Wahrheit vertreten zu können. Er war davon überzeugt, dass nicht

apokalyptische Weltuntergangsszenarien, wie Overbeck meinte, im Zentrum
der urchristlichen Eschatologie stünden, sondern: «dass Gott sein Regiment
ergreife, seinen Herrschaftswillen durchführe auf Erden, das ist das Ziel der alten

Christenhoffnung. >>27

An diese Zusammenhänge knüpft meine theologiegeschichtliche Deutungsthese

an. Ich möchte im Folgenden gerne zeigen, dass alle drei Basler Münsterpfarrer

je auf ihre Weise <prophetische> Reich Gottes-Theologen auf den Spuren
ihrer Basler Lehrer Bernhard Duhm und Paul Wernle geworden sind. Allerdings
aufvoneinander charakteristisch verschiedene Art und Weise; und alle, indem sie

von ihrer Basler Grundausbildung aus weite Wege gegangen sind, die sie selbst

grossenteils als Gegenbewegungen zur Theologie ihrer ehemaligen Basler Lehrer

wahrnahmen. Der durch Duhm und Wernle bestimmte gemeinsame Ausgangspunkt

ist gleichwohl bei allen die Einsicht, dass der Glutkern der (christlichen)
Bibel in der von den Propheten vorbereiteten Reich Gottes-Botschaft Jesu von
Nazareth zu suchen sei, die unserem Leben und allem unserem Tun ebenso fremd

gegenübersteht, wie sie zugleich dessen wahren Bewegungsgrund repräsentiert.
Alle drei späteren Münsterpfarrer haben ihren Basler Schulsack in ihren späteren

Jahren gehörig ausgemistet und umgekrempelt; weggeworfen haben sie ihn aber

zeitlebens nicht.

2. Drei Basler Reich Gottes-Theologen

2.1. Leonhard Ragaz - «Du sollst!» -
prophetische Reich Gottes-Theologie als religiös-soziales Gesellschafisprogramm

Leonhard Ragaz war religiöser Sozialist. Er war der religiöse Sozialist der

Schweiz. Gewöhnlich nennt man seinen Namen in einem Atemzug mit
demjenigen eines anderen berühmten Münsterpfarrers, nämlich demjenigen von
Herrmann Kutter, der am Zürcher Neumünster von 1898 bis 1926 wirkte und

von diesem Leuchtturm aus in und seit den Nullerjahren des 20. Jahrhunderts

27 A.a.O., 206.



348 Georg Pfleiderer

publizistisch enorm einflussreich war.28 Dessen Schriften «Sie müssen»29

(1903) oder «Wir Pfarrer»30 (1907) waren die <Kampfschriften>, mit denen

ihr Autor die bürgerliche Kirche und das liberale Bürgertum seiner Zeit
aufzurütteln, sie sozial zu sensibilisieren versuchte. Mit ihrer theologiegeschichtlich-

kulturdiagnostischen Analytik und zugleich stürmischen Rhetorik vermittelten

sie nichts Geringeres als die Zumutung, die vom christlichen Bürgertum
verachtete und verunglimpfte sozialistische Arbeiterbewegung als den eigentlichen

zeitgenössischen und zeitgemässen Träger des kommenden Gottesreiches

auf Erden zu erkennen und anzuerkennen. Ragaz war von Kutters Schriften

tiefbeeindruckt; er schätzte und bewunderte an ihnen neben dem rhetorischen

drive vor allem die profunde ideen- und kulturgeschichtliche Bildung, wie Kutter

sie insbesondere in seiner früheren Schrift «Das Unmittelbare» von 1902

ausgebreitet hatte. Dabei war Ragaz, als er Kutters «Sie müssen» und «Das
Unmittelbare» las, schon selber auf ähnliche Gedanken gekommen. Grossen

Schub gaben diesen, und das ist kennzeichnend für ihn, zwei prägende Erlebnisse;

beide fallen in die Anfangszeit seines Wirkens als Basler Münsterprediger,

also in die Jahre 1902 bis 1908.

Das eine Erlebnis widerfuhr Ragaz auf einer Bahnfahrt. «Auf der Heimreise

von Bern, wo er einen Vortrag gehalten hat, sitzt er am 2. Februar 1903 im Eisen-

bahncoupé II. Klasse mit drei jungen Kaufleuten zusammen, die laut von ihren

< männlichen > Abenteuern renommieren, deren Opfer offenbar eine junge Bünd-

nerin war. Ragaz ist davon im Innersten verletzt. <Ich hatte erlebt, [schreibt er an

diesem Tag in sein Tagebuch] [...] was meinem Leben eine Wendung geben kann.

So ist mir die Bestialität noch nie nahegetreten - nun ist's vorbei mit allen
akademischen Idealen, nun hinein in den Kampf! Gott, ich gelobe es Dir>. Die jungen
Kaufleute werden ihm zu Symbolgestalten der <schmutzigen Bourgeoisie>,... die

nur noch dem praktischen Materialismus lebt und dem verdienten Gericht der

sozialen Umwälzung verfallen ist. <Nun ist mir ein neues soziales Christentum

28 Zu Kutter vgl.: G. Pfleiderer: «Ecclesia semper reformanda». Protestantische Selbstkritik am

Beispiel der prophetischen Theologie Hermann Kutters, in: N. Bakski; G. Pfleiderer; Y. Pörz-

gen (Hg.): Ausstrahlung der Reformation. Ost-westliche Spurensuche (Schriftenreihe des

Instituts für russisch-deutsche Literatur- und Kulturbeziehungen an der RGGU Moskau, hrsg.

von Dirk Kemper und Elisabeth Chauré, Bd. 22), Wilhelm Fink Verlag, Paderborn 2020,

119-130.
29 H. Kutter: Sie müssen! Ein offenes Wort an die christliche Gesellschaft [Zürich 1903], Jena

1910.

30 H. Kutter: Wir Pfarrer [1907] Fünftes Tausend, Jena 1912.



Variationen über das Gottesreich 349

aufgegangen. Ich datiere vom 2. Februar 1903 (morgens zwischen 7 und 8 Uhr)
eine neue Periode meines Lebens. >»31

So klingt der Berufungsbericht eines sichtlich von hohen moralischen Idealen

angetriebenen religiös-sozialen Pfarrer-Propheten!32 Gelegenheit zur Ausrichtung

der Botschaft, die sich ihm nun unmissverständlich als göttlicher Auftrag
mitgeteilt hat, bietet sich zwei Monate später.

Ragaz' zweites Erlebnis ist der Maurerstreik von 1903. Basel war, das muss

man dazu wissen, um dieJahrhundertwende von 1900 eine einzige grosse Baustelle.

Im Zug der rapiden Industrialisierung, welche die Stadt damals ergriffen hatte,

wurde sie in wenigen Jahren enorm vergrössert. Daran arbeiteten ganze Heere

von Bauarbeitern und Handwerkern, vor allem Maurer, viele davon aus dem Um-
und Ausland, insbesondere aus Italien. Die Löhne waren tief, die Arbeitszeiten

der Sechstagewoche lang. Die Gewerkschaften forderten «die Herabsetzung der

täglichen Arbeitszeit von zehn auf neuneinhalb Stunden und einen Mindestlohn
für Maurer [...] und Handlanger»33. Als die Bauherren diese Forderungen
ablehnten, traten über 2'000 Arbeiter in den Ausstand. Es kam zu Ausschreitungen.
Da bot der Regierungsrat Truppen auf - das Bataillon 54 zieht mit aufgepflanztem

Bajonett durch die Strassen und zwingt so die Streikenden in die Knie -, was

die Frustration der Arbeiter natürlich noch steigerte. «Am Sonntag nach Ostern

ging der Streik zu Ende. Der grösste Arbeitskampf seit dem Bandarbeiterstreik

von 1868 war aufdas Ganze gesehen für die Maurer ein Misserfolg.»34

Zu diesem Zeitpunkt ist Leonhard Ragaz seit knapp einem Jahr Münsterpfarrer,

gewählt vor allem von den Freisinnigen. Aber das kirchliche Richtungswesen,

die Kluft zwischen Liberal-Freisinnigen und Kirchlich-Positiven will er

überwinden. «Er bezeichnet es als den Kampf seines Lebens, <in dieser modernen

Welt und für sie Gott und Christus zu suchen» Er ist überzeugt, dass Gott

31 A. Lindt: Leonhard Ragaz (Anm. 22), 53.

32 In seinen publizierten Lebenserinnerungen hat Ragaz dieses Erlebnis nicht konkret geschil¬

dert, aber von ihm gesagt: «Ich habe diesen Glauben an das Reich nicht von anderen

übernommen, weder aus Büchern noch von Personen, nicht einmal unmittelbar aus der Bibel, er

hat mir vielmehr erst die Bibel erschlossen. Er ist mir, als ureigenstes Erleben, unmittelbar von
Gott gekommen.» (L. Ragaz: Mein Weg (Anm. 10), 231). Das betreffende Kapitel hat die

Überschrift «Das grosse Erlebnis» (a.a.O., 230) und schildert «die Wendung meines Lebens,

die grösste, entscheidendste desselben». (Ebd.)
33 P. Schmid: Die Maurerstreikpredigt. In: K. Kusmierz; N. Peter (Hg.): dreissig-, sechzig-, hun¬

dertfältig (Anm. 3), 160-165, hier: 160.

34 Ebd.



350 Georg Pfleiderer

sich gerade im Anbruch einer neuen Zeit neu finden lässt. Im neuen Weltbild
redet in neuer Sprache der alte Gott.»35 Nach anfänglichen Schwierigkeiten

beginnt diese prophetische Version einer theozentrischen Fortschrittstheologie
allmählich zu fruchten. Unter seiner Kanzel finden sich nicht nur Freisinnige,

zu denen er innerlich eher auf Distanz geht, in privaten Briefen nennt er sie

«ein oberflächliches Philistervolk».36 «Er hat viele <Positive» in der Predigt,

vor allem aber viele Junge, Studenten, Intellektuelle, Suchende, die sich in keiner

kirchlichen Partei zu Hause fühlen.»37 Die <Positiven» sind in Basel keine

orthodoxen Altcalvinisten, sondern Ritschlianer wie Paul Wernle, mit dem er viel

verkehrt, Vermittler, Christlich-Soziale. Schon an seiner vorigen Wirkungsstätte
in Chur hatte er sich offen gezeigt für die Arbeiterschaft und ihre Sorgen; schon

da war er sich sicher, dass nicht nur die innerkirchlichen, die innerbürgerlichen
Klüfte überwunden werden müssten, sondern vor allem die zwischen religiösem

Bürgertum und sozialer Bewegung.
So ist er gewissermassen innerlich vorbereitet auf das Ereignis des Maurerstreiks,

als er am Sonntag nach Ostern und nach dieser Unruhewoche auf die

Münsterkanzel steigt. Als Text wählt er Mr. 22, 34-40, das Doppelgebot der

Liebe. Zunächst warnt er davor, im Streik nur die momentane Eskalation eines

Unmuts zu sehen, der sich schon wieder beruhigen werde. Ganz im Gegenteil:

«Die soziale Bewegung ist [...] weitaus das Wichtigste, was sich in unseren

Tagen zuträgt.»»38 «Sie ist [...] eine Umwälzung aller bestehenden Verhältnisse,

ebenso gross wie die Reformation und grösser als die Französische Revolution.

Darum darf auch die Kirche nicht davon schweigen.»»39

Dann stellt er vier Fragen und gibt vier klare Antworten. «I. Wie soll ein

Christ sich verhalten im grossen sozialen Kampfe der Gegenwart? Das Eine

scheint mir klar zu sein: Der Christ hat sich immer auf die Seite der Schwachen

zu stellen. [...] Es fällt mir nicht ein, behaupten zu wollen, dass ein Christ
Sozialdemokrat sein müsse. Das wäre eine törichte Rede. [...] Aber ein Sozialist

muss ein jeder Christ sein, in dem weiten und tiefsten Sinne, den das Wort hat.

35 A. Lindt: Leonhard Ragaz (Anm. 22), 49.

36 A.a.O., 50; mit Verweis aufdiverse Briefstellen von 1902 und 1903.

37 Ebd.

38 L. Ragaz: Ein Wort über Christentum und soziale Bewegung. Anlässlich des Maurerstreiks

gehalten im April 1903 im Basler Münster, in: K. Kusmierz; N. Peter (Hg.): dreissig-, sechzig-,

hundertfältig (Anm. 3), 153-159, hier: 154.

39 Ebd.



Variationen über das Gottesreich 351

Denn das liegt in dem grossen Gebot Christi: <Liebe deinen Nächsten wie dich
selbst.s»40

«II. Was ist es denn, was wir vor allem verstehen müssen? Wir müssen verstehen,

um was es sich in der sozialen Bewegung im tiefsten Grunde handelt. [...]
Gewiss will der Arbeiter mehr Lohn, kürzere Arbeitszeit, mehr Schutz, mehr Recht,

aber hinter all diesen materiellen Dingen stehen ideale Kräfte, der Drang nach

Freiheit, mehr Seele, mehr Persönlichkeit. Es wirkt in der Masse der dunkle Rang,

aus drückender Abhängigkeit, aus stumpfen, dumpfen Zuständen herauszukommen

zu Luft und Licht eines vollen, edlen, schönen Menschendaseins. Wir müssen

Gott danken, dass dieser Drang in ihr erwacht ist. Sonst hätten wir allmählich

ein neues Sklaventum erhalten; sonst hätte sich mit der Zeit eine stumpfe und
rohe dienende und eine hochmütige und übermütige Herrenkaste entwickelt. Ich

erinnere daran, dass die soziale Bewegung nicht nur die Industriearbeiter umfasst,

sondern dazu gehört auch die Frauenbewegung, die dem Weibe sein Recht und

seine Würde erobern will, die Bewegung gegen Unzucht, Alkohol und tausend

ähnliche Nebenströmungen im grossen Flusse der geistigen Zeitbewegung. Alles

will hinaus auf ein neues Menschentum, eine neue menschliche Würde, ein neues

menschliches Zusammenleben.»41

<<III.[...] Wie [aber] kann die Seele sich entfalten, wenn die Bergeslast der

materiellen Not auf ihr ruht? Aus Liebe zur Seele der Brüder und Schwestern

fordern wir soziale Reformen. Die blosse Liebestätigkeit genügt nicht. [...] Und
die emporstrebenden Klassen wollen auch nicht diese Hilfe. Sie wollen nicht

Almosen, sondern Gerechtigkeit.»42

«IV. [...] Vielleicht fragt Ihr aber: <Hast Du die soziale Bewegung nicht zu
schön gemalt? [...] Wie kann ein Christ mit Leuten umgehen, die Gott leugnen
und verhöhnen, was ihm das Heiligste ist? [...] Ich könnte vieles darauf antworten.

[...] Nur das will ich sagen: [...] Was die Gottlosigkeit der Arbeiter anbetrifft,

so hat sie teilweise ihren Grund in ungeheuren Fehlern der offiziellen Christenheit.

[...] Übrigens gibt es Gottlosigkeit in allen Bevölkerungsschichten. [...] Im

Übrigen [...]: Wenn es der sozialen Bewegung noch am rechten Geiste fehlen sollte,

wohlan, so geben wir ihr diesen Geist. [...] Das ist der Ruf Gottes, wohl uns,

40 A.a.O., 156f.
41 A.a.O., 156f.
42 A.a.O., 158.



352 Georg Pfleiderer

wenn wir ihn hören, sonst gehen wir grossen Gerichtszeiten entgegen. Amen.»43

Die Sprache dieser Predigt mag auf uns heute veraltet wirken; in der Sache ist

sie, wie ich meine, aber sehr modern und aktuell: Hier wird die Arbeiterbewegung

als Teil einer umfassenden Emanzipationsbewegung verstanden, die auf die

Realisierung von Menschenwürde, soziale Anerkennung und gesamtgesellschaftliche

Integration zielt.

Ragaz gibt seine Predigt dem Schweizerischen Protestantenblatt zum
Abdruck; schon am Samstag wird sie dort gedruckt und löst ein gewaltiges Echo aus.

Im Basler «Vorwärts» erscheint ein - um die der Redaktion <allzu christlich>

erscheinenden Stellen verkürzter - weiterer Abdruck. Ragaz bekommt eine Flut

von zustimmenden und ablehnenden Briefen. Am nächsten Sonntag aber hält er

bewusst eine «<ganz gewöhnliche> Predigt»4*1. Er will nicht eskalieren; es geht
ihm um die Sache; und die braucht einen langen Atem.

Den hat Leonhard Ragaz. In den folgenden Wochen stellt er sein Buch fertig,
an dem er seit längerem gearbeitet hatte. Er nennt es «Du sollst! Grundzüge einer

sittlichen Weltanschauung. »45 Es ist - ähnlich wie Kutters Kampfschriften dieser

Jahre - der Versuch, den Leserinnen und Lesern den in seinen Augen zugleich
durch den Zeitgeist wie durch den Gottesgeist geforderten « neuen Menschen »46

eindringlich vor Augen zu malen. Aus der Reich Gottes-Botschaft Jesu sei zu

lernen: «Wir sollen uns die Grenzenlosigkeit der sittlichen Forderung, insbesondere

der Liebesübung, klar machen»"*1. Das ist religiös-sozialer Kantianismus im Sinne

der Ritschlianer, vor allem Wernles. Aber der Ton ist viel drängender,
praktischer. Ragaz gründet - mit Wernle und anderen zusammen - die Zeitschrift

«Die neuen Wege». In den Basler Jahren publiziert, predigt er und hält
unermüdlich Vorträge. Er wird - neben Kutter - zu der wichtigsten Stimme des religiösen

Sozialismus der Schweiz. 1908 wechselt er auf eine Professur für Praktische

Theologie nach Zürich. Diese behält er bis 1921. Dann wächst ihm der von ihm

empfundene Widerspruch zwischen seiner bürgerlichen Professorenexistenz, der

bürgerlichen Kirche, und seiner prophetischen Reich Gottes-Theologie über den

Kopf. Er gibt die Professur auf, konzentriert sich ganz auf die Publizistik, von der

43 A.a.O., 159.

44 P. Schmid: Die Maurerstreikpredigt (Anm. 33), 164.

45 L. Ragaz: Du sollst. Grundzüge einer sittlichen Weltanschauung, Ossmannstedt bei Weimar
1911.

46 A.a.O.,23.
47 A.a.O., 109.



Variationen über das Gottesreich 353

(und deren Unterstützerkreis) er eher kärglich lebt und zieht mit seiner Familie

ins Zürcher Arbeiterquartier Aussersihl. «Es ist [...]», so schreibt er zur Erläuterung,

«meine[...j Überzeugung[,] das Reich Gottes muss [...] aus der Kirche in
die Welt.»48 Das kann nicht nur eine theoretische Überzeugung bleiben. «Nicht
eine Reich-Gottes-Theologie hilft uns, und sei sie noch so geistreich und schlagfertig,

sie schadet vielmehr erst recht und lenkt von Gott und den wahren Kräften

seines Reiches ab, sondern bloss Taten, Tatsachen.»A9 In sein eigenes Leben

übersetzt: «Als eine der Formen unserer Arbeit schwebt uns zunächst etwas vor,

was man als eine Verbindung von Settlement (<Siedlung>) und <Volkshochschule>

bezeichnen kann.»50 - Vom bündnerischen Tamins über Chur ins Basler

Münsterpfarramt, auf den Zürcher Lehrstuhl, ins Arbeiterquartier: Leonhard Ragaz,

sein Weg.

2.2. Eduard Thurneysen: Reich Gottes-Theologie als seelsorgerliche Predigt

von derganz anderen Welt Gottes

Anders als bei Leonhard Ragaz und bei Fritz Buri war für Eduard Thurneysen das

Münsterpfarramt nicht eine unter mehreren mehr oder weniger gleichwertigen,
zumindest in etwa gleich lang dauernden beruflichen Lebensstationen, sondern

mit einer Dauer von 32 Jahren die mit Abstand längste; er hatte sie bis zu seiner

Pensionierung 1959 inne. Daneben lehrte er als (Titular-)Professor an der

Universität, publizierte wissenschaftlich und war darüber hinaus vielfältig publizistisch

tätig. Das ging nur durch einen enormen Arbeitseinsatz. Thurneysen begann

meistens um 7 Uhr morgens zu arbeiten und sass oft am Abend noch bis Mitternacht

am Schreibtisch.51 Ermöglicht wurde diese grosse Arbeitsleistung, wie bei

den beiden anderen Protagonisten auch, von der Ehefrau, in seinem Fall Marguerite

Thurneysen, die dem Berufsmenschen-Ehemann die meisten Aufgaben des

alltäglichen und familiären Lebens abnahm. Das reformierte Berufsmenschentum

und sein «Du sollst!»-Programm, dem auch Thurneysen sich verpflichtet
wusste, kommt auch darin zum Ausdruck, dass er sich trotz seiner oft 70-80 Stun-

48 L. Ragaz: Warum ich meine Professur aufgegeben habe. In: Ders.: Eingriffe ins Zeitgesche¬
hen. Reich Gottes und Politik, Texte von 1900-1945, hg.v. R. Brassel und W. Spieler, Luzern

1995, 50-58, hier: 54.

49 A.a.O., 56.

50 A.a.O., 57.

51 Vgl. R. Bohren: Prophétie und Seelsorge (Anm. 8), 148.



354 Georg Pfleiderer

denwoche für einen «<faule[n] Hund>»52 hielt. Solche Selbsteinschätzung war

wohl nicht Koketterie, sondern entsprang auch dem Vergleich mit dem (notabe-

ne gleich durch zwei Frauen unterstützten) Karl Barth, mit dem ihn bekanntlich

eine jahrzehntelange Berufsmenschenfreundschaft verband.

In dieser Freundschaftsbeziehung waren die Rollen von Anfang an klar

verteilt: Barth, zwei Jahre älter als Thurneysen, war, als sie sich um 1907 in der

Studentenverbindung Zofingia kennenlernten,53 der philosophisch und

theologisch Belesenere, Aktivere, der Vorpreschende und derjenige, der in dem lange

Zeit gemeinsamen theologischen Projekt unbestritten der führende Kopf

war. Thurneysen hatte die Rolle des jüngeren Bruders,54 man könnte auch

sagen: die - im Sinne bürgerlicher Genderlogik — weibliche: er war intuitiver,

dadurch auch für Barth anregend, hat dessen Führungsrolle von Anfang an

akzeptiert und sich ihm bereitwillig als kritischer Mitdenker zur Verfügung

gestellt. Ohne die intensive Sparringspartnerschaft mit Thurneysen wäre es kaum

zur Entstehung der Dialektischen Theologie Barth-Thurneysenscher Provenienz

in jenen Jahren um den Ersten Weltkrieg gekommen. Sie waren eine

intensive Arbeitsgemeinschaft und wollten als Team wahrgenommen werden.55

Berühmt ist die Formulierung aus dem Vorwort von Barths zweitem

Römerbriefkommentar: «Kein Spezialist wird dahinter kommen, wo in unserer auch

hier bewährten Arbeitsgemeinschaft die Gedanken des einen anfangen, die des

andern aufhören.»56

52 A.a.O., 89.

53 Übrigens waren auch Ragaz und Buri Zofingia-Mitglieder.
54 Bei Bohren findet sich der anrührende Bericht, Thurneysen sei ursprünglich der jüngere von

zwei Zwillingsbrüdern gewesen, von denen der ältere gleich nach der Geburt verstorben sei.

Dies habe sein Verhältnis zu Karl Barth präfiguriert, vgl. a.a.O., 29. Es wäre zu prüfen, ob sich

dafür Anhaltspunkte in Egodokumenten von Thurneysen finden lassen.

55 Das erste Produkt der neuen theozentrischen Bibeltheologie ist der gemeinsam verantwortete

Predigtband «Suchet Gott, so werdet ihr leben!» von 1917, in dem die jeweils sechs Predigten

nicht namentlich gekennzeichnet sind (vgl. dazu G. Pfleiderer: Karl Barths praktische

Theologie. Zu Genese und Kontext eines paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie

im 20. Jahrhundert, Tübingen 2000, 263-274). Und vor allem war Thurneysen an beiden

Auflagen von Barths Römerbriefkommentaren intensiv beteiligt. Vgl. K. Tolstaja (Hrsg.):

«Das Römerbriefmanuskript habe ich gelesen». Eduard Thurneysens gesammelte Briefe und

Kommentare aus der Entstehungszeit von Karl Barths Römerbrief II (1920-1921), Zürich

2015.
56 K. Barth: Der Römerbrief (Zweite Fassung) 1922. Hrsg. von Cornelis van der Kooi und Katja

Tolstaja, Zürich 2010, 24.



Variationen über das Gottesreich 355

Äusserlich bedingend für jene Intensivbeziehung war der Zufall, dass Barth

und Thurneysen ungefähr zeitgleich in benachbarten Dörfern des Aargaus ihre

ersten Pfarrstellen antraten. Barth 1911 in Safenwil, Thurneysen zwei Jahre später

in Leutwil-Dürrenäsch. Dazwischen lagen zweieinhalb Stunden eiligen Fussmarsches,

den sie mehrmals in der Woche hinter sich brachten. Nicht selten läutete

Barth schon um halb acht Uhr morgens an der Leutwiler Pfarrhaustür. Zusätzlich

schrieben sie sich von 1913 bis 1921 unermüdlich Briefe, die im Druck über 500

Seiten umfassen.57

Barth hatte Thurneysen zum Studium in Marburg geraten, was den Effekt

hatte, dass sie beide über in etwa ähnliche Ausbildungen in liberaler Theologie
und neukantianischer Philosophie verfügten. Bei Thurneysen kam ein

ausgesprochenes Faible für den damals in Heidelberg lehrenden Ernst Troeltsch hinzu;

er schenkte Barth zur Hochzeit 1913 dessen «Soziallehren».58 Thurneysen

war für Barths intellektuelle Entwicklung in der gemeinsamen Anfangszeit auch

darum wichtig, weil dieser ihm nähere Beziehungen zu Paul Wernle, zu Ragaz

und Kutter, aber vor allem auch zu Christoph Blumhardt in Bad Boll, vermittelte.

Dorthin war Thurneysen schon als 16-Jähriger mit seiner aus Württemberg
stammenden Stiefmutter gereist. Dem melancholischen Jugendlichen, der früh seine

leibliche Mutter verloren hatte und der mit seinem wohl etwas unzugänglichen,
konservativen Pfarrer-Vater nicht allzu viel anfangen konnte, war Bad Boll zum
veritablen «Gnadenort»59 geworden. Blumhardts realistische, religiös-soziale

Bibeltheologie wies beiden Aargauer Jungpfarrern den Weg, auf dem sie ihre von
Wernle und den Marburgern, insbesondere Wilhelm Herrmann, sowie an Kutter
und Ragaz geschulte, neo-ritschlianische Reich Gottes-Theologie weiterzuentwickeln,

nämlich theozentrisch-realistisch zu radikalisieren versuchten.

Schlüsselereignis für diese von Barth und Thurneysen anvisierte Verschärfung war die

religiös-theologische Deutung des Kriegsausbruchs und seiner Umstände. Das

affirmative Verhältnis, das ihre ehemaligen deutschen Hochschullehrer dazu

einnahmen, erschien ihnen hochproblematisch; und Ragaz' kritische Haltung waren
ihnen nicht radikal genug. «Was [...] Ragaz von der verwandelnden Kraft der

57 Vgl. E. Thurneysen (Hg.): Karl Barth - Eduard Thurneysen, Briefwechsel Bd. 1, 1913-1921,
bearbeitet und hrsg. v. Eduard Thurneysen (Karl Barth Gesamtausgabe V. Briefe), Zürich
1973.

58 Vgl. dazu die interessanten Überlegungen bei R. Bohren: Prophétie und Seelsorge (Anm. 8),

46-48.

59 R. Bohren: Prophétie und Seelsorge (Anm. 8), 33, vgl. 33-38.



356 Georg Pfleiderer

heutigen Katastrophen schreibt [...] », so Thurneysen an Barth einen Monat nach

Kriegsausbruch, «[...] ist nicht unrichtig. Aber was ich in diesen Tagen in meiner

Gemeinde an Selbstsucht und Egoismus sehen muss, zeigt mir, dass auch die heutige

Katastrophe noch nicht hart genug ist und also nicht die letzte sein wird.»60

Allerdings ging es den beiden Schweizer Jungpfarrern nicht nur um theologische

Zeitdeutung, sondern darin um die fundamentaltheologische Frage, wie eine

Theologie zu konzipieren ist, die solche Gerichtsprophetie theologisch adäquat

zu denken und zu präsentieren vermag. Nach einem Gedankenstrich fährt

Thurneysen unmittelbar fort: «Ich lege dir eine Predigt von Kutter bei, [...] und meine

letzte Sonntagspredigt, sie handelt vom Zorn Gottes.»61

Aber wiewohl solche Rede vom Zorn Gottes gegenüber der liberalen Theologie

Ritschis und seiner Schüler, die sie als anthropomorph-vorsittlich aus dem

genuin christlich-ethischen Gottesbild ausgeschieden hatten, bereits einen Neues

ankündigenden Bruch bedeutete, können Predigten vom Zorn Gottes die gesuchte

Tieferlegung der Theologie in Richtung auf einen sich dem frommen Erleben

entziehenden, ihm als absolutes Subjekt gegenüber tretenden Gott noch nicht
leisten. Erst Barths Römerbriefkommentare, insbesondere der zweite, entwickeln

eine Denkform biblisch-theozentrischer Theologie, in der das möglich erscheint.

Das Christusgeschehen, so heisst es dort, sei der Punkt, in dem die

Gottesoffenbarung auf die Welt und das menschliche Erkennen «senkrecht von oben»,
und ohne nennenswerte raum-zeitliche Ausdehnung, trifft. «Senkrecht von

oben», auch diese Zentralmetapher steckt Thurneysen, der sie bei dem

Bibeltheologen Friedrich Zündel gefunden hatte, seinem Freund zu.62

Aber was wird in einer solchen steilen Vertikaltheologie, die alles Erleben,

alles Menschliche, alle Erfahrung und Analogie, aus der Theologie ausscheiden

will, aus dem Menschen? Wo finden wir eine Sprache, die jenseits moderner

psychologischer Einfühlungs- und Erlebnissprache dieser Drastik gerecht wird, in
der angesichts der radikalen Krise alles Menschlichen nun offenbar vom
Menschen zu reden ist? Wie reden wir mit den Menschen konkret praktisch über

ihren Glauben? Das ist die Frage, die Thurneysen umtreibt, stärker als Barth; denn

während Barth 1921 einem Ruf auf eine Göttinger Professur folgt und nun nur
noch die Sorge hat, wie er die neue Theologie unter den Augen der hochgebilde-

60 Briefvom 3.9.1914, in: Karl Barth - Eduard Thurneysen Briefwechsel Bd. 1 (Anm. 57), 9.

61 Ebd.

62 Vgl. R. Bohren: Prophétie und Seelsorge (Anm. 8), 79.



Variationen über das Gottesreich 357

ten Kollegen intellektuell etablieren kann, bleibt Thurneysen Pfarrer. Die Suche

nach einer ihrer dialektischen Theologie adäquaten Menschenrede führt ihn - zu

Dostojewski. Die grossen Menschenromane des abgründigen Russen werden ihm

zur Fundgrube für die Rede vom Menschen, der in existenzieller Verlorenheit mit
nackten Händen vor Gott steht. Die Religion, die Kirche, hat abgewirtschaftet;
sie ist das Reich des Grossinquisitors, des frommen Atheisten. Die kleine, gerade

77 Seiten starke Schrift «Dostojewski»63 von 1921, die aus dieser Suche und

Besinnung entsteht, schlägt in der suchenden Krisenzeit ein wie eine Bombe.

Innerhalb kürzester Zeit wird sie in mehreren tausend Exemplaren überall im
deutschen Sprachraum verbreitet und ihr Autor weithin bekannt.

Was für Barth Paulus ist, ist für Thurneysen Dostojewski. Aber auch Thurneysen

bleibt nicht bei der intelligenten Paraphrase des paradoxen Kerygmas stehen;

auch er sieht sich vor die Aufgabe gestellt, diesem einen theoretischen Rahmen zu

geben, der bei ihm vor allem aufeine neue Grundlegung der Praktischen Theologie

zielen muss. Deren Kerngeschäft ist aus Sicht beider Offenbarungstheologen
zweifellos die Homiletik, die Lehre von der Predigt. In dem Aufsatz «Die Aufgabe

der Predigt» von 1921 vollzieht Thurneysen den Bruch mit der erfahrungs-

orientierten Homiletik seiner liberalen Lehrergeneration. Die Predigt ist nicht

religiöse Rede, die das religiöse Erlebnis und die religiöse Lebensdeutung durch

die Anwendung von rhetorisch-psychologischen Kunstregeln möglichst gekonnt
frei- und in Szene setzt. Die Homiletik der paradoxen Offenbarungstheologie

folgt einem Programm konsequenter Destruktion; sie möchte nicht methodische

Lingerzeige geben, sondern stellt radikale Verbotsschilder auf, die den Pfarrer

bewusst in die Krise führen wollen, ihn sozusagen nackt machen vor Gott:
«Darum erste Regel: Keine Beredsamkeit»6^, zweite Regel: kein «Eingehen auf
das sogenannte Bedürfnis des Hörers. Die Predigt ist nicht der Ort, wo um das

Verständnis des Menschen, sondern wo um das Verständnis Gottes gerungen
wird.»65 Dritte Regel: «Keine Abwechslung in der Predigt\ Es muss jeden
Sonntag^//« und darum jeden Sonntag das Gleiche gesagt werden.»66 «Der Tod alles

Menschlichen ist das Thema der Predigt. Darum treibe man in der Predigt nicht
Aufbau, sondern Abbau. Abbau alles dessen, woran der Mensch sich klammert.

63 E. Thurneysen: Dostojewski. München 1921 [3. Aufl. 9.-11. Tsd. 1925; 4. Aufl. 1930].
64 E. Thurneysen: Die Aufgabe der Predigt. In: Ders.: Das Wort Gottes und die Kirche. Aufsätze

und Vorträge hrsg. von Ernst Wolf, München 1971, 95-106, hier: 101.

65 A.a.O., 102.

66 A.a.O., 104.



358 Georg Pfleiderer

[...] Nirgends sollte der Angriffaufdie Welt [...] radikaler [...] geschehen als dort,

wo man von nichts anderem zeugen will als von der kommenden, der hereinbrechenden,

derganz undgar andern, neuen Welt Gottes.»67

Wie schreibt und hält man, ausgestattet mit einer solchen radikal-negativen

Homiletik, Predigten? Diese in der wissenschaftlichen Diskussion oft gestellte

Frage soll durch einen Blick auf einige Predigten Thurneysens aus seiner Zeit als

Münsterpfarrer beantwortet werden. Die Urteile über seine Predigten gehen

übrigens auseinander; viele fanden sie oft ein wenig langweilig; dazu zählte auch

Karl Barth, der sich, nachdem er 1935 aus Deutschland nach Basel re-immigriert
war, selten ins Münster zu Thurneysen bemühte.68 Liest man die Predigten des

Antistes heute nach, so kann man Barth leider verstehen. Während Thurneysen

in seiner Zeit in St.Gallen-Bruggen (1920-1927) noch oft frisch, überraschend

und sprachsensibel gepredigt zu haben scheint,69 wirken seine Basler

Münsterpredigten nicht selten ein wenig redundant und in ihrer Gedankenführung
konventionell. Das Münster und das Amt des Antistes scheinen den früheren < Stürmer

für das Himmelreichs doch etwas abgebremst und in der Tat <<<nach[ge]

dunkel[t] > »70 zu haben.

Am stärksten ist Thurneysen - trotz gewisser traditionalistischer Klischees -
in den seelsorgerlichen Passagen seiner Predigten. Ich greife exemplarisch zwei

heraus; beide stammen aus den frühen 1950er Jahren; zunächst eine Predigt über

die Maria und Martha-Perikope, Lk. 10, 38-42; im Druck überschrieben: «Eins

ist not!»71 Der mussevollen Maria stellt der Prediger hier die geschäftige Martha

gegenüber; er findet sie in den Hausfrauen unter seiner Kanzel, die permanent
fleissig sind. «Sie putzen, sie flicken, sie kochen, sie gehen treppauf und treppab,

die Wohnung ist aufgeräumt, das Essen ist bereit, wenn der Mann heimkommt.

[...] Aber der Gottesdienst am Sonntag? Die Bibel lesen? - dazu haben sie keine

Zeit»72. «Aber es geht nicht nur die Frauen, es geht auch uns Männer an. Wir

67 A.a.O.,103f.
68 Vgl. R. Bohren: Prophétie und Seelsorge (Anm. 8), 84.

69 Vgl. die schöne Predigt Thurneysens «Was uns rettet. Apostelgeschichte 16, 30-31» und die

nicht minder schöne Predigtanalyse von A. Grözinger: «Auch du hängst mit Gott zusammen»,

in: K. Kusmierz; N. Peter (Hg.): dreissig-, sechzig-, hundertfältig (Anm. 3), 1267-171,
bzw. 172-178.

70 R. Bohren: Prophétie und Seelsorge (Anm. 8), 133.

71 E. Thurneysen: Eins ist not! Predigt über Lukas 10, 38-42, gehalten im Münster zu Basel, in:
Basler Predigten 15 (Nr.l Mai) 1951, 3-9.

72 A.a.O., 4.



Variationen über das Gottesreich 359

streben und schaffen. Wir wollen höher hinaus. Wir wollen unsere Jahre auskaufen.

Auch wir tun es nicht für uns selbst. Wir denken an unsere Familie. Wir

sorgen für die Frau, für die Kinder. Wir sehen das Alter über uns kommen.»73

Und er schliesst sich auch selber ein: «Ich denke zwar, ich sei ein rechter Pfarrer.

Ich unterrichte, ich predige, ich gehe den Leuten nach, ich tue meine Pflicht, so

gut ich es verstehe. »74 Aber alle gemeinsam, Frauen wie Männer, der Prediger wie

die Hörerinnen und Hörer, müssten sich die Frage stellen: «Was aber sagt Gott
dazu?» Täten sie das, könnten sie merken: «Es ist wahr, es fehlt mir das Eine, das

not tut. Und jetzt hängt alles daran, dass ich, auch ich still werde und auf ihn höre.

Er hat mir etwas zu sagen und zu geben, was kein Anderer in der ganzen weiten

Welt mir sagen und geben kann. Was sagt er uns Er sagt uns etwas ganz Einfaches

und Grosses. Er sagt uns: dass Er da ist. [...] Er sagt uns, dass unser Leben ihm

gehört, längst und ganz ihm gehört, weil er alles für uns getan hat. Und er sagt

uns, dass wir damit vor Gott bestehen können und darum dann auch in unserem

Leben bestehen können.»75

Das ist eine Predigt, die, wenigstens wenn man sie als ganze und nicht im
kurzen Auszug hört oder liest, durchaus als gepredigte Rechtfertigungsbotschaft
<funktioniert> haben dürfte; sie ist eindringlich, für heutige Ohren vielleicht

ein wenig zudringlich; aber sie geht zu Herzen, Sie ist wie ein gutes Seelsorgegespräch.

Das sprengt das konventionelle Setting der traditionellen Rollenklischees,

die nicht hinterfragt werden, lässt die einfache Gleichsetzung von Jesus

und kirchlicher Frömmigkeit (Bibellesen, Sonntagsgottesdienst) verzeihen wie

auch die etwas schablonenhafte Sühnetheologie, die hier anklingt.
Mehrere Predigten Thurneysens drehen sich um das Thema Reichtum und

Geld, so etwa eine mit dem Titel «Der reiche Mann und der arme Lazarus»76

vom 25. November 1951 oder eine andere «Jesus und das Geld»77 vom Januar

1953. In der Lazaruspredigt wird zuerst Lazarus als der Arme, Bedürftige
geschildert. «Weil Lazarus arm war, weil er in der Tiefe lag, darum konnte Gott

73 A.a.O., 5.

74 A.a.O., 8.

75 A.a.O., 8f.

76 E. Thurneysen: Der reiche Mann und der arme Lazarus. Predigt über Lukas 16, 19-31, gehal¬

ten am 25.November 1951 im Münster zu Basel, in: Basler Predigten, 15. Jg., Nr. 8, Dezember

1951,12.
77 E. Thurneysen: Jesus und das Geld. Predigt über Lukas 18, 18-30, gehalten im Münster zu

Basel, in: Basler Predigten 16. Jg, Nr. 9 Januar 1953, 1-10.



360 Georg Pfleiderer

sich seiner annehmen.»78 «Aber der reiche Mann? Wo bleibt der? Hat Gott
ihn denn nicht auch lieb? Darf man denn nicht auch reich sein? Darf man es

nicht auch einmal gut haben? Ist Reichtum schon Sünde? Nein, wahrhaftig,
du darfst alles haben und dich dessen freuen, was Gott dir schenkt an Günter
und Gaben. Nur! - vergiss es nicht: Hart neben dir wohnt der Andere, der das

alles nicht hat, was du hast, der Einsame, der Verkümmerte und Besorgte, der

Bedrückte und Elende, der Verachtete, der Ungebildete, der mit dem grossen
Manko an Liebe in seinem Leben. Siehst du ihn denn nicht? [...] Nur mit ihm

zusammen kannst du zum Vater kommen. Das ist es, was uns dies so unerhört

ernste Gleichnis sagen will: Darum: Schau nach Lazarus!»79 Aber: «Noch einmal

steigt die Präge vor uns auf: Wo ist dein Lazarus? Wo ist der Andere, der

vor deiner Türe liegt, dass du ihm zum Nächsten werdest? [...] Ja, wo ist er, mein

Lazarus Mein Herz beginnt zu zittern. Vielleicht ist dein Lazarus dein eigener

Mann, deine eigene Prau, dein Nächster in deiner Ehe, der neben dir darbt, weil

du ihn nicht siehst. Vielleicht ist Lazarus eines deiner Kinder, das in einer inneren

Not lebt, vielleicht dein Nachbar, dein Arbeitskollege, [...] dein Preund, [...]
deine Preundin, dein Sportskamerad, mit dem du in die Berge gehst am gleichen
Seil, vielleicht der Bettler, der an deiner Türe steht. Sieh ihn doch! Präge nach

ihm! Bring ihn zum Reden! Brich das Eis der Gleichgültigkeit oder der

Konvention, die zwischen euch herrscht! [...] Er ist dir vielleicht unsympathisch, du

magst ihn nicht, er geht dir auf die Nerven. Aber es [...] fehlt ihm etwas, und
du hast, was er nicht hat. Du hast vielleicht Geist, und er ist unbegabt, du hast

Preundschaft, und er ist einsam, du bist lebenstüchtig, und er ist gehemmt. [...]
Sieh seine Einsamkeit, sieh seine Unbeholfenheit, seine Schwäche, seine

Gebundenheit, seine Schwermut, seine Gottlosigkeit! Sieh das alles an, und dann gehe

nicht an ihm vorüber! Sei nicht der reiche Mann! Da ist dein Lazarus, sei sein

Bruder, seine Schwester! Bedenke, dass du nach ihm gefragt bist! Und bedenke:

es ist Jesus, der dich nach ihm fragt. Er fragt dich nicht, um dich zu quälen. Er

fragt dich, um dich zu retten. [...] Er, Jesus Christus selber, will dir begegnen in
der Gestalt dieses Lazarus, um dich hineinzuziehen in die Liebe Gottes, die

ausgegossen ist über allen Armen und allen Reichen, weil sie alle Kinder des Vaters

sind. Amen.»80

78 E. Thurneysen: Der reiche Mann und der arme Lazarus (Anm. 76), 8.

79 A.a.O., 9.

80 A.a.O., 1 lf.



Variationen über das Gottesreich 361

Auch diese Predigt dürfte angekommen sein; sie wirkt bis heute. Sie wirkt,
obwohl sie ja eigentlich eine Gesetzespredigt ist, tröstlich. Warum wirkt sie tröstlich?

Unter anderem wohl, weil sie den Reichtum entmaterialisiert und ihn als

Fundus all der positiven Qualitäten deutet, die wir uns zuschreiben dürfen. Diese

bestreitet sie gar nicht. Sie nimmt die Zuhörerinnen und Zuhörer bei ihren Stärken

und fordert sie auf, diese in Sensibilität für die Schwächen anderer zu deren

Nutzen zu gebrauchen. Sie zeigt in dieser sozialen Umsetzung unserer Stärken

einen Mehrwert auf gegenüber der selbstverliebten Praxis, die der Normalzustand

ist.

Gewiss, man kann sich an der traditionellen (bürgerlichen) Metaphorisie-

rungs- und Verinnerlichungsstrategie grosser materieller Besitzunterschiede stören,

die hier Verwendung findet; man kann die damit einhergehende tröstliche

Wirkung einen falschen Trost finden; gleichwohl spricht hier der grosse Seelsorger,

der Thurneysen gewesen ist. Er war es nicht zuletzt auch seinem Freund Karl

Barth, etwa in dessen schwieriger Ehekrise um das Jahr 1932. Er war es auch sehr

vielen Mitgliedern der Münstergemeinde.
Man kann fragen: Hat sich Thurneysen bei diesen Predigten der Münsterzeit

an seine eigenen drei Verbote von 1921 gehalten: keine Beredsamkeit, kein Eingehen

aufdas sogenannte Bedürfnis des Hörers, keine Abwechslung in der Predigt
Hinsichtlich des Wortlauts muss man sagen: Nein. Er bricht sie alle. Die

Predigten sind beredt, aber eben nicht geschwätzig, sie gehen auf die Hörer ein, sie

sind - in den untersuchten Fällen jedenfalls - abwechslungsreich. Hinsichtlich
der Intention jener Regeln allerdings könnte man sagen: Er hat sich doch an sie

gehalten. Die Predigten sind nämlich nicht fromme Plauderei oder nondirektive

«Ich verstehe Dich»-, «ich spüre Dich »-Therapie, sondern sie nehmen Mass an

einem Seelsorgegespräch nach klassisch pastoralem Verständnis, also dem

Beichtgespräch, wie wir es z.B. in den Liturgien lutherischer oder unierter Kirchen bis

heute in formalisierter Weise finden, etwa in der Form von «Sündenbekenntnis

mit Beichtfrage» und anschliessender «Absolution»81.

Thurneysen hat dieses Seelsorgeverständnis nicht nur in seinen Predigten und

in seiner pastoralen Praxis praktiziert, sondern auch theoretisch breit, in mehreren

Grundlagenwerken, entfaltet. Er ist einer der wichtigsten Seelsorgetheoretiker

81 Agende für die Evangelische Landeskirche in Baden, Band I. Ordnung der Gottesdienste,
Karlsruhe 1996, 18f.



362 Georg Pfleiderer

des 20. Jahrhunderts. An seinem Konzept von «Seelsorge als Verkündigung»82
haben sich die psychologisch-empirisch-empathischen Poimeniker der letzten

Jahre abgearbeitet. Hier, in der Seelsorgelehre, taucht als zentraler «Inhalt der

seelsorgerlichen Verkündigung» das «Reich Gottes»83 wieder auf. «Das
kommende Reich kann nur bildhaft als < Grosses bezeichnet werden. Denn es ist nichts

Gegenständliches, Dingliches. [...] [Es ist] durch und durch personal zu verstehen.

Personal, nicht dinghaft tritt es [...] in Erscheinung in der Gestalt Jesu Christi,

mit dem es unter uns angebrochen ist. Das müssen wir vor Augen haben, so oft
wird davon reden, so oft wir um sein Kommen bitten.»84 Was wir uns unter einer

solchen personalen Ubersetzung des kommenden Gottesreiches in der Seelsorge,

aber auch in der Predigt vorzustellen haben, hat Thurneysen in der Predigt vom
reichen Mann und dem armen Lazarus exemplarisch vorgeführt.

2.3. Fritz Buri: Reich Gottes-Theologie als Theologie

verantwortungsbewussten Glaubens

Das kirchliche Richtungswesen und die von ihm verursachten Streitereien
zwischen den Kirchenparteien waren in der Münstergemeinde während der Ära

Thurneysen keineswegs obsolet geworden; ganz im Gegenteil. In der

Münstergemeinde bestanden die beiden oppositionellen Gemeindevereine, der freisinnige

der Reformer und der positive, während der gesamten Amtszeit Thurneysens

fort. Die gesamte Gemeindearbeit verlief wie wohl in allen Basler Gemeinden

zweispurig: «Jede Gemeinde hat ihren positiven und reformerischen
Gemeindeverein, ihren positiven und reformerischen Frauenverein, ihre positive und
reformerische Krankenschwester [...], Kinderabend oder Sonntagsschule [...],

Jugendvereine usw.[...] Zum Abendmahl gehen wir getrennt.»85 Thurneysen

war natürlich vom positiven Gemeindeverein gewählt worden. Besonders heftig
waren die Kämpfe 1948 ausgebrochen, als der freisinnige Gemeindeverein

versuchte, aufder traditionell positiven Pfarrstelle von St. Alban mit Fritz Buri einen

Liberalen durchzusetzen - was auch tatsächlich gelang. Das war Thurneysen so

aufden Magen geschlagen, dass er im Kreuzgang des Münsters einen Ohnmachts-

82 E. Thurneysen: Seelsorge im Vollzug, Zürich 1968, 23.

83 A.a.O., 36.

84 A.a.O., 39f.

85 Gottesdienst und Parteidienst, in: «Der Aufbau», Separatdruck 1968, 6, zit. n. R. Bohren:

Prophétie und Seelsorge (Anm. 8), 136.



Variationen über das Gottesreich 363

anfall bekommen haben soll.86 Als Buri 1957 zum Nachfolger des freisinnigen
Albert Wolfer auf die liberale Münsterpfarrstelle gewählt werden sollte, der diese

Stelle seit 1934 innegehabt hatte, war von solchen Kämpfen jedoch nichts mehr

zu spüren. Buri berichtet in seiner Autobiographie vielmehr anerkennend über

Thurneysen: «Mit Thurneysen begann sich schon, als ich noch an St. Alban war,
ein freundschaftliches Verhältnis anzubahnen. Bei seinen häufigen Besuchen in
der Malzgasse stellte er sein Rad manchmal am Tor unseres Pfarrhauses ab, um
mich rasch zu grüssen. Als wir dann an der Augustinergasse wohnten, besuchte

ich ihn oft, wenn ich zum Münster ging, im Antistitium, wo er im Erdgeschoss

sein grosses Studierzimmer hatte. Bei aller Gegensätzlichkeit unserer theologischen

Ansichten verstanden wir doch, sie gegenseitig zu würdigen. [...] Im

Pfarrkollegium kehrte er nie den Hauptpfarrer hervor, und ich hielt das auch so, als

nach seinem Rücktritt diese Stellung mir zufiel.»87

Ungeachtet dieses durchaus freundschaftlichen Verhältnisses waren die

theologischen Positionen Buris und Thurneysens - wie auch ihre intellektuellen Biographien

insgesamt - aber doch in der Tat sehr verschieden, ja gegensätzlich. Buri war
einer der im 20. Jahrhundert - nicht zuletzt durch das mächtige Gegenwirken der

Dialektischen Theologie - vor allem in Deutschland selten gewordenen Vertreter

einer liberalen, also religions- oder existenzphilosophisch und psychologisch
grundierten Theologie. Nach Kirchenkampfund Zweitem Weltkrieg schien eine solche

an kulturell und geschichtlich vermittelte Grössen anknüpfende Theologie kaum

noch plausibel zu sein. In der Schweiz allerdings fand die von der Dialektischen

Theologie, auch vom neu erstarkten, vor allem lutherischen Konfessionalismus

forcierte Verkirchlichung der wissenschaftlichen Theologie nicht überall Anhänger.

Namentlich in Bern, aber auch andernorts und vor allem aufexegetischen und

kirchengeschichtlichen Lehrstühlen wurde die liberale Tradition auch während

ihrer allgemeinen Latenzzeit in den mittleren Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts

(1930 - 1970) fortgesetzt. In Bern waren mit Martin Werner (1887-1964) und

seinem Schüler Ulrich Neuenschwander (1922-1977) auch in der Systematik liberale

Theologen kontinuierlich präsent. Der neben Neuenschwander andere wichtige

Schüler Werners war eben der 1907 geborene Fritz Buri.

Die prägende Grundfigur und der eigentliche Spiritus rector der Schweizer

oder Berner liberalen Theologie des 20. Jahrhunderts war jedoch Albert Schweit-

86 Vgl. F. Buri: Mein Weg (Anm. 11), 61.

87 A.a.O., 75f.



364 Georg Pfleiderer

zer.88 Mit ihm wusste sie sich vor allem einer nüchternen, religionsgeschichtlichen
Bibel- und vor allem Jesusforschung verpflichtet, die ihr religiös-theologisches
Kraftzentrum in der «Mystik» suchte und von einem hohen kulturethischen

Gestaltungswillen bestimmt war. Der entscheidende Unterschied der liberalen

Theologen zur Dialektischen Theologie, aber teilweise auch zum Ritschlianismus

etwa Paul Wernles, liegt somit darin, dass die liberale Theologie und der von ihr

begründete «Neuprotestantismus niemals, ohne sein Wesen geradezu aufzugeben,

die wissenschaftlich-historische Methode der Bibelforschung zugunsten
einer dogmatischen Hermeneutik verlassen kann»89.

Vor allem eine urchristentumsgeschichtliche Grundeinsicht Schweitzers blieb

für seine theologischen Anhänger in der Schweiz stets leitend, nämlich diejenige,
dass Jesus ein Reich Gottes gepredigt hatte, für das die Vorstellung eines realen

Eintretens in der räumlich-geschichtlichen Wirklichkeit konstitutiv war. Die
radikale Ethik Jesu, die zur Feindesliebe gesteigerte biblische Nächstenliebe, wie er

sie vor allem in der Bergpredigt verkündet hatte, war ursprünglich für den kurzen

Zeitraum bis zum Eintreten des Gottesreiches bestimmt; sie war insofern eine

«Interimsethik», eine Ethik der Zwischenzeit.90 Aber dieses Reich ist eben

bekanntlich nicht gekommen; Jesus hat sich nach Schweitzer getäuscht; und mit
ihm hätten sich seine Jünger und das gesamte Urchristentum getäuscht.

Diese Tatsache ist aus Sicht Schweitzers und seiner Schüler das entscheidende

Problem des Urchristentums, aber auch des Christentums bis heute. Die Rede

von der sogenannten <Parousieverzögerung>, also die Rede davon, dass die

Wiederkunft Christi sich entgegen der urchristlichen Erwartung eben um ein paar
Jahrhunderte oder Jahrtausende verzögere, verwischt in ihren Augen das Problem;

schiebt es sozusagen auf den St. Nimmerleinstag auf. Darum verbiete sich

sowohl eine religiös-soziale Umdeutung des Christentums im Stile Wernles oder

Ragaz', aber auch und noch viel mehr eine theo-bzw. christozentrische Umdeu-

88 Von Buri vgl. zu Schweitzer u.a.: F. Buri: Christentum und Kultur bei Albert Schweitzer.

Eine Einführung in sein Denken als Weg zu einer christlichen Weltanschauung. Bern-Leipzig
1941.

89 U. Neuenschwander: Die neue liberale Theologie. Eine Standortbestimmung, Bern 1953, 3.

90 Allerdings war Schweitzer, worauf u.a. Erich Grässer hingewiesen hat, nicht der Uberzeu¬

gung, dass diese Interscharakteristik mit einem mangelhaften <Realitätschecks verbunden

gewesen sei bzw. sein müsse. Vielmehr habe es die zeitliche Naherwartung Jesus erlaubt, sich

ganz und gewissermassen kompromisslos auf das Wesen des Ethischen, nämlich aufdie
überzeitlich geltenden Massstäbe einer Gott- und schöpfungsgemässen Sittlichkeit, zu besinnen.

Vgl. E. Grässer: Noch einmal: «Interimsethik» Jesu. In: ZNW 91. Bd. (2000), S. 136-142.



Variationen über das Gottesreich 365

tung des Gottesreiches im Stil der Dialektischen Theologie, die aufder Basis einer

dogmatischen Offenbarungshermeneutik das Gottesreich als Metapher für den

sich dem Glauben paradox offenbarenden Gott in Jesus Christus versteht. Solche

Umdeutungen empfanden die liberalen Theologen als fromme Taschenspielertricks,

mit denen sich die Theologie aus dem Konzert anspruchsvoller, ehrlicher

Wissenschaft in den Raum kirchlicher Glaubensbehauptungen verabschiedete.

Gleichwohl wollten sich die neuliberalen Theologen ihrerseits nicht einfach

aus der Theologie verabschieden. Zur Begründung des Glaubens griffen sie darum

auf ein religionsphilosophisches Konzept der Mystik zurück, wie es im Christentum,

aber auch in anderen Religionen seitJahrhunderten bekannt war und gerade

um die Jahrhundertwende 1900 von vielen liberalen Theologen wieder

aufgenommen wurde. Solche Mystikkonzepte gingen davon aus, dass der menschliche

Geist nicht einfach ein empirisches, endliches Bewusstsein ist, sondern sich auf
seinem Grund zum unendlichen, absoluten Geist hin öffnet. Diese Immanenz

des Transzendenten kann sich uns in besonderen Erlebnissen, bei vertiefter
meditativer Selbstbesinnung, oder auch bei Besinnung auf den Ursprung der Kraft des

menschlichen Willens erschliessen. Letzteres war Schweitzers eigener Ansatz und
der Ursprung seiner Lehre von der Ehrfurcht vor dem Leben. «<Ich bin Leben,

das leben will, inmitten von Leben, das Leben will>»91, ist deren Grundformel.
Indem ich das weiss, verhalte ich mich zum absoluten Willen, der in allem

Lebenswillen aufscheint: zum Willen Gottes. Darauf lässt sich eine Ethik der

Verantwortung, einer Verantwortung für alles, was lebt, gründen, die wiederum die

Basis der Ethik einer neuen Kultur ist, welche die vorhandene egoistische, kriegerische,

kapitalistische Kultur zu überwinden vermag.92

Eritz Buri war von dieser ihm durch seinen Berner Lehrer Martin Werner
vermittelten Theorie und Lehre zutiefst beeindruckt. In einer religionsgeschichtlichen

Variante war sie ihm im Grunde bereits bei Bernhard Duhm, im Medium
eines neutestamentlich-dogmatischen Vermittlungsversuchs bei Paul Wernle in

91 A. Schweitzer: Kultur und Ethik (1923), 82. Tsd. des 1. bzw. 72. Tsd. des 2. Teils der Ge¬

samtauflage, Nachdr. der Sonderausg. München 1990 (Beck'sche Reihe 1150), München
1996,330.

92 Zu den kulturhistorischen Hintergründen, namentlich den Bezügen auf Nietzsche vgl.: G.

Pfleiderer: Theologische Ethik nach Nietzsche. Zum <Aristokratismus> protestantischer
Ethik im 20. Jahrhundert. In: Ästhetik und Ethik nach Nietzsche. Hrsg. v. Volker Gerhardt
und Renate Reschke (Nietzscheforschung Bd. 10. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft). Berlin

2003,81-100, hier: 86-90.



366 Georg Pfleiderer

seinen Basler Studienanfängen begegnet. Er hat diese Lehre sein Leben lang nicht

preisgegeben, wohl aber weiterentwickelt. Und zwar vor allem in zwei Richtungen.

Zum einen hat er das religionsphilosophische Konzept der Mystik ab den

1930er Jahren unter dem Eindruck der Lektüre von Karl Jaspers Existenzphilosophie

in eine Existenztheologie umzubauen versucht.93 Es war dies ein Seitenstück

zu Rudolf Bultmanns Existenztheologie, von der sie sich aber unterschied durch

das noch radikalere Entmythologisierungsprogramm: nicht nur die neutestament-

lichen Wundergeschichten und Legenden seien als zeitbedingte Mythen zu

entmythologisieren, sondern auch die paulinisch-reformatorische Rede von Jesus als

dem fleischgewordenen Wort Gottes an uns. In späteren Jahren hat Buri von
diesem Existenzkonzept aus, hinter dem nach wie vor der Mystikbegriff aufscheint,

eine bewusste Öffnung der Theologie zu anderen Religionen und deren Theologien,

insbesondere zu den asiatischen, zum Buddhismus vollzogen. Fritz Buri war
einer der ersten und wichtigsten protestantischen Religionstheologen des 20.

Jahrhunderts. Als solcher ist er seit den 1960erJahren immer wieder zu Gastvorträgen

in die USA, aber auch nach Japan und in viele andere Länder eingeladen worden.

Zum andern hat Buri auf der Basis seines Existenzkonzepts die Schweitzer-

Wernersche Verantwortungsethik weiterzuentwickeln versucht.94 Das Phänomen

der Verantwortung, die menschliche Fähigkeit und Verpflichtung sich zu

verantworten, nicht nur für einzelne Taten, sondern für sich selbst, kann dann

geradezu als das Grundphänomen menschlicher Existenz verstanden werden,

also als Umformulierung dessen, was bei Schweitzer der Wille zum Leben war.

«Verantwortung» ist darum der ethische Leitbegriff Buris und auch nicht

umsonst in den Titel seiner Abschiedspredigt im Basler Münster vom 26. Mai 1968

eingeflossen «Verkündigung in Verantwortung»95.

93 Vgl. dazu demnächst die im Juni 2020 als theologische Dissertation angenommene Arbeit von
E. Suter: «Das Existenzverständnis bei Fritz Buri (1907-1995); derzeit in der Überarbeitung.

94 Dabei ersetzte er Schweitzers Formel vom sich wissenden Lebenswillen bzw. der «Ehrfurcht

vor dem Leben» durch das Konzept des «Bestimmtsein[s] zu unbedingt verantwortlichem
Personsein» (F. Buri; Dogmatik als Selbstverständnis des christlichen Glaubens. Dritter Teil,

Die Transzendenz der Verantwortung in der dreifachen Schöpfung des dreieinigen Gottes,

Bern, Tubingen 1978, 567). Vgl. zu Buris Verantwortungsbegriff: G. Pfleiderer: Anmerkungen

zu Fritz Buris Verantwortungsethik im theoriegeschichtlichen Kontext des 20. Jahrhunderts.

In; Bedingte oder doch unbedingte Verantwortung? Internationale Fritz Buri-Gesell-
schaft für Denken und Glauben im Welthorizont, Bulletin 8, Basel 2005, 37-63.

95 F. Buri: Verkündigung in Verantwortung. Abschiedspredigt im Basler Münster am 26. Mai
1968 (Privatdruck Basel).



Variationen über das Gottesreich 367

Der Glaube, so zeigt er darin auf, ist und muss ein sich verantwortender, also

kritisch über sich nachdenkender Glaube sein. Wir dürfen uns nicht zurückziehen

auf ein vermeintliches «Wort Gottes» in der Bibel. «Es gibt zwar Leute»,

sagt der Prediger, «die sehr sorglos oder auch sehr selbstsicher von Gottes Wort
reden. Aber wer will beweisen, dass ein Wort [...] von Gott gesprochen und nicht

von Menschen erdacht ist? Oder wer hat Gott in seinem Herzen schon so reden

gehört, dass er - ohne sich und andere zu täuschen - hätte sagen können: Das und
das hat mir Gott gesagt?»96 Das ist natürlich gegen die Wort Gottes-Theologie

gewendet, wie sie Thurneysen auf der Münsterkanzel verkündet und vor allem

sein Fakultätskollege Karl Barth sie mit weltweiter Ausstrahlung gelehrt hatte.

Wo wir aber der Unbedingtheit dieses Verantwortungsbewusstsein gewahr werden,

«da erfahren wir [...] auch, was mitten in aller Relativität und Bedingtheit
ein unbedingter Anfang, Schöpfung im wahren Sinne ist.»97 Anders gesagt: als

Inbegriff und Grund unseres unbedingten Verantwortungsbewusstseins kann

sich uns Gott erschliessen.

Für ihn selbst, sagt der Prediger, habe sich dieser im Unbedingten sich
gründende Verantwortungsglaube so ausgewirkt, dass er sich in seiner insgesamt

zwanzigjährigen Tätigkeit in der Münstergemeinde und vor allem während seiner

elfJahre aufder Münsterkanzel dem genius loci verantwortlich und verpflichtet

gefühlt habe, nämlich dem kritischen Geist des Humanismus. «Oft, wenn
ich predigte, dachte ich: Erasmus [...], der dort hinter dem Pfeiler gegenüber
der Kanzel begraben liegt, hört zu! Was wird dieser kluge Humanist, dem die

Kirche so viel verdankt, [...] von deiner Predigt halten?»98 Doch der genius loci

des Münsters sei wiederum ein sehr verschiedenartiger und alles andere als ein

einheitlicher. «Immer wieder musste ich aber auch an einen Mann wie den

grimmigen Calvinisten Johann Jakob Grynaeus denken, der daran schuld ist, dass der

Ritter Martin über der nach ihm benannten Martinspforte seinen Mantel - statt
mit einem Bettler - mit einem Baumstrunk teilen muss, in den jener Theologe
die Figur des Bettlers zusammenschlagen liess, damit die Rechtgläubigen nicht

in Versuchung gerieten, zu meinen, gute Werke könnten zur Seligkeit nützlich
sein. So unsinnig kann Glaubensseligkeit werden, dass sie den Menschen nicht

nur nicht zum Tun des Guten anleitete, sondern sogar daran hindert, wenn sie

96 A.a.O., 5.

97 A.a.O., 7.

98 A.a.O., 3.



368 Georg Pfleiderer

meint, es komme nur daraufan und genüge, dass wir glauben, der HerrJesus habe

für uns alles getan.»99 Erasmus und Grynaeus aber seien noch heute die

Schutzheiligen für die zwei Gruppen, in die die Kirche gespalten sei. Der erstere für «die

Menge derjenigen, die sich der Kirche gegenüber reserviert und distanziert
verhalten », der letztere für « die Art von Verkündigung und Christentum, die ihnen

die Gründe zu dieser ablehnenden Einstellung der Kirche gegenüber in immer

neuen Formen gibt. Ich habe mich jenen unkirchlichen und kritischen Geistern

immer besonders verpflichtet gewusst.»100

Noch im Abschied ist das kämpferische, kritische, oppositionelle Moment bei

Buri gut erkennbar. Er weiss sich als Aufklärer, sein Reich Gottes ist das Reich

eines mit kritischer Vernunft verantworteten Glaubens. Medium solcher kritischen

Reflexion war für ihn als liberalen Theologen, wie sich hier zeigt, ein geschichtliches

Bewusstsein, das er vor allem auch seiner unmittelbaren Umgebung, eben

dem Münster zuwandte. Von Buri stammt der schöne Band «Die Bilder und das

Wort am Basler Münster»101, dessen Texte aus Predigten über die Bauelemente

des Münsters hervorgegangen sind - bis heute eine Fundgrube für jede theologische

Beschäftigung mit dem Münster. Desgleichen hat Buri 1963 ein kleines

Büchlein veröffentlicht, in dem er die lange Reihe der Antistites, der «Vorsteher

der Basler Kirche seit der Reformation»102, porträtiert. «Vermächtnis der

Väter», heisst das Büchlein; die Graphik auf dem Umschlag stammt von seinem

Sohn, dem bekannten Künstler Samuel Buri. Ferner hat Fritz Buri kurz nach

seinem Stellenantritt auf der Münsterkanzel eine Auslegung des Basler Bekenntnisses

verfasst, in dem er sich auf der Basis seiner Verantwortungstheologie mit
diesem Urschrift der Basler reformatorischen Theologie auseinandersetzt.103

Doch das waren im Grunde nur Nebenarbeiten des wissenschaftlich sehr

produktiven Theologen Buri. In seiner Münsterpfarrerzeit erschien der zweite Teil

seiner dreibändigen «Dogmatik als Selbstverständnis des christlichen Glaubens»;

«Der Mensch und die Gnade».104 Wiewohl diese breit ausgeführte theologische

Anthropologie und Versöhnungslehre auf jegliche Anmerkungen und Referen-

99 A.a.O., 4.

100 Ebd.

101 F. Buri: Die Bilder und das Wort am Basler Münster, Basel 1961.

102 F. Buri: Vermächtnis der Väter (Anm. 7).

103 Vgl. F. Buri: Basler Bekenntnis heute, Zollikon 1959.

104 F. Buri: Dogmatik als Selbstverständnis des christlichen Glaubens. Zweiter Teil: Der Mensch
und die Gnade, Bern, Tübingen 1962.



Variationen über das Gottesreich 369

zen verzichtet, ist gut zu erkennen, dass der Hauptgesprächspartner der andere

Basler Dogmatiker aufdem Bruderholz ist. So wurde damals in Basel «Dogmatik
im Dialog»105 getrieben. Buris Dogmatik aber darf mit Fug und Recht als das

bedeutendste Dokument liberaler Theologie in der Zeit ihrer Entstehung, also

in den 1950er bis 1970er Jahren gelten. Und obwohl seit den 1970er Jahren die

liberale Theologie wieder enorm Boden gewonnen hat, ist bislang im deutschen

Sprachraum keine liberale Dogmatik oder Glaubenslehre von vergleichbarer Ela-

boriertheit entstanden. In deren drittem 1978 erschienenen Band hat er die in
seiner Abschiedspredigt angedeutete kultur- und verantwortungsethischen

Interpretation der christlichen Eschatologie, also der Lehre vom kommenden Gottesreich,

differenziert ausgearbeitet.106

3. Das Gottesreich und der Zeitgeist. Drei Münsterprediger und ihre Botschaft

Die drei portraitierten Münsterprediger waren gewiss, so viel dürfte deutlich

geworden sein, sehr unterschiedliche Naturelle und Geister. Sie stehen für drei

grosse Strömungen der Theologie im 20. Jahrhundert: für eine gesellschaftlich

engagierte Theologie der sozialen Gerechtigkeit: Leonhard Ragaz; für eine ins

Seelsorgerliche gewendete kirchliche Theologie des Wortes Gottes: Eduard

Thurneysen; für eine kritisch-humanistische Theologie vernünftiger

Weltverantwortung: Fritz Buri. Die drei Theologen stehen so auch für drei verschiedene

Blickweisen und Gruppen des Christentums: für die sozial Engagierten,
die an der Kluft der Kirche zu den nichtbürgerlichen Schichten leiden, für die

Frommen und Kirchlichen, die den Schatz des christlichen Glaubens und seiner

Traditionen pflegen, für die kritischen Geister der Moderne und aller Zeiten,
die in der frommen Kirche sich immer irgendwie randständig fühlen und deren

Hauptproblem das Auseinanderfallen von kirchlichem Christentum und
moderner Vernunft ist.

Die drei Münsterpfarrer gehören drei unterschiedlichen Generationen mit
unterschiedlichen biographischen Schlüsselerlebnissen an. Bei Ragaz ist es der

Maurerstreik und die soziale Bewegung, bei Thurneysen der Erste Weltkrieg, bei

Buri die Verkirchlichung der Theologie unter dem Eindruck des deutschen Kir-

105 Vgl. das etwas später entstandene Gemeinschaftswerk der drei damaligen Basler Systematiker:
F. Buri; J. M. Lochman; H. Ott: Dogmatik im Dialog. 3 Bde. Gütersloh 1973-1978.

106 Vgl. F. Buri: Dogmatik als Selbstverständnis des christlichen Glaubens. Dritter Teil: Die Tran¬

szendenz der Verantwortung in der dreifachen Schöpfung des dreieinigen Gottes, Bern,

Tübingen, bes. 545-576.



370 Georg Pfleiderer

chenkampfes, der das humanistische Erbe aus Kirche und Theologie hinauszudrängen

schien.

Bei allen Unterschieden sind aber auch Gemeinsamkeiten erkennbar. Alle
stritten sie < wider den Zeitgeists, den sie aber jeweils aus unterschiedlichen

Richtungen wehen sahen. Alle drei waren mit ihren Oppositionen < wider den

Zeitgeists zugleich auch markante Exponenten theologischer Strömungen ihrer Zeit,
insofern also auch wiederum Repräsentanten theologischen Zeitgeistes.

Für ihre Bestimmungen des Zeitgeists, also des Geistes der Moderne oder

einer Gegen-Moderne, nahmen sie aber alle einen Ausgangspunkt, der unbeschadet

des Generationsabstands und jener prägenden Erfahrungen in der Zeit vor hundert

Jahren liegt. Der gemeinsame Ausgangspunkt bei den Basler Lehrern Bernhard

Duhm und Paul Wernle ist ihnen noch anzuspüren. Sie alle waren bewegt

von der Frage, wie sich unter den Bedingungen einer fortgeschrittenen,
hochindustrialisierten, an ihren inneren Widersprüchen zum Zerreissen bedrohten

Moderne und eines in diese Moderne verstrickten Christentums dessen Zukunft

gestalten lassen sollte. Alle drei griffen bei dieser Frage nach der zukunftsfähigen

Gestaltung des Christentums aufden neutestamentlichen Grund- und Leitbegriff
des Reiches Gottes zurück. Sie taten dies, wie gesagt, in unterschiedlicher Weise.

Aber mit diesem Begriffverbanden sie jeweils eine Vision davon, dass das, was im

Christentum gemeint ist, grösser ist als die Kirche und ihre Milieugrenzen, grösser

auch als unser individueller Glaube in seinen unterschiedlichen Ausprägungen

und grösser vor allem auch als unsere Streitereien und unsere Vorstellungen

von dem, was kommen mag. Alle drei waren sie in dieser und jeder auf die seine

Weise prophetische Theologen des Reiches Gottes. Das ist das Vermächtnis dieser

Väter, das zu pflegen sich lohnt.



Variationen über das Gottesreich 371

Abstract
Eine wichtige - theologisch die vielleicht zentrale - Funktion des Basler Münsters als Ort
öffentlicher Theologie und Religion ist diejenige, dass in ihm öffentlich gepredigt wird.
Dies wird am Beispiel der drei Münsterpfarrer Leonhard Ragaz (1868-1945), Eduard

Thurneysen (1888-1974) und Fritz Buri (1907-1995) illustriert. Als öffentliche Prediger

waren alle drei zugleich Brückenbauer zwischen kirchlich-praktischer und wissenschaftlicher

Theologie. Sie repräsentieren und prägten massgeblich drei bedeutende Strömungen
protestantischer Theologie im 20. Jahrhundert: den religiösen Sozialismus (Ragaz), die

Dialektische Theologie (Thurneysen) und die liberale Theologie (Buri). In diesen sehr

unterschiedlichen, ja gegensätzlichen Ausrichtungen lassen sich gemeinsame Schulprägungen

durch Basler Universitätstheologen, namentlich Bernhard Duhm und Paul Wernle,
erkennen. Die Theologien der drei Münsterpfarrer werden an ausgewählten Beispielen
ihrer Münsterpredigten vorgestellt.

An important - theologically perhaps the most important - function of the Basel cathedral

as a place of public theology and religion is that it is a church in which sermons are

hold. This dimension is illustrated by the examples of the three cathedral-preachers Leon-
hard Ragaz (1868-1945), Eduard Thurneysen (1888-1974), and Fritz Buri (1907-1995).
As public preachers they were bridge-builders between theology practiced in church and

academic theology. They represented and coined three important streams of protestant
theology in 20th century: Religious socialism (Ragaz), dialectical theology (Thurneysen),
and liberal Theology (Buri). Despite these different ifnot antithetical directions common

imprints by their academic teachers at Basel Theological Faculty (namely Bernhard Duhm
and Paul Wernle) can be observed. The three cathedral-preachers are portrayed by

interpretations ofselected sermons.

Georg Pfleiderer, Basel


	Variationen über das Gottesreich : die Münsterprediger Leonhard Ragaz, Eduard Thurneysen und Fritz Buri

