Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 3-4

Artikel: Variationen Uber das Gottesreich : die Minsterprediger Leonhard
Ragaz, Eduard Thurneysen und Fritz Buri

Autor: Pfleiderer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914134

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Variationen tiber das Gottesreich

Die Minsterprediger Leonhard Ragaz,
Eduard Thurneysen und Fritz Buri

1. Offentliche Theologie in Basel
1.1. Die Predigt als Ursprungsort dftentlicher Theologie

Ein Ort offentlicher Religion ist das Miinster auf vielfaltige Weise: als weithin
sichtbares Feldzeichen christlicher Urbanitit, als kunstvolle Sakralarchitekrur, als
Sitz der Kirchenleitung, als Schatztruhe religiéser Kunst, als Grablege prominen-
ter Christenmenschen, als Versammlungsort der christlichen Gemeinde, aber auch,
und in Bezug auf letzteres vor allem: als Predigtort. Eine Kirche wird nach refor-
matorischem Verstandnis zur Kirche dadurch, «dass nichts anderes darin geschehe,
als dass unser lieber Herr selbst mit uns rede durch sein heiliges Wort und wir um-
gekehrt mit ihm reden durch unser Gebet und Lobgesang», so Martin Luther in
seiner Predigt zur Einweihung der Schlosskirche zu Torgau am 5. Oktober 1544."

Keine andere Institution des Abendlandes, vielleicht der Menschheit, verfugt
tiber eine so konzentrierte, jeweils an einen Ort gebundene, iiber die Jahrhunderte
kontinuierlich gepflegte Tradition regelmissiger 6ffentlicher Rede wie die christli-
che Kirche. Und die Reformation hat diese Konzentration der religiésen Versamm-
lung auf die 6ffentliche Verkiindigung zum zentralen Punke ihrer Kirchenerneu-
erung gemacht: «Wie aber das Wort Gottes in aller Welt und an allen Orten zu
predigen befohlen ist, brauche ich hier nicht zu erzihlen. Denn ich meine, man
sche ja die Kirchen und Predigtstithle vor Augen, die auf dem Grund von Mt. 28
stehen: geht hin und predigt allen Heiden» 2 Die reformierte Kirche ist Kirche des
Wortes, Predigtkirche.

490 Jahre lang ist im Basler Miinster evangelisch-reformiert gepredigt wor-
den; Sonntag fiir Sonntag und an zahlreichen anderen Feier- und Werktagen auch.
Nicht nur «dreissig-, sechzig-, hundertfiltig» (Mk 4, 20), wie im Gleichnis vom
Samann verheissen, sondern, wenn wir alleine die Sonntage seit der Basler Refor-
mation zihlen, iber 25’000 mal ist im Basler Miinster gepredigt worden. «Basler

1 Vgl. M. Luther: Predigt tiber Lk 14,1-6 zur Einweihung der Schlosskirche in Torgau: Domi-
nica XVII Torgae in noua, WA 49, 588-615, Nr. 35.
2 Luthers Psalmenauslegung 2, Psalmen 26-90, hg.v. Erwin Mitlhaupt, Gottingen 1962, 471.

ThZ 3.4/76 (2020) S. 338-371



Variationen iiber das Gottesreich 339

Predigten aus sechs Jahrhunderten»?, wie sie vor einigen Jahren in einem schénen
Buch gesammelt und kommentiert worden sind, sind nicht nur im Miinster, son-
dern auch in vielen anderen Kirchen und Predigtorten in Basel gehalten worden.
Aber das Miinster, die Kathedrale, ist gewiss immer der hervorgehobene Predigtort
der Stadt gewesen. Und immer wurde versucht, auf die Miinsterkanzel Prediger zu
berufen, denen man eine besondere 6ffentliche Ausstrahlung zutraute.

Man muss jedoch nicht Miinsterpfarrer sein, um als Prediger in Basel besonde-
re Wirkmichtigkeit zu entfalten. Mindestens zwei ausstrahlungsstarke Basler Pre-
diger des letzten Jahrhunderts hat haben nicht am Miinster gewirke, sondern der
eine im niichternen Gehiuse der Oekolampad-Kirche: Walter Liithi (1901-1982),
von 1931 bis 1946, bevor er dann doch ans Miinster ging, aber eben ans Berner
Miinster, und dort noch einmal eine wohl nochmals viel grossere Wirkmiachtigkeit
entfaltete. Ein anderer war der sozial-liberale Pfarrer Gustav Benz (1866 -1937),
der gut 40 Jahre lang im Kleinbasel die grosse Matthauskirche mit seinen Predigten
fillee.*

Dass die drei Munsterprediger, die ich im Folgenden portraitieren méchte, die
bedeutendsten Prediger Basels — jeweils zu ihrer Zeit oder gar des ganzen 20. Jaht-
hunderts — gewesen wiren, soll also nicht behauptet werden. Ich habe Leonhard
Ragaz (1868-1945), Eduard Thurneysen (1888-1974) und Fritz Buri (1907-1995)
auch nicht ausgewihlt, weil sie die allerwichtigsten oder die am lingsten am Miins-
ter wirkenden Prediger gewesen wiren. Der élteste unter ihnen, Leonhard Ragaz,
hat nur sehr kurz dort gewirke, nimlich von 1902 bis 1908; Eduard Thurneysen
funfmal linger, von 1927 bis 1959, also 32 Jahre (das diirfte im 20. Jahrhundert Re-
kord sein); Fritz Buri war wiederum viel kiirzer am Miinster titig, nimlich elf Jahre,
von 1957 bis 1968. Ausgewihlt habe ich sie zum einen, weil an ihnen ein wichtiger
Zug in besonders markanter Weise studiert werden kann, der fiir die Minsterpfar-
rer, insbesondere im 20. Jahrhundert und bis in die Gegenwart immer wieder cha-
rakteristisch war und ist: ihre enge Verbindung mit der akademischen Theologie.

Dies gilt fur die drei Munsterpfarrer Leonhard Ragaz, Eduard Thurneysen und
Fritz Buri in besonderem Masse. Sie waren nicht nur theologische Doktoren,’ son-
dern sie waren oder wurden im Lauf der Zeit theologische Universititsprofesso-

3 K. Kusmierz / N. Peter (Hg.): dreissig-, sechzig-, hundertfiltig. Basler Predigten aus sechs
Jahrhunderren, Ziirich 2004.
Fiir den Hinweis auf Gustav Benz danke ich alt Miinsterpfarrer Dr. Franz Christ.

5 Thurneysen allerdings <nur> (oder sogar?) Ehrendoktor — nimlich der Universitit Giessen
seit 1927.



340 Georg Pfleiderer

ren. Thurneysen und Buri an der Basler Theologischen Fakultit, Ragaz in Ziirich.
Thurneysen und Buri waren, wie heute Lukas Kundert, neben ihrer Hauptarbeit als
Miinsterpfarrer bzw. Antistes im Nebenamt Titularprofessoren an der Universitit.®
Dieses Doppelamt war tibrigens seit Oekolampads Zeiten eine Basler Tradition ge-
wesen, die erst im ersten Drittel des 18. Jahrhunderts abgeschafft worden war.”

Zum andern und niherhin stehen diese Professoren-Prediger aber auch exem-
plarisch, und das ist der eigentliche Grund fiir die Auswahl, fiir die drei theologi-
sche Stromungen, welche den Gang und das Spektrum der Positionen der Theolo-
giegeschichte im 20. Jahrhundert im deutschen Sprachraum besonders bestimmt
haben; und das Erstaunliche ist: alle diese drei Stromungen haben in der Schweiz
eine besondere Verwurzelung: es handelt sich um den religiésen Sozialismus, um
die Dialektische Theologie und um die liberale Theologie schweizerischer Pro-
venienz. Die drei Minsterpfarrer sind nicht irgendwelche Vertreter dieser drei
Stromungen, sondern sie stellen entweder deren Erfinder oder zumindest in ihrer
Generation durchaus massgeblichste Protagonisten dar. Es diirfte keine zweite
Kanzel in Europa geben, von der sich Ahnliches behaupten lasst.

Obwohl alle drei also in die erste Reihe der wissenschaftlichen Theologen ih-
rer jeweiligen Stromung gehéren, haben ebenfalls alle drei ihre praktische Predi-
gertatigkeit nicht lediglich sozusagen als ungeliebten Brotchenjob betrachtet; sie
waren vielmehr Prediger mit Leib und Seele und vor allem aus theologischer, aus
wissenschaftlich-theologischer Uberzeugung und mit entsprechenden Ansprii-
chen.

Alle drei Predigerprofessoren haben Predigten und Predigtbinde herausge-
geben. Die miindliche Kanzelrede fiir den Tag und in die jeweilige aktuelle Zeit
hinein, zur konkreten vor ihnen sitzenden Gemeinde hatte fiir sie zugleich ei-
nen mehr als nur momentanen, situativen Anspruch. Ihre Predigten waren fur
sie angewandte wissenschaftliche Theologie. Sie verstanden sich als Gelehrten-
pfarrer. Ihre Predigten sind getragen von hoher theologischer Fachgelehrsamkeit
und nicht minder hoher und breiter intellektueller Bildung, und - beides ver-
bindend - auch von einem hohen Anspruch, Gehaltvolles zu den bewegenden
gesellschaftlichen Fragen der Gegenwart zu sagen.

6 Als seine Professur 1967 in cine ordentliche Professur umgewandelt wurde, gab Buri, wie einst
Ragaz, sein Munsterpfarramt auf.

7 Vgl. E Buri: Vermichtnis der Viter. Die Vorsteher der Basler Kirche seit der Reformation,
Basel 1963, 130.



Variationen iiber das Gottesreich 341

Alle drei Miinsterprediger waren nicht nur Pfarrer/Prediger und wissenschaft-
liche Theologen, sondern zugleich auch religios-theologische Publizisten. Sie
schrieben Zeitungsartikel, in denen sie Stellung nahmen zu aktuellen gesellschaft-
lichen Fragen. Sie waren das Gesicht der Volkskirche ihrer Zeit und wirkten darin
auch iiber Basel hinaus.

Gerade in unseren heutigen Zeiten, die nicht nur, was die kirchlichen, son-
dern auch was die gesellschaftlichen und medialen Verhaltnisse angeht, bekannt-
lich sehr anders verfasst sind als jene Zeiten vor 50 oder 100 Jahren, zu denen
Predigten noch Stadtgesprich sein konnten, scheint es mir wichtig, an diese Tra-
dition des theologischen public intellectual, oder auch «offentlicher Theologie»,
wie man heute gerne sagt, zu erinnern. Und das meine ich nicht in nostalgischer
Absicht. Es geht ja, wie ein anderer Miinsterpfarrer, Niklaus Peter am Ziircher
Fraumiinster, auch er urspriinglich ein Basler, beweist, durchaus auch heute noch.
Es gibt immer noch ein gewisses 6ffentliches Bediirfnis nach «6ffentlicher Theo-
logie». Gerade in Zeiten, wo die tibrigen Geisteswissenschaften sich aus diver-
sen Griinden so schwer mit ihrem Gehértwerden in der Offentlichkeit tun. Man
muss dafiir heute nicht mehr auf einer Miinsterkanzel stehen, man kann auch in
den sozialen Medien aktiv sein. Aber die Miinsterkanzeln sind oder wiren dazu
nach wie vor eigentlich besonders gut geeignet, meine ich. Denn fiir diese Art der
offentlichen theologischen Wirksamkeit ist sehr entscheidend und charakeeris-
tisch, dass diese drei Dimensionen zusammenkommen: die theoretische wissen-
schaftliche Arbeit an der Universitit und im akademischen Raum, die 6ffentliche
publizistische Titigkeit und die praktische Predigtarbeit.

Diese praktische Predigtarbeit, Sonntag fiir Sonntag auf der Kanzel, ist so-
gar der eigentliche Wurzel- und Nihrboden dieses Wirkens. Sie ist das Allein-
stellungsmerkmal der Theologen unter den public intellectuals. Denn 6ffentliche
Intellektuelle sind eben normaler Weise nur Professoren, Schriftstellerinnen oder
Kiinstler. Aber sie predigen in der Regel nicht — wie die Theologinnen unter ih-
nen. Und das ist wichtig. Denn wer predigt, muss, um nochmals Luther zu zitie-
ren, bekanntlich dem «Volk aufs Maul schauen ». Dem Volk. Predigt im reforma-
torischen Sinne ist im pointierten Sinne volks-kirchliche Predigt. Prediger sind
<Populisten>. Das soll hier heissen: Sie reden im Angesicht verschiedenartiger
Menschen: alter, junger, Frauen, Minner, Jugendlicher, vor allem: gebildeter und
weniger gebildeter. Gewiss, es gehen nicht alle in die Kirche. Die Gottesdienstge-

meinde, gerade die Minstergemeinde, ist damals wie heute kein reprisentativer
Querschnitt durch die Bevolkerung. Und die Basler Stadtbevolkerung ist heu-



342 Georg Pfleiderer

te noch viel diverser als zu den Zeiten von Ragaz, Thurneysen oder Buri. Aber
sie war auch damals schon divers. Die Miinstergemeinde ist keine Universitits-
gemeinde. Und die Minsterpfarrer versuchten in ihren Predigten und in ihrem
sonstigen pastoralen Wirken, die Milieuverengung ihrer Gottesdienstgemeinde
zu iiberwinden.

1.2. Kognitive Dissonanzen

Bei allen theologischen Differenzen zwischen den dreien, von denen gleich die
Rede sein wird, ist dies sogar, wenn ich recht sehe, ein sie verbindender gemeinsa-
mer Zug. Alle drei fithlten sie sich den weniger gebildeten oder zumindest gewis-
sen Aussenseitern der Miinstergemeinde sogar mehr zugetan und seelenverwandt
als vielen typischen Vertretern des Basler Grossburgertums. Das ist auch darum
erstaunlich, weil es in allen Fillen eher diese, die buirgerlich-liberal-konservativen,
auch oft pietistisch geprigten Grossbiirger waren, die sie gewahlt hatten und die
sie oft auch zusitzlich finanzierten. Von Thurneysen ist bekannt, dass, wie sein
Biograph Rudolf Bohren schreibt, zu «Neujahr aus der <Dalben> [also der obe-
ren St.Alban Vorstadt] traditionsgemiss <Couverts> ins Antistitium [kamen],
Neujahrsgelder der Reichen, die das diirftige Gehale aufbesserten.»* Und es soll
auch nicht behauptet werden, dass die drei Minsterpfarrer es mit dem Basler
Grossbiirgertum nicht konnten. Alle drei hatten vielfiltige und dichte Bezie-
hungen zu ihm und pflegten intensive personliche Freundschaften. Aber es gab
gleichwohl bei allen in diesem Verhiltnis auch das, was man in der Wissensso-
ziologie eine «kognitive Dissonanz» nennt. Sie fuhlten sich, um es konkret und
zugleich metaphorisch zu sagen, in der Enge der Breite-Wohnungen wohler als
in der Breite der «Dalben»- oder Gellertvillen, deren Bewohnergeist sie oft eng,
traditionalistisch, fanden.’

Das hingt sicher auch mit ihren Herkiinften zusammen. Leonhard Ragaz
war Bauernsohn; Fritz Buri war Miillersohn. Beide waren zumindest in ihren

8  R. Bohren: Prophetic und Seelsorge. Eduard Thurneysen, Neukirchen 1982, 137. Das An-
tistitium ist die Amtswohnung des Antistes, also des Vorstehers bzw. «Hauptpfarrers» der
Basler Pfarrerschaft, traditionell mit einem der Miinsterpfarramter verbunden.

9 Das Gellert, St. Alban (,Dalben®) und die Breite sind Basler Stadrteile, die beiden ersteren,
grossenteils innerhalb der Stadtmauern gelegen, sind biirgerliche bis grossbiirgerliche Wohn-
gegenden; die Breite, rheinaufwirts am Rheinufer entlang gelegen, war ein in der Zeit der
beginnenden Hochindustrialisierung weitgehend neu gebautes Quartier von Arbeitern und
Handwerkern.



Variationen iiber das Gottesreich 343

unmittelbaren Herkunftsfamilien Akademiker der ersten Generation, also self*
made-intellectuals vom Lande. Ragaz ist im Biinderland aufgewachsen, in dem
kleinen Dorf Tamins, Buri im Emmental, in Kernenried bei Burgdorf. Ragaz’
Lebenserinnerungen «Mein Weg» beginnen mit dem Kapitel «Meine Natur-
wurzeln» ' Fritz Buris — aibrigens auch «Mein Weg» betitelt — fangen mit
seinen Kindheits-, Natur- und Tiererlebnissen auf dem Miihlebauernhof an.!!
Grossere Stadte, Urbanitit, haben sie erst in der spateren Schulzeit und vor al-
lem im Studium kennengelernt. Dann aber durchaus richtig und zumindest Buri
auch relativ ausgiebig. Beide liessen sich den Geruch der grossen weiten Welt,
die damals fiir Theologen Deutschland hiess, um die Nase wehen und haben,
wenn auch kurz, in Berlin studiert, Ragaz ausserdem in Jena, Buri noch in Mar-
burg,

Nur Thurneysen kam aus einem Pfarrhaus, und einem stidtischen, sogar ei-
nem basel-stadtischen. Aber dieses stand eben nicht im Gellert oder auf dem Bru-
derholz, sondern im St. ]ohann—Ql_articr, also in einem damaligen Stadtteil der
Arbeiter und kleinen Leute. Allen dreien war darum die Biirger- und zumal die
Grossbiirgerkirche eigentlich fremd. Suspeke war ihnen von Hause aus sozusagen
jede mehr oder weniger schiedlich-friedliche Synthese von Besitzbiirgertum und
kirchlich-religiosem Geist. Alle drei hatten sie Schwierigkeiten mit dieser Art von
kirchlichem Christentum; sie lehnten sich innerlich und teilweise auch dusserlich-
sichtbar dagegen auf. Die Gemeinde, die sie sich wiinschten, das Volk, zu dem sie
predigten, sah eigentlich etwas anders aus als die Gemeinde, die tatsichlich unter
ihrer Kanzel sass.

Aber diese Gemeinde hat sich diese Predigten angehért; sie hat sich, jedenfalls
zu grosseren Teilen, diese, genau diese Prediger gewiinscht und gewihlt; und das
ist bemerkenswert. Vielleicht gibt es und vielleicht gerade in Basel, eine gehei-
me Affinitat von liberal-konservativ-kirchlichem Besitzbiirgertum zu der Sehn-
sucht nach einem anderen Leben. Daran mag der Basler Pietismus schuld sein.
Man erwartet vom Miinsterpfarrer nicht, dass er genau das sagt, was man selber
auch sagt und denkt. Man leistet sich einen, der einem ins Gewissen predigt,
einen Propheten. Aber einen Professor als Propheten. Und in dieser geheimen

10 L.Ragaz: Mein Weg. Band I, Ziirich 1952, 7, vgl. 9-88.

11 Vgl E. Buri: Mein Weg. Privatdruck 1987, 4-13. Dass beide Autobiographien mit der Raum-
metapher «Mein Weg» tiberschrieben sind, zeigt vielleicht auch an, dass sie ihren Lebensweg
als das Uberwinden einer auch riumlichen und sozialen Distanz verstanden haben.



344 Georg Peiderer

Liaison haben sich die Prediger natiirlich auch verindert. Vor allem Thurney-
sen, der als Predigerprophet angefangen hat, ist im Miinsterpfarramt doch sehr
<nachgedunkelt>."”” Aber von allen dreien kann gelten, dass sie den religiosen
Zeitgeist ihrer Ara sowohl spiegelten als auch sich im Licht des Evangeliums kri-
tisch zu ihm zu verhalten suchten.

1.3. Gemeinsame Basler Wurzelprigungen
Und diese charakeeristisch spannungsvolle, ja geradezu dialektische Liaison von
konservativer biirgerlicher Diesseitigkeit und religioser Transzendenzsehnsucht
kann man in Basel weit zuriickverfolgen; sie hat Spuren nicht nur in der Institution
der Miinsterpfarrimter, sondern auch in der Institution der Theologischen Fakultat
hinterlassen, sie hat auch eine wissenschaftlich-literarische Tradition. Ein wichtiger
Markstein darin ist das Fanalbuch, welches die intrinsische Unvereinbarkeit von
liberalem Bildungschristentum und dem urspriinglichen Geist des Christentums
behauptet: die kleine, 1873 publizierte Schrift «Uber die Christlichkeit unserer

3 von Franz Overbeck. Overbeck war Neutestamentler und

heutigen Theologie» '
Kirchengeschichtler, Patristiker an der Basler Theologischen Fakultit; die Schrift ist
hier entstanden. Overbeck war der Freund und Weggefahrte Friedrich Nietzsches,
den Basel ebenfalls nicht nur ertragen, sondern gefordert, den als wissenschaftlich-
publizistisches Weltereignis Basler Biirgergeld, nimlich die - ihm aufgrund krank-
heitsbedingter Berufsunfihigkeit bereits in jungen Jahren gewihrte — Pension der
Freiwilligen Akademischen Gesellschaft, iberhaupt erst moglich gemacht hat.

Der erste, ilteste unserer drei Miinsterprediger, Leonhard Ragaz (1868-1945),
hat bei Overbeck noch gehért, als er seine ersten drei Semester an der Universitat
Basel studierte (Herbst 1886 bis Frithling 1888)."* Overbecks Grundthese war, dass
zwischen dem «weltfliichtige[n] Glauben [...] der iltesten Christen an die baldi-
ge Wiederkehr Christi und den Untergang der gegenwirtigen Weltgestalt»'> und
der schon bald einsetzenden Etablierung des kirchlichen Christentums in der Welt
ein unversdhnlicher Bruch liege. Dieser Bruch werde durch die moderne wissen-

12 Vgl. R. Bohren: Prophetie und Seelsorge (Anm. 8), 133.

13 F Overbeck: Ueber die Christlichkeit unserer heutigen Theologie., In: Ders.: Werke und
Nachlass. Schriften bis 1873. In Zusammenarbeit mit M. Stauffacher-Schaub hrsg. von E. W.
Stegemann und N. Peter, Stuttgart/Weimar 1994, 155-256.

14 Vgl. M. Mattmiiller: Leonhard Ragaz und der religiése Sozialismus. Die Entwicklung der Per-
sonlichkeit und des Werkes bis ins Jahr 1913, Basel und Stuttgart 1957, 54.

15 E Overbeck: Ueber die Christlichkeit unserer heutigen Theologie (Anm. 13), 215.



Variationen iiber das Gorttesreich 345

schaftlich-historische, liberale Theologie nicht iiberwunden, sondern in Wahrheit
vertieft.!®

In gewisser Weise als Seitenstiick und Hintergrund, in gewisser Weise aber auch
als Option zur Uberwindung des aporetischen Duktus dieser These Overbecks
lasst sich das nur zwei Jahre spiter erschienene, frithe Hauptwerk eines anderen
berithmten (spiter) in Basel lehrenden Theologen, nimlich von Bernhard Duhm
lesen: «Die Theologie der Propheten als Grundlage fir die innere Entwicklungsge-
schichte der israelitischen Religion»'". Nicht das deuteronomistische Geschichts-
werk, also nicht das Gesetz, sondern das Phidnomen der Prophetie sei, so lautet
die titelbestimmende These, fiir die Entwicklung des alttestamentlichen Glaubens
grundlegend und wegweisend gewesen. Duhm verstand die Propheten als Figuren,
die in der altorientalischen Welt ihres Gleichen sonst nicht hatten: Sie deuteten ihre
Zeit visionir als ethisch-religiose Gerichtsprediger. Darin lag insofern eine Alterna-
tive zur Aporetik Overbecks, als eine moderne, kritisch-ethische liberale Theologie
durchaus sich als legitime, spite Nachfahrin dieser altorientalischen Mahner und
Gerichtsprediger verstehen konnte. Duhm lehrte ab 1888 in Basel.

Dort hat ihn Ragaz wohl im Winter 1888/89 gehort. Allerdings sind seine spa-
teren Erinnerungen an Duhm keine guten. Darin spricht er von einer «starken Ab-
lehnung seines Buches tiber die Propheten [...], an denen er nach meiner Auffassung
gerade das Wesentliche verkennt, indem er sie so sehr zu blossen Medien und Indi-
vidualisten machte»'%. Dennoch ist — und das zeigt das Zitat auf seine Weise eben
auch — die von Duhm am Alten Testament so plastisch herausgearbeitete Kategorie
des Prophetischen, und zwar des Propheten als vom Gottesgeist durchdrungenen
und getriebenen offentlichen Mahnpredigers, in Ragaz’ spaterem Leben ganz ent-
scheidend. Dies gilt noch viel mehr fiir den genau zwanzig Jahre jiingeren Eduard
Thurneysen (1888-1974). Dieser hat, als er um diese Zeitspanne spiter in Basel sein
Theologiestudium aufnahm, ebenfalls bei Duhm gehért — und sich von ihm beein-
drucke gezeigt."” Und sogar noch der wiederum knapp 20 Jahre jiingere Fritz Buri
(1907-1995), hat, als er in Basel zu studieren begann, ebenfalls Bernhard Duhm

16  Auf den Studienanfinger Ragaz freilich scheint Overbeck und seine Abrechnung mit dem
Christentum zunichst noch keinen grossen Eindruck gemacht zu haben; dessen Wirkung er-
reichte ihn gleichsam verzogert, dann aber umso nachhaltiger.

17 B. Duhm: Die Theologie der Propheten als Grundlage fiir die innere Entwicklungsgeschichte
der israelitischen Religion, Bonn 1875.

18 L. Ragaz: Mein Weg (Anm. 10), 244.

19 Vgl. dazu R. Bohren: Prophetie und Seelsorge (Anm. 8), 40.



346 Georg Pfleiderer

gehort, nimlich dessen letzte Vorlesung iiber den Propheten Jesaja 1928.° Man
konnte ein wichtiges Gemeinsames dieser drei so unterschiedlichen Geister darin
sehen, dass sie alle in unterschiedlicher Weise sich in ihrem weiteren Werdegang von
diesem Basler Alttestamentler angeregt erwiesen.

Bernhard Duhm ist nun aber nicht der einzige gemeinsame Basler Lehrer oder
Anreger von Ragaz, Thurneysen und Buri; es gibt noch einen, fiir den dies ebenfalls
und sogar in noch héherem Masse zutrifft: Paul Wernle (1872-1939). Dieser war seit
dem Jahr 1900 ausserordentlicher, seit 1905 ordentlicher Professor an der Univer-
sitit Basel. Er lehrte neuere Kirchengeschichte, Dogmengeschichte und Geschichte
des protestantischen Lehrbegriffs sowie im Nebenfach Neues Testament. Uber diese
Ficherbreite hinaus besass er ein ausgesprochen systematisch-theologisches Inter-
esse; eigentlich war er der fiir viele Studierende prigende Systematiker und «Star
der Fakultdt»?'. Im Falle von Ragaz fillt die Bezichung zu Wernle zwar in die Zeit
nach seinem Studium; aber sie ist von grosser Sympathie getragen; Wernle hat ihn
niamlich im August 1899 in Chur, wo er seit 1895 Stadtpfarrer war, besucht. Da be-
gann eine Freundschaft, «die fiir Ragaz sehr wichtig werden sollte»*%. Nicht minder
eng war wiederum einige Jahre spiter Eduard Thurneysen mit Wernle befreundet.
Er zihlte zum engsten Kreis seiner Studierenden, wurde von ihm sogar in den fa-
milidren Bergurlaub eingeladen und arbeitete fir ihn als studentische Hilfskraft.??
Und auch noch fiir den jungen Fritz Buri gehorte 20 Jahre spiter der zu dieser Zeit
von Alterskrankheit gezeichnete Paul Wernle zu den prigenden Lehrern. «Im Frey-
Gryndum auf dem Heuberg ...] lasen wirzu viert mit Paul Wernle [...] Schriften von
Luther, Zwingli und Calvin, und ich vermag nicht zu sagen, was mich mehr ergriff:
der leidende Wernle oder die Leidenschaft der Reformatoren.» 2

Paul Wernle war liberaler Theologe, Ritschlianer, der Jesu «Botschaft vom
kommenden Gottesreich»?® unter dem Gesichtspunke der «sittliche[n] Wir-

5 26

kung der Hoffnung [sc. auf dieses kommende Gottesreich]»?¢ auslegte. Wern-

20 Vgl E Buri: Mein Weg (Anm. 11), 25; P. Schulz; A.U. Sommer: Fritz Buri: Sein Weg. Leben
- Denken - Glauben, mit 14 Abbildungen, Fribourg 2007, 18.

21  Vgl. R. Bohren: Prophetie und Seelsorge (Anm. 8), 42.

22 A.Lindt: Leonhard Ragaz. Eine Studie zur Geschichte und Theologie des religiosen Sozialis-
mus, Zollikon 1957, 48.

23 Vgl. R. Bohren: Prophetie und Seelsorge (Anm. 8), 42.

24 F Buri: Mein Weg (Anm. 11), 26; vgl. P. Schulz; A.U. Sommer: Fritz Buri: Sein Weg (Anm.
20), 18.

25  P. Wernle: Jesus. Titbingen 1916, 205, vgl. 2054t

26 Aa0O,243.



Variationen iiber das Gottesreich 347

le vertrat diese Auslegung jedoch nicht nur als Systematiker, sondern auch und
zuerst als Neutestamentler und Historiker; er machte sich anheischig, diese mo-
derne, liberale Interpretation im Licht der radikalen Anfragen Overbecks als
historische Wahrheit vertreten zu kénnen. Er war davon iiberzeugt, dass nicht
apokalyptische Weltuntergangsszenarien, wie Overbeck meinte, im Zentrum
der urchristlichen Eschatologie stiinden, sondern: «dass Gott sein Regiment er-
greife, seinen Herrschaftswillen durchfiihre auf Erden, das ist das Ziel der alten
Christenhoffnung.»*

An diese Zusammenhinge kniipft meine theologiegeschichtliche Deutungs-
these an. Ich mochte im Folgenden gerne zeigen, dass alle drei Basler Munster-
pfarrer je auf ihre Weise <prophetische> Reich Gottes-Theologen auf den Spuren
ihrer Basler Lehrer Bernhard Duhm und Paul Wernle geworden sind. Allerdings
auf voneinander charakteristisch verschiedene Art und Weise; und alle, indem sie
von ihrer Basler Grundausbildung aus weite Wege gegangen sind, die sie selbst
grossenteils als Gegenbewegungen zur Theologie ihrer ehemaligen Basler Lehrer
wahrnahmen. Der durch Duhm und Wernle bestimmte gemeinsame Ausgangs-
punkt ist gleichwohl bei allen die Einsicht, dass der Glutkern der (christlichen)
Bibel in der von den Propheten vorbereiteten Reich Gottes-Botschaft Jesu von
Nazareth zu suchen sei, die unserem Leben und allem unserem Tun ebenso fremd
gegeniibersteht, wie sie zugleich dessen wahren Bewegungsgrund reprisentiert.
Alle drei spiteren Miinsterpfarrer haben ihren Basler Schulsack in ihren spateren
Jahren gehérig ausgemistet und umgekrempele; weggeworfen haben sie ihn aber
zeitlebens nicht.

2. Drei Basler Reich Gottes-Theologen
2.1. Leonhard Ragaz — «Du sollst!» —
prophetische Reich Gottes-Theologie als religids-soziales Gesellschafisprogramm
Leonhard Ragaz war religioser Sozialist. Er war der religiose Sozialist der
Schweiz. Gewdhnlich nennt man seinen Namen in einem Atemzug mit dem-
jenigen eines anderen berihmten Minsterpfarrers, nimlich demjenigen von
Herrmann Kutter, der am Ziircher Neumiinster von 1898 bis 1926 wirkte und
von diesem Leuchtturm aus in und seit den Nullerjahren des 20. Jahrhunderts

27  Aa.O,206.



348 Georg Pfleiderer

publizistisch enorm einflussreich war.® Dessen Schriften «Sie miissen»?
(1903) oder «Wir Pfarrer»* (1907) waren die <Kampfschriften>, mit denen
ihr Autor die biirgerliche Kirche und das liberale Biirgertum seiner Zeit aufzu-
ritteln, sie sozial zu sensibilisieren versuchte. Mit ihrer theologiegeschichtlich-
kulturdiagnostischen Analytik und zugleich stiirmischen Rhetorik vermittel-
ten sie nichts Geringeres als die Zumutung, die vom christlichen Biirgertum
verachtete und verunglimpfte sozialistische Arbeiterbewegung als den eigentli-
chen zeitgenéssischen und zeitgemissen Trager des kommenden Gottesreiches
auf Erden zu erkennen und anzuerkennen. Ragaz war von Kutters Schriften
tief beeindrucke; er schitzte und bewunderte an ihnen neben dem rhetorischen
drive vor allem die profunde ideen- und kulturgeschichtliche Bildung, wie Kut-
ter sie insbesondere in seiner fritheren Schrift «Das Unmittelbare» von 1902
ausgebreitet hatte. Dabei war Ragaz, als er Kutters «Sie miissen» und «Das
Unmittelbare» las, schon selber auf dhnliche Gedanken gekommen. Grossen
Schub gaben diesen, und das ist kennzeichnend fiir ihn, zwei prigende Erleb-
nisse; beide fallen in die Anfangszeit seines Wirkens als Basler Miinsterpredi-
ger, also in die Jahre 1902 bis 1908.

Das cine Erlebnis widerfuhr Ragaz auf einer Bahnfahrt. «Auf der Heimreise
von Bern, wo er einen Vortrag gehalten hat, sitzt er am 2. Februar 1903 im Eisen-
bahncoupé II. Klasse mit drei jungen Kaufleuten zusammen, die laut von ihren
<minnlichen> Abenteuern renommieren, deren Opfer offenbar eine junge Biind-
nerin war. Ragaz ist davon im Innersten verletzt. <Ich hatte erlebe, [schreibt er an
diesem Tagin sein Tagebuch] [...] was meinem Leben eine Wendung geben kann.
So ist mir die Bestialitdt noch nie nahegetreten — nun ist’s vorbei mit allen akade-
mischen Idealen, nun hinein in den Kampt! Gott, ich gelobe es Dir>. Die jungen
Kaufleute werden ihm zu Symbolgestalten der <schmutzigen Bourgeoisie», ... die
nur noch dem praktischen Materialismus lebt und dem verdienten Gericht der
sozialen Umwilzung verfallen ist. <Nun ist mir ein neues soziales Christentum

28  ZuKutter vgl.: G. Pfleiderer: «Ecclesia semper reformandas . Protestantische Selbstkritik am
Beispiel der prophetischen Theologie Hermann Kutters, in: N. Bakski; G. Pfleiderer; Y. Porz-
gen (Hg.): Ausstrahlung der Reformation. Ost-westliche Spurensuche (Schriftenreihe des In-
stituts fiir russisch-deutsche Literatur- und Kulturbeziehungen an der RGGU Moskau, hrsg.
von Dirk Kemper und Elisabeth Chauré, Bd. 22), Wilhelm Fink Verlag, Paderborn 2020,
119-130.

29  H. Kurter: Sie miissen! Ein offenes Wort an die christliche Gesellschaft [Ziirich 1903], Jena
1910.

30 H.Kutter: Wir Pfarrer [1907] Fiinftes Tausend, Jena 1912.



Variationen tiber das Gottesreich 349

aufgegangen. Ich datiere vom 2. Februar 1903 (morgens zwischen 7 und 8 Uhr)
eine neue Periode meines Lebens. > » 3!

So klingt der Berufungsbericht eines sichtlich von hohen moralischen Idealen
angetricbenen religios-sozialen Pfarrer-Propheten!® Gelegenheit zur Ausrich-
tung der Botschaft, die sich ihm nun unmissverstindlich als gotdicher Auftrag
mitgeteilt hat, bietet sich zwei Monate spater.

Ragaz’ zweites Erlebnis ist der Maurerstreik von 1903. Basel war, das muss
man dazu wissen, um die Jahrhundertwende von 1900 eine einzige grosse Baustel-
le. Im Zug der rapiden Industrialisierung, welche die Stadt damals ergriffen hatte,
wurde sie in wenigen Jahren enorm vergrossert. Daran arbeiteten ganze Heere
von Bauarbeitern und Handwerkern, vor allem Maurer, viele davon aus dem Um-
und Ausland, insbesondere aus Italien. Die Lohne waren tief, die Arbeitszeiten
der Sechstagewoche lang. Die Gewerkschaften forderten «die Herabsetzung der
taglichen Arbeitszeit von zehn auf neuneinhalb Stunden und einen Mindestlohn
fir Maurer [...] und Handlanger»*. Als die Bauherren diese Forderungen ab-
lehnten, traten iiber 27000 Arbeiter in den Ausstand. Es kam zu Ausschreitungen.
Da bot der Regierungsrat Truppen auf — das Bataillon 54 zicht mit aufgepflanz-
tem Bajonett durch die Strassen und zwingt so die Streikenden in die Knie —, was
die Frustration der Arbeiter natiirlich noch steigerte. «Am Sonntag nach Ostern
ging der Streik zu Ende. Der grosste Arbeitskampf seit dem Bandarbeiterstreik
von 1868 war auf das Ganze geschen fiir die Maurer ein Misserfolg,»*¢

Zu diesem Zeitpunke ist Leonhard Ragaz seit knapp einem Jahr Miinster-
pfarrer, gewihlt vor allem von den Freisinnigen. Aber das kirchliche Richtungs-
wesen, die Kluft zwischen Liberal-Freisinnigen und Kirchlich-Positiven will er
iberwinden. «Er bezeichnet es als den Kampf seines Lebens, <in dieser moder-
nen Welt und fiur sie Gott und Christus zu suchen.> Er ist iberzeugt, dass Gott

31 A.Lindt: Leonhard Ragaz (Anm. 22), 53.

32 Inseinen publizierten Lebenserinnerungen hat Ragaz dieses Erlebnis nicht konkret geschil-
dert, aber von ihm gesagt: «Ich habe diesen Glauben an das Reich nicht von anderen tiber-
nommen, weder aus Biichern noch von Personen, nicht einmal unmittelbar aus der Bibel, er
hat mir vielmehr erst die Bibel erschlossen. Er ist mir, als ureigenstes Erleben, unmittelbar von
Gott gekommen.» (L. Ragaz: Mein Weg (Anm. 10), 231). Das betreffende Kapitel hat die
Uberschrift «Das grosse Erlebnis» (a.a.0.,230) und schildert «die Wendung meines Lebens,
die grosste, entscheidendste desselben . (Ebd.)

33 P.Schmid: Die Maurerstreikpredigt. In: K. Kusmierz; N. Peter (Hg.): dreissig-, sechzig-, hun-
dertfiltig (Anm. 3), 160-165, hier: 160.

34 Ebd.



350 Georg Pfleiderer

sich gerade im Anbruch einer neuen Zeit neu finden lisst. Im neuen Weltbild
redet in neuer Sprache der alte Gott.»* Nach anfinglichen Schwierigkeiten
beginnt diese prophetische Version einer theozentrischen Fortschrittstheologie
allmahlich zu fruchten. Unter seiner Kanzel finden sich nicht nur Freisinnige,
zu denen er innerlich cher auf Distanz geht, in privaten Briefen nennt er sie
«ein oberflichliches Philistervolk».** «Er hat viele <Positive> in der Predigt,
vor allem aber viele Junge, Studenten, Intellektuelle, Suchende, die sich in keiner
kirchlichen Partei zu Hause fithlen.»?” Die <Positiven> sind in Basel keine or-
thodoxen Altcalvinisten, sondern Ritschlianer wie Paul Wernle, mit dem er viel
verkehrt, Vermittler, Christlich-Soziale. Schon an seiner vorigen Wirkungsstitte
in Chur hatte er sich offen gezeigt fiir die Arbeiterschaft und ihre Sorgen; schon
da war er sich sicher, dass nicht nur die innerkirchlichen, die innerbiirgerlichen
Kliifte iiberwunden werden miussten, sondern vor allem die zwischen religiosem
Biirgertum und sozialer Bewegung.

So ist er gewissermassen innerlich vorbereitet auf das Ereignis des Maurer-
streiks, als er am Sonntag nach Ostern und nach dieser Unruhewoche auf die
Miinsterkanzel steigt. Als Text wihle er Mt. 22, 34-40, das Doppelgebot der
Liebe. Zunichst warnt er davor, im Streik nur die momentane Eskalation eines
Unmuts zu sehen, der sich schon wieder beruhigen werde. Ganz im Gegenteil:
«Die soziale Bewegung ist [...] weitaus das Wichtigste, was sich in unseren Ta-
gen zutragt.»*® «Sie ist [...] eine Umwilzung aller bestehenden Verhaltnisse,
ebenso gross wie die Reformation und grosser als die Franzosische Revolution.
Darum darf auch die Kirche nicht davon schweigen.»*

Dann stellt er vier Fragen und gibt vier klare Antworten. «I. Wie soll ein
Christ sich verhalten im grossen sozialen Kampfe der Gegenwart? Das Eine
scheint mir klar zu sein: Der Christ hat sich immer auf die Seite der Schwachen
zu stellen. [...] Es fillt mir nicht ein, behaupten zu wollen, dass ein Christ So-
zialdemokrat sein miisse. Das wire eine térichte Rede. [...] Aber ein Sozialist
muss ein jeder Christ sein, in dem weiten und tiefsten Sinne, den das Wort hat.

35 A.Lindt: Leonhard Ragaz (Anm. 22), 49.

36 A.a.0.,50; mit Verweis auf diverse Briefstellen von 1902 und 1903.

37 Ebd.

38 L. Ragaz: Ein Wort iiber Christentum und soziale Bewegung. Anlisslich des Maurerstreiks
gehalten im April 1903 im Basler Miinster, in: K. Kusmierz; N. Peter (Hg.): dreissig-, sech-
zig-, hundertfaltig (Anm. 3), 153-159, hier: 154.

39 Ebd.



Variationen iiber das Gottesreich 351

Denn das liegt in dem grossen Gebot Christi: <Liebe deinen Nichsten wie dich
selbst. > »40

«II. Was ist es denn, was wir vor allem verstehen miissen? Wir miissen verste-
hen, um was es sich in der sozialen Bewegung im tiefsten Grunde handelt. [...] Ge-
wiss will der Arbeiter mehr Lohn, kiirzere Arbeitszeit, mehr Schutz, mehr Recht,
aber hinter all diesen materiellen Dingen stehen ideale Krifte, der Drang nach
Freiheit, mehr Seele, mehr Personlichkeit. Es wirkt in der Masse der dunkle Rang,
aus driickender Abhingigkeit, aus stumpfen, dumpfen Zustinden herauszukom-
men zu Luft und Licht eines vollen, edlen, schonen Menschendaseins. Wir miis-
sen Gott danken, dass dieser Drang in ihr erwacht ist. Sonst hitten wir allmihlich
ein neues Sklaventum erhalten; sonst hitte sich mit der Zeit eine stumpfe und
rohe dienende und eine hochmiitige und iibermiitige Herrenkaste entwickelt. Ich
erinnere daran, dass die soziale Bewegung nicht nur die Industriearbeiter umfasst,
sondern dazu gehort auch die Frauenbewegung, die dem Weibe sein Recht und
seine Wiirde erobern will, die Bewegung gegen Unzucht, Alkohol und tausend
idhnliche Nebenstrémungen im grossen Flusse der geistigen Zeitbewegung. Alles
will hinaus auf ein neues Menschentum, eine neue menschliche Wiirde, ein neues
menschliches Zusammenleben.»*

«IIL[...] Wie [aber] kann die Seele sich entfalten, wenn die Bergeslast der
materiellen Not auf ihr ruht? Aus Liebe zur Seele der Briidder und Schwestern
fordern wir soziale Reformen. Die blosse Liebestitigkeit gentigt niche. [...] Und
die emporstrebenden Klassen wollen auch nicht diese Hilfe. Sie wollen nicht Al-
mosen, sondern Gerechtigkeit.»#

«IV. [...] Vielleicht fragt Ihr aber: <Hast Du die soziale Bewegung nicht zu
schén gemalt? [...] Wie kann ein Christ mit Leuten umgehen, die Gott leugnen
und verh6hnen, was ihm das Heiligste ist? [...] Ich konnte vieles darauf antwor-
ten. [...] Nur das will ich sagen: [...] Was die Gottlosigkeit der Arbeiter anbetrifk,
so hat sie teilweise ihren Grund in ungeheuren Fehlern der ofhziellen Christen-
heit. [...] Ubrigens gibt es Gottlosigkeit in allen Bevolkerungsschichten. [...] Im
Ubrigen [...]: Wenn es der sozialen Bewegung noch am rechten Geiste fehlen soll-
te, wohlan, so geben wir ihr diesen Geist. [...] Das ist der Ruf Gottes, wohl uns,

40 A.a.0O., 156f.
41  A.a.0., 156f.
42  A.a.0Q,158.



352 Georg Pfleiderer

wenn wir ihn héren, sonst gehen wir grossen Gerichtszeiten entgegen. Amen.»*

Die Sprache dieser Predigt mag auf uns heute veraltet wirken; in der Sache ist
sie, wie ich meine, aber sehr modern und aktuell: Hier wird die Arbeiterbewe-
gung als Teil einer umfassenden Emanzipationsbewegung verstanden, die auf die
Realisierung von Menschenwiirde, soziale Anerkennung und gesamrgesellschaft-
liche Integration ziel.

Ragaz gibt seine Predigt dem Schweizerischen Protestantenblatt zum Ab-
druck; schon am Samstag wird sie dort gedrucke und lost ein gewaltiges Echo aus.
Im Basler «Vorwirts» erscheint ein — um die der Redaktion <allzu christlich>
erscheinenden Stellen verktirzter — weiterer Abdruck. Ragaz bekommt eine Flut
von zustimmenden und ablehnenden Briefen. Am nichsten Sonntag aber hilt er
bewusst cine «<ganz gewohnliche> Prediges*. Er will nicht eskalieren; es gehe
ihm um die Sache; und die braucht einen langen Atem.

Den hat Leonhard Ragaz. In den folgenden Wochen stellt er sein Buch fertig,
an dem er seit Jingerem gearbeitet hatte. Er nennt es «Du sollst! Grundziige einer
sittlichen Weltanschauung.»* Es ist — dhnlich wie Kutters Kampfschriften dieser
Jahre — der Versuch, den Leserinnen und Lesern den in seinen Augen zugleich
durch den Zeitgeist wie durch den Gottesgeist geforderten «neuen Menschen »*
eindringlich vor Augen zu malen. Aus der Reich Gottes-Botschaft Jesu sei zu ler-
nen: «Wir sollen uns die Grenzenlosigkeit der sittlichen Forderung, insbesondere
der Liebesiibung, klar machen»*. Das ist religids-sozialer Kantianismus im Sin-
ne der Ritschlianer, vor allem Wernles. Aber der Ton ist viel dringender, prak-
tischer. Ragaz griindet — mit Wernle und anderen zusammen - die Zeitschrift
«Die neuen Wege». In den Basler Jahren publiziert, predigt er und hilt uner-
miidlich Vortrige. Er wird — neben Kutter — zu der wichtigsten Stimme des religi-
osen Sozialismus der Schweiz. 1908 wechselt er auf eine Professur fiir Praktische
Theologic nach Ziirich. Diese behilt er bis 1921. Dann wichst ihm der von ihm
empfundene Widerspruch zwischen seiner biirgerlichen Professorenexistenz, der
biirgerlichen Kirche, und seiner prophetischen Reich Gottes-Theologie iiber den
Kopf. Er gibt die Professur auf, konzentriert sich ganz auf die Publizistik, von der

43 A0, 159.

44 P.Schmid: Die Maurerstreikpredigt (Anm. 33), 164.

45 L. Ragaz: Du sollst. Grundziige einer sittlichen Weltanschauung, Ossmannstedt bei Weimar
1911.

46  A.a.0.,23.

47  A.a.0, 109.



Variationen iiber das Gottesreich 353

(und deren Unterstiitzerkreis) er eher kirglich lebt und zieht mit seiner Familie
ins Ziircher Arbeiterquartier Aussersihl. «Es ist [...]», so schreibt er zur Erldute-
rung, «meine[...] Uberzeugung[,] das Reich Gottes muss [...] aus der Kirche in
die Welt.»* Das kann nicht nur eine theoretische Uberzeugung bleiben. «Nicht
eine Reich-Gottes-Theologie hilft uns, und sei sie noch so geistreich und schlag-
fertig, sic schadet vielmehr erst recht und lenkt von Gott und den wahren Krif-
ten seines Reiches ab, sondern bloss Zaten, Tatsachen.»* In sein eigenes Leben
tibersetzt: «Als eine der Formen unserer Arbeit schwebt uns zunichst etwas vor,
was man als eine Verbindung von Settlement (<Siedlung>) und <Volkshochschule>
bezeichnen kann.»> — Vom biindnerischen Tamins iiber Chur ins Basler Miins-
terpfarramt, auf den Ziircher Lehrstuhl, ins Arbeiterquartier: Leonhard Ragaz,
sein Weg.

2.2. Eduard Thurneysen: Reich Gottes-Theologie als seelsorgerliche Predigt
von der ganz anderen Welt Gottes
Anders als bei Leonhard Ragaz und bei Fritz Buri war fur Eduard Thurneysen das
Miinsterpfarramt nicht eine unter mehreren mehr oder weniger gleichwertigen,
zumindest in etwa gleich lang dauernden beruflichen Lebensstationen, sondern
mit einer Dauer von 32 Jahren die mit Abstand lingste; er hatte sie bis zu seiner
Pensionierung 1959 inne. Daneben lehrte er als (Titular-)Professor an der Uni-
versitit, publizierte wissenschaftlich und war dartiber hinaus vielfaltig publizis-
tisch titig. Das ging nur durch einen enormen Arbeitseinsatz. Thurneysen begann
meistens um 7 Uhr morgens zu arbeiten und sass oft am Abend noch bis Mitter-
nacht am Schreibtisch.>! Erméglicht wurde diese grosse Arbeitsleistung, wie bei
den beiden anderen Protagonisten auch, von der Ehefrau, in seinem Fall Margue-
rite Thurneysen, die dem Berufsmenschen-Ehemann die meisten Aufgaben des
alltdglichen und familidren Lebens abnahm. Das reformierte Berufsmenschen-
tum und sein «Du sollst!»-Programm, dem auch Thurneysen sich verpflichtet
wusste, kommt auch darin zum Ausdruck, dass er sich trotz seiner oft 70-80 Stun-

48 L. Ragaz: Warum ich meine Professur aufgegeben habe. In: Ders.: Eingriffe ins Zeitgesche-
hen. Reich Gottes und Politik, Texte von 1900-1945, hg.v. R. Brassel und W. Spieler, Luzern
1995, 50-58, hier: 54.

49 A0, 56

50 Aa.Q.,57.

51 Vgl R. Bohren: Prophetie und Seelsorge (Anm. 8), 148.



354 Georg Pfleiderer

denwoche fiir einen « <faule[n] Hund>» 5 hielt. Solche Selbsteinschitzung war
wohl nicht Koketterie, sondern entsprang auch dem Vergleich mit dem (notabe-
ne gleich durch zwei Frauen unterstiitzten) Karl Barth, mit dem ihn bekanntlich
eine jahrzehntelange Berufsmenschenfreundschaft verband.

In dieser Freundschaftsbezichung waren die Rollen von Anfang an klar ver-
teile: Barth, zwei Jahre ilter als Thurneysen, war, als sie sich um 1907 in der
Studentenverbindung Zofingia kennenlernten,” der philosophisch und theo-
logisch Belesenere, Aktivere, der Vorpreschende und derjenige, der in dem lan-
ge Zeit gemeinsamen theologischen Projekt unbestritten der fiihrende Kopf
war. Thurneysen hatte die Rolle des jiingeren Bruders,** man koénnte auch sa-
gen: die — im Sinne biirgerlicher Genderlogik — weibliche: er war intuitiver,
dadurch auch fiir Barth anregend, hat dessen Fithrungsrolle von Anfang an
akzeptiert und sich ihm bereitwillig als kritischer Mitdenker zur Verfigung ge-
stellt. Ohne die intensive Sparringspartnerschaft mit Thurneysen wire es kaum
zur Entstehung der Dialektischen Theologie Barth-Thurneysenscher Proveni-
enz in jenen Jahren um den Ersten Weltkrieg gekommen. Sie waren ¢ine in-
tensive Arbeitsgemeinschaft und wollten als Team wahrgenommen werden.”
Berithmt ist die Formulierung aus dem Vorwort von Barths zweitem Romer-
briefkommentar: «Kein Spezialist wird dahinter kommen, wo in unserer auch
hier bewihrten Arbeitsgemeinschaft die Gedanken des einen anfangen, die des

andern aufhéren.» ¢

52 AaD,89.

53 Ubrigens waren auch Ragaz und Buri Zofingia-Mitglieder.

54  Bei Bohren findet sich der anrithrende Bericht, Thurneysen sei urspriinglich der jiingere von
zwei Zwillingsbriidern gewesen, von denen der iltere gleich nach der Geburt verstorben sei.
Dies habe sein Verhiltnis zu Karl Barth prifiguriert, vgl. 2.a.0., 29. Es wiire zu priifen, ob sich
dafiir Anhaltspunkte in Egodokumenten von Thurneysen finden lassen.

55  Das erste Produkt der neuen theozentrischen Bibeltheologie ist der gemeinsam verantwortete
Predigtband «Suchet Gott, so werdet ihr leben!» von 1917, in dem die jeweils sechs Predig-
ten nicht namentlich gekennzeichnet sind (vgl. dazu G. Pfleiderer: Karl Barths praktische
Theologie. Zu Genese und Kontext cines paradigmatischen Entwurfs systematischer Theolo-
gic im 20. Jahrhundert, Tiibingen 2000, 263-274). Und vor allem war Thurneysen an beiden
Auflagen von Barths Romerbriefkommentaren intensiv beteilige. Vgl. K. Tolstaja (Hrsg.):
«Das Romerbriefmanuskript habe ich gelesen>. Eduard Thurneysens gesammelte Briefe und
Kommentare aus der Entstehungszeit von Karl Barths Romerbrief 11 (1920-1921), Ziirich
2015.

56  K.Barth: Der Rémerbrief (Zweite Fassung) 1922. Hrsg. von Cornelis van der Kooi und Katja
Tolstaja, Ziirich 2010, 24.



Variationen iiber das Gottesreich 355

Ausserlich bedingend fiir jene Intensivbezichung war der Zufall, dass Barth
und Thurneysen ungefihr zeitgleich in benachbarten Dérfern des Aargaus ihre
ersten Pfarrstellen antraten. Barth 1911 in Safenwil, Thurneysen zwei Jahre spater
in Leutwil-Diirrendsch. Dazwischen lagen zweieinhalb Stunden eiligen Fussmar-
sches, den sie mehrmals in der Woche hinter sich brachten. Nicht selten ldutete
Barth schon um halb acht Uhr morgens an der Leutwiler Pfarrhaustiir. Zusatzlich
schrieben sie sich von 1913 bis 1921 unermiidlich Briefe, die im Druck tiber 500
Seiten umfassen.’’

Barth hatte Thurneysen zum Studium in Marburg geraten, was den Effekt
hatte, dass sie beide tber in etwa dhnliche Ausbildungen in liberaler Theologie
und neukantianischer Philosophie verfiigten. Bei Thurneysen kam ein ausge-
sprochenes Faible fiir den damals in Heidelberg lehrenden Ernst Troeltsch hin-
zu; er schenkte Barth zur Hochzeit 1913 dessen «Soziallehren».>® Thurneysen
war fur Barths intellektuelle Entwicklung in der gemeinsamen Anfangszeit auch
darum wichtig, weil dieser ihm nihere Beziehungen zu Paul Wernle, zu Ragaz
und Kutter, aber vor allem auch zu Christoph Blumhardt in Bad Boll, vermittelte.
Dorthin war Thurneysen schon als 16-Jahriger mit seiner aus Wiirttemberg stam-
menden Stiefmutter gereist. Dem melancholischen Jugendlichen, der frith seine
leibliche Mutter verloren hatte und der mit seinem wohl etwas unzuginglichen,
konservativen Pfarrer-Vater nicht allzu viel anfangen konnte, war Bad Boll zum
veritablen «Gnadenort»* geworden. Blumhardes realistische, religios-soziale
Bibeltheologie wies beiden Aargauer Jungpfarrern den Weg, auf dem sie ihre von
Wernle und den Marburgern, insbesondere Wilhelm Herrmann, sowie an Kutter
und Ragaz geschulte, neo-ritschlianische Reich Gottes-Theologie weiterzuent-
wickeln, nimlich theozentrisch-realistisch zu radikalisieren versuchten. Schliis-
selereignis fir diese von Barth und Thurneysen anvisierte Verschirfung war die
religios-theologische Deutung des Kriegsausbruchs und seiner Umstinde. Das
affirmative Verhilenis, das ihre ehemaligen deutschen Hochschullehrer dazu ein-
nahmen, erschien ihnen hochproblematisch; und Ragaz’ kritische Haltung waren
ihnen nicht radikal genug. «Was [...] Ragaz von der verwandelnden Kraft der

57  Vgl. E. Thurneysen (Hg.): Karl Barth - Eduard Thurneysen, Briefwechsel Bd. 1, 1913-1921,
bearbeitet und hrsg. v. Eduard Thurneysen (Karl Barth Gesamtausgabe V. Briefe), Ziirich
1973

58  Vgl. dazu die interessanten Uberlegungen bei R. Bohren: Prophetie und Seelsorge (Anm. 8),
46-48.

59  R.Bohren: Prophetic und Seelsorge (Anm. 8), 33, vgl. 33-38.



356 Georg Pfleiderer

heutigen Katastrophen schreibt [...]», so Thurneysen an Barth einen Monat nach
Kriegsausbruch, «[...] ist nicht unrichtig. Aber was ich in diesen Tagen in meiner
Gemeinde an Selbstsucht und Egoismus sehen muss, zeigt mir, dass auch die heu-
tige Katastrophe noch nicht hart genug ist und also nicht die letzte sein wird.»
Allerdings ging es den beiden Schweizer Jungpfarrern nicht nur um theologische
Zeitdeutung, sondern darin um die fundamentaltheologische Frage, wie eine
Theologie zu konzipieren ist, die solche Gerichtsprophetie theologisch adiquat
zu denken und zu prisentieren vermag. Nach einem Gedankenstrich fahrt Thur-
neysen unmittelbar fort: «Ich lege dir eine Predigt von Kutter bei, [...] und meine
letzte Sonntagspredigt, sie handelt vom Zorn Gottes.» !

Aber wiewohl solche Rede vom Zorn Gottes gegeniiber der liberalen Theo-
logie Ritschls und seiner Schiiler, die sie als anthropomorph-vorsittlich aus dem
genuin christlich-ethischen Gottesbild ausgeschieden hatten, bereits einen Neues
ankiindigenden Bruch bedeutete, kénnen Predigten vom Zorn Gottes die gesuch-
te Tieferlegung der Theologie in Richtung auf einen sich dem frommen Etleben
entziehenden, ihm als absolutes Subjeke gegeniiber tretenden Gott noch niche
leisten. Erst Barths Romerbrietkommentare, insbesondere der zweite, entwickeln
eine Denkform biblisch-theozentrischer Theologie, in der das méglich erscheint.

Das Christusgeschehen, so heisst es dort, sei der Punkt, in dem die Gottesof-
fenbarung auf die Welt und das menschliche Erkennen «senkrecht von oben s,
und ohne nennenswerte raum-zeitliche Ausdchnung, trifft. «Senkrecht von
oben», auch diese Zentralmetapher steckt Thurneysen, der sie bei dem Bibel-
theologen Friedrich Ziindel gefunden hatte, seinem Freund zu.*

Aber was wird in einer solchen steilen Vertikaltheologie, die alles Erleben,
alles Menschliche, alle Erfahrung und Analogie, aus der Theologie ausscheiden
will, aus dem Menschen? Wo finden wir eine Sprache, die jenseits moderner psy-
chologischer Einfithlungs- und Erlebnissprache dieser Drastik gerecht wird, in
der angesichts der radikalen Krise alles Menschlichen nun offenbar vom Men-
schen zu reden ist? Wie reden wir mit den Menschen konkret praktisch tiber ih-
ren Glauben? Das ist die Frage, die Thurneysen umtreibt, starker als Barth; denn
wihrend Barth 1921 einem Ruf auf eine Gottinger Professur folgt und nun nur
noch die Sorge hat, wic er die neue Theologie unter den Augen der hochgebilde-

60  Brief vom 3.9.1914, in: Karl Barth — Eduard Thurneysen Briefwechsel Bd. 1 (Anm. 57), 9.
61 Ebd.
62 Vgl. R. Bohren: Prophetic und Seclsorge (Anm. 8), 79.



Variationen iiber das Gottesreich 357

ten Kollegen intellekeuell etablieren kann, bleibt Thurneysen Pfarrer. Die Suche
nach einer ihrer dialektischen Theologie adiquaten Menschenrede fithrt ihn — zu
Dostojewski. Die grossen Menschenromane des abgriindigen Russen werden ihm
zur Fundgrube fir die Rede vom Menschen, der in existenzieller Verlorenheit mit
nackten Hinden vor Gott steht. Die Religion, die Kirche, hat abgewirtschaftet;
sie ist das Reich des Grossinquisitors, des frommen Atheisten. Die kleine, gera-
de 77 Seiten starke Schrift «Dostojewski»® von 1921, die aus dieser Suche und
Besinnung entsteht, schligt in der suchenden Krisenzeit ein wie eine Bombe. In-
nerhalb kiirzester Zeit wird sie in mehreren tausend Exemplaren iiberall im deut-
schen Sprachraum verbreitet und ihr Autor weithin bekannt.

Was fiir Barth Paulus ist, ist fiir Thurneysen Dostojewski. Aber auch Thurney-
sen bleibt nicht bei der intelligenten Paraphrase des paradoxen Kerygmas stehen;
auch er sicht sich vor die Aufgabe gestellt, diesem einen theoretischen Rahmen zu
geben, der bei ihm vor allem auf eine neue Grundlegung der Praktischen Theolo-
gie zielen muss. Deren Kerngeschift ist aus Sicht beider Offenbarungstheologen
zweifellos die Homiletik, die Lehre von der Predigt. In dem Aufsatz «Die Auf-
gabe der Predigt>» von 1921 vollzieht Thurneysen den Bruch mit der erfahrungs-
orientierten Homiletik seiner liberalen Lehrergeneration. Die Predigt ist nicht
religiose Rede, die das religiése Erlebnis und die religiése Lebensdeutung durch
die Anwendung von rhetorisch-psychologischen Kunstregeln moglichst gekonnt
frei- und in Szene setzt. Die Homiletik der paradoxen Offenbarungstheologie
folgt einem Programm konsequenter Destruktion; sie mochte nicht methodi-
sche Fingerzeige geben, sondern stellt radikale Verbotsschilder auf, die den Pfar-
rer bewusst in die Krise fithren wollen, ihn sozusagen nackt machen vor Gott:
«Darum erste Regel: Keine Beredsamkeit»*, zweite Regel: kein «Eingehen auf
das sogenannte Bediirfnis des Horers. Die Predigt ist nicht der Ort, wo um das
Verstindnis des Menschen, sondern wo um das Verstindnis Gottes gerungen
wird.»® Dritte Regel: «Keine Abwechslung in der Predigt! Es muss jeden Sonn-
tag alles und darum jeden Sonntag das Gleiche gesagt werden.» ¢ «Der Tod alles
Menschlichen ist das Thema der Predigt. Darum treibe man in der Predigt nicht
Aufbau, sondern Abbau. Abbau alles dessen, woran der Mensch sich klammert.

63  E.Thurneysen: Dostojewski. Miinchen 1921 [3. Aufl. 9.-11. Tsd. 1925; 4. Aufl. 1930].

64  E.Thurneysen: Die Aufgabe der Predigt. In: Ders.: Das Wort Gottes und die Kirche. Aufsitze
und Vortrige hrsg. von Ernst Wolf, Miinchen 1971, 95-106, hier: 101.

65 A.a.0,102.

66 A.a.0.,104.



358 Georg Pfleiderer

[...] Nirgends sollte der Angriff auf die Welt [...] radikaler [...] geschehen als dorre,
wo man von nichts anderem zeugen will als von der kommenden, der hereinbre-
chenden, der ganz und gar andern, neuen Welt Gottes.»*

Wie schreibt und hilt man, ausgestattet mit einer solchen radikal-negativen
Homiletik, Predigten? Diese in der wissenschaftlichen Diskussion oft gestellte
Frage soll durch einen Blick auf einige Predigten Thurneysens aus seiner Zeit als
Miinsterpfarrer beantwortet werden. Die Urteile tiber seine Predigten gehen iib-
rigens auseinander; viele fanden sie oft ein wenig langweilig; dazu zahlte auch
Karl Barth, der sich, nachdem er 1935 aus Deutschland nach Basel re-immigriert
war, selten ins Miinster zu Thurneysen bemiihte.®® Liest man die Predigten des
Antistes heute nach, so kann man Barth leider verstehen. Wahrend Thurneysen
in seiner Zeit in St.Gallen-Bruggen (1920-1927) noch oft frisch, iiberraschend
und sprachsensibel gepredigt zu haben scheint,”” wirken seine Basler Miinster-
predigten nicht selten ein wenig redundant und in ihrer Gedankenfiihrung kon-
ventionell. Das Miinster und das Amt des Antistes scheinen den fritheren <Stiir-
mer fiir das Himmelreich> doch etwas abgebremst und in der Tat «<nach[ge]
dunkel[t]>»7° zu haben.

Am stirksten ist Thurneysen — trotz gewisser traditionalistischer Klischees —
in den seelsorgerlichen Passagen seiner Predigten. Ich greife exemplarisch zwei
heraus; beide stammen aus den frithen 1950er Jahren; zunichst eine Predigt tiber
die Maria und Martha-Perikope, Lk. 10, 38-42; im Druck iiberschrieben: «Eins
ist not!»”! Der mussevollen Maria stellt der Prediger hier die geschiftige Martha
gegeniiber; er findet sie in den Hausfrauen unter seiner Kanzel, die permanent
fleissig sind. «Sie putzen, sie flicken, sie kochen, sie gehen treppauf und treppab,
die Wohnung ist aufgerdumt, das Essen ist bereit, wenn der Mann heimkommt.
[...] Aber der Gottesdienst am Sonntag? Die Bibel lesen? — dazu haben sie keine
Zeit»"%. «Aber es geht nicht nur die Frauen, es geht auch uns Minner an. Wir

67 A.a.0.,103f.

68  Vgl. R. Bohren: Prophetic und Seelsorge (Anm. 8), 84.

69  Vgl. die schéne Predigt Thurneysens «Was uns rettet. Apostelgeschichte 16, 30-31» und die
nicht minder schéne Predigtanalyse von A. Grézinger: «Auch du hingst mit Gott zusam-
men >, in: K. Kusmierz; N. Peter (Hg.): dreissig-, sechzig-, hundertfaltig (Anm. 3), 1267-171,
bzw. 172-178.

70  R.Bohren: Prophetie und Seelsorge (Anm. 8), 133.

71  E.Thurneysen: Eins ist not! Predigt iiber Lukas 10, 38-42, gehalten im Munster zu Basel, in:
Basler Predigten 15 (Nr.1 Mai) 1951, 3-9.

72 AaQ.,4.



Variationen iiber das Gottesreich 359

streben und schaffen. Wir wollen hoher hinaus. Wir wollen unsere Jahre auskau-
fen. Auch wir tun es nicht fiir uns selbst. Wir denken an unsere Familie. Wir
sorgen fiir die Frau, fiir die Kinder. Wir sehen das Alter iiber uns kommen.»"?
Und er schliesst sich auch selber ein: «Ich denke zwar, ich sei ein rechter Pfarrer.
Ich unterrichte, ich predige, ich gehe den Leuten nach, ich tue meine Pflicht, so
gut ich es verstehe.»”* Aber alle gemeinsam, Frauen wie Minner, der Prediger wie
die Hérerinnen und Horer, miissten sich die Frage stellen: «Was aber sagt Gott
dazu?» Titen sie das, kdnnten sie merken: «Es ist wahr, es fehlt mir das Eine, das
not tut. Und jetzt hingt alles daran, dass ich, auch ich still werde und aufihn hére.
Er hat mir etwas zu sagen und zu geben, was kein Anderer in der ganzen weiten
Welt mir sagen und geben kann. Was sagt er uns? Er sagt uns etwas ganz Einfa-
ches und Grosses. Er sagt uns: dass Er da ist. [...] Er sagt uns, dass unser Leben ihm
gehort, lingst und ganz ihm gehoérr, weil er alles fur uns getan hat. Und er sagt
uns, dass wir damit vor Gott bestehen kénnen und darum dann auch in unserem
Leben bestehen konnen.»”

Das ist cine Predigt, die, wenigstens wenn man sie als ganze und nicht im
kurzen Auszug hort oder liest, durchaus als gepredigte Rechtfertigungsbotschaft
<funktioniert> haben diirfte; sie ist eindringlich, fiir heutige Ohren vielleicht
ein wenig zudringlich; aber sie geht zu Herzen, Sie ist wie ein gutes Seelsorge-
gesprich. Das sprengt das konventionelle Setting der traditionellen Rollenkli-
schees, die nicht hinterfragt werden, lisst die einfache Gleichsetzung von Jesus
und kirchlicher Frommigkeit (Bibellesen, Sonntagsgottesdienst) verzeihen wie
auch die etwas schablonenhafte Sithnetheologie, die hier anklingt.

Mehrere Predigten Thurneysens drehen sich um das Thema Reichtum und
Geld, so etwa eine mit dem Titel «Der reiche Mann und der arme Lazarus»7¢
vom 25. November 1951 oder eine andere «Jesus und das Geld»”” vom Januar
1953. In der Lazaruspredigt wird zuerst Lazarus als der Arme, Beduirftige ge-
schildert. «Weil Lazarus arm war, weil er in der Tiefe lag, darum konnte Gott

73  A.a.O,>s.
74  A.a.Q.,8.
75 A.a.O. 8f.

76 E.Thurneysen: Der reiche Mann und der arme Lazarus. Predigt tiber Lukas 16, 19-31, gehal-
ten am 25.November 1951 im Miinster zu Basel, in: Basler Predigten, 15. Jg., Nr. 8, Dezember
1951, 12.

77  E. Thurneysen: Jesus und das Geld. Predigt iiber Lukas 18, 18-30, gehalten im Minster zu
Basel, in: Basler Predigten 16. Jg, Nr. 9 Januar 1953, 1-10.



360 Georg Pfleiderer

sich seiner annehmen.»"® «Aber der reiche Mann? Wo bleibt der? Hat Gott
ihn denn nicht auch lieb? Darf man denn nicht auch reich sein? Darf man es
nicht auch einmal gut haben? Ist Reichtum schon Siinde? Nein, wahrhaftig,
du darfst alles haben und dich dessen freuen, was Gott dir schenkt an Giinter
und Gaben. Nur! — vergiss es nicht: Hart neben dir wohnt der Andere, der das
alles nicht hat, was du hast, der Einsame, der Verkiimmerte und Besorgte, der
Bedriickte und Elende, der Verachtete, der Ungebildete, der mit dem grossen
Manko an Liebe in seinem Leben. Siehst du ihn denn nicht? [...] Nur mit ihm
zusammen kannst du zum Vater kommen. Das ist es, was uns dies so unerhort
ernste Gleichnis sagen will: Darum: Schau nach Lazarus!»" Aber: «Noch ein-
mal steigt die Frage vor uns auf: Wo ist dein Lazarus? Wo ist der Andere, der
vor deiner Tire liegt, dass du ihm zum Nichsten werdest? [...] Ja, wo ist er, mein
Lazarus? Mein Herz beginnt zu zittern. Vielleicht ist dein Lazarus dein eigener
Mann, deine eigene Frau, dein Nichster in deiner Ehe, der neben dir darbr, weil
du ihn nicht siehst. Vielleicht ist Lazarus eines deiner Kinder, das in einer inne-
ren Not lebe, vielleicht dein Nachbar, dein Arbeitskollege, [...] dein Freund, [...]
deine Freundin, dein Sportskamerad, mit dem du in die Berge gehst am gleichen
Seil, vielleicht der Bettler, der an deiner Tire steht. Sich ihn doch! Frage nach
ihm! Bring ihn zum Reden! Brich das Eis der Gleichgiltigkeit oder der Kon-
vention, die zwischen euch herrscht! [...] Er ist dir vielleicht unsympathisch, du
magst ihn nicht, er geht dir auf die Nerven. Aber es [...] fehlt ihm etwas, und
du hast, was er nicht hat. Du hast vielleicht Geist, und er ist unbegabt, du hast
Freundschaft, und er ist einsam, du bist lebenstiichtig, und er ist gchemmt. [...]
Sieh seine Einsamkeit, sieh seine Unbeholfenheit, seine Schwiche, seine Gebun-
denheit, seine Schwermut, seine Gottlosigkeit! Sieh das alles an, und dann gehe
nicht an ihm voriiber! Sei nicht der reiche Mann! Da ist dein Lazarus, sei sein
Bruder, seine Schwester! Bedenke, dass du nach ihm gefragt bist! Und bedenke:
es ist Jesus, der dich nach ihm fragt. Er fragt dich nicht, um dich zu quiélen. Er
fragt dich, um dich zu retten. [...] Er, Jesus Christus selber, will dir begegnen in
der Gestalt dieses Lazarus, um dich hineinzuziehen in die Liebe Gottes, die aus-
gegossen ist iiber allen Armen und allen Reichen, weil sie alle Kinder des Vaters
sind. Amen.»®

78  E.Thurneysen: Der reiche Mann und der arme Lazarus (Anm. 76), 8.
79  Aa.0.,9.
80 A.a.O,l11f



Variationen iiber das Gorttesreich 361

Auch diese Predige diirfte angekommen sein; sie wirke bis heute. Sie wirke,
obwobhl sie ja eigentlich eine Gesetzespredigt ist, trostlich. Warum wirke sie trost-
lich? Unter anderem wohl, weil sie den Reichtum entmaterialisiert und ihn als
Fundus all der positiven Qualititen deutet, die wir uns zuschreiben diirfen. Diese
bestreitet sie gar nicht. Sie nimmt die Zuhorerinnen und Zuhérer bei ihren Star-
ken und fordert sie auf, diese in Sensibilitit fiir die Schwichen anderer zu deren
Nutzen zu gebrauchen. Sie zeigt in dieser sozialen Umsetzung unserer Stirken ei-
nen Mehrwert auf gegentiber der selbstverliebten Praxis, die der Normalzustand
ist.

Gewiss, man kann sich an der traditionellen (biirgerlichen) Metaphorisie-
rungs- und Verinnerlichungsstrategie grosser materieller Besitzunterschiede st6-
ren, die hier Verwendung findet; man kann die damit einhergehende trostliche
Wirkung einen falschen Trost finden; gleichwohl spricht hier der grosse Seelsor-
ger, der Thurneysen gewesen ist. Er war es nicht zuletzt auch seinem Freund Karl
Barth, etwa in dessen schwieriger Ehekrise um das Jahr 1932. Er war es auch sehr
vielen Mitgliedern der Miinstergemeinde.

Man kann fragen: Hat sich Thurneysen bei diesen Predigten der Miinsterzeit
an seine eigenen drei Verbote von 1921 gehalten: keine Beredsamkeit, kein Einge-
hen auf das sogenannte Bediirfnis des Horers, keine Abwechslungin der Predige?
Hinsichtlich des Wortlauts muss man sagen: Nein. Er bricht sie alle. Die Pre-
digten sind beredt, aber eben nicht geschwitzig, sie gehen auf die Horer ein, sie
sind - in den untersuchten Fillen jedenfalls — abwechslungsreich. Hinsichtlich
der Intention jener Regeln allerdings kénnte man sagen: Er hat sich doch an sie
gehalten. Die Predigten sind namlich nicht fromme Plauderei oder nondirektive
«Ich verstehe Dich»-, «ich spiire Dich»-Therapie, sondern sie nchmen Mass an
einem Seelsorgegesprich nach klassisch pastoralem Verstindnis, also dem Beicht-
gesprich, wie wir es z.B. in den Liturgien lutherischer oder unierter Kirchen bis
heute in formalisierter Weise finden, etwa in der Form von «Siindenbekenntnis
mit Beichtfrage» und anschliessender «Absolution»*'.

Thurneysen hat dieses Seelsorgeverstindnis nicht nur in seinen Predigten und
in seiner pastoralen Praxis praktiziert, sondern auch theoretisch breit, in mehre-

ren Grundlagenwerken, entfaltet. Er ist einer der wichtigsten Seelsorgetheoretiker

81  Agende fiir die Evangelische Landeskirche in Baden, Band 1. Ordnung der Gottesdienste,
Karlsruhe 1996, 18f.



362 Georg Pfleiderer

des 20. Jahrhunderts. An seinem Konzept von «Seelsorge als Verkiindigung»
haben sich die psychologisch-empirisch-empathischen Poimeniker der letzten
Jahre abgearbeitet. Hier, in der Seelsorgelehre, taucht als zentraler «Inhale der
seelsorgerlichen Verkiindigung» das «Reich Gottes»* wieder auf. «Das kom-
mende Reich kann nur bildhaft als <Grosse> bezeichnet werden. Denn es ist nichts
Gegenstindliches, Dingliches. [...] [Es ist] durch und durch personal zu verste-
hen. Personal, nicht dinghaft tritt es [...] in Erscheinung in der Gestalt Jesu Chris-
ti, mit dem es unter uns angebrochen ist. Das miissen wir vor Augen haben, so oft
wird davon reden, so oft wir um sein Kommen bitten.» 3 Was wir uns unter einer
solchen personalen Ubersetzung des kommenden Gottesreiches in der Seelsorge,
aber auch in der Predigt vorzustellen haben, hat Thurneysen in der Predigt vom
reichen Mann und dem armen Lazarus exemplarisch vorgefiihrt.

2.3. Fritz Buri: Reich Gottes-Theologie als Theologie
verantwortungsbewussten Glaubens
Das kirchliche Richtungswesen und die von ihm verursachten Streitereien zwi-
schen den Kirchenparteien waren in der Miinstergemeinde wihrend der Ara
Thurneysen keineswegs obsolet geworden; ganz im Gegenteil. In der Miinster-
gemeinde bestanden die beiden oppositionellen Gemeindevereine, der freisinni-
ge der Reformer und der positive, wihrend der gesamten Amtszeit Thurneysens
fort. Die gesamte Gemeindearbeit verlief wie wohl in allen Basler Gemeinden
zweispurig: «Jede Gemeinde hat ihren positiven und reformerischen Gemein-
deverein, ihren positiven und reformerischen Frauenverein, ihre positive und
reformerische Krankenschwester [...], Kinderabend oder Sonntagsschule [...],
Jugendvereine usw.[...] Zum Abendmahl gehen wir getrennt.»* Thurneysen
war natiirlich vom positiven Gemeindeverein gewihlt worden. Besonders heftig
waren die Kimpfe 1948 ausgebrochen, als der freisinnige Gemeindeverein ver-
suchte, auf der traditionell positiven Pfarrstelle von St. Alban mit Fritz Buri einen
Liberalen durchzusetzen — was auch tatsichlich gelang. Das war Thurneysen so
auf den Magen geschlagen, dass er im Kreuzgang des Miinsters einen Ohnmachts-

82  E.Thurneysen: Seelsorge im Vollzug, Ziirich 1968, 23.

83 A.a.Q,36.

84 A0, 39

85  Gottesdienst und Parteidienst, in: «Der Aufbau», Separatdruck 1968, 6, zit. n. R. Bohren:
Prophetie und Seelsorge (Anm. 8), 136.



Variationen iiber das Gotresreich 363

anfall bekommen haben soll.* Als Buri 1957 zum Nachfolger des freisinnigen
Albert Wolfer auf die liberale Miinsterpfarrstelle gewihlt werden sollte, der diese
Stelle seit 1934 innegehabt hatte, war von solchen Kimpfen jedoch nichts mehr
zu spiiren. Buri berichtet in seiner Autobiographie vielmehr anerkennend iiber
Thurneysen: «Mit Thurneysen begann sich schon, als ich noch an St. Alban war,
ein freundschaftliches Verhiltnis anzubahnen. Bei seinen hiufigen Besuchen in
der Malzgasse stellte er sein Rad manchmal am Tor unseres Pfarrhauses ab, um
mich rasch zu griissen. Als wir dann an der Augustinergasse wohnten, besuchte
ich ihn oft, wenn ich zum Miinster ging, im Antistitium, wo er im Erdgeschoss
sein grosses Studierzimmer hatte. Bei aller Gegensitzlichkeit unserer theologi-
schen Ansichten verstanden wir doch, sie gegenseitig zu wiirdigen. [...] Im Pfarr-
kollegium kehrte er nie den Hauptpfarrer hervor, und ich hielt das auch so, als
nach seinem Riicktritt diese Stellung mir zufiel.» ¥

Ungeachtet dieses durchaus freundschaftlichen Verhiltnisses waren die theolo-
gischen Positionen Buris und Thurneysens — wie auch ihre intellektuellen Biogra-
phien insgesamt — aber doch in der Tat sehr verschieden, ja gegensitzlich. Buri war
einer der im 20. Jahrhundert - nicht zuletzt durch das machtige Gegenwirken der
Dialektischen Theologie — vor allem in Deutschland selten gewordenen Vertreter
einer liberalen, also religions- oder existenzphilosophisch und psychologisch grun-
dierten Theologie. Nach Kirchenkampf und Zweitem Weltkrieg schien eine solche
an kulturell und geschichtlich vermittelte Grossen ankniipfende Theologie kaum
noch plausibel zu sein. In der Schweiz allerdings fand die von der Dialektischen
Theologie, auch vom neu erstarkten, vor allem lutherischen Konfessionalismus
forcierte Verkirchlichung der wissenschaftlichen Theologie nicht tiberall Anhin-
ger. Namentlich in Bern, aber auch andernorts und vor allem auf exegetischen und
kirchengeschichtlichen Lehrstithlen wurde die liberale Tradition auch wihrend
ihrer allgemeinen Latenzzeit in den mittleren Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts
(1930 - 1970) fortgesetzt. In Bern waren mit Martin Werner (1887-1964) und
seinem Schiiler Ulrich Neuenschwander (1922-1977) auch in der Systematik libe-
rale Theologen kontinuierlich prasent. Der neben Neuenschwander andere wich-
tige Schiiler Werners war eben der 1907 geborene Fritz Buri.

Die prigende Grundfigur und der eigentliche spiritus rector der Schweizer
oder Berner liberalen Theologie des 20. Jahrhunderts war jedoch Albert Schweit-

86  Vgl. E Buri: Mein Weg (Anm. 11), 61.
87 A.a.0.,75f



364 Georg Pfleiderer

zer.® Mit ihm wusste sie sich vor allem einer niichternen, religionsgeschichtlichen
Bibel- und vor allem Jesusforschung verpflichtet, die ihr religios-theologisches
Kraftzentrum in der «Mystik» suchte und von einem hohen kulturethischen
Gestaltungswillen bestimmt war. Der entscheidende Unterschied der liberalen
Theologen zur Dialektischen Theologie, aber teilweise auch zum Ritschlianismus
etwa Paul Wernles, liegt somit darin, dass die liberale Theologie und der von ihr
begriindete «Neuprotestantismus niemals, ohne sein Wesen geradezu aufzuge-
ben, die wissenschaftlich-historische Methode der Bibelforschung zugunsten ei-
ner dogmatischen Hermeneutik verlassen kann»*’.

Vor allem eine urchristentumsgeschichtliche Grundeinsicht Schweitzers blieb
fiir seine theologischen Anhinger in der Schweiz stets leitend, nimlich diejenige,
dass Jesus ein Reich Gottes gepredigt hatte, fiir das die Vorstellung cines realen
Eintretens in der riumlich-geschichtlichen Wirklichkeit konstitutiv war. Die ra-
dikale Ethik Jesu, die zur Feindesliebe gesteigerte biblische Nichstenliebe, wie er
sie vor allem in der Bergpredigt verkiindet hatte, war urspriinglich fur den kurzen
Zeitraum bis zum Eintreten des Gorttesreiches bestimmt; sie war insofern eine
«Interimsethik», eine Ethik der Zwischenzeit.”® Aber dieses Reich ist eben be-
kanntlich nicht gekommen; Jesus hat sich nach Schweitzer getduscht; und mit
ihm hitten sich seine Jinger und das gesamte Urchristentum getiuscht.

Diese Tatsache ist aus Sicht Schweitzers und seiner Schiiler das entscheidende
Problem des Urchristentums, aber auch des Christentums bis heute. Die Rede
von der sogenannten <Parousieverzogerung>, also die Rede davon, dass die Wie-
derkunft Christi sich entgegen der urchristlichen Erwartung eben um ein paar
Jahrhunderte oder Jahrtausende verzogere, verwischt in ihren Augen das Prob-
lem; schiebt es sozusagen auf den St. Nimmerleinstag auf. Darum verbiete sich
sowohl eine religios-soziale Umdeutung des Christentums im Stile Wernles oder
Ragaz, aber auch und noch viel mehr eine theo-bzw. christozentrische Umdeu-

88  Von Buri vgl. zu Schweitzer u.a.: F. Buri: Christentum und Kultur bei Albert Schweitzer.
Eine Einfithrung in sein Denken als Weg zu ciner christlichen Weltanschauung. Bern-Leipzig
1941.

89 U Neuenschwander: Die neue liberale Theologie. Eine Standortbestimmung, Bern 1953, 3.

90  Allerdings war Schweitzer, worauf u.a. Erich Grisser hingewiesen hat, nicht der Uberzeu-
gung, dass diese Interscharakteristik mit einem mangelhaften <Realititscheck> verbunden
gewesen sei bzw. sein miisse. Vielmehr habe es die zeitliche Naherwartung Jesus erlaubt, sich
ganz und gewissermassen kompromisslos auf das Wesen des Ethischen, namlich auf die iiber-
zeitlich geltenden Massstibe einer Gott- und schopfungsgemissen Sittlichkeit, zu besinnen.
Vgl. E. Grisser: Noch einmal: «Interimsethik>» Jesu. In: ZN'W 91. Bd. (2000), S. 136-142.



Variationen iiber das Gorttesreich 365

tung des Gottesreiches im Stil der Dialektischen Theologie, die auf der Basis einer
dogmatischen Offenbarungshermeneutik das Gottesreich als Metapher fiir den
sich dem Glauben paradox offenbarenden Gott in Jesus Christus versteht. Solche
Umdeutungen empfanden die liberalen Theologen als fromme Taschenspieler-
tricks, mit denen sich die Theologie aus dem Konzert anspruchsvoller, ehrlicher
Wissenschaft in den Raum kirchlicher Glaubensbehauptungen verabschiedete.

Gleichwohl wollten sich die neuliberalen Theologen ihrerseits nicht einfach
aus der Theologie verabschieden. Zur Begriindung des Glaubens griffen sie darum
auf ein religionsphilosophisches Konzept der Mystik zuriick, wie es im Christen-
tum, aber auch in anderen Religionen seit Jahrhunderten bekannt war und gerade
um die Jahrhundertwende 1900 von vielen liberalen Theologen wieder aufge-
nommen wurde. Solche Mystikkonzepte gingen davon aus, dass der menschliche
Geist nicht einfach ein empirisches, endliches Bewusstsein ist, sondern sich auf
seinem Grund zum unendlichen, absoluten Geist hin 6ffnet. Diese Immanenz
des Transzendenten kann sich uns in besonderen Erlebnissen, bei vertiefter medi-
tativer Selbstbesinnung, oder auch bei Besinnung auf den Ursprung der Kraft des
menschlichen Willens erschliessen. Letzteres war Schweitzers eigener Ansatz und
der Ursprung seiner Lehre von der Ehrfurcht vor dem Leben. «<Ich bin Leben,
das leben will, inmitten von Leben, das Leben will> »°!, ist deren Grundformel.
Indem ich das weiss, verhalte ich mich zum absoluten Willen, der in allem Le-
benswillen aufscheint: zum Willen Gottes. Darauf lisst sich eine Ethik der Ver-
antwortung, einer Verantwortung fiir alles, was lebt, griinden, die wiederum die
Basis der Ethik einer neuen Kultur ist, welche die vorhandene egoistische, kriege-
rische, kapitalistische Kultur zu tiberwinden vermag.”

Fritz Buri war von dieser ihm durch seinen Berner Lehrer Martin Werner ver-
mittelten Theorie und Lehre zutiefst beeindruckt. In einer religionsgeschichtli-
chen Variante war sie ihm im Grunde bereits bei Bernhard Duhm, im Medium
eines neutestamentlich-dogmatischen Vermittlungsversuchs bei Paul Wernle in

91  A. Schweitzer: Kultur und Ethik (1923), 82. Tsd. des 1. bzw. 72. Tsd. des 2. Teils der Ge-
samtauflage, Nachdr. der Sonderausg. Miinchen 1990 (Beck’sche Reihe 1150), Miinchen
1996, 330.

92 Zu den kulturhistorischen Hintergriinden, namentlich den Beziigen auf Nietzsche vgl.: G.
Pfleiderer: Theologische Ethik nach Nietzsche. Zum <Aristokratismus> protestantischer
Ethik im 20. Jahrhundert. In: Asthetik und Ethik nach Nietzsche. Hrsg. v. Volker Gerhardt
und Renate Reschke (Nietzscheforschung Bd. 10. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft). Ber-
lin 2003, 81-100, hier: 86-90.



366 Georg Pfleiderer

seinen Basler Studienanfingen begegnet. Er hat diese Lehre sein Leben lang nicht
preisgegeben, wohl aber weiterentwickelt. Und zwar vor allem in zwei Richtungen.

Zum einen hat er das religionsphilosophische Konzept der Mystik ab den
1930er Jahren unter dem Eindruck der Lektiire von Karl Jaspers Existenzphiloso-
phie in eine Existenztheologie umzubauen versucht.” Es war dies ein Seitenstiick
zu Rudolf Bultmanns Existenztheologie, von der sie sich aber unterschied durch
das noch radikalere Entmythologisierungsprogramm: nicht nur die neutestament-
lichen Wundergeschichten und Legenden seien als zeitbedingte Mythen zu ent-
mythologisieren, sondern auch die paulinisch-reformatorische Rede von Jesus als
dem fleischgewordenen Wort Gottes an uns. In spateren Jahren hat Buri von die-
sem Existenzkonzept aus, hinter dem nach wie vor der Mystikbegriff aufscheint,
eine bewusste Offnung der Theologie zu anderen Religionen und deren Theolo-
gien, insbesondere zu den asiatischen, zum Buddhismus vollzogen. Fritz Buri war
einer der ersten und wichtigsten protestantischen Religionstheologen des 20. Jahr-
hunderts. Als solcher ist er seit den 1960er Jahren immer wieder zu Gastvortriagen
in die USA, aber auch nach Japan und in viele andere Linder eingeladen worden.

Zum andern hat Buri auf der Basis seines Existenzkonzepts die Schweitzer-
Wernersche Verantwortungsethik weiterzuentwickeln versucht.’* Das Phino-
men der Verantwortung, die menschliche Fihigkeit und Verpflichtung sich zu
verantworten, nicht nur fiir einzelne Taten, sondern fiir sich selbst, kann dann
geradezu als das Grundphinomen menschlicher Existenz verstanden werden,
also als Umformulierung dessen, was bei Schweitzer der Wille zum Leben war.
«Verantwortung» ist darum der ethische Leitbegriff Buris und auch nicht um-
sonst in den Titel seiner Abschiedspredigt im Basler Miinster vom 26. Mai 1968
cingeflossen «Verkiindigung in Verantwortung»*.

93  Vgl. dazu demnichst die im Juni 2020 als theologische Dissertation angenommene Arbeit von
E. Suter: «Das Existenzverstindnis bei Fritz Buri (1907-1995); derzeit in der Uberarbeitung.

94  Dabei ersetzte er Schweitzers Formel vom sich wissenden Lebenswillen bzw. der «Ehrfurche
vor dem Lebens durch das Konzept des «Bestimmtsein[s] zu unbedingt verantwortlichem
Personsein» (F. Buri: Dogmatik als Selbstverstindnis des christlichen Glaubens. Dritter Teil,
Die Transzendenz der Verantwortung in der dreifachen Schopfung des dreieinigen Gottes,
Bern, Tiibingen 1978, 567). Vgl. zu Buris Verantwortungsbegriff: G. Pfleiderer: Anmerkun-
gen zu Fritz Buris Verantwortungsethik im theoriegeschichtlichen Kontext des 20. Jahrhun-
derts. In: Bedingte oder doch unbedingte Verantwortung? Internationale Fritz Buri-Gesell-
schaft fiir Denken und Glauben im Welthorizont, Bulletin 8, Basel 2005, 37-63.

95  E Buri: Verkiindigung in Verantwortung. Abschiedspredigt im Basler Miinster am 26. Mai
1968 (Privatdruck Basel).



Variationen iiber das Gorttesreich 367

Der Glaube, so zeigt er darin auf, ist und muss ein sich verantwortender, also
kritisch iiber sich nachdenkender Glaube sein. Wir diirfen uns nicht zuriickzie-
hen auf ein vermeintliches «Wort Gottes» in der Bibel. «Es gibt zwar Leute»,
sagt der Prediger, «die schr sorglos oder auch sehr selbstsicher von Gottes Wort
reden. Aber wer will beweisen, dass ein Wort [...] von Gott gesprochen und nicht
von Menschen erdacht ist? Oder wer hat Gott in seinem Herzen schon so reden
gehort, dass er — ohne sich und andere zu tiuschen - hitte sagen konnen: Das und
das hat mir Gott gesagt?»?® Das ist natiirlich gegen die Wort Gottes-Theologie
gewendet, wie sie Thurneysen auf der Miinsterkanzel verkiindet und vor allem
sein Fakultitskollege Karl Barth sie mit weltweiter Ausstrahlung gelehrt hatte.
Wo wir aber der Unbedingtheit dieses Verantwortungsbewusstsein gewahr wer-
den, «da erfahren wir [...] auch, was mitten in aller Relativitit und Bedingtheit
ein unbedingter Anfang, Schopfung im wahren Sinne ist.»”” Anders gesagt: als
Inbegriff und Grund unseres unbedingten Verantwortungsbewusstseins kann
sich uns Gott erschliessen.

Fiir ihn selbst, sagt der Prediger, habe sich dieser im Unbedingten sich griin-
dende Verantwortungsglaube so ausgewirke, dass er sich in seiner insgesamt
zwanzigjihrigen Titigkeit in der Miinstergemeinde und vor allem wihrend sei-
ner elf Jahre auf der Miinsterkanzel dem genius loci verantwortlich und verpflich-
tet gefithlt habe, nimlich dem kritischen Geist des Humanismus. «Oft, wenn
ich predigte, dachte ich: Erasmus [...], der dort hinter dem Pfeiler gegeniiber
der Kanzel begraben liegt, hort zu! Was wird dieser kluge Humanist, dem die
Kirche so viel verdankg, [...] von deiner Predigt halten?»* Doch der genius loci
des Miinsters sei wiederum ein sehr verschiedenartiger und alles andere als ein
einheitlicher. «Immer wieder musste ich aber auch an einen Mann wie den grim-
migen Calvinisten Johann Jakob Grynaeus denken, der daran schuld ist, dass der
Ritter Martin iiber der nach ihm benannten Martinspforte seinen Mantel - statt
mit einem Bettler — mit einem Baumstrunk teilen muss, in den jener Theologe
die Figur des Bettlers zusammenschlagen liess, damit die Rechtgliubigen nicht
in Versuchung gerieten, zu meinen, gute Werke konnten zur Seligkeit niitzlich
sein. So unsinnig kann Glaubensseligkeit werden, dass sie den Menschen nicht
nur nicht zum Tun des Guten anleitete, sondern sogar daran hindert, wenn sie

96 A.a0O.,5S.
97 AaO.,7.
98 A.a0Q.,3.



368 Georg Pfleiderer

meint, es komme nur darauf an und genuge, dass wir glauben, der Herr Jesus habe
tir uns alles getan.»* Erasmus und Grynaeus aber seien noch heute die Schurz-
heiligen tiir die zwei Gruppen, in die die Kirche gespalten sei. Der erstere fiir «die
Menge derjenigen, die sich der Kirche gegeniiber reserviert und distanziert ver-
halten», der letztere fiir «die Art von Verkiindigungund Christentum, die ihnen
die Griinde zu dieser ablehnenden Einstellung der Kirche gegeniiber in immer
neuen Formen gibt. Ich habe mich jenen unkirchlichen und kritischen Geistern
immer besonders verpflichtet gewusst.» '%°

Noch im Abschied ist das kampferische, kritische, oppositionelle Moment bei
Buri gut erkennbar. Er weiss sich als Aufklirer, sein Reich Gottes ist das Reich ei-
nes mit kritischer Vernunft verantworteten Glaubens. Medium solcher kritischen
Reflexion war fiir ihn als liberalen Theologen, wie sich hier zeigt, ein geschicht-
liches Bewusstsein, das er vor allem auch seiner unmittelbaren Umgebung, eben
dem Miinster zuwandte. Von Buri stammt der schone Band «Die Bilder und das
Wort am Basler Miinster»'"', dessen Texte aus Predigten tiber die Bauelemente
des Miinsters hervorgegangen sind - bis heute eine Fundgrube fur jede theolo-
gische Beschiftigung mit dem Miinster. Desgleichen hat Buri 1963 ein kleines
Biichlein veréftentlicht, in dem er die lange Reihe der Antistites, der «Vorsteher

12 portritiert. «Vermichtnis der Va-

der Basler Kirche seit der Reformation>
ter», heisst das Biichlein; die Graphik auf dem Umschlag stammt von seinem
Sohn, dem bekannten Kiinstler Samuel Buri. Ferner hat Fritz Buri kurz nach
seinem Stellenantritt auf der Miunsterkanzel eine Auslegung des Basler Bekennt-
nisses verfasst, in dem er sich auf der Basis seiner Verantwortungstheologie mit
diesem Urschrift der Basler reformatorischen Theologie auseinandersetzt.'*
Doch das waren im Grunde nur Nebenarbeiten des wissenschaftlich sehr pro-
duktiven Theologen Buri. In seiner Miinsterpfarrerzeit erschien der zweite Teil sei-
ner dreibandigen «Dogmatik als Selbstverstindnis des christlichen Glaubens» :
«Der Mensch und die Gnade».'™ Wiewohl diese breit ausgefiihrte theologische

Anthropologie und Verséhnungslehre auf jegliche Anmerkungen und Referen-

99 AaQ,4

100 Ebd.

101 F Buri: Die Bilder und das Wort am Basler Miinster, Basel 1961.

102  F. Buri: Vermichenis der Vater (Anm. 7).

103 Vgl E Buri: Basler Bekenntnis heute, Zollikon 1959.

104 F. Buri: Dogmatik als Selbstverstindnis des christlichen Glaubens. Zweiter Teil: Der Mensch
und die Gnade, Bern, Tiibingen 1962.



Variationen iiber das Gottesreich 369

zen verzichtet, ist gut zu erkennen, dass der Hauptgesprichspartner der andere
Basler Dogmatiker auf dem Bruderholz ist. So wurde damals in Basel «Dogmatik
im Dialog»'% getrieben. Buris Dogmatik aber darf mit Fug und Recht als das
bedeutendste Dokument liberaler Theologie in der Zeit ihrer Entstehung, also
in den 1950er bis 1970er Jahren gelten. Und obwohl seit den 1970er Jahren die
liberale Theologie wieder enorm Boden gewonnen hat, ist bislang im deutschen
Sprachraum keine liberale Dogmatik oder Glaubenslehre von vergleichbarer Ela-
boriertheit entstanden. In deren drittem 1978 erschienenen Band hat er die in
seiner Abschiedspredigt angedeutete kultur- und verantwortungsethischen Inter-
pretation der christlichen Eschatologie, also der Lehre vom kommenden Gottes-
reich, differenziert ausgearbeitet.'*

3. Das Gottesreich und der Zeitgeist. Drei Miinsterprediger und ihre Botschaft
Die drei portraitierten Miinsterprediger waren gewiss, so viel diirfte deutlich
geworden sein, sehr unterschiedliche Naturelle und Geister. Sie stehen fir drei
grosse Stromungen der Theologie im 20. Jahrhundert: fiir eine gesellschaftlich
engagierte Theologie der sozialen Gerechtigkeit: Leonhard Ragaz; fir eine ins
Seelsorgerliche gewendete kirchliche Theologie des Wortes Gottes: Eduard
Thurneysen; fir eine kritisch-humanistische Theologie verniinfriger Welcver-
antwortung: Fritz Buri. Die drei Theologen stehen so auch fur drei verschie-
dene Blickweisen und Gruppen des Christentums: fiir die sozial Engagierten,
die an der Kluft der Kirche zu den nichtbiirgerlichen Schichten leiden, fir die
Frommen und Kirchlichen, die den Schatz des christlichen Glaubens und seiner
Traditionen pflegen, fur die kritischen Geister der Moderne und aller Zeiten,
die in der frommen Kirche sich immer irgendwie randstindig fihlen und deren
Hauptproblem das Auseinanderfallen von kirchlichem Christentum und mo-
derner Vernunft ist.

Die drei Miinsterpfarrer gehoren drei unterschiedlichen Generationen mit
unterschiedlichen biographischen Schliisselerlebnissen an. Bei Ragaz ist es der
Maurerstreik und die soziale Bewegung, bei Thurneysen der Erste Weltkrieg, bei
Buri die Verkirchlichung der Theologie unter dem Eindruck des deutschen Kir-

105 Vgl. das etwas spiter entstandene Gemeinschaftswerk der drei damaligen Basler Systematiker:
E. Buri; J. M. Lochman; H. Ott: Dogmatik im Dialog. 3 Bde. Giitersloh 1973-1978.

106 Vgl. E. Buri: Dogmatik als Selbstverstindnis des christlichen Glaubens. Dritter Teil: Die Tran-
szendenz der Verantwortung in der dreifachen Schopfung des dreieinigen Gottes, Bern, Tu-

bingen, bes. 545-576.



370 Georg Pfleiderer

chenkampfes, der das humanistische Erbe aus Kirche und Theologie hinauszu-
dringen schien.

Bei allen Unterschieden sind aber auch Gemeinsamkeiten erkennbar. Alle
stritten sie <wider den Zeitgeist>, den sie aber jeweils aus unterschiedlichen Rich-
tungen wehen sahen. Alle drei waren mit thren Oppositionen <wider den Zeit-
geist> zugleich auch markante Exponenten theologischer Stromungen ihrer Zeit,
insofern also auch wiederum Reprisentanten theologischen Zeitgeistes.

Fiir ihre Bestimmungen des Zeitgeists, also des Geistes der Moderne oder ei-
ner Gegen-Moderne, nahmen sie aber alle einen Ausgangspunkt, der unbeschadet
des Generationsabstands und jener prigenden Erfahrungen in der Zeit vor hun-
dert Jahren liegt. Der gemeinsame Ausgangspunke bei den Basler Lehrern Bern-
hard Duhm und Paul Wernle ist ihnen noch anzuspiiren. Sie alle waren bewegt
von der Frage, wic sich unter den Bedingungen einer fortgeschrittenen, hoch-
industrialisierten, an ihren inneren Widerspriichen zum Zerreissen bedrohten
Moderne und eines in diese Moderne verstrickten Christentums dessen Zukunft
gestalten lassen sollte. Alle drei griffen bei dieser Frage nach der zukunftsfihigen
Gestaltung des Christentums auf den neutestamentlichen Grund- und Leitbegriff
des Reiches Gottes zuriick. Sie taten dies, wie gesagt, in unterschiedlicher Weise.
Aber mit diesem Begriff verbanden sie jeweils eine Vision davon, dass das, was im
Christentum gemeint ist, grosser ist als die Kirche und ihre Milieugrenzen, grés-
ser auch als unser individueller Glaube in seinen unterschiedlichen Ausprigun-
gen und grosser vor allem auch als unsere Streitereien und unsere Vorstellungen
von dem, was kommen mag. Alle drei waren sie in dieser und jeder auf die seine
Weise prophetische Theologen des Reiches Gottes. Das ist das Vermachtnis dieser
Viter, das zu pflegen sich lohnt.



Variationen iiber das Gorttesreich 371

Abstract

Eine wichtige — theologisch die vielleicht zentrale — Funktion des Basler Miinsters als Ort
offentlicher Theologie und Religion ist diejenige, dass in ihm 6ffentlich gepredigt wird.
Dies wird am Beispiel der drei Miinsterpfarrer Leonhard Ragaz (1868-1945), Eduard
Thurneysen (1888-1974) und Fritz Buri (1907-1995) illustriert. Als 6ffentliche Prediger
waren alle drei zugleich Briickenbauer zwischen kirchlich-praktischer und wissenschaftli-
cher Theologie. Sie reprisentieren und prigten massgeblich drei bedeutende Stromungen
protestantischer Theologie im 20. Jahrhundert: den religiésen Sozialismus (Ragaz), die
Dialektische Theologie (Thurneysen) und die liberale Theologie (Buri). In diesen sehr un-
terschiedlichen, ja gegensitzlichen Ausrichtungen lassen sich gemeinsame Schulprigun-
gen durch Basler Universititstheologen, namentlich Bernhard Duhm und Paul Wernle,
erkennen. Die Theologien der drei Munsterpfarrer werden an ausgewihlten Beispielen
ihrer Miinsterpredigten vorgestellt.

An important — theologically perhaps the most important — function of the Basel cathe-
dral as a place of public theology and religion is that it is a church in which sermons are
hold. This dimension is illustrated by the examples of the three cathedral-preachers Leon-
hard Ragaz (1868-1945), Eduard Thurneysen (1888-1974), and Fritz Buri (1907-1995).
As public preachers they were bridge-builders between theology practiced in church and
academic theology. They represented and coined three important streams of protestant
theology in 20* century: Religious socialism (Ragaz), dialectical theology (Thurneysen),
and liberal Theology (Buri). Despite these different if not antithetical directions common
imprints by their academic teachers at Basel Theological Faculty (namely Bernhard Duhm
and Paul Wernle) can be observed. The three cathedral-preachers are portrayed by inter-
pretations of selected sermons.

Georg Pfleiderer, Basel



	Variationen über das Gottesreich : die Münsterprediger Leonhard Ragaz, Eduard Thurneysen und Fritz Buri

