
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 3-4

Artikel: Funktionalistische Entsakralisierung? : zum Umgang der Reformierten
mit "heiligen" Räumen

Autor: Baschera, Luca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Funktionalistische Entsakralisierung
Zum Umgang der Reformierten mit «heiligen» Räumen

1. Bilderentfernung, Bildersturm und «Whitewashing»
«Wir haben ze Zürich gar hälle Tempel; die Wänd sind hüpsch wyss!» So soll

sich Huldrych Zwingli im Juni 1524 gegenüber dem Schafïhauser Ratsherrn

Hans Stockar geäussert haben.1 Er bezog sich dabei aufdie Entfernung aller Bilder

(Malereien und Statuen) sowie Antependien aus den Zürcher Kirchen, die gerade

innerhalb einer einzigen Woche durchgeführt worden war. Die Bilderentfernung
wurde per Ratsbeschluss am 15. Juni veranlasst2 und mit Argumenten Zwingiis
begründet: «Bilder» sollten «an allen Orten, wo sie verehrt werden», und
damit als «Götzen» dienen, weggenommen werden, damit sich die Menschen ganz
dem «lebendigen und wahren Gott» zuwandten und «alle Hilfe und Trost» bei

Christus selbst suchten. Die im Zusammenhang solcher Bilder - d.h. mit ihrer

Herstellung und ihrem Unterhalt - verwendeten Geldmittel sollten nun «den

armen und bedürftigen Menschen» zugute kommen, denn nicht Statuen,
sondern sie seien «allein wahre (Eben-)Bilder Gottes».3

Die Entfernung von Bildern und Statuen aus den Kirchen erfolgte in der Stadt

Zürich somit friedlich und «fachkundig».4 Der Stadtrat konnte damit einen

allgemeinen Bildersturm verhindern, obgleich es davor etwa in Höngg und Zollikon
doch zu spontanen Bilderzerstörungen gekommen war.5

1 Zit. in: O. Farner: Huldrych Zwingli, Bd. 3: Seine Verkündigung und ihre ersten Früchte,

Zürich 1954,490.
2 Vgl. Zürcher Kirchenordnungen 1520-1675, hg.v. E. Campi / Ph. Wälchli, Zürich 2011, Nr.

13.

3 P. Opitz: Ulrich Zwingli. Prophet - Ketzer - Pionier des Protestantismus, Zürich 2015, 58.

Vgl. H. Bullinger: Kommentar zum Römerbrief, in: Heinrich Bullinger Kommentare zu den

neutestamentlichen Briefen. Rom - IKor - 2Kor, hg. v. L. Baschera, Zürich 2012, 15-226

(62,3f. [zu Rom 2,21-24]): «Qjto vitio [sc. sacrilegio] hodie obnoxii sunt, qui vivum dei

templum, pauperes, spoliant, manufactum vero ornant. »
4 Opitz: Zwingli (Anm. 3), 58.
5 P. Kamber: Reformation als bäuerliche Revolution. Bildersturm, Klosterbesetzungen und

Kampf gegen die Leibeigenschaft in Zürich zur Zeit der Reformation (1522-1525), Zürich
2010,144-160; L.P. Wandel: Voracious Idols and Violent Hands. Iconoclasm in Reformation

Zurich, Strasbourg, and Basel, Cambridge 1995, 90-93.

ThZ 3.4/76 (2020) S. 271-288



272 Luca Baschera

Auch in Basel erfolgte die Entfernung von Bildern und Statuen aus den Kirchen

im gleichen Jahr wie die offizielle Einführung der Reformation 1529), aber zu bei-

dem wurde der Stadtrat regelrecht gezwungen, und zwar durch die Bevölkerung.
Seit 1522, als Johannes Oekolampad nach Basel gekommen war und seine

Lehr- und Predigttätigkeit aufgenommen hatte, hatten die Ideen der Reformation

unter dem Klerus und in der Bevölkerung immer mehr an Boden gewonnen.
Es blieben aber auch in Kirche und Politik entschiedene Gegner davon aktiv. So

stiegen auch immer mehr die Spannungen zwischen der stets kleiner werdenden

Gruppe von Anhängern Roms und der wachsenden Front der «Evangelischen».
Letztlich wurde im Januar 1529 durch zwei Volksversammlungen einer Vorlage
des Stadtrates zugestimmt, die Folgendes anordnete: Man solle künftig «alein
das pur, clar evangelion, das heilig gottlich wort, in biblischer schrifft begriffen»
verkündigen; zugleich solle am ersten Sonntag nach Trinitatis (30. Mai) eine

öffentliche Disputation abgehalten werden, um endgültig zu entscheiden, ob man
die Messe behalten oder gänzlich abtun wolle.6 Damit schien endlich eine klare

Entscheidung gefallen zu sein; bald stellte es sich jedoch heraus, dass keiner wirklich

dafür sorgen wollte, dass man sich an die Beschlüsse hält. So durften

beispielsweise die Gegner der Reformation weiterhin predigen.7 Die Spannung stieg

somit weiter, bis es am Fastendienstag (dem Tag vor Aschermittwoch, 9. Februar

1529) zu Ausschreitungen kam: Die evangelisch ausgerichteten Zünfte besetzten

den Marktplatz und die Tore der Stadt und begannen, auf den Rat Druck
auszuüben. Da sich die Verhandlungen in die Länge zogen, kam es zum
Gewaltausbruch: Zuerst das Münster, dann auch die Kirchen St. Peter, St. Alban und St.

Ulrich wurden gestürmt und deren Inneneinrichtung (Statuen und Altäre) sowie

liturgische Geräte stark beschädigt oder verbrannt. Mit diesem Gewaltausbruch

konfrontiert, willigte der Rat am selben Tag ein, den Forderungen der evangelischen

Partei Folge zu leisten. So wurde bereits auf dem darauffolgenden Sonntag
(14. Februar) durch den ehemaligen Weihbischof Tilman Limperger (um 1455-

1542)8 die erste evangelische Predigt im Münster gehalten und erstmals in
deutscher Sprache gesungen.9 In der Folge wurden auch alle Altäre und Bildwerke aus

den Basler Kirchen endgültig entfernt.

6 Vgl. E. Staehelin: Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads, Leipzig 1939,470.
7 Vgl. Staehelin: Lebenswerk (Anm. 6), 471.
8 Vgl. C. Bosshart-Pfluger: Art. Limperger, Tilman, HLS VII, Basel 2008, 863.
9 Staehelin: Lebenswerk (Anm. 6), 477.



Funktionalistische Entsakralisierung 273

Die Entfernung der Bilder aus den Kirchen war wohl bis Ostern abgeschlossen,

konnte doch im Reformationsmandat vom 1. April 1529 (Donnerstag in der

Osterwoche) festgestellt werden: «Wir habend in unsern kilchen / zuo Statt und
Land kein bilder / in ansehen / das die vornaher vil anreitzung zuor abgoette-

rien geben.»10 Die Bilderentfernung wird zudem, ähnlich wie im Zürcher

Bilderverbotsmandat, in Zusammenhang mit der Armenfürsorge gestellt, und zwar
auch hier mit der Begründung, die Armen und Bedürftigen seien «die ware und

lebendige bilder Gottes»11. Einige Wochen später, in einem Brief an Willibald
Pirckheimer (1470-1530)12 vom 9. Mai, berichtete der in Basel ansässige Humanist

Erasmus von Rotterdam seinerseits schwermütig: «Nicht eine einzige Statue

ist mehr in Kirchen und Vorhallen, an den Fassaden und in den Klöstern. Alle
Fresken sind mit Kalk geweisselt worden. Alles Brennbare ist ins Feuer geworfen,

alles andere in Stücke zerhackt worden. Weder der Wert noch die Kunstfertigkeit

der Objekte konnte bewirken, dass etwas verschont wurde»13. Erasmus

übertreibt zwar, weil - wie immer noch zu sehen ist - etwa an den Aussenwänden

des Münsters viele Bildwerke doch erhalten blieben. Allerdings ist dies nicht so

sehr der weisen Einsicht der Befürworter der Reformation zu verdanken, sondern

eher dem Widerstand des Stadtrates gegen auch später im 16. Jahrhundert immer
wieder formulierte Wünsche nach gänzlicher «Reinigung» des Münsters und
anderer Kirchen von jeglichen Bildern.14

Das Phänomen des protestantischen, insbesondere reformierten Ikonoklas-

mus ist in den vergangenen Jahrzehnten Gegenstand von zahlreichen Studien

und Publikationen gewesen.15 An dieser Stelle sei besonders aufdie Monographie

10 Basler Kirchenordnungen 1528-1675, hg.v. E. Campi / Ph. Wälchli, Zürich 2012, Nr. 3,

31,8f.
11 Basler Kirchenordnungen (Anm. 10), Nr. 3,31,12; vgl. auch Staehelin: Lebenswerk (Anm. 6),

485.

12 Vgl. L. Domonkos: Art. Willibald Pirckheimer, ContEras III, Toronto 1987, 90-95.
13 Opus epistolarum Desjiderii] Erasmi Roterodami, hg.v. H.M. Allen / P.S. Allen, Bd. 8, Ox¬

ford 1934, Nr. 2158, 162,28-33: «Statuarum nihil relictum est, nec in remplis nec investibu-
lis nec in porticibus nec in monasteriis. Quidquid erat pictarum imaginum, calcea incrustura
oblitum est. Quod erat capax ignis, in rogum coniectum est; quod secus, frustulatim commi-

nutum. Nec pretium nec ars impetrauit vt cuiquam omnino parceretur.»
14 H.-R. Meier: «ursprünglich und stylgerecht» - Idealbilder bei der «Restauration» des Bas¬

ler Münsters vom 12. bis zum 19. Jahrhundert, BZGAK 118 (2018) 23-43 (28).
15 Vgl. u.a. M. Aston: Broken Idols of the English Reformation, Cambridge 2016; Kamber:

Reformation (Anm. 5); P. Blickle et al. (Hg.): Macht und Ohnmacht der Bilder. Reformatorischer

Bildersturm im Kontext der europäischen Geschichte, München 2002; Wandel: Vor-



274 Luca Baschera

von Victoria George hingewiesen: Whitewash and the New Aesthetic of the

Protestant Reformation (London 2012). George befasst sich mit der Praxis des Weisseins,

d.h. der Bemalung mit Kalkfarbe der Innenwände von Kirchen, und stellt
sehr anregende Überlegungen zur Symbolik der Farbe Weiss und zu den nicht
zuletzt theologischen Gründen an, die zu dieser Praxis führten.

Im Zentrum der folgenden Ausführungen wird allerdings nicht der
reformierte Ikonoklasmus perse, sondern die Reflexion auf die Beschaffenheit des

Kirchenraums in der reformierten Theologie des 16. Jahrhunderts stehen. Kann dem

Kirchenraum aus reformierter Sicht überhaupt eine besondere Qualität zugesprochen

werden? Oder unterscheidet er sich in keiner Weise von sonstigen Räumen?

Und wenn von einer solchen besonderen Qualität doch gesprochen werden kann

- oder sogar soll -, worin besteht sie Wovon rührt sie her und kann sie als etwas

aufgefasst werden, was dem Kirchenraum gleichsam anhaftet, selbst wenn in ihm

gerade kein Gottesdienst gefeiert wird?

Diesen Fragen wird nachgegangen, indem hauptsächlich aufSchriften des Zürcher

Theologen und Antistes Heinrich Bullinger 1504-1575)16 fokussiert wird.
Nachdem er 1531 die Nachfolge Zwingiis in Zürich antrat, avancierte Bullinger
rasch zu einer der Hauptgestalten im damaligen internationalen Protestantismus

reformierter Prägung, wobei sein Einfluss in der Deutschschweiz freilich besonders

stark war. Durch eine Beschäftigung mit seinen Schriften kann man insofern

einen guten Einblick in das gewinnen, was zwischen den 1530er und 1560er Jahren

unter Reformierten - bei aller Verschiedenheit in der Nuancierung bestimmter

Details - doch als Konsens galt.

2. Entsakralisierung des Kirchenraumes

In seiner lateinischen Streitschrift gegen die Täufer aus dem Jahr 1535 schreibt

Bullinger: «Was die Struktur und die Materie anbelangt, sind die Kirchengebäude

keineswegs heiliger als jedes andere Haus.»17 In dieser knappen Aussage

acious Idols (Anm. 5).
16 Zu Leben und Werk Bullingers vgl. P. Opitz: Heinrich Bullinger (1504-1575), in: I. Dingel /

V. Leppin (Hg.), Das Reformatorenlexikon, Darmstadt 2014, 82-90; zu dessen Theologie vgl.
J. Staedtke: Die Theologie des jungen Bullinger, Zürich 1962; P. Opitz: Heinrich Bullinger
als Theologe. Eine Studie zu den «Dekaden», Zürich 2004; W.P. Stephens: The Theology of
Heinrich Bullinger, Göttingen 2019.

17 H. Bullinger: Adversus omnia catabaptistarum prava dogmata, Zürich: Christoph Froschauer

d.Ä., 1535, l40r. Vgl. J. Staedtke (Hg.): Heinrich Bullinger Bibliographie, Bd. 1: Beschreibendes

Verzeichnis der gedruckten Werke von Heinrich Bullinger, Zürich 1972, Nr. 29.



Funktionalistische Entsakralisierung 275

kommt in aller Deutlichkeit die negative Seite des reformierten Kirchenraum-

verständnisses zur Sprache. In Abgrenzung von der römisch-katholischen Auffassung

des Kirchenraums als geweihten und somit als heiligen Ortes - d.h. als Ort
mit einer ihm innewohnenden Heiligkeit - spricht Bullinger dem Kirchenraum

eine solche Heiligkeit ab.18 Die Ablehnung der römisch-katholischen Vorstellung

geht wiederum auf Bullingers Bibelexegese zurück. Denn an verschiedenen

Stellen im paulinischen Corpus etwa und ganz besonders bei II Kor 6,16 werden

nicht Orte oder Gebäude, sondern die Gläubigen selbst und nur sie als «Tempel

Gottes» bezeichnet. Dies zeigt für Bullinger wiederum, dass im engeren Sinn

nur die Gläubigen als heilig gelten dürfen, und zwar deshalb, weil sie «durch den

Glauben Christus geweiht» sind (Christo perfidem dedicati),19 wobei diese ihre

Weihe im Handeln Gottes am Menschen ihren alleinigen Grund hat. Heilig können

nur Menschen sein, und zwar diejenigen, die Gott mit Christus wie Glieder

an dessen Leib verbindet.

Zugleich betont Bullinger, dass diese Heiligkeit, die an sich nicht durch den

Menschen zustandegekommen ist, dennoch nicht ohne sein Zutun bestehenbleiben

kann. Dass der Mensch nach dem Wort des Paulus im Brief an die Philipper
«mit Furcht und Zittern auf seine Rettung hin» (Phil 2,12) wirken soll, bleibt
für ihn unbestritten. Deshalb stimmt Bullinger etwa in seinem Kommentar zu II
Petr 1,10 auch der berühmten Aussage des Augustinus zu: «Gott, der dich ohne

dich geschaffen hat, wird dich nicht ohne dich retten»20. Die Zusage des Heils ist

also für Bullinger - der in dieser Hinsicht freilich lediglich Paulus folgt - immer

mit einem Anspruch verbunden: Alle, die Christus geweiht sind, sollen ihrem
Erlöser «wie Glieder [an]hangen» und ihm «in Glaube und Heiligkeit dienen»21.

18 Die offizielle Lehre der römisch-katholischen Kirche stellt mittlerweile die durch Bullinger
und die Reformatoren allgemein abgelehnte essenzialistische Auffassung der Heiligkeit
geweihter Räume in Frage, vgl. J.H. Emminghaus: Der gottesdienstliche Raum und seine

Ausstattung, GDK III, 345-416 (357): «Der Kirchenraum [...] ist [...] nicht in sich heilig, trotz
seiner Konsekration [...], so als teilte er wie ein paganer Tempel oder Temenos den Versammelten

seine Heiligkeit mit, sondern er erhält seine Würde und Heiligkeit durch das in ihm
versammelte Gottesvolk und die in ihm gefeierten Mysterien. »

19 H. Bullinger: Kommentar zum zweiten Korintherbrief, in: Kommentare zu den neutesta-
mentlichen Briefen (Anm. 3), 467-591 (522,12f. [zu II Kor 6,14-16]).

20 A. Augustinus: Sermo 169,11, PL XXXVIII, Paris 1865, 923; vgl. H. Bullinger: Kommen¬

tar zum zweiten Petrusbrief, in: Heinrich Bullinger Kommentare zu den neutestamentlichen
Briefen. Hebräerbrief- Katholische Briefe, hg.v. L. Baschera, Zürich 2019, 275-306 (281,28f.
[zu II Petr l,10f.]).

21 Bullinger: Kommentar zum zweiten Korintherbrief (Anm. 19), 522,12f.



276 Luca Baschera

Das sind die zwei Aspekte der innewohnenden Heiligkeit, die den Erwählten

eigen ist und welche für sie sowohl eine Gabe als auch eine Aufgabe darstellt: Wer

mit Christus verbunden wird und mit ihm verbunden bleibt, wem die Gabe Gottes

zuteil wird und wer selbst seine Aufgabe als Glied Christi wahrnimmt, der und

die ist «Gottes Tempel». Dabei bezeichnet Bullinger an verschiedenen Stellen

seiner Kommentare zu den neutestamentlichen Briefen, bisweilen gar in einem

und demselben Satz, sowohl den einzelnen Gläubigen als auch die Gemeinde der

Christinnen und Christen (den aus verschiedenen Gliedern bestehenden «Leib

Christi») als Gottes Haus und Tempel.22

Die an Christus Glaubenden seien allerdings nicht nur der einzig wahre Tempel,

sondern zugleich dessen Priester und auch die Opfergaben, die Gott
darzubringen sind. Letztere bestehen für Bullinger nämlich nicht nur im Lob- und

Dankopfer, wie in Hebr 13,15 zu lesen ist, sondern - wie er im Anschluss an Rom

12 betont - im gesamten Leben der Gläubigen: Sie selbst sollen sich, mit allem,

was sie sind, Gott darbringen als «lebendiges, heiliges, Gott wohlgefälliges
Opfer» (Rom 12,l).23 Es finden sich bei Bullinger jedoch auch Passagen, in denen

er zwischen Tempel, Altar und Opfergaben genauer unterscheidet. So schreibt

22 Vgl. H. Bullinger: Kommentar zum ersten Korintherbrief, in: Bullinger: Kommentare zu den

neutestamentlichen Briefen (Anm. 3), 229-464 (261,29 [zu I Kor 3,l6f.]): «Coetum fideli-

um dicit esse templum dei»; Kommentar zum zweiten Korintherbrief (Anm. 19), 524,8f. [zu

II Kor 6,16]: «Dixerat de templo, nunc addit, de quo sit loquutus templo, homine scilicet,

in quo vivit deus per spiritum, gratiam atque potentiam»; H. Bullinger: Kommentar zum
Epheserbrief, in: Heinrich Bullinger Kommentare zu den neutestamentlichen Briefen. Gal -
Eph - Phil - Kol, hg.v. L. Baschera, Zürich 2014, 127-208 (158,12.32f. [zu Eph 2,18-22]):
«[...] domus dei, id est haec spiritualis ecclesia [...]. [...] succrescimus in verum et vivum templum

dei, in quo inhabitat deus, in nobis videlicet»; H. Bullinger: Kommentar zum zweiten
Thessalonicherbrief, in: Heinrich Bullinger Kommentare zu den neutestamentlichen Briefen.

l-2Thess - l-2Tim - Tit - Phlm, hg.v. L. Baschera / Chr. Moser, Zürich 2015, 53-105 (82,3f.
[zu II Thess 2,3-5]): «[...] templum dei [...] ecclesia catholica et cuiusque hominis cor fide-

le»; H. Bullinger: Kommentar zum ersten Timotheusbrief, in: ebd., 109-196 (153,29f. [zu

I Tim 3,l4f.]): «[...] coetum illum fidelium appellitat domum dei viventis»; H. Bullinger:
Kommentar zum Hebräerbrief, in: Kommentare zu den neutestamentlichen Briefen (Anm.
20), 3-172 (53,6f. [zu Hebr 3,6]): «Ecclesiam, quae domus dei est, sanctorum, hoc est

fidelium, collectio et coetus»; 170,16£ [zu Hebr 13,15f.]: «[.. .] fidelium corda vera esse dei

templa»; H. Bullinger: Kommentar zum ersten Petrusbrief, in: Kommentare zu den

neutestamentlichen Briefen (Anm. 20), 179-271 (217,32 [zu I Petr 2,1-5]): «Templum dei nos

sumus, qui deo fidimus».
23 Bullinger: Kommentar zum Hebräerbrief (Anm. 22), 170,5-13 [zu Hebr 13,15f.]: «[...] of-

ferimus hostiam laudis. [...] Et Paulus ad Romanos 12. alterius quoque generis meminit, quo

corpora nostra offerimus sanctam hostiam deo. »



Funktionalistische Entsakralisierung Ill

er etwa in seinem Kommentar zu I Thess, der «Tempel des wahren Gottes» sei

allgemein die ganze Welt und spezifisch die «Seele des frommen Menschen»

(animuspii hominis); der sich im Tempel befindende «Altar» sei das «geheiligte

Herz» (cor sanctificatum) der Gläubigen; und schliesslich stelle ihr Geist (spi-

ritus) die Opfergabe (sacrificium) dar, die auf besagtem Altar Gott dargebracht
werden soll.24

Wie auch in anderen Zusammenhängen bei ihm üblich bekräftigt Bullinger

seine Ansichten zur Beschaffenheit des wahren Tempels durch Verweise auf
Schriften verschiedener frühchristlicher Autoren. Besonders den Dichter Au-
relius Prudentius Clemens (348-405)25 betrachtete er offenbar als wichtigen

Zeugen für das ursprüngliche und nun wiederzugewinnende christliche Tempel-
und Opferverständnis, zitiert doch der Zürcher Antistes in seinen Ausführungen

zum Thema wiederholt aus dessen «Märtyrerpreis» (Peristefanon). Bei den

von Bullinger wiedergegebenen Passagen handelt es sich um Ausschnitte aus der

Rede, die der Märtyrer Romanos hält, während er in Anwesenheit des römischen

Präfekten Asklepius gefoltert wird:

Ihr wisst jetzt, wer er [sc. Gott] ist. Erkennt nun Art und Brauch,

ihn zu verehren, seines Heiligtums Natur,
und welche Weihegaben er zu geben hat verlangt,
was für Gebet er wünscht, die Priester, die er will,
und welche Köstlichkeiten er dort opfern heißt.

Er hat sich in des Menschen Seele selbst ein Haus

gebaut: lebendig, heiter, geistig und voll Sinn,

unmöglich auflösbar und nicht zerstörbar auch,

voll Anmut, schön, mit einem himmelhohen First,
mit auserlesnen Farben angestrichen bunt.

Aufheiliger Schwelle steht dort eine Priesterin,
der keusche Glaube [lat.fides, fem.], und bewacht das Eingangstor,
das Haar gefasst von königlichem Diadem;
für Christus und den Vater mahnt sie Opfer an,
die ihnen, wie sie weiß, gefallen, weiß und schlicht:

die scheue Stirn, des Herzens Unbescholtenheit,

die Friedensruhe und den unverdorbnen Leib,

24 Vgl. H. Bullinger: Kommentar zum ersten Thessalonicherbrief, in: Kommentare zu den neu-
testamentlichen (Anm. 22), 3-49 (11,26-29 [zu I Thess l,9f.]).

25 Zu Prudentius' dichterischem Werk vgl. F.J.E. Raby: A History of Christian-Latin Poetry
from the Beginnings to the Close of the Middle Ages, Oxford 21953,44-71.



278 Luca Baschera

die Gottesfurcht, [...]
die nüchterne Enthaltsamkeit zur Fastenzeit,

die immer wache Hoffnung und die Hand, diegibt.
Von diesen Opfern steigt ein angenehmer Rauch,

besiegt den Duft von Balsam, Weihrauch, Safran auch,

sogar Parfüm der Wohlgerüche Persiens.

Von da erhebt er sich und steigt zum Himmel auf,

und süßer Duft erheitert Gott und stimmt ihn mild.26

Im engeren Sinn gibt es somit nur einen Tempel: den Christus geweihten
Menschen, in dem der Heilige Geist wohnt, bzw. die Schar derjenigen, auf die dies

zutrifft. Aus dieser Konzeption ergibt sich viererlei.

Erstens kann der Tempel Gottes in dieser Perspektive an keinen

topographischen Ort gebunden sein, sondern ist und bleibt prinzipiell beweglich. Man
könnte sogar sagen, dass von diesem Standpunkt her der Tempel erneut zum
Tabernakel wird, zum beweglichen, an keinen Ort gebundenen Zelt der Begegnung,
wobei das Zelt nun mit dem einzelnen Gläubigen bzw. mit der Gemeinde der

Glaubenden identifiziert wird.

Dieses Tempelverständnis resoniert zweitens mit einem wesentlichen Merkmal

allgemein reformatorischer Ekklesiologie. Denn nach reformatorischem
Verständnis ist die wahre Kirche selbst an keine bestimmten Orte und auch nicht an

Hierarchien oder Strukturen, seien sie architektonischer oder organisatorischer

Natur, gebunden. Sie wird vielmehr sichtbar, sie zeigt sich dort und dann, wo
und wenn bestimmte, für die Kirche Jesu Christi spezifische und sie definierende

Handlungen vollzogen werden. So schreibt etwa Johannes Calvin in seinem

Unterricht in der christlichen Religion (Institutio christianae religionis)-.

Uberall, wo wir wahrnehmen, dass Gottes Wort lauter gepredigt und gehört wird und
die Sakramente nach der Einsetzung Christi verwaltet werden, lässt sich auf keinerlei
Weise daran zweifeln, dass wir eine Kirche Gottes vor uns haben. Denn die Verheißung
des Herrn kann nicht trügen: «Wo zwei oder drei versammelt sind in meinem Namen,
da bin ich mitten unter ihnen» (Mt 18,20).27

26 A. Prudentius Clemens: Liber peristefanon, hg.v. M.P. Cunningham, CChr.SL CXXVI,
Turnhout 1966, 251-389 (34l£ [10,341-365]); deutsche Übersetzung aus: Prudentius: Das

Gesamtwerk, hg.v. W. Fels, Stuttgart 2011, 294f. [Hervorhebungen LB]. Vgl. Bullinger:
Kommentar zum Hebräerbrief (Anm. 22), 170,18-28; Bullinger: Kommentar zum ersten
Petrusbrief (Anm. 22), 218,26-219,15.

27 J. Calvin: Unterricht in der christlichen Religion - Institutio christianae religionis, hg.v. O.
Weber, Neukirchen-Vluyn 41986, 693 [IV.1.9].



Funktionalistische Entsakralisierung 279

Die Kirche ist somit nicht a priori lokalisierbar, sondern sie zeigt sich und besteht

jeweils dort, wo der Tempel bzw. der Tabernakel Gottes - d.h. die Gemeinde der

Glaubenden - entsprechend ihrer Bestimmung und Weihe lebt und handelt.28

In den Worten Huldrych Zwingiis ausgedrückt: Kirche ist «nicht dort, [...] wo

einige Prälaten zusammenkommen, sondern dort, wo man am Gotteswort hängt
und wo man dem Christus lebt».29

Drittens ergibt sich aus dem besagten Tempelverständnis eine tendenziell

funktionalistische Sicht auf den Kirchenraum. Er ist in erster Linie und im engeren

Sinn einfach der Ort, an dem das Volk Gottes zusammenkommt, um gemeinsam

vor Gott zu treten und die heiligen Handlungen der Christen zu vollziehen:

gemeinsames Gebet, Hören des Wortes Gottes, Taufe, Heiliges Abendmahl - d.h.

jene Handlungen, durch die das Volk Gottes immer wieder als solches konstituiert

wird. Insofern ist der Kirchenraum der Ort, an dem sich Gottes Tabernakel

versammelt, um weiterhin Tabernakel bleiben zu können. In abgeleitetem Sinn

kann der Kirchenraum zwar auch als Tempel oder - wie wir gleich sehen werden

- als «Gotteshaus» bezeichnet werden,30 aber in erster Linie wird er von seiner

Funktion her verstanden.

Und schliesslich liegt genau in dieser tendenziell funktionalistischen Auffassung

des Kirchenraums die Erklärung für die Entscheidung, die Kirchenräume

der nun reformierten Kirche neu zu gestalten, von Bildern und Statuen zu
säubern und letztlich sogar zu «weissein». Denn da der Kirchenraum als Raum für
den Gottesdienst verstanden wurde, d.h. als Raum, in dem die Gemeinde sich

versammelt, um sich durch die heiligen Handlungen immer wieder auf den

dreieinigen Gott re-orientieren zu lassen, durfte in ihm auch nichts vorhanden sein,

was von diesem einen Ziel ablenken könnte. Bei der Bilderentfernung und dem

Weissein ging es also letztlich um eine «aufmerksamkeitsökonomische»
Massnahme: Alles, was in den Augen der Reformatoren der Anbetung und Verehrung

Gottes im Wege stand und das Potenzial hatte, von ihr abzulenken,31 soll-

28 Vgl. P. Opitz: Grundentscheidungen und Wirkungen reformatorischer Ekklesiologie, in: Ek-

klesiologie der Volkskirche. Theologische Zugänge in reformierter Perspektive, hg.v. D. Plüss

et ah, Zürich 2016, 302-311 (304): Nach Zwingli sei, was die Kirche ausmacht, «primär ein

Lebensvollzug, eine begrenzte Zahl von Menschen, die sich als Christenmenschen zu erkennen

geben und sich unter diesem Vorzeichen und Bekenntnis versammeln».

29 H. Zwingli: Kommentar über die wahre und falsche Religion, in: Huldrych Zwingli Schrif¬

ten, hg.v. Th. Brunnschweiler / S. Lutz, Bd. 3, Zürich 1995, 37-452 (217).
30 Vgl. Bullinger: Kommentar zum Hebräerbrief (Anm. 22), 134,1 [zu Hebr 10,15-18].
31 Befürworter des figürlichen Kirchenschmucks bestreiten jedoch schon immer, dass dieser auf



280 Luca Baschera

te entfernt werden - ganz im Sinne der Forderung Zwingiis aus dem Jahr 1522:

«Man muss [...] das edle Angesicht Christi, das [...] übertüncht, entstellt und

verschmiert worden ist, wieder reinigen und säubern. Dann wird uns Christus

wieder lieb.»32

Es ist insofern kaum zu bestreiten, dass das Kirchenraumverständnis Zwingiis,

Bullingers sowie anderer Vertreter der Schweizer Reformation durch einen gewissen

Funktionalismus gekennzeichnet war. Dass es sich dabei allerdings um einen

nur tendenziellen und keinen reinen Funktionalismus handelte, machen Bullingers

Aussagen dazu deutlich, was im Folgenden als «sekundäre Heiligkeit» des

Kirchenraums bezeichnet wird.

3. Die sekundäre Heiligkeit des Kirchenraumes

Obgleich der Kirchenraum Bullinger zufolge nicht an sich und essenziell heilig
ist, sei es gestattet und sogar geboten, in abgeleitetem Sinn doch von einer Heiligkeit

des Kirchenraums zu sprechen.

Zum einen rührt diese nicht-essenzielle Heiligkeit davon her, dass der

Kirchenraum für den Vollzug des Gottesdienstes « reserviert » worden ist. Seine

Heiligkeit ergibt sich demzufolge daraus, dass er für spezielle Zwecke abgesondert

wurde. Eine solche Absonderung ist in den Augen Bullingers ferner nicht nur
zulässig, sondern auch sinnvoll und empfehlenswert.33 Denn in solchen, dem

alltäglichen, «profanen» Gebrauch entzogenen Räumen (aprophano usu secreta) lasse

sich «bequemer» (commodius) das Wort Gottes verkündigen und daraufhören,

zu Gott beten und die Sakramente feiern.34 Darüber hinaus trage die Existenz von
Kirchenräumen, die für den Gottesdienst reserviert und somit in der Regel auch

die einzigen Räume sind, in denen Gottesdienst gefeiert wird, zu einem geordneten

Gemeindeleben bei, ganz im Sinne von I Kor 14,40 («Alles aber geschehe

würdig und geordnet»).35

die versammelte Gottesdienstgemeinde ablenkend wirke, und betonen vielmehr, Bilder lenkten

sowohl äusserlich als auch innerlich den Blick zu «dem, was oben ist» (Kol 3,1), vgl. S.

Heid: Altar und Kirche. Prinzipien christlicher Liturgie, Regensburg 2019, 354-360.

32 H. Zwingli: Die freie Wahl der Speisen, in: Huldrych Zwingli Schriften, hg.v. Th. Brunn¬

schweiler / S. Lutz, Bd. 1, Zürich 1995, 19-73 (70).
33 Vgl. Bullinger: Kommentar zum ersten Timotheusbrief (Anm. 22), 136,21-32 [zu I Tim 2,8],
34 Bullinger: Adversus catabaptistarum dogmata (Anm. 17), 140r-v.

35 Vgl. H. Bullinger: In Acta apostolorum [...] commentariorum libri VI, Zürich: Christoph
Froschauer d.Ä., 1533 (vgl. Staedtke [Hg.]: Heinrich Bullinger Bibliographie, Bd. 1 [Anm.
17], Nr. 43), 107v: «Quis enim alias tarn vecors, qui nunc in quovis fonte aut flumine publico



Funktionalistische Entsakralisierung 281

Zum anderen ergibt sich die sekundäre Heiligkeit des Kirchenraums nicht

nur daraus, dass er für bestimmte Handlungen reserviert ist, sondern aus der

besonderen Qualität dieser Handlungen selbst: Da die gottesdienstlichen
Handlungen heilige Handlungen sind, wird auch der Raum, in dem sie stattfinden,

zu einem im abgeleiteten Sinn heiligen Raum.36 So hält Bullinger in der bereits

erwähnten Schrift gegen die Täufer fest: «Was die Struktur und die Materie

anbelangt, sind die Kirchengebäude zwar keineswegs heiliger als jedes andere

Haus; aber was ihren Gebrauch (usum) anbelangt, sind sie überaus heilig (multo
sanctissima), denn sie sind doch in dieser Hinsicht Gottes Haus (domus dei). »37

Im Zweiten Helvetischen Bekenntnis von 1566 wird der gleiche Gedanke noch

expliziter formuliert:

Wie wir aber glauben, dass Gott nicht wohne in Tempeln von Händen gemacht, so wissen

wir doch aus Gottes Wort und aus den heiligen Gebräuchen, daß die Gott und seiner

Anbetung gewidmeten Stätten nicht gewöhnliche, sondern heilige Orte sind, und wer
sich darin aufhält, soll sich ehrerbietig und geziemend benehmen, da er ja an heiligem
Ort ist, vor Gottes und seiner heiligen Engel Angesicht.38

Für Bullinger haben also die heiligen Handlungen, aus denen der christliche
Gottesdienst besteht (gemeinsames Gebet, Wortverkündigung, Taufe und Abendmahl),

nicht nur auf die Menschen einen Einfluss, die an ihnen teilnehmen,
sondern auch auf den Raum, in dem sie geschehen. Beides, der Mensch und der

Raum, wird dabei geheiligt, aber in unterschiedlichem Sinn. Denn anders als es

bei den Gläubigen der Fall ist, wohne dem geheiligten Raum der Geist Gottes

nicht inne. Allerdings lässt sich die Heiligkeit, die Bullinger dem Gottesdienstraum

zuspricht, auch nicht bloss als Konsequenz einer pragmatischen Entscheidung

verstehen. Hier geht es um mehr als um die Reservierung eines Raumes für
besondere Zwecke. Vielmehr scheint der Kirchenraum gleichsam Anteil an der

heiligen Qualität dessen zu bekommen, was in ihm geschieht. Wie ist nun aber

diese Anteilhabe genau zu verstehen?

quemvis temere baptizet, cum iam certus sit in templo baptizmati constitutus locus Ipse Paulus

praecipit, ut omnia decenter et secundum ordinem fiant.»
36 Vgl. P. Opitz: Kanzel und Gefletz - theologische und räumliche Verschiebungen zur Einfüh¬

rung des reformierten Abendmahls in Zürich (1525), in: Chr. Sigrist (Hg.): Kirchen Macht
Raum. Beiträge zu einer kontroversen Debatte, Zürich 2010, 45-58 (56).

37 Bullinger: Adversus catabaptistarum dogmata (Anm. 17), l40r.
38 H. Bullinger: Das Zweite Helvetische Bekenntnis, hg.v. W. Hildebrandt / R. Zimmermann,

Zürich 41967, 119f. [Kap. 22].



282 Luca Baschera

4. Akzidens oder Proprium?
Im Allgemeinen ist eine strukturelle Ähnlichkeit zwischen der Argumentation
Bullingers in Bezug aufdie Heiligkeit des Kirchenraumes und seiner Reflexion auf

die Heiligkeit der «Elemente» des Abendmahlssakraments (Brot und Wein) zu

beobachten. Denn beim Abendmahlsbrot und -wein kann zwar von einer
«Konsekration» und folglich auch von einer Heiligkeit derselben gesprochen werden;
aber diese Heiligkeit kommt ausschliesslich von ihrem Gebrauch im Zusammenhang

mit einer heiligen Handlung (dem Sakrament, welches nach reformiertem
Verständnis immer ein nomen actionis ist) und bleibt auch grundsätzlich davon

abhängig. Im Zweiten Helvetischen Bekenntnis führt Bullinger zur Konsekration

von Brot und Wein beim Abendmahl sowie vom Wasser bei der Taufe aus:

Heiligen und weihen heißt, ein Ding Gott widmen und heiligen Bräuchen, das heißt, es

vom gewöhnlichen und weltlichen absondern und zum heiligen Gebrauch bestimmen.

Die Zeichen bei den Sakramenten sind nämlich dem gewöhnlichen Gebrauch entnommen

[...]. [Aber] Wasser, Brot und Wein sind ihrer Natur nach und außerhalb der
göttlichen Einsetzung und dem heiligen Gebrauch immer das, was ihr Name besagt und als

was wir sie gewöhnlich empfinden.3'

Die Heiligkeit von Abendmahlsbrot und -wein kann sich demzufolge nicht vom
sakramentalen Vollzug verselbständigen. Sie stellt keine Qualität dar, die den

«Elementen» auch nach Beendigung der heiligen Handlung inhärent bliebe -
entgegen der römisch-katholischen Vorstellung der substanziellen Wandlung und

ganz im Sinne des allgemeinen Grundsatzes evangelischer Sakramentstheologie:

«nihil extra usum».40 Die Heiligkeit der Handlung färbe zwar in gewissem Sinn

auf die «Elemente» ab, die bei ihr in Gebrauch kommen, aber diese Abfärbung
bleibe punktuell, gleichsam episodisch, denn sie sei beschränkt auf die Dauer der

heiligen Handlung (die allein als Sakrament gilt).
Es stellt sich nun aber die Frage, ob sich diese Argumentationsfigur in ihrer

Eindeutigkeit auf die Kirchenräume übertragen lässt. Ist ihre Heiligkeit Bullinger

zufolge im gleichen Masse episodisch und flüchtig, wie dies bei den sakramentalen

39 Bullinger: Das Zweite Helvetische Bekenntnis (Anm. 37), 104f. [Kap. 19].
40 Vgl. Konkordienformel - Solida Declaratio (1579), in: Die Bekenntnisschriften der Evan¬

gelisch-Lutherischen Kirche, hg.v. I. Dingel, Göttingen 2014, 1305-1607 (1491,If. [VII]):
«Nihil habet rationem sacramenti extra usum a Christo institutum seu extra actionem divini-
tus institutam»; Consensus Bremensis (1595), in: Die Bekenntnisschriften der reformierten

Kirche, hg.v. E.F.K. Müller, Leipzig 1903,739-799 (775,30f. [III.l]): «Nihil habet rationem
Sacramenti extra usum divinitus institutum.»



Funktionalistische Entsakralisierung 283

Zeichen der Fall ist Hört sie wirklich unmittelbar und gänzlich auf zu existieren,

sobald die in ihnen stattfindenden heiligen Handlungen zu Ende sind? Oder haftet

sie doch in gewissem Sinn dem geheiligten Raum weiter an? Anders gefragt:
Bleibt die sekundäre Heiligkeit des Kirchenraums immer bloss akzidenziell oder

kann sie durch stete Wiederholung heiliger Handlungen zu einem Proprium des

Kirchenraums werden?41

Darauf, dass Bullinger die sekundäre Heiligkeit des Kirchenraums als nicht rein

akzidenziell verstand, deutet die (zumindest implizite) Ablehnung der Vorstellung
hin, der Kirchenraum könnte neben dem Gottesdienst auch zu anderen Zwecken

verwendet werden. So betont Bullinger im Zweiten Helvetischen Bekenntnis:

«Die Stätten, an denen die Gläubigen zusammenkommen, sollen [...] würdig und

der Kirche Gottes in jeder Hinsicht angemessen sein. [...] Sie sindjedoch rein zu
halten von allen Dingen, die der Kirche nicht wohl anstehen. >>42 Die letztere Aussage

ist in erster Linie gewiss auf einzelne Einrichtungsgegenstände und liturgische
Geräte wie Altäre, Bilder, Statuen, prachtvollen Schmuck im Allgemeinen sowie

Orgeln zu beziehen:43 alles Dinge, die nach den Vorstellungen der Zürcher

Reformatoren keinen Platz in einem reformierten Kirchenraum haben dürfen. Zugleich
lässt sich daraus der Schluss ableiten, dass auch Handlungen, die nicht mit den

spezifisch kirchlichen (d.h. gottesdienstlichen) Vollzügen einer nach Gottes Wort
reformierten Kirche im Zusammenhang stehen, nicht im Kirchenraum stattfinden

sollten. Aus dem Grundsatz, das Kirchengebäude sei nicht an sich heilig, folgte für

Bullinger nicht, es sei nur noch als ein neutraler Mehrzweckraum zu betrachten.

Dies habe das Gotteshaus übrigens mit anderen öffentlichen, zu einem besonderen

Zweck abgesonderten Gebäuden gemeinsam, wobei die besondere Würde

der Handlungen, die im Kirchenraum stattfinden, diesem auch eine entsprechende

Heiligkeit verleihen:

41 «Proprium» wird hier als Bezeichnung für jegliche Eigenschaften verwendet, die zwar nicht
wesentlich, aber auch nicht bloss akzidenziell sind. Aristoteles (in seiner Topik) und Porphy-
rios (in seiner Einführungsschrift in die aristotelische Kategorienlehre) fassen die Bedeutung
des Propriums jedoch enger: Es bezeichnet bei ihnen solche Attribute, die zwar nicht zum
Wesen eines Dinges gehören, aber ihm doch aufgrund bzw. infolge seiner Wesensbestimmung

eignen. Erworbene Eigenschaften können somit nach aristotelischem und porphyrischem
Verständnis nicht der Proprium-Klasse zugeordnet werden. Vgl. H.M. Baumgartner / P. Kol-

mer, Art. Proprium, HWPh VII, Darmstadt 1989, 1525-1527.
42 Bullinger: Das Zweite Helvetische Bekenntnis (Anm. 37), 119 [Kap. 22].
43 Vgl. L. Lavater: Die Gebräuche und Einrichtungen der Zürcher Kirche, hg.v. G.A. Keller, Zü¬

rich 1987, 35.



284 Luca Baschera

Dem heiligen Gotteshaus soll jede Entehrung, soll das Gemeine und Schändliche fern

sein. Das Rathaus wird von allen derart heilig gehalten, dass es als Majestätsbeleidigung
angesehen wird, wenn einer es mit unanständigen Worten oder Handlungen beschmutzt.

Doch darin versammeln sich nur die Ratsherren, um sich die Streitfälle anzuhören, bei

denen es um vergängliche und hinfällige Dinge geht. Wie viel größere Ehre schuldet man
aber den Gotteshäusern, in denen die Kinder Gottes zum Gottesdienst zusammenkommen,

um die Worte Gottes zu hören und seine Sakramente zu empfangen! In dem Maße

also, wie wir in den Gotteshäusern den Aberglauben hassen, missbilligen wir auch ihre

Entehrung, ja wir dulden sie ganz und gar nicht.44

Obwohl Bullinger also die Vorstellung einer inhärenten, durch Weihe verliehene

Heiligkeit des Kirchengebäudes ablehnt, schreibt er ihm dennoch an manchen

Stellen eine besondere Qualität zu. Liegt nun hier ein Widerspruch vor oder
besteht vielleicht doch die Möglichkeit, die Heiligkeit des Kirchenraums als erworbene

Qualität und als Proprium zu verstehen, ohne deren sekundären Charakter

im Vergleich zur Heiligkeit der in ihm vollzogenen Handlungen in Frage zu
stellen?

Bullinger stellte sich diese Frage offenbar nicht, weshalb seine Schriften auch

keine Aussagen enthalten, anhand derer sie eindeutig beantwortet werden könnte.

Die im folgenden Abschnitt entfalteten Überlegungen stellen insofern keine

Wiedergabe frühneuzeitlichen reformierten Gedankenguts dar, sondern eher

eine hermeneutische Übung mit und anhand von diesem Gedankengut.

5. Deutungsversuch:

Der Kirchenraum als Raum derAnamnese heiliger Handlungen
Es liegt auf der Hand, dass sich die Besonderheit des Kirchenraums nicht zuletzt

aus seiner inneren Einrichtung ergibt.45 In ihm sind Einrichtungsgegenstände

vorhanden, die sonst in keinem anderen Raum anzutreffen sind. Ludwig Lava-

44 H. Bullinger: Dekaden, in: Heinrich Bullinger Schriften, hg.v. E. Campi et al., Bd. 5, Zürich
2006, 548 [V.10],

45 Die Ausführungen in diesem Abschnitt knüpfen an Th. Fuchs: Leib - Raum - Person. Ent¬

wurf einer phänomenologischen Anthropologie, Stuttgart 2000, 174-188, an. In deren

Zentrum steht allerdings nicht so sehr die für den «Richtungsraum» konstituierende Funktion

von leiblicher Dynamik und Kommunikation, sondern vielmehr die Rückwirkung von
eingerichteten «Ortsräumen» auf das leibliche Subjekt. Zur Terminologie vgl. H. Schmitz: Der
Leib, Berlin / Boston 2011, 121-128. Für eine Anwendung auf die metaphorisch als Raum

aufgefasste gottesdienstliche Handlung vgl. L. Baschera, Architektur des Gottesdienstes.

Zum «gestalteten Raum» der christlichen Liturgie, LiKu 8/2 (2017) 15-30 17F.).



Funktionalistische Entsakralisierung 285

ter (1527-1586)46 erwähnt beispielsweise in seiner Schrift über die Gebräuche

der Zürcher Kirche Kanzel, Bänke, Taufbecken und Abendmahlstisch als «die

notwendigen Geräte», die zur Ausstattung eines reformierten Kirchenraums
gehören.47 Dies bedeutet: Ihre Präsenz in einem Raum definiert diesen als Kirchen-

Raum. Dass sie in jedem Kirchenraum vorhanden sind, ist ferner nicht einer
willkürlichen Entscheidung geschuldet, sondern ergibt sich daraus, dass jene Geräte

zur Ausführung der heiligen Handlungen der Kirche notwendig sind: gemeinsames

Gebet, Wortverkündigung, Taufe, Abendmahl. Die regelmässige Wiederholung

dieser Handlungen im gleichen Raum hat also gleichsam Spuren in ihm
hinterlassen. Seine Gestalt und Einrichtung passte sich im Laufe der Zeit den

Handlungen an, die immer wieder darin stattfinden sollten. Der Raum bekam so

einen «Habitus», der ihn - wie jeden bewusst eingerichteten Raum - als einen

besonderen, für besondere Handlungen reservierten Raum auszeichnet.

Zu sagen, dass ein eingerichteter Raum einen bestimmten «Habitus» besitzt,
bedeutet ferner zweierlei. Zum einen geht mit der besonderen Einrichtung eine

bestimmte Ausrichtung einher. D.h., der eingerichtete Raum enthält keine lose

Sammlung von Gegenständen. Vielmehr sind sie so angeordnet und einander

zugeordnet, dass im Raum ein oder mehrere Brennpunkte entstehen; bedeutsame

Orte, die dem gesamten Raum seine Identität verleihen und diesen für diejenigen,

die ihn betreten, auch erkennbar machen. Zum anderen ist ein eingerichteter
Raum nicht nur an sich ausgerichtet, sondern richtet auch diejenigen aus, die ihn
betreten. Denn die Anordnung der Gegenstände und die zwischen ihnen
bestehenden Zusammenhänge kanalisieren unsere Aufmerksamkeit in eine bestimmte

Richtung und beeinflussen somit unsere Wahrnehmung. Wir erkennen nicht nur
den Raum wieder, sondern, indem wir ihn erkennen, werden in uns Assoziationen,

Erinnerungen, Vorstellungen, Emotionen geweckt. Geschieht dies häufig,
werden diese unsere Raumerfahrungen auch in uns Spuren hinterlassen, die
wiederum unseren «Habitus», unsere Gesamtwahrnehmung und unser Verhalten

prägen.
Es ist insofern nicht auszuschliessen, sondern sogar wahrscheinlich, dass

- selbst wenn kein Gottesdienst gerade stattfindet - diejenigen, die einen
Kirchenraum betreten, durch seine innere Einrichtung darauf verwiesen und daran

erinnert werden, was im Gottesdienst geschieht. Denn die innere Einrichtung des

46 Vgl. H.U. Bächtold: Art. Lavater, Ludwig, HLS VII, Basel 2008, 717.
47 Lavater: Gebräuche (Anm. 42), 35.



286 Luca Baschera

Kirchenraums richtet die Aufmerksamkeit der Besucherinnen und Besucher auf

die Kanzel, auf Taufbecken und Abendmahlstisch, die wiederum auf die

Handlungen verweisen, die mit und an ihnen vollzogen werden.

Lesen wir nun vor diesem Hintergrund die Aussagen Bullingers über die nicht
bloss vorübergehende und doch immer sekundäre Heiligkeit des Kirchenraums

wieder, so wird der anfängliche Eindruck einer ihnen inhärenten Widersprüchlichkeit

zumindest relativiert. Denn, obwohl Bullinger diesen argumentativen
Schritt nicht explizit vollzieht, ist die Begründung einer so aufgefassten Heiligkeit

unter Rückgriff auf die anamnetische Wirkung des Kirchenraums mit der

Gesamtanlage seiner Reflexion kompatibel: Der Kirchenraum wäre insofern als

«heilig» zu bezeichnen, als er mit seiner Einrichtung die heiligen Handlungen
ins Gedächtnis ruft. Er re-präsentiert sie, ver-gegenwärtigt sie uns und dient
somit dazu, dass wir ihrer gedenken und über sie meditieren. Ähnlich wie Brot und

Wein im Abendmahl wäre also auch der Kirchenraum ein Zeichen, das jedoch
nicht auf den Herrn selbst, sondern auf die heiligen Handlungen seiner Gemeinde

verweist und nicht ihn, sondern das, was die Gemeinde in seinem Namen tut,
ins Gedächtnis ruft: gemeinsames Gebet, Wortverkündigung, Taufe und Abendmahl.

Solch eine anamnetisch begründete Heiligkeit muss zwar sekundär und

abgeleitet gegenüber der inhärenten Heiligkeit der gottesdienstlichen Handlungen
bleiben. Ihr kann jedoch eine mehr als nur akzidenzielle und flüchtige Qualität
zugeschrieben werden, und zwar aufgrund der Fähigkeit eines eingerichteten
Kirchenraums, unsere Aufmerksamkeit auf die heiligen Handlungen zu lenken, die

regelmässig darin stattfinden.

6. Der reformierte Kirchenraum: substanziell entsakralisiert - anamnetisch sakral

Vor dem Hintergrund von Bullingers Aussagen zur Beschaffenheit des Kirchenraums

verlangt die Anfangsfrage, ob diesem nach reformiertem Verständnis

Heiligkeit zukomme oder nicht, differenziert beantwortet zu werden. Da der

Kirchenraum nicht als geweihter Raum verstanden wird, ist er einerseits per se,

gleichsam in seiner Substanz, zwar entsakralisiert. Andererseits läuft jedoch diese

substanzielle Entsakralisierung bei Bullinger nicht auf ein rein funktionalis-
tisches Kirchenraumverständnis hinaus. Vielmehr schreibt er dem Kirchenraum

eine sekundäre, abgeleitete Heiligkeit zu. Diese sei wiederum zum einen darin

begründet, dass Kirchenräume zu einem bestimmten Zweck, der Feier der heiligen

Handlungen, «abgesondert» worden seien. Zum anderen können die Aussagen



Funktionalistische Entsakralisierung 287

Bullingers, die darauf hindeuten, die Heiligkeit des Kirchenraums sei nicht rein
akzidenziell aufzufassen, anhand eines anamnetischen Heiligkeitsbegriffs gelesen

werden: Der Kirchenraum wäre insofern als heilig zu bezeichnen, als er zeichenhaft

auf Heiliges hinweise und daran erinnere. Denn die Spuren, die der wiederholte

Vollzug heiliger Handlungen im Kirchenraum und in dessen Einrichtung
hinterlassen hat, machen auf jene Handlungen aufmerksam, auch wenn diese

gerade nicht vollzogen werden.

In diesem Sinn bestünde zwar ein Parallelismus zwischen Kirchenraum und

Abendmahlselementen,48 aber nicht hinsichtlich ihrer Heiligkeit - die bei den

Abendmahlselementen doch rein akzidenziell ist -, sondern hinsichtlich ihrer

Zeichenhaftigkeit und ihrer anamnetischen Wirkung: Wie das während der

sakramentalen, «zum Gedächtnis» Jesu Christi stattfindenden Handlung49
dargereichte Brot «Leib Christi» genannt wird, weil es den wahren Leib des

Auferstandenen bezeichnet; so kann ein Kirchenraum «heilig» genannt werden, weil

er mit allem, was zu seiner Einrichtung gehört, auch extra usum auf Heiliges
verweist: Wort Gottes, Abendmahl, Taufe, Gebet.

48 Siehe oben, % 4.

49 Zum «Gedächtnis» als dem «grundlegenden Begriff zur Bezeichnung und Deutung des

Abendmahls» bei Zwingli und Oekolampad vgl. D. Wendebourg: Essen zum Gedächtnis.

Der Gedächtnisbefehl in den Abendmahlstheologien der Reformation, Tübingen 2009, 70-

138.



288 Luca Baschera

Abstract
Die in Basel, Zürich sowie an anderen Orten der Reformation reformierter Prägung
erfolgte Entfernung von jeglichen Bildern aus den Kirchenräumen wird häufig als Symptom
einer entsakralisierenden Haltung ihnen gegenüber betrachtet, die wiederum mit einem

prinzipell funktionalistischen Kirchenraumverständnis zusammenhänge. Ein Blick in
die Schriften von reformierten Autoren aus dem 16. Jahrhundert zeigt allerdings, dass

sie den Kirchenraum durchaus als «heilig» bezeichnen konnten. Vornehmlich anhand

von Schriften des Zürcher Antistes Heinrich Bullinger (1504-1575) wird rekonstruiert,

wie aus reformierter Sicht dem «Gotteshaus» zwar keine substanzielle, aber doch eine

sekundäre, anamnetisch begründete Heiligkeit zugeschrieben werden konnte.

The removal of all images from church interiors in Basel, Zurich and other places of the

Reformed branch of the Reformation is often seen as a symptom of a desacralising
attitude towards church buildings. This, in turn, is considered as a necessary consequence of
the tendency to look at church interiors in a functionalistic attitude. A glance at the writings

of Reformed authors from the 16th century shows, however, that they could indeed

describe the church interior as «sacred». Primarily on the basis ofwritings of the Zurich
Antistes Heinrich Bullinger (1504-1575), the essay reconstructs how, from a Reformed

point ofview, a certain kind ofsacredness could be ascribed to the «house of God». This

sort of sacredness remained, though, only «secondary» and anamnetic in its nature.

Luca Baschera, Zürich


	Funktionalistische Entsakralisierung? : zum Umgang der Reformierten mit "heiligen" Räumen

