
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 3-4

Artikel: Das Münster als Versammlungsort : vom Basler Konzil zum
Friedenskongress der Zweiten Internationale

Autor: Zahnd, Ueli

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Münster als Versammlungsort
Vom Basler Konzil zum Friedenskongress

der Zweiten Internationale

Kirchen haben seit jeher dank ihrer Grösse auch Funktionen übernommen, die

nicht - oder nicht direkt - mit ihrer primären Rolle als Kirchenraum zusammenhängen.

In einer Zeit vor der Errichtung von Stadtcasinos, Mehrzweckhallen und

Sportstadien waren sie oft der einzige Ort einer Stadt oder eines Gemeinwesens,

der Raum bot, um eine grössere Anzahl von Menschen zu versammeln und sie

- vor der Erfindung von Verstärkeranlagen - auch akustisch zu erreichen.' Das

Basler Münster ist da keine Ausnahme. Immer wieder diente es ohne konkreten

liturgischen Kontext als Versammlungsort - so soll hier etwa bereits im Jahr

1200 (und damit noch im Vorgängerbau des heutigen Münsters) der Elsässer Abt
Martin de Pairis über 1000 Menschen versammelt haben, die sich seinen Aufruf
zum Kreuzzug anhören wollten2 -, und wie viele andere Kirchen auch ist es heute

noch dank seiner Grösse und Akustik ein beliebter Veranstaltungsort vor allem

für kulturelle Anlässe. Historisch gesehen sind es aber zwei Ereignisse, in denen

das Basler Münster eine herausragende Rolle als Versammlungsort eingenommen
hat - zwei Ereignisse allerdings, die sehr weit auseinanderliegen: zum einen das

spätmittelalterliche Konzil von Basel, das in den 1430er Jahren unter anderem

auch im Münster tagte, und zum anderen der Friedenskongress der Zweiten
Internationale, der sich im November 1912 im Basler Münster versammelte.

Das Basler Konzil und der sozialistische Friedenskongress sind nun zwei

Versammlungen, die nicht nur zeitlich sehr weit auseinanderliegen, sondern auch

1 Dieser funktionale Aspekt war ursprünglich sogar ein umgekehrter, wurden doch die ersten

grossen Kirchen spätestens mit der offiziellen Anerkennung des Christentums im 4. Jahrhundert

nach dem Modell von Markthallen - den Marktbasiliken - oder von Gerichtssälen - den

forensischen Basiliken - gebaut, vgl. den Beitrag von S. Zeilhofer im vorliegenden Band
sowie P. Grossmann: Überlegungen zum ursprünglichen Grundriss der Kirche von Orléansville

(Chief, Algeria) und ein Beitrag zur Entstehung der christlichen Basilika, AnTard 21 (2013)
313-320.

2 So berichtet es zumindest Martins Klosterbruder Gunther von Pairis, der ihn aufdem Kreuz¬

zug begleiten und schliesslich als Chronist dienen sollte, vgl. Gunther von Pairis: Die
Geschichte der Eroberung von Konstantinopel. Übersetzt und erläutert von E. Assmann, Köln/
Graz 1956, 35. Dazu jüngst Ch.T. Maier: Ritual, what else? Papal Letters, Sermons and the

Making ofCrusaders, Journal of Medieval History 44 (2018) 333-346 (v.a. 338-343).

ThZ 3.4/76 (2020) S. 247-270



248 Ueli Zahnd

inhaltlich kaum Gemeinsamkeiten zu haben scheinen - ausser eben der Tatsache,

dass beide das Münster als Versammlungsort nutzten. Wenn es im Folgenden

darum gehen soll, beide Ereignisse im Rahmen eines einzigen Beitrags zu

diskutieren, so ist das natürlich ein historischer Spagat, der aber auch seinen Reiz

hat: Denn gerade weil die beiden Ereignisse so verschieden sind, werden sie zu

überprüfen helfen, wie wichtig der reichlich profane Aspekt der räumlichen

Eignung des Münsters für grosse Menschenzusammenkünfte tatsächlich war und
auch während der Durchführung des Ereignisses blieb. War das Verhältnis zu

diesem Raum so rein funktional, wie es seine Wahl suggerieren könnte, oder gab es

auch gegenseitige Prägungen? Veränderten diese Ereignisse das Münster - oder

hat umgekehrt das Münster den Verlauf dieser Ereignisse beeinflusst und ihnen

einen Charakter verliehen, der dem Thema dieses Hefts entsprechend von der

Lebendigkeit seiner Steine zeugen könnte? Um diesen Fragen nachzugehen, soll in
einem ersten Teil die Rolle des Münsters im Basler Konzil beleuchtet und in
einem zweiten dann die Nutzung des Münsters beim Friedenskongress der Zweiten

Internationale vorgestellt werden, damit als kurzes Fazit einige Quervergleiche

gezogen werden können.

1. Das Münster und das Konzil von Basel

Das Konzil von Basel reiht sich ein in die allgemeinen Reformbemühungen,
welche die Institution Kirche des ausgehenden Mittelalters geprägt haben. Aus

protestantischer Perspektive ist man gewohnt zu unterstreichen, wie sehr die

spätmittelalterliche Kirche in einer Krise gesteckt habe und eigentlich dringenden
Reformen hätte unterzogen werden müssen, wozu die Konzilien einen schwachen,

aber letztlich gescheiterten Versuch darstellten.3 Das ist sicherlich nicht

grundlegend falsch, doch dient die Betonung dieser Krise zu oft als Negativfolie,

um die erlösende Wohltat der Reformation hervorstreichen zu können, so dass

sich in der jüngeren Forschung die Erkenntnis durchgesetzt hat, dass bloss mit

grosser Vorsicht von einer Krise des Spätmittelalters zu sprechen sei.4 Es lohnt

3 Vgl. insbesondere B. Moeller: Geschichte des Christentums in Grundzügen, Göttingen 1979

(mit elf Neuauflagen bis 2012), die Generationen von Theologinnen und Theologen geprägt
hat und die «Eigentümlichkeit» des Spätmittelalters «vor allem im Negativen» sieht (hier
zitiert nach der siebten Auflage, Göttingen 72000, 210): trotz eines fundamentalen
gesellschaftlichen Wandels habe diese Zeit keine neuen Theologien, keine tiefgehenden Ordensreformen

und keine erfolgreiche Reform der kirchlichen Strukturen gesehen (ebd. 212-218).
4 Dazu ausführlicher E. Meuthen/C. Märd: Das 15. Jahrhundert, München 520 1 2, 3f. und



Das Münster als Versammlungsort 249

sich daher, diesem Krisenbegriffkurz nachzugehen, um dann die Rolle des Münsters

beim Basler Konzil, das Ausdruck dieser Krise gewesen sein soll, besser

einordnen zu können.

Um diese vermeintliche Krise des Spätmittelalters zu beschreiben, werden

üblicherweise zwei Faktoren genannt: das Wiederauftreten der Pest und das grosse
abendländische Schisma. Tatsächlich ist es so, dass nach rund sieben Jahrhunderten

Ruhe in der Mitte des 14. Jahrhunderts in Europa die Pest erneut ausbrach

und in wiederkehrenden Wellen so sehr wütete, dass die europäische Bevölkerung

um insgesamt mehr als ein Drittel zurückging. Dass dies zu einer grossen

Verunsicherung geführt hat, ist nicht von Hand zu weisen.5 Allerdings hatte der

demographische Bruch, der damit einherging, auch ganz unerwartete Effekte -
zum Beispiel mit Blick aufdie Bildungslandschaft: Trotz dieses massiven

Bevölkerungseinbruchs gingen nämlich die Studentenzahlen an den Universitäten nicht
zurück, vielmehr stiegen sie sogar leicht an, so dass relativ gesehen ein umso grösserer

Bevölkerungsanteil plötzlich studieren ging. Hinzu kam, dass in genau dieser

Zeit eine beachtliche Zahl an neuen Universitäten gegründet wurde, so dass auch

der Bedarf an Professoren überproportional stark zunahm.6 Einmal abgesehen

von all den möglichen Auswirkungen auf das Unterrichtsniveau, die eine solch

massive Steigerung mit sich gebracht haben mochte,7 bedeutete die Tatsache, dass

plötzlich ein viel grösserer Anteil an Menschen eine akademische Bildung genoss,
dass diese Bildung auch viel stärker in die Gesellschaft hinausgetragen wurde und

dadurch noch einmal grössere Bevölkerungskreise erreichte. Das universitäre

v.a. P. Schuster: Die Krise des Spätmittelalters. Zur Evidenz eines sozial- und wirtschaftsgeschichtlichen

Paradigmas in der Geschichtsschreibung des 20. Jahrhunderts, HZ 269 (1999)
19-55.

5 So immer noch prägend F. Graus: Pest - Geißler - Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als Kri¬

senzeit, Göttingen 1987. Vgl. allerdings die kritischen Bemerkungen bereits bei H. Kaminsky:
From Lateness to Waning to Crisis: The Burden of the Middle Ages, Journal ofEarly Modern

History 4 (2000) 85-125.
6 Zu den Studentenzahlen vgl. R.C. Schwinges: Migration und Austausch. Studentenwande¬

rungen im Deutschen Reich des späten Mittelalters, in: Studenten und Gelehrte. Studien zur
Sozial- und Kulturgeschichte deutscher Universitäten im Mittelalter, Leiden 2008, 120-134

(120-123); zu den Universtitätsgründungen vgl. S. Lorenz (Hg.): Attempto - oder wie stiftet

man eine Universität. Die Universitätsgründungen der sogenannten zweiten Gründungswelle
im Vergleich, Stuttgart 1999.

7 Dazu und zum Folgenden U. Zahnd: Der Schulstreit und die Bibel. Acht Thesen zur aka¬

demischen Theologie des ausgehenden Mittelalters, in: Renaissance und Bibelhumanismus,

hg.v. J.M.J. Lange van Ravenswaay und H.J. Selderhuis, Göttingen 2020, 355-372 (357f.).



250 Ueli Zahnd

Wissen verliess gleichsam die esoterischen Zirkel einer eingeschworenen
akademischen Elite, die sich nicht nur eifrig gestritten, sondern auch gegenseitig
kontrolliert hatte, und verteilte sich nunmehr in die unüberschaubaren und schwer

im Zaum zu haltenden Weiten des Abendlandes und seiner städtischen Kultur.

Unter konservativen Theologen und selbsternannten Hütern des vormals esoterischen

universitären Ideals riefdies tatsächlich eine Krisenstimmung hervor;8 aber

es liegt aufder Hand, dass dies aus der Sicht anderer gesellschaftlicher Kreise ganz
anders ausgesehen haben dürfte: Denn hier eröffneten sich neue Möglichkeiten
der Bildung, eine neue Mobilität schaffte sich Raum und Partizipationsmöglichkeiten

taten sich auf. Für die neuen Studierenden und Dozierenden war das

Aufbrechen der alten Wissensbastionen schlicht verbunden mit einem Souveränitätsgewinn

- und es war damit alles andere als eine Krise.

Ähnlich verhält es sich beim zweiten Faktor, der insbesondere aus

kirchengeschichtlicher Perspektive angeführt wird, um das Spätmittelalter
als Krisenzeit auszuweisen: das grosse abendländische Schisma. Ohne in die

historischen Einzelheiten gehen zu wollen, genügt es festzuhalten, dass es ab

1378 zwei und kurzzeitig sogar drei parallel herrschende Päpste im Abendland

gab, die von unterschiedlichen Interessengruppen gewählt worden waren und

von diesen bis ins 15. Jahrhundert hinein weitergetragen wurden. Dies zog Risse

durch die gesamte abendländische Kirche, weil sich sämtliche Institutionen -
von den Diözesen über Fürstenhäuser hin zu Universitäten und freien Städten

- entscheiden mussten, mit welchem Papst sie es halten wollten, und es führte

zu einer weiteren Partikularisierung der Gesellschaft. Gerne ist auch diese

Zergliederung daher als gesellschaftliche Krise dargestellt worden, als sei mit dem

grossen abendländischen Schisma einer ohnehin durch die Pest gebeutelten und

daher «nach Sicherheit im Heil» verlangenden Christenheit auch noch dieser

letzte Halt der einheitlichen Mutterkirche entzogen worden.9 Allerdings ist
einmal mehr grosse Vorsicht geboten, weil es sich auch hier erneut um eine

offensichtlich stark innerkirchliche Perspektive handelt: Denn diese Darstellung setzt

8 Weiterhin aufschlussreich insbesondere mit Blick aufJean Gerson ist H.A. Oberman: Contra

vanarn curiositatem. Ein Kapitel der Theologie zwischen Seelenwinkel und Weltall, Zürich
1974; vgl. auch M.J.EM. Hoenen: Die Universität im Mittelalter. Philosophisches Wissen

und seine Gefahr, in: Von <artes liberales> zu <liberal arts>, hg.v. B. Zimmermann, Freiburg
i.Br. 2013,39-62.

9 So H. Müller: Die kirchliche Krise des Spätmittelalters. Schisma, Konziliarismus und Konzi¬

lien, München 2012, 60.



Das Münster als Versammlungsort 251

voraus, dass es eines einzigen, starken Papsts bedurft hätte, damit sich die

spätmittelalterliche Gesellschaft hätte sicher fühlen können. Dagegen ist doch immerhin

einzuwenden, dass das Nominieren eines Gegenpapsts als Zeichen durchaus

auch von Selbstsicherheit und von einem gesteigerten Selbstbewusstsein statt als

Zeichen von Verunsicherung interpretiert werden kann.10 Hinzu kommt, dass in
dieser Konkurrenz-Situation von kirchlichen Hierarchien mit Universalitätsanspruch

auch kleine politische Einheiten die konkrete Erfahrung machen konnten,
dass es eine politische Bedeutung hatte, ob sie sich für die eine oder die andere

Seite entschieden: Die Kleinen erhielten plötzlich Gewicht. Und so kommt es

auch im akademisch-theologischen Diskurs zu einer Suche nach neuen
Begründungsformen für Wahrheits- und Machtansprüche, Begründungsformen, die nun
nicht mehr von einem einzigen, einheitlichem Machtzentrum ausgehen, sondern

partizipative Herrschaftsformen anzudenken beginnen. Mit Blick auf die

Kirchenstruktur heisst dies vor allem, dass die Idee des Konziliarismus Zulauf
gewann, die Idee also, dass die oberste Entscheidungsgewalt der Kirche nicht beim

Papst, sondern bei einem breit abgestützten Konzil liege und dass in einer solchen

Versammlung von kirchlichen und politischen Vertretern aus allen betroffenen

Ländern zu debattieren und letztlich mit Mehrheitsentscheiden zu definieren sei,

was richtig und was falsch ist.11

Sowohl bei den akademischen Folgen der Pest als auch beim Schisma handelt

es sich daher nur aus einem ganz spezifischen Blickwinkel um eine Krise, aus dem

Blickwinkel nämlich der hohen kirchlichen Theologie; doch gibt es auch eine Art
von positiver Kehrseite, wenn man die Entwicklung gleichsam von unten her

betrachtet aus der Sichtweise neuer Bevölkerungsschichten, die nach Partizipation
streben. Im Rahmen des Konziliarismus zeigt sich dieses neue Selbstbewusstsein

10 Zahnd: Schulstreit (Anm.7),359;vgI.Kaminsky: Burden (Anm. 5), 121: « Ifthe papalist view¬

point were more authentic than that of its negators, then the Schism and its outcome would
have to be read as a crisis of decay in the church; but here, as in other such cases, one cannot
imagine an argument in this sense that would not beg the historical question by smuggling in
premises from outside the historical context.»

11 Vgl. H.G. Walther: Konziliarismus als politische Theorie Konzilsvorstellungen im 15. Jahr¬

hundert zwischen Notlösungen und Kirchenmodellen, in: Die Konzilien von Pisa (1409),
Konstanz (1414-1418) und Basel (1431-1449), hg.v. H. Müller und J. Helmrath, Ostfildern
2007,31-60, sowie C. Vogel: Zur Rolle der Beherrschten in der mittelalterlichen
Herrschaftslegitimation, Düsseldorf 2011, 226-232. Zur Einführung des Majoritätsprinzips am Basler

Konzil vgl. J. Helmrath: Das Basler Konzil 1431-1449. Forschungsstand und Probleme, Köln
1987,23 und 30ff.



252 Ueli Zahnd

ein erstes Mal in aller Deutlichkeit in Konstanz, dem grossen Konzil am Beginn
des 15. Jahrhunderts, dem es unter anderem tatsächlich gelang, das abendländische

Schisma zu lösen: An seinem Ende stand das lateinische Christentum wieder

mit einem einzigen Papst da. Mit der Verbreitung von Stellungnahmen und Traktaten

und durch das Entsenden von offiziellen Vertretern hatten sich die

unterschiedlichsten Gruppierungen und insbesondere die Universitäten direkt in diese

Grosspolitik eingemischt und sich Gehör zu verschaffen versucht, und sie gaben

damit eben diesem selbstbewussten Verlangen nach Partizipation Ausdruck.12

Am deutlichsten zeigte sich dies leider im unrühmlichsten Ereignis des Konstanzer

Konzils: in der Verurteilung nämlich von Jan Hus, dem böhmischen

Theologen, der im zweiten Jahr des Konzils am 6. Juli 1415 in Konstanz hingerichtet
wurde. Liess sich zu Beginn des Konzils noch an der tatsächlichen Macht dieser

neu einberufenen Institution zweifeln, so wurde spätestens mit der Vollstreckung
dieses Todesurteils deutlich, dass hier eine reale Gewalt entstanden war. Dass man
sich in Konstanz über sämtliche Garantien, die Hus versprochen worden waren,

hinwegsetzte und das Urteil auf der Grundlage von reichlich vagen Zeugnissen

fällte, dürfte denn auch genau damit zusammenhängen, dass es hier vorwiegend

um die Machtkonstruktion einer neuen Institution ging.13

Allein, so < erfolgreich > das Konstanzer Konzil damit auch war und so sehr

das Modell <Konziliarismus> damit etabliert schien: Die Probleme waren bei

weitem nicht gelöst, denn auf die Hinrichtung von Hus folgten umgehend die

Hussitenkriege und fügten den zahlreichen Konflikten, Fehden und

Thronfolgestreitigkeiten des frühen 15. Jahrhunderts einen weiteren Konfliktherd hinzu.

Die gesellschaftlichen Risse verschoben sich damit höchstens, aber waren nicht

geflickt; und selbst innerkirchlich schien vor allem den Konzilsbefürwortern mit
der Überwindung des Schismas nur die Basis gelegt, um nun grundlegendere
Reformen in Angriffzu nehmen, während sich der päpstliche Universalitätsanspruch
mehr und mehr im Konflikt auch mit den Ansprüchen der aufkommenden Terri-

12 H. Müller: Universitäten und Gelehrte auf den Konzilien von Pisa (1409), Konstanz (1414-
1418) und Basel (1431-1449), in: Universität, Religion und Kirchen, hg.v. R.C. Schwinges,
Basel 2011, 109-144; vgl. auch A. Frenken: Gelehrte auf dem Konzil. Fallstudien zur
Bedeutung und Wirksamkeit der Universitätsangehörigen auf dem Konstanzer Konzil, in: Die
Konzilien von Pisa, Konstanz und Basel (Anm. 11), 107-147.

13 Vgl. S. Prowidente: Hus's Trial in Constance: Disputatio AutInquisitio, in: A Companion to
Jan Hus, hg.v. O. Pavlicek und F. Smahel, Leiden 2015, 254-288 (276£).



Das Münster als Versammlungsort 253

torialstaaten sah.14 In der zunehmenden Komplexität dieser spätmittelalterlichen
Gesellschaft: blieb damit eine Vielzahl von Problemen über deren Organisation
und Struktur zu klären.

Seit dem Konstanzer Konzil bestand nun aber in weiten Kreisen die

Hoffnung, dass solche Konzile das geeignete Gefäss sein könnten, um dieses

gesellschaftliche Aushandeln voranzutreiben, und so wurde noch in Konstanz der Be-

schluss gefasst, bald ein weiteres Konzil einzuberufen. Bereits 1424 wurde Basel

als Ort dieses nächsten Konzils festgelegt (wohl wegen seiner zentralen Lage
zwischen den politischen Grossmächten), und diese Bekanntgabe läutete einen

grossen Vorbereitungsprozess in Basel ein:15 Die städtische Infrastruktur wurde

ausgebaut (neben einer neuen Brücke, einer Münzstätte und dem Ausbau der

Stadtbefestigung gehörten dazu auch zwei Bordelle auf der Lyss), und man hoffte

allgemein auf das grosse Geschäft - auch wenn dann der Aufwand etwa zum
Schutz der Konzilsväter ziemlich gross wurde und die Lebensmittelpreise und

Mieten zum Teil massiv stiegen.
Das Basler Konzil sollte als siebzehntes ökumenisches Konzil zugleich das

längste der Geschichte des Christentums werden. Eröffnet wurde es am 23.7.1431

vorerst allerdings in reichlich überschaubarem Rahmen, da die Delegationen erst

nach und nach eintrafen. Denn viele warteten ab, ob das Konzil überhaupt

akzeptiert würde, und tatsächlich versuchte Papst Eugen IV., der gleichsam ex officio
die konziliaristischen Strömungen ablehnte, noch im Dezember 1431 das Konzil

aufzulösen, indem er stattdessen eine eigene Synode unter seiner Kontrolle in
Bologna einberief.16 Der Schuss ging allerdings nach hinten los: Seine Aktion rief

europaweiten Unwillen gegen die päpstliche Eigenmächtigkeit hervor, Basel

gewann von nun an Zulauf und 1433 musste auch Eugen IV. das Basler Konzil als

offizielles kirchliches Konzil anerkennen.

14 Dazu H. Müller: Das Basler Konzil (1431-1449) und die europäischen Mächte. Universaler

Anspruch und nationale Wirklichkeiten, HZ 293 (2011) 593-629.
15 Zur Wahl Basels vgl. M. Decaluwé / G. Christiansen: Historical Survey, in: A Companion

to the Council of Basel, hg.v. M. Decaluwé / Th.M. Izbicki / G. Christiansen, Leiden 2017,
8-37 (9f.); zu den Vorbereitungsmassnahmen der Stadt vgl. C. Sieber-Lehmann: Basel und
<sein> Konzil, in: Die Konzilien von Pisa, Konstanz und Basel (Anm. 11), 173-204, sowie J.

Helmrath/M. Lauener: Basel, Konzil von, HLS 2 (2002) 57a-58b (58a).
16 Zur Konkurrenz zwischen Eugen IV. und dem Basler Konzil vgl. U. Giessmann: Felix V, the

Last Antipope, in: Companion to the Council of Basel (Anm. 15), 443-467 (445f.), sowie S.

Sudmann: Das Basler Konzil. Syndale Praxis zwischen Routine und Revolution, Sigmaringen
2005,27f.



254 Ueli Zahnd

Die Konzilsväter sahen gleich in der ersten Sitzung vor, dass sich die Versammlung

um drei Hauptgeschäfte kümmern müsse: die sogenannte causa fidei, in der

es um die Klärung von Fragen zu christlichen Lehre und um die Verurteilung von
Häresien ging; die causa reformationis, bei der Fragen der inneren Organisation der

Kirche geklärt werden sollten; und schliesslich eine causapacis, eine Art Auftrag zur

Friedensstiftung.17 Diese Friedensmission ist nun spannend. Zwar war Friede

bereits auch in Konstanz ein Thema: Im Dekret zur dortigen EröfFnungssession hatte

Johannes XXIII. 1414 erklärt, das Konzil sei hier « zum Frieden, zur Erhöhung und

zur Reform der Kirche, sowie zur Beruhigung des christlichen Volkes»,18 doch war
dies noch als allgemeine Absichtserklärung und nicht als eigentliches Geschäft des

Konzils formuliert.19 17 Jahre später, in der Eröffnungssession des Basler Konzils,

war die Wortwahl viel deutlicher: Neben den Glaubens- und Reformfragen sei man
nämlich zusammengekommen, um grössten Eifer darauf zu verwenden, «dass das

christliche Volk, das geschwächt und zerstört wird vom Kriegswahn, den der Säer

des Unkrauts in den unterschiedlichen Teilen der Welt verstreut, durch angemessene

Meditation beschwichtigt und unter dem Vorsitz des Urhebers des Friedens in

einen friedvollen und ruhigen Zustand zurückgeführt werde.»20

Ais eigenes Geschäft wurde diese Friedensmission denn auch im Verlauf des

Konzils viel deutlicher hervorgehoben als noch in Konstanz und mehrfach kam

es zu direkten Einmischungen in weltliche Konflikte, so dass sich die Frage stellt,

woher dieser verstärkte Fokus auf die Friedensarbeit stammte. Sie gehörte ja nicht

eigentlich zum Kerngeschäft einer kirchlichen Behörde, selbst wenn sich die Kirche

seit jeher auch als Verteidigerin eines evangelischen Friedensideals verstanden hatte:

Dass hier nun plötzlich eine neue Instanz aus dem kirchlichen Bereich sich als

internationales Schiedsgericht, gleichsam als spätmittelalterliche UNO aufspielen

wollte, das war doch etwas Neues.21

17 Conciliorum oecumenicorum décréta, hg.v. J. Alberigo et al., Bologna 31973,456, 16-19.
18 Conciliorum oecumenicorum décréta (Anm. 17), 405, 12-14: Adpacem, exaltationem et re-

formationem ecclesiae, ac tranquillitatem populi christiani.

19 Vgl. K.-H. Braun: Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben,
SZRKG 109 (2015) 27-45; zu den Konstanzer Friedensbemühungen vgl. A. Frenken: Der
Kirche Einheit und der Welt Frieden. Das Konstanzer Konzil als Einheitskonzil und Frie-

denskongress, AHC 48 (2018) 192-219.
20 Conciliorum oecumenicorum décréta (Anm. 17), 456: ut bellorum rabie, qua satore ziza-

niae seminante, in diversis partibus mundi affligitur et dissipatur populus christianus, congrua
meditatione sedata, pacis auctorepraestante, in statum reducaturpacificum et tranquillum.

21 Zu dieser Friedensmission vgl. v.a. H. Müller: Konzil und Frieden. Basel und Arras, in: Träger



Das Münster als Versammlungsort 255

Drei Gründe dürften eine Rolle gespielt haben, wie es zu diesem verstärkten

Friedensfokus kam. Gerade weil es sich erstens beim Konzil um eine - für
spätmittelalterliche Verhältnisse - noch neuartige Instanz handelte, war auch Basel

weiterhin Teil einer Art Rollenfindung. Das Konzil preschte daher vor in
gesellschaftliche Bereiche, in denen noch eine gewisse Unterbestimmung von
Zuständigkeiten und Kompetenzen bestand, weil sich schlicht die spätmittelalterliche
Gesellschaft in ihrer neuen Komplexität selbst voraus war. Die Hoffnung bestand,

dass das Konzil sich hier als kirchliche Instanz etablieren könne.

Zweitens bestand diese Hoffnung deswegen, weil die Friedensvermittlung
nicht nur tatsächlich einem evangelischem Ideal entsprach, sondern weil die

Brauchbarkeit des konziliaristischen Ansatzes zur Schlichtung von Konflikten

ja bereits unter Beweis gestellt worden war: nämlich bei der Überwindung des

abendländischen Schismas in Konstanz. Konzile konnten ganz offensichtlich
dazu dienen, grosse internationale Zerwürfnisse zu schlichten. Doch auch ein

dritter Grund dürfte mit Konstanz zusammenhängen: mit der dortigen Hinrichtung

von Hus nämlich, die, wie erwähnt, auch als eine Art Selbstautorisierung

jenes Konzils gedient hatte. Dieser Akt schlug in den Folgejahren auch in nicht-
hussitischen Kreisen hohe Wellen,22 und entsprechend gross dürfte das Bedürfnis

gewesen sein, es im zweiten Anlauf nun besser zu machen und eine positiver
konnotierte Autorisierungsstrategie zu finden. Eine Friedensmission war da sehr

willkommen.

Entsprechend wurde das Konzil dann auch organisiert: Für die drei Hauptgeschäfte

zum einen und für übergreifende Fragen zum anderen wurde das Konzil in
vier Kommissionen aufgegliedert, deren Arbeit über die ganze Stadt verteilt war:
Die übergreifende Kommission <pro communibus> versammelte sich im Haus

zur Mücke, die Glaubenskommission <pro fide> traf sich im Barfüsserkloster, die

Kirchenreformskommission <pro reformatione> im Predigerkloster und die neue

Friedenskommission <propace> fand sich im Augustiner-Kloster ein.23

Und das Münster? Es war kein Ort für spezifische Kommissionsarbeit, aber

es wurde genutzt, und zwar eben als Versammlungsort: zuerst einmal als Ort für

und Instrumentarien des Friedens im hohen und späten Mittelalter, hg.v. J. Fried, Sigmaringen
1996, 333-390, und Sudmann: Das Basler Konzil (Anm. 16), 45ff.; zum UNO-Begriff vgl.
Helmrath: Das Basler Konzil (Anm. 11), 187.

22 Zahnd: Schulstreit (Anm. 7), 361.

23 Zur Bildung und Organisation dieser Kommissionen vgl. H.-J. Gilomen: Conciliar Bureau-

crazy, in: Companion to the Council of Basel (Anm. 15), 167-228 (170ff.).



256 Ueli Zahnd

feierliche Akte. So fand die Eröffnung am 23. Juli 1431 im Kapitelsaal statt und

es folgten über die Jahre hinweg diverse Festpredigten und feierliche Ansprachen

vor der gesamten Gesandtschaft. Diese Gesandtschaft dürfte allerdings gar nicht

so gross gewesen sein. Zwar waren dem Konzil insgesamt bis zu 3500 Gesandte

inkorporiert, doch fanden sich wohl nie mehr als 500 gleichzeitig in Basel ein.24

Dennoch entschied man sich bereits ab 1432 für ein zusätzliches Organisationsmuster:

Neben der Kommissionsarbeit in den genannten Klöstern sollten sich alle

zu regelmässigen Sessionen versammeln, und diese Sessionen sollten nunmehr im
Münsterchor stattfinden. Um hierfür auch die notwendige Infrastruktur bieten

zu können, baute die Stadt Basel eigens drei Reihen von Bänken in den Chor ein

sowie eine sechsstufige Tribüne ins Hauptschiff, wo umgehend Streitigkeiten um
die standesgemässe Sitzordnung entstanden.25

Neben den wiederkehrenden Festakten und den Sessionen wurde das Münster
zudem Hort eines der Höhepunkte des Konzils, der zugleich einen Wendepunkt
in der Akzeptanz des Konzils darstellen sollte: die Wahl eines Gegenpapstes als

Folge der sich immer weiter zerrüttenden Beziehung zwischen dem Konzil und

Papst Eugen IV. Wegen des anhaltenden türkischen Drucks auf Konstantinopel
erreichte das Verhältnis des Basler Konzils zum Papst einen nächsten Tiefpunkt,
als sich die orthodoxe Ostkirche, um militärische Unterstützung aus dem Westen

zu erhalten, zu einer theologischen Einigung mit der Westkirche bereit zeigte.

Die Überwindung eines weiteren Schismas lag damit in der Luft, doch Eugen IV.

bestand darauf, dass diese Einigung auf italienischem Boden im Rahmen eines

eigenen Konzils geschehen müsse, während die Konzilsväter in Basler diese

Einigung in ihr eigenes Programm aufnehmen wollten.26 Eugen befahl daraufhin die

Verlegung des Konzils nach Ferrara, und eine Minderheit folgte diesem päpstlichen

Befehl und zog aus Basel aus; eine Mehrheit blieb allerdings in Basel und

tat, was man in solchen Situationen zu tun pflegte: Sie wählte sich einen eigenen

Papst, nämlich Felix V. Damit wurde Basel als Papststadt sogar kurzzeitig zum

nordalpinen Rom, und tatsächlich versuchte die Stadt, gewisse römische Riten

24 Helmrath/Lauener: Basel, Konzil von (Anm. 15), 57b; vgl. auch Helmrath: Das Basler Kon¬

zil (Anm. 11), 21.

25 Vgl. bereits R. Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel I, Basel 1907, 494; zudem H. Heim-

pel: Sitzordnung und Rangstreit aufdem Basler Konzil. Skizze eines Themas, in: Studien zum
15. Jahrhundert, hg.v. J. Helmrath / H. Müller, München 1995, 1-9, sowie Müller: Das Basler

Konzil (Anm. 14), 6l4fF.
26 Dazu Helmrath: Das Basler Konzil (Anm. 11), 372-383.



Das Münster als Versammlungsort 257

wie etwa Ablässe durch das tournee-mässige Aufsuchen der lokalen Kirchen auch

in Basel einzuführen.27

In Analogie zum Petersdom aber wurde das Münster damit zu einer zentralen

Grösse. Das Konklave zur Wahl von Felix V. fand zwar im Haus zur Mücke

statt, aber als der Entscheid für den Graf von Savoyen, Amadeus VIII., gefallen

war, formierten sich die Konzilsväter im Münster zu einer Prozession, die von
dort zum Haus zur Mücke verlief, wo der Entscheid in Empfang genommen wurde,

und dann unter Glockengeläut wieder zum Münster zurückkehrte, wo dieser

Entscheid umgehend ratifiziert wurde.28 Und als Felix V. ein halbes Jahr später

persönlich in Basel erschien, um gekrönt zu werden, war das Münster der

zentrale Ort: Hier nahm der designierte Papst zuerst an einer der regulären

Sonntagsmessen teil, segnete alle Anwesenden, bevor er nach draussen ging, um auf
dem Münsterplatz (wie in Rom aufdem Petersplatz) gekrönt zu werden und diese

Krönung durch die Akklamation der zuschauenden Bevölkerung bestätigen zu
lassen.29 Daraufkehrte er ins Münster zurück, hielt seine erste Messe als gekrönter

Papst, verteilte bis am Abend Segen und Ablässe, um am nächsten Tag nach einer

Übernachtung im Predigerkloster erneut ins Münster zurückzukehren und das

Zeremoniell zu beenden.30

So grossartig diese Ereignisse für das Münster, für Basel und für das Konzil

gewesen sein müssen, läuteten sie allerdings auch den Niedergang des Basler

Konzils ein. War es die ursprüngliche Idee des Konziliarismus gewesen, zu
verhindern, dass Schismen mit mehreren Päpste entstanden, desavouierte sich Basel

nun selbst, indem es einen Gegenpapst erkor - den bisher letzten übrigens in der

Geschichte des katholischen Kirche. Hinzu kam, dass die Unionsverhandlungen

am Gegenkonzil von Ferrara von Erfolg gekrönt waren: Schon bald zeichnete

sich ab, dass das grosse Schisma zwischen Ost- und Westkirche am romtreuen
Konzil würde überwunden werden können. Damit war allerdings gleichsam der

praktische Beweis gegeben, dass die herkömmliche päpstliche Institution besser

27 Vgl. A. Cadiii: Conciliar Liturgy, in: Companion to the Council ofBasel (Anm. 15), 340-373
(363f.).

28 Vgl. Sieber-Lehmann: Basel und <sein> Konzil (Anm. 15), 195f. sowie Giessmann: Felix V,

the Last Antipope (Anm. 16), 448f.

29 Zur Rolle des Münsterplatzes als liturgischem Raum vgl. A. Rathmann-Lutz: Liturgische
Räume zwischen Stadt und Konzil, in: Music and Culture in the Age of the Council of Basel,

hg.v. M. Nanni, Turnhout 2014,285-301 (288,290 und 299).
30 Cadiii: Conciliar Liturgy (Anm. 27), 364f.



258 Ueli Zahnd

zu Herstellung und Wahrung der Einheit der Kirche geeignet sei als der Konzilia-

rismus. Zwar diimpelte das Basler Konzil noch weiter vor sich hin; doch als auch

der deutsche König 1447 auf die Romseite wechselte, wurde das Konzil schliesslich

aus der Stadt ausgewiesen, um eine Reichsstrafe abzuwenden; es zog nach

Lausanne, wo es am 5. Mai 1449 endgültig aufgelöst wurde.31

Trotz dieses langsamen Niedergangs war das Konzil von grosser Bedeutung.
Die Auswirkungen auf Basel als Universitäts- und Humanistenstadt sind

hinlänglich bekannt und zeugen von der Fortdauer des eingangs erwähnten

Partizipationsstrebens neuer Gesellschaftsschichten;32 hervorzuheben ist zudem, dass

wichtige Dekrete zur Reform der Kirchenstruktur verabschiedet wurden und
dass insbesondere die Hussitenfrage gelöst werden konnte: Die Hussiten wurden
als abweichende Gruppierung anerkannt und die Hussitenkriege fanden damit
ein Ende.33 Somit lieferte das Konzil wichtige Beiträge nicht nur zur causafidei,
sondern war auch in seiner Friedensmission, der causa pacis, erfolgreich; neben

der Hussitenfrage vermittelte und verhandelte es in diversen Streitigkeiten und

fungierte als Schiedsgericht.34 Was diese Friedensmission betrifft, kam es im Verlauf

des Konzils aber zu einer ähnlichen Entwicklung wie bei der Frage nach der

kirchlichen Einheit: Je mehr Parteien sich von Basel abwandten, desto deutlicher

wurde, dass Basel selbst zu einem Unruheherd und einem Unfriedensfaktor in
der europäischen Landschaft wurde. Als Friedensinstanz war das Konzil daher

nicht mehr glaubwürdig - dies umso weniger, als mehr und mehr nur noch die

französischen Vertreter einhellig zum Konzil hielten. Damit wurde das Konzil so

parteiisch, dass es etwa zu weiteren Verhandlungen im Rahmen des Hundertjährigen

Krieges zwischen Frankreich und England nicht einmal mehr zugelassen

wurde.35

31 Zu dieser Lausanner Episode vgl. B. Andenmacten: Le concile de Lausanne (1448-1449): le

dénouement du concile de Bâle et ses multiples questionnements, SZRKG 109 (2015) 85-96.

32 Vgl. allerdings die kritischen Bemerkungen bei Sieber-Lehmann: Basel und <sein> Konzil
(Anm. 15), 173f.; zu den Nachwirkungen des Konzils in der bildenden Kunst vgl. J. Lucas:

Europa in Basel. Das Konzil von Basel (1431-1449) als Laboratorium der Kunst, Basel 2017,
263ff.

33 Zum Basler Beitrag zu diesem Friedensschluss vgl. Th. Prügl: Die Verhandlungen des Bas¬

ler Konzils mit den Böhmen und die Prager Kompaktaten als Friedensvertrag, AF1C 48

(2016/2017) [erschienen 2019] 249-308.
34 Vgl. Sudmann: Das Basler Konzil (Anm. 16), 138fF., sowie Helmrath/Lauener: Basel, Konzil

von (Anm. 15), 58b.

35 Flelmrath: Das Basler Konzil (Anm. 11), 230.



Das Münster als Versammlungsort 259

Doch was hat das alles mit dem Münster zu tun? Anders nämlich als etwa

in der Basler Kartause, wo im Rahmen des Konzils auch bleibende Kunstwerke

entstanden, wurden im Münster keine neuen Steine hinzugefügt und zum Leben

erweckt; vielmehr wurde das zusätzlich eingebaute Chorgestühl nach der Verbannung

des Konzils gleich wieder herausgerissen - wohl auch, um dem Deutschen

Reich gegenüber zu demonstrieren, dass man dem königlichem Befehl Folge
leistete.36 Es fand daher eine Art <De-Konzilisierung> des Münsters statt: Es hatte als

Versammlungsort ausgedient, und damit ging es zurück zur alten Normalität; es

war schlicht nützlich gewesen, aber als der Nutzen nicht mehr gegeben war, gab

es keinen Grund, an eigens eingeführten Strukturen weiter festzuhalten. Abgesehen

von der Papstwahl-Episode scheint das Münster daher keine tiefer gehende

Funktion im Basler Konzil eingenommen zu haben als eben genau jene, als

Versammlungsort für Zusammenkünfte der gesamten Konzilsgemeinde zu dienen.

Interessanterweise ist zudem gerade die Papst-Episode sehr liturgisch geprägt: Als

Hauptkirche der Stadt musste das Münster die Rolle der Peterskirche von Rom

übernehmen, und das hätte das Münster auch tun können, wenn es ansonsten als

Versammlungsort völlig unbrauchbar gewesen wäre.

Eine besondere Rolle spielte das Münster ansonsten nicht einmal an dieser

Schnittmenge von Liturgie und Raumgrösse: Zwar fanden über die Jahre hinweg
auch im Münster zahlreiche Konzils-Gottesdienste und Konzils-Messen statt,
doch wurden diese im Turnus ebenso an anderen Basler Stadtkirchen gehalten.37

Zudem dürften diese Feiern und Predigten den Kirchen kein allzu besonderes

Gepräge verliehen haben, denn um Skandale zu verhindern, beschloss das Konzil
schon im ersten Jahr, dass sämtliche Predigten, die im Konzilsrahmen gehalten
wurden, zuerst von einem internen Gremium zu sichten seien, damit sie nicht
als Plattform für Debatten missbraucht wurden. Anders als die bisweilen höchst

politischen Predigten des Konstanzer Konzils hatten die Basler Predigten daher

vor allem einen erbaulichen Charakter.38 Auch wenn die zahlreichen handschrift-

36 Vgl. Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel I (Anm. 25), 536; zur Kartause vgl. Lucas: Eu¬

ropa in Basel (Anm. 32), 121 ff.

37 Vgl. J.B. Schneyer: Baseler Konzilspredigten aus dem Jahre 1432, in: Von Konstanz nach Tri¬

ent. Beiträge zur Geschichte der Kirchen von den Reformkonzilien bis zum Tridentinum,
hg.v. R. Bäumer, München etc. 1972, 139-145 (140). Immerhin scheint das Münster der

bevorzugte Ort des sonntäglichen Messbesuchs der Konzilsgemeinschaft gewesen zu sein, vgl.
Rathmann-Lutz: Liturgische Räume (Anm. 29), 296 mit Anm. 60.

38 Zu dieser Predigtzensur vgl. Th. Prügl: Die Ekklesiologie Heinrich Kalteisens OP in der Aus¬

einandersetzung mit dem Basler Konziliarismus. Mit einem Textanhang, Paderborn 1995,



260 Ueli Zahnd

lichen Sammlungen von Basler Konzilspredigten vermuten lassen, dass die

Predigten dennoch auf reges Interesse gestossen sind,39 lässt sich aus ihnen auf keine

besondere Rolle des Münsters schliessen. So sehr mit dem Basler Konzil die Steine

des Münsters daher Zeuge eines Ereignis werden durften, das von einem neuen

Willen nach Partizipation und politischer Einflussnahme durchströmt war, so

wenig wurde es damit von dieser behaupteten Krisenzeit geprägt - geschweige

denn gebeutelt: Ebenso wie auch das Basler Konzil zu keinen nachhaltigen
Reformen der kirchlichen Struktur führte, erlebten die Steine des Basler Münsters

keine bleibenden Veränderungen.

2. Basler Friedenskongress

Machen wir damit einen Sprung von fast 500 Jahren ins frühe 20. Jahrhundert

zum sozialistischen Kongress der Zweiten Internationale, der am 24./25. November

1912 in Basel stattfand. Anders als in den Basler Konzilspredigten wurde hier
durchaus eine blumige politische Rhetorik verwendet, und zwar nicht nur in den

Reden dieses Kongresses selbst, sondern auch in den zahlreichen Berichten, die in
der Presse darüber erschienen.40 Ein längerer Auszug aus einem Artikel der

Freiburger Volkswacht, der <Tageszeitung für das werktätige Volk Oberbadens>, der

am 25. November 1912 erschien, mag dies illustrieren:

Eine weltgeschichtliche, hochbedeutsame Stunde hat die gestern in Basel versammelte

klassenbewusste Arbeiterschaft erlebt. Wenn einst Goethe nach der Schlacht bei Valmy
während der grossen französischen Revolution [...] sagte: «Von hier und heute geht eine

neue Epoche der Wehgeschichte aus, und ihr könnt sagen, ihr seid dabei gewesen», so

dürfen auch die Friedensdemonstranten stolzen Sinnes bekennen: Wir sind dabei

gewesen! Eine neue Epoche der Weltgeschichte hat gestern begonnen. Die Glocken des

ehrwürdigen Basler Münsters haben sie feierlichst eingeläutet, Orgelklänge der Kirche

38; vgl. zudem Helmrath: Das Basler Konzil (Anm. 11), 67, zum apolitischen Charakter der

meisten Predigten.
39 Neben den von Schneyer: Konzilspredigten (Anm. 37) genutzten Handschriften ist insbe¬

sondere auch auf die Sammelhandschriften Basel, Universitätsbiblitohek, A VII 52 und O

III 35 zu verweisen. Vgl. zudem Th. Prügl: Die Predigten am Fest des heiligen Thomas von
Aquin auf dem Basler Konzil, mit einer Edition des Sermo de sancto Ihoma des Johannes de

Turrecremata O.P., AFP 64 (1994) 145-199.
40 Zum 100-jährigen Jubiläum des Friedenskongresses ist eine reichhaltige Materialsammlung

insbesondere auch von Pressereaktionen veröffentlicht worden: Gegen den Krieg. Der Basler

Friedenskongress 1912 und seine Aktualität, hg.v. B. Degen et al., Basel 2012. Vgl. zudem
S. Mayoraz / F.B. Schenk / U. Mäder (Hg.): Hundert Jahre Basler Friedenskongress (1912-
2012). Die erhoffte <Verbrüderung der Völkers, Basel/Zürich 2015.



Das Münster als Versammlungsort 261

haben es in gewaltigen Akkorden hinausgetragen in die Welt: Die sozialistische Internationale

hat von der Kanzel des Münsters herunter der Menschheit die frohe und sichere

Botschaft verkündet: Friede auf Erden!

Jawohl, in einer Kirche, im Gotteshaus, fand die grosse Friedenskundgebung der
internationalen Sozialdemokratie statt, und - das Basler Münster steht noch! Das architektonisch

prächtig gegliederte, von starken Säulen getragene Gebäude hat gestern sehr

seltsame Besucher gesehen. Wenn nicht besondere Tafeln die Sitze der Kirchen- und

Regierungsräte angezeigt hätten, wenn man nicht die Kanzel sah und die grosse Kirchenorgel,

dann hätte man nicht meinen können, dass man wirklich in einer Kirche sei. Denn es

waren nicht alltägliche Besucher, die die weiten, für 5000 Menschen berechneten Räume

bis auf den letzten Platz füllten. Die <gott- und vaterlandslosen > Sozialdemokraten
hatten aufzwei Stunden ihr Heim in einer Kirche aufgeschlagen, ihre Vertreter sprachen

von der ehrwürdigen Kanzel, und nicht fromme Ruhe herrschte bei den energischen
Worten dieser Prediger, sondern lebendige Begeisterung, welche sich durch starke

Beifallskundgebungen Ausdruck verschaffte.

Schon vor dem Eintreffen des Zuges war die Kirche zur Hälfte gefüllt, und bald danach

strömten die Massen herein und suchten alle verfügbaren Räume des Münsters auf. Die
zahlreichen Fahnen hatten sich oberhalb der Plätze der Kirchen- und Regierungsräte im
Halbkreis gruppiert und boten ein malerisches Bild. Und schon brausten wuchtig und
feierlich die stimmungsvollen Töne der Orgel über die Menschenmassen und kündeten,
nachdem das Glockengeläute zu Ehren des Festzugs verstummt war, an, dass sich jetzt
grosse Augenblicke vollziehen. In der Tat, sie waren weihevoll, die 1 Vi Stunden der
Friedensandacht im Basler Münster. Was die Redner an Temperament, Leidenschaft und
nationaler Eigentümlichkeit zur Verfügung hatten, auf dieser Kanzel wurde es in die

Wirklichkeit umgesetzt, wurden die gesprochenen Worte zu flammenden Anklagen, zu

dringenden Ermahnungen, zu brandenden Drohungen, den Frieden nicht noch weiter

zu gefährden, als es schon durch den Balkankrieg geschehen ist.41

Wir stecken in einer ganz anderen Zeit. Nach drei Jahrzehnten relativen Friedens

auf europäischem Boden zeichnete sich am Beginn des 20. Jahrhunderts mehr

und mehr ab, dass sich die europäischen Grossmächte gegenseitig hochschaukelten,

eine immer martialischere Rhetorik wählten und in ein nie gesehenes

Wettrüsten verfielen, das deutlich machte, dass ein Krieg Europa bedrohte von einem

Ausmass, das die Menschheit bisher nicht gesehen hatte.

Überraschend ist - zumindest aus der modernen Rückschau -, dass Politiker,

Intellektuelle, ja auch protestantische Theologen diese Entwicklungen weitgehend

guthiessen: sei es als notwendiges, nicht zu vermeidendes Übel, das die Welt
hin und wieder heimsuche und dem man seinen Lauf lassen müsse, sei es als rei-

41 Zitiert gemäss Gegen den Krieg (Anm. 40), 221-225.



262 Ueli Zahnd

rügendes Gewitter, das den Weg frei Räume für die Entfaltung nationaler Grösse,

sei es gar als ästhetischer Ausdruck der Moderne. Doch nicht erst Karl Barth sollte

dies nach dem Krieg als Versagen des Kulturprotestantismus anprangern; der

Versuch, das Kulturbürgertum aufzurütteln, fand sich schon vor dem Krieg und

etwa auch im vorliegenden Auszug aus dem Freiburger Volksblatt, wo ein sozialistischer

Autor es sich nicht nehmen liess, den gutbürgerlichen Goethe zu zitieren,

um zu zeigen, dass das, was 1912 in Basel am Geschehen war, die Grenzen des

bisher Gehabten sprenge.
Historisch gesehen trifft es auch tatsächlich zu, dass am Sozialistenkongress

von 1912 Grenzen des bisher Gehabten gesprengt worden sind. Ganz grundsätzlich

einmal ist dieser Kongress Ausdruck der Formierung derer, aufderen Rücken

ein kommender Krieg hauptsächlich ausgetragen würde, auf jenem der einfachen

Bevölkerung oder des Proletariats, als dessen allgemeine Vertretung sich die

sozialistische Internationale verstanden hat. Ohne gleich in marxistische Geschichtsklischees

zu verfallen, kann man die Kongresse der sozialistischen Internationale

daher als ähnlichen Ausdruck eines erwachenden politischen Bewusstseins und

Souveränitätsstrebens verstehen wie auch bereits die Konzilien.42 Aber das gilt
für sämtliche internationalen Sozialistenkongresse - damit steht Basel noch nicht
alleine da. Was in Basel wirklich besonders ist und auch international mit grossem
Erstaunen zur Kenntnis genommen worden ist, ist die Tatsache, dass sich nicht

nur die hiesige Regierung hinter die Austragung des Kongresses gestellt, Grussworte

ausgerichtet und gar den Kasernenhof für eine erste Besammlung der

Kongressteilnehmenden zur Verfügung gestellt hat - dass also die klassischen Gräben

zwischen herrschender Klasse und Proletariat und zwischen Militär und
Arbeiterschaft hier nicht aufbrachen -, sondern dass insbesondere auch das Münster

seine Tore öffnete, um diesen Kongress zu beherbergen und damit der vermeintlich

unüberbrückbare Graben zwischen Atheismus verdächtiger Linken und die

Klassengesellschaft verstetigender Kirche zugeschüttet schien.43

Doch gehen wir der Reihe nach: In sozialistischen und sozial-demokratischen

Kreisen war eine Rhetorik seit jeher präsent, die sich Militarismus und Kriegswil-

42 Vgl. B. Degen: Krieg dem Kriege! Der Basler Friedenskongress der Sozialistischen Internatio¬
nal von 1912, Basel 1990, 39-42, sowie H. Haumann / L. Polexe: Zur Geschichte der Zweiten
Internationale, in: Gegen den Krieg (Anm. 40), 86-88.

43 Dazu ausführlich R. Brassel: Der Kongress in der Kirche. Zur Resonanz des Friedenskongres¬

ses im Schweizerischen Protestantismus, in: Hundert Jahre Basler Friedenskongress (Anm.
40), 24-32.



Das Münster als Versammlungsort 263

len widersetzte. Als daher 1889 die Zweite Internationale als loser, überstaatlicher

Verbund der nationalen sozial-demokratischen und sozialistischen Parteien

gegründet wurde und von da an regelmässig Kongresse organisierte, erschien die

Thematik der Friedenserhaltung regelmässig in den Programmen; erst mit der ersten

Marokkokrise von 1905/06 wurde sie aber zu einem zentralen Thema.44 Eine

der Fragen, die insbesondere im Raum stand und ganz unterschiedlich beantwortet

wurde, war jene, ob ein Generalstreik ein geeignetes Mittel wäre, allenfalls das

Kriegstreiben des eigenen Landes zu unterbinden. Obwohl das immer wieder als

effektivste Möglichkeit der Arbeiter eingebracht wurde, sich gegen die allfällige

Kriegspolitik eines Landes zu wehren, überwog doch bei einer grossen Mehrheit
der Parteimitglieder die Befürchtung, dass man damit nur bürgerkriegsähnliche
Zustände hervorrufen würde, die der sozialistischen Bewegung selbst am meisten

schaden würden.45

Als im Oktober 1912 der Balkankrieg losgetreten wurde, in dem die Balkanstaaten

zu Spielbällen der Grossmächte verkamen, wurde der europäischen
Bevölkerung in aller Deutlichkeit vor Augen geführt, wie schnell sich dieser Konflikt
zu einem gesamteuropäischen Krieg ausweiten konnte. Ende Oktober tagte in
Brüssel das Internationale Sozialistische Bureau, die Exekutive der Zweiten
Internationale, und angesichts der bedrohlichen Lage wurde dort beschlossen, noch

vor Jahresende entweder in Zürich oder in Basel einen ausserordentlichen Kon-

gress einzuberufen und dafür den geplanten ordentlichen Kongress von 1913 ein

Jahr hinauszuschieben. Umgehend bemühte sich die Sozialdemokratische Partei

von Basel um eine Durchführung dieses Kongresses, und bloss vier Tage später,

am 1. November 1912, beschloss das Internationale Bureau, Basel den Zuschlag

zu geben, auch wenn noch völlig unklar war, wo genau dieser Kongress stattfinden
sollte.46

Das Bureau machte es den Baslern nicht einfach: Denn wegen der immer
schlimmer werdenden Kriegssituation auf dem Balkan setzte es den Kongress
auf gut drei Wochen später, auf den 24. November an, veröffentlichte dazu am

44 Degen: Krieg dem Kriege! (Anm. 42), 45f.; vgl. zudem L.I. Zubok: Geschichte der Zweiten
Internationale, Band 1, Moskau 1983.

45 H. Haumann / L. Polexe: Debatten um Krieg und Frieden in der Zweiten Internationale, in:
Gegen den Krieg (Anm. 40), 133-136.

46 B. Degen: Die Basler Arbeiterbewegung organisierte den eindrücklichsten internationalen

Sozialisten-Kongress, in: HundertJahre Basler Friedenskongress (Anm. 40), 13-23, sowie
Zubok: Geschichte der Zweiten Internationale (Anm. 44), 346f.



264 Ueli Zahnd

9. November die Einladung und gab provisorisch an, dass der Kongress wohl im

heutigen Volkshaus stattfinden sollte. Den Baslern war allerdings klar, dass dessen

Räumlichkeiten kaum ausreichen würden, und so kontaktierte noch vor dem 10.

November der sozialdemokratische Basler Nationalrat Johannes Frei seinen

liberaldemokratischen Ratskollegen Carl Christoph Burckhardt, der auch noch im
Basler Regierungsrat sass und dort als Vorsteher des Justizdepartements für

Kirchenangelegenheiten zuständig war, ob der Kongress nicht allenfalls im Münster

tagen könne.47 Burckhardt hielt sich nicht für zuständig und leitete die Anfrage

an Jakob Arnold von Salis weiter, den damaligen Kirchenratspräsidenten, der das

Anliegen in die Kirchenratssitzung vom 11. November aufnahm. Auch der

Kirchenrat hielt sich aber nicht für zuständig, doch weil zufällig am 12. November

die Kirchensynode tagte, versuchten sozialdemokratische Synodale, mit einem

Dringlichkeitsantrag das Anliegen dort einzubringen.
Was danach geschah, sollte zu einem typischen Schweizer Nicht-Entscheid

werden. Denn die Synode wies die Dringlichkeit des Geschäfts zurück und trat
daher nicht auf den Antrag ein, zugleich bekundete sie aber ihre ausdrückliche

Sympathie für das Begehren. Das wiederum ermutigte den Kirchenrat, davon

auszugehen, dass man wohl den Rückhalt der Synode erhalten hätte, wenn denn die

Fristen hätten eingehalten werden können, so dass der Kirchenrat am Nachmittag
des 13. Novembers beschloss, das Münster zur Verfügung zu stellen. Der Basler

Vorwärts, die lokale Arbeiterzeitschrift, veröffentlichte am 15. November den

entsprechenden Beschluss: «Es sei zum Zweck der Friedenskundgebung des

internationalen Arbeiterkongresses in Basel die Benützung der Münsterkirche am 24.

November von nachmittags 3 Uhr an zu bewilligen, in der Voraussetzung, dass

die Würde des Ortes sowohl durch die Redner als auch durch die Versammlung
durchaus gewahrt werde.»48 Kirchenpräsident Arnold von Salis liess sich noch

die Liedtexte vorlegen, die gesungen werden sollten, und mit einem regulären
Gesuch an den Regierungsrat wurde die Erlaubnis eingeholt, um 3 Uhr nachmittags
auch die Kirchenglocken läuten zu dürfen.

Damit liess sich der Kongress tatsächlich in Basel abhalten. Nachdem sich

bereits am Abend des 23. Novembers die Vordenker der Internationale im <Drei

47 Zum Folgenden Brassel: Der Kongress in der Kirche (Anm. 43), Degen: Krieg dem Kriege!
(Anm. 42), 62-64, sowie ders.: Die Basler Arbeiterbewegung (Anm. 46), 26f.

48 Zitiert nach Brassel: Der Kongress in der Kirche (Anm. 43), 15f.; vgl. B. Degen: Vor dem

Kongress, in: Gegen den Krieg (Anm. 40), 12-17 (15).



Das Münster als Versammlungsort 265

Königes zusammengesetzt hatten, um die Grundlage für ein Manifest zu erarbeiten,

begann der Kongress am Vormittag des 24. Novembers für die Partei-Delegierten

um 11 Uhr im Volkshaus, wo er unter dem Motto <Krieg dem Krieges
eröffnet wurde; es folgte als erster und praktisch einziger Tagungspunkt an diesem

Sonntagvormittag ein Grusswort der Basler Regierung. Dann formierte sich der

grosse Zug - wie bereits gesagt: im Kasernenhof-, der sich um 14 Uhr Richtung
Münster in Bewegung setzte, erst eine Runde durch Kleinbasel drehte und dann

über die Mittlere Brücke in einem grossen Bogen via Freie Strasse, St-Alban-Graben

und Rittergasse zum Münster schritt. Bis zu 20'000 Menschen sollen in dem

Zug mitgelaufen sein.49 Um 15 Uhr folgte - unter Glockengeläut - der Einzug
ins Münster, wo, nach erneuter Begrüssung durch den Basler Regierungspräsidenten,

die grossen Reden begannen - und zwar von grossen Rednern: Sämtliche

wichtigen Vertreter der Sozialdemokratie waren nach Basel gekommen, um hier

eine Rede zu halten, unter ihnen Victor Adler und Jean Jaurès. Das dauerte bis

etwa 17.30 Uhr, als mit einem gemeinsamen Lied die Feier beendet wurde. Am
nächsten Tag am Mittag fand dann erneut im Volkshaus noch der zweite Teil mit
Beratungen unter den Delegierten statt - verhandelt wurde allerdings nicht viel,

vielmehr wurde das bereits erarbeitete Manifest einstimmig verabschiedet, und
nach gemeinsamen Singen der Internationale beendete August Bebel, Vorsitzender

der Sozialdemokratischen Partei Deutschlands, den Kongress unter anderem

mit einem Dankeswort an die Kirche - die gedruckte Fassung der Rede vermerkt
auch die Reaktion des Publikums auf diesen Dank:

Ich freue mich, dass gerade ich als Atheist den kirchlichen Behörden Dank aussprechen
kann, dass sie uns gestern das prachtvolle Münster zur Verfügung gestellt und uns mit
Glockenläuten empfangen haben, als käme ein Grosser der Erde, ein Bischof oder ein

Papst. Parteigenossen, dieses Zeichen wirklich christlicher Toleranz ist leider in der

Christenheit nur gar zu selten. Das Gegenteil ist heute die allgemeine Anschauung in
der Christenheit, und besonders uns gegenüber, die wir als Feinde der Religion, der Ehe

und der Familie dargestellt werden, als die Umstürzler, die alles durcheinander werfen
wollen. Ich bin freilich der Uberzeugung, dass wenn heute der christliche Heiland
wiederkäme und diese vielen christlichen Gemeinden, diese Hunderte von Millionen sähe,

die sich heute Christen nennen, es aber nur dem Namen nach sind, dass er dann nicht in
ihren Reihen, sondern in unserem Heer stehen würde. (Stürmischer Beifall.)50

49 Gemäss Degen: Die Basler Arbeiterbewegung (Anm. 46), 19.

50 Ausserordentlicher Internationaler Sozialisten-Kongreß zu Basel am 24. und 25. November

1912, Berlin 1912, 40f. (ND Kongreß-Protokolle der Zweiten Internationale. Band 2: Stutt-



266 Ueli Zahnd

Es waren vor allem ausländische Stimmen, die - diese Unverträglichkeit von

Arbeiteranliegen und Kirche voraussetzend - mit Erstaunen auf die sozialistische

Friedensfeier im Basler Münster reagierten, und das Erstaunen schlug bisweilen in
wahre Bestürzung um. Im Vaterland, einer national-konservativen Zeitschrift aus

Dresden, las man wenige Wochen nach dem Kongress:

Die Schweizer Sozialdemokraten geben den unsrigen in massloser Betonung ihres

revolutionären Standpunktes nicht nur in nichts nach, sondern sie sind ihnen im Missbrauch
ihrer Macht noch weit überlegen. Sie haben es gelegentlich des neulichen Friedenskongresses

der roten Internationale in Basel nicht nur fertig gebracht, sämtliche städtischen

und Regierungsbehörden zu tiefen Reverenzen vor den aus aller Welt zusammengeströmten

Revolutionären zu veranlassen, sondern sie haben - zum ersten mal seit es überhaupt
eine sozialdemokratische Partei gibt - eine hohe christliche Kirchenbehörde vor ihren

Triumphwagen zu spannen verstanden: unter Glockengeläute und Orgelklang sind die

Atheisten und Dissidenten, wohl auch anarchistische Meuchelmörder und Bombenwerfer

in - das Münster, in das Wahrzeichen der Schweizer Christenheit eingezogen, am

Portal ehrerbietig von der Geistlichkeit begrüsst! Eine Groteske, wie sie wilder nicht
erdacht werden kann!51

In Basel selbst und in der Schweiz im allgemeinen sah man die Dinge etwas weniger

drastisch. Nicht nur herrschte hier schon am Beginn des 20. Jahrhunderts eine

politische Kultur vor, die - zumindest im Vergleich zum europäischen Umland

- einigermassen auf Konsens aus war: von den sieben damaligen Basler

Regierungsräten gehörten zwei den Sozialdemokraten an. Viel wichtiger scheint, dass

auch theologisch der Boden für eine Verständigung zwischen Anliegen der

Arbeiterschaft und den institutionellen Kirchen längst bereitet war, war doch der

Vorgänger von Arnold von Salis auf der Münsterkanzel kein geringerer als Leonhard

Ragaz gewesen, der hier 1906 die Neuen Wege, die <Blätter für die religiöse

Arbeit > gegründet hatte.52 Auch wenn Ragaz kaum für eine verbreitete Haltung
innerhalb der Schweizerischen Kirchen stehen mochte, zeigte nicht zuletzt seine

Wahl auf die Zürcher Professur vier Jahre vor dem Friedenskongress, dass es in
der Schweiz durchaus Sympathien für eine Öffnung der Kirchen und auch der

theologischen Reflexion für die Anliegen der Arbeiterschaft gab. In diesen Kreisen

wuchs entsprechend die Hoffnung, dass mit der Friedensfeier im Münster

gart 1907 - Basel 1912, Glashütten im Taunus 1976); vgl. auch Gegen den Krieg (Anm. 40),
204.

51 Zitiert gemäss Gegen den Krieg (Anm. 40), 227.

52 Zu Leonhard Ragaz vgl. den Beitrag Georg Pfleiderers im vorliegenden Heft.



Das Münster als Versammlungsort 267

die Möglichkeit solcher Öffnung eine Publizität erhalte, die Signalwirkung auf
weitere religiös-soziale Bewegungen haben würde. Aber selbstverständlich gab es

auch innerhalb der Schweiz kritische Stimmen, die mangels konkreter inhaltlicher

Kritikmöglichkeiten auf Ausserlichkeiten abzielten, etwa das <würdeloses

Klatschen während der Feier beanstandeten oder daran Anstoss nahmen, dass

einige Teilnehmer ihren Hut nicht abgezogen hätten.53

Entscheidend für die kirchliche Perspektive dürfte aber gewesen sein, dass es

inhaltlich gegen diesen Friedenskongress nicht viel einzuwenden gab und dass

die zahlreichen Redner vor allem eines taten: Sie riefen zum Frieden auf. Jakob

Täschler, einer der weiteren damaligen Münsterpfarrer, versuchte denn auch im

regulären Sonntagsgottesdienst, der am Morgen des 24. Novembers wenige Stunden

vor der Friedensfeier stattfand, seiner Gemeinde ganz unabhängig von
politischen Uberzeugungen von der Christlichkeit des Anliegens des Kongresses zu

überzeugen:

Heute Nachmittag wird hier in diesen Räumen eine Kundgebung stattfinden, die den

Zweck hat, gegen den Krieg zu protestieren. Es ist die Frage erörtert worden, ob dem

internationalen Arbeiterkongress die Räume unseres Münsters sollen geöffnet werden.

Die Kirchenvorsteherschaft unserer Münstergemeinde hat sich einstimmig dafiir
ausgesprochen, worüber wir uns herzlich freuen. Ungeachtet der Stellung des einzelnen zur
Sozialdemokratie sind wir doch alle einig in der Freude über diesen Beschluss. Wenn

man uns einzureden versucht, der Krieg sei eine Wohltat oder eine traurige Notwendigkeit,

so antworten wir, der Krieg ist ein Übel, das beseitigt werden soll und kann. Wir
verehren den Gott der Gerechtigkeit, der Bruderliebe und des Friedens. Es ist eine von
christlichem Geist getragene Versammlung, die nachmittags hier tagen wird, selbst wenn
sich Redner einer Ausdrucksweise bedienten, die uns fremdartig anmutet.54

Etwas später in seiner Predigt griff er auch das Motto des Kongresses auf und rief
damit schon am frühen Morgen «Krieg dem Kriege» von der Kanzel, denn

Jesus habe niemals gesagt, «seligsind die Totschläger.»55 Vielmehr brauche es, um
Frieden zu verwirklichen, eine Bewegung im wahren christlichen Geiste: «Woher
soll der Völkerfriede kommen? Wie da draussen im Reiche der Natur zur Zeit
des beginnenden Frühlings der Saft von unten nach aufwärts steigt, so gilt in der

53 Nach Brassel: Der Kongress in der Kirche (Anm. 43), 28f.
54 Die Friedenspredigt des Baseler Münsterpfarrers Täschler, in: Ausserordentlicher Internati¬

onaler Sozialisten-Kongreß (Anm. 50), 52-54 (52) (Hervorhebung im Original); vgl. auch

Gegen den Krieg (Anm. 40), 229-231 (229).
55 Friedenspredigt (Anm. 54), 53 Gegen den Krieg (Anm. 40), 230.



268 Ueli Zahnd

Geisteswelt: Von unten heraus! Vergessen wir nicht, dass Jesus der Sohn eines

Zimmermanns war. Reformationen entstehen stets aus den Tiefen des Volks.»56

Das Manifest, das der Friedenskongress in Basel dann schliesslich verabschieden

sollte, war selbstverständlich frei von solchen theologischen Parallelen, und es

findet sich im Manifest selbst kein Anklang daran, dass dieser Kongress sich auch

im Basler Münster eingefunden hat. Doch zur Veröffentlichung wurde dieses

Manifest - es war weitgehend eine politische Absichtserklärung, dass die Wahrung
des Friedens mit allen denkbaren Mitteln zur obersten Priorität der einzelnen

sozialdemokratischen Parteien werden solle - bezeichnenderweise nicht alleine

gedruckt, sondern zusammen mit den Reden, die anlässlich des Kongresses im
Münster gehalten worden waren, und es wurde sogar die Vormittags-Predigt von
Täschler mit in den Druck aufgenommen.57 Damit blieb dieser Friedenskongress

der Zweiten International fest mit dem Basler Münster verbunden.

Geholfen hat das alles bekanntlich herzlich wenig. Die Balkankrise verschärfte

sich, im August 1914 traten die europäischen Grossmächte in den Krieg ein,

und die Hoffnung auf Frieden war endgültig zerschlagen. Die religiös-soziale

Bewegung, die aus der Abhaltung des Kongresses im Münster neuen Schwung hatte

ziehen wollen und für September 1914 einen weiteren Friedenskongress in Basel

geplant hatte, diesmal einen internationalen Kongress der christlichen Sozialisten,

musste sich von den Tagesereignissen überholt sehen und die Zusammenkunft

fallen lassen.58 Was folgen sollte, waren die vier Jahre des verheerendsten

Krieges, den die Welt bisher gesehen hatte.

3. Fazit

Der vorliegende Beitrag hat sich mit zwei Ereignissen beschäftigt, die aus komplett

verschiedenen Zeiten stammen und historisch gesehen überhaupt nichts

miteinander zu tun haben - ausser eben, dass sie beide das Basler Münster als

Versammlungsort genutzt haben. Natürlich sind dennoch Parallelen deutlich
geworden: Das Basler Konzil ist nicht weniger als der Friedenskongress der Zweiten
Internationale Ausdruck von zwei grösseren Bewegungen, dem Konziliarismus

einerseits und dem Sozialismus andererseits, in denen neu erwachte gesellschaftli-

56 Friedenspredigt (Anm. 54), 54 Gegen den Krieg (Anm. 40), 231.

57 Im Inhaltsverzeichnis wird die Predigt sogar im Sperrsatz ausgewiesen: Ausserordentlicher
Internationaler Sozialisten-Kongreß (Anm. 50), 2.

58 Degen: Krieg dem Kriege! (Anm. 42), 119ff.; Zubok: Geschichte der Zweiten Internationale

(Anm. 44), 359-364.



Das Münster als Versammlungsort 269

che Kräfte nach politischer Partizipation zu streben begannen und sich Gehör zu
schaffen versuchten, und zwar nicht einfach durch Opposition, Blockaden oder

Gewaltanwendung, sondern durch konstruktives Mitdenken und sich Einbringen

in politische Versammlungen. Das mag überraschend sein - mit dem Basler

Münster selbst hat es allerdings wenig zu tun. Und dasselbe gilt auch für weitere
Parallelen zwischen den beiden Anlässen: Beide verfolgten eine dezidierte
Friedensmission, und beide sind mit dieser Mission letztlich gescheitert. Das Basler

Konzil konnte sich zwar immerhin die Lösung der Hussitenfrage und damit das

Ende der Fîussitenkriege gutschreiben, doch wurde das Konzil nach der Eröffnung
des Gegenkonzils in Ferrara mehr und mehr selbst zu einem Unfriedens-Faktor.

Der Friedenskongress der Zweiten Internationale hatte in der Hinsicht noch

weniger vorzuweisen, weil die Arbeiterbewegung dann doch zu wenig geeint oder

auch einfach zu wenig bedeutend war, um dem Kriegstreiben der Grossmächte

effektiv etwas entgegenzusetzen. Immerhin, und das scheint erwähnenswert, hat
das Basler Münster beim Friedenskongress der Zweiten Internationale etwas
bewirkt: War es für das Konzil nämlich wirklich nicht mehr als ein nützlicher Raum

und kurz mal eine hübsche Staffage für die Wahl von Papst Felix V., so hat es dem

Friedenskongress zumindest eines beschert, nämlich konstruktive Aufmerksamkeit.

Die Tatsache, dass sich die Zweite Internationale im Münster versammeln

durfte, hat die Gemüter bewegt und dem Anliegen des Friedenskongress damit

grössere Publizität verschafft. Einen zusätzlichen Lebenshauch haben die Steine,

die dieses Münster bilden, also wenn schon der Versammlung gegeben, die mit der

eigentlichen Funktionalität dieses Baus am wenigsten zu tun hatte.



270 Ueli Zahnd

Abstract
Der Beitrag stellt zwei Ereignisse vor, die fast 500 Jahre auseinanderliegen und historisch
nichts anderes miteinander zu tun haben, als dass sie beide das Münster als Versammlungsort

nutzten: das Basler Konzil aus dem frühen 15. Jh. und der Friedenskongress der

Zweiten Internationale von 1912. Für beide Ereignisse wird untersucht, welche Rolle die

Nutzung des Münsters spielte, welche Funktion dem Münster zugeschrieben wurde und
welchen Einfluss umgekehrt das Münster als Kirchenraum aufdie beiden Ereignisse hatte.

Während das Münster beim Konzil höchstens zur Papstwahl (als Ersatz des Petersdoms)

eine über seine übliche Funktionalität hinausgehende Rolle einnahm, lässt sich nachzeichnen,

dass seine Nutzung durch die Zweite Internationale zur grossen Besonderheit

dieses Friedenskongresses werden sollte und für entsprechend grosses Echo sorgte.

This article presents two events that are almost 500 years apart and historically have nothing

else in common but that they both used the Basel Cathedral as a meeting place: the

Council of Basel in the early 15th century and the Peace Congress of the Second

International in 1912. For both events, the paper examines the role played by the use of the

Cathedral, the function ascribed to the Cathedral and, conversely, the influence the
Cathedral as a church building had on the two events. While, for the Council, the Cathedral

only played a role beyond its usual functionality during the election of the Pope (as a

replacement for St. Peter's), it can be shown that its use by the Second International was to
become a special feature of this Peace Congress and caused a correspondingly large echo.

Ueli Zahnd, Genf


	Das Münster als Versammlungsort : vom Basler Konzil zum Friedenskongress der Zweiten Internationale

