Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 3-4

Artikel: Das Munster als Versammlungsort : vom Basler Konzil zum
Friedenskongress der Zweiten Internationale

Autor: Zahnd, Ueli

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Miinster als Versammlungsort

Vom Basler Konzil zum Friedenskongress
der Zweiten Internationale

Kirchen haben seit jeher dank ihrer Grosse auch Funktionen iibernommen, die
nicht - oder nicht direkt — mit ihrer primaren Rolle als Kirchenraum zusammen-
hingen. In einer Zeit vor der Errichtung von Stadtcasinos, Mehrzweckhallen und
Sportstadien waren sie oft der einzige Ort einer Stadt oder eines Gemeinwesens,
der Raum bot, um eine grossere Anzahl von Menschen zu versammeln und sie
— vor der Erfindung von Verstirkeranlagen — auch akustisch zu erreichen.! Das
Basler Miinster ist da keine Ausnahme. Immer wieder diente es ohne konkre-
ten liturgischen Kontext als Versammlungsort — so soll hier etwa bereits im Jahr
1200 (und damit noch im Vorgingerbau des heutigen Miinsters) der Elsisser Abt
Martin de Pairis tiber 1000 Menschen versammelt haben, die sich seinen Aufruf
zum Kreuzzug anhéren wollten® -, und wie viele andere Kirchen auch ist es heute
noch dank seiner Grosse und Akustik ein beliebter Veranstaltungsort vor allem
fir kulturelle Anlisse. Historisch gesehen sind es aber zwei Ereignisse, in denen
das Basler Miinster eine herausragende Rolle als Versammlungsort eingenommen
hat — zwei Ereignisse allerdings, die schr weit auseinanderliegen: zum einen das
spatmittelalterliche Konzil von Basel, das in den 1430er Jahren unter anderem
auch im Miinster tagte, und zum anderen der Friedenskongress der Zweiten Inter-
nationale, der sich im November 1912 im Basler Miinster versammelte.

Das Basler Konzil und der sozialistische Friedenskongress sind nun zwei Ver-
sammlungen, die nicht nur zeitlich sehr weit auseinanderliegen, sondern auch

1 Dieser funktionale Aspekt war urspriinglich sogar ein umgekehrter, wurden doch die ersten
grossen Kirchen spatestens mit der offiziellen Anerkennung des Christentums im 4. Jahrhun-
dert nach dem Modell von Markthallen — den Marktbasiliken — oder von Gerichtssilen — den
forensischen Basiliken ~ gebaut, vgl. den Beitrag von S. Zeilhofer im vorliegenden Band so-
wie P. Grossmann: Uberlegungen zum urspriinglichen Grundriss der Kirche von Orléansville
(Chlef, Algeria) und ein Beitrag zur Entstehung der christlichen Basilika, AnTard 21 (2013)
313-320.

2 Soberichtet es zumindest Martins Klosterbruder Gunther von Pairis, der ihn auf dem Kreuz-
zug begleiten und schliesslich als Chronist dienen sollte, vgl. Gunther von Pairis: Die Ge-
schichte der Eroberung von Konstantinopel. Ubersetzt und erliutert von E. Assmann, Koln/
Graz 1956, 35. Dazu jiingst Ch.T. Maier: Ritual, what else? Papal Letters, Sermons and the
Making of Crusaders, Journal of Medieval History 44 (2018) 333-346 (v.a. 338-343).

ThZ 3.4/76 (2020) S. 247-270



248 Ueli Zahnd

inhaltlich kaum Gemeinsamkeiten zu haben scheinen — ausser eben der Tatsa-
che, dass beide das Minster als Versammlungsort nutzten. Wenn es im Folgen-
den darum gehen soll, beide Ereignisse im Rahmen eines einzigen Beitrags zu
diskutieren, so ist das natiirlich ein historischer Spagat, der aber auch seinen Reiz
hat: Denn gerade weil die beiden Ereignisse so verschieden sind, werden sie zu
tiberpriifen helfen, wie wichtig der reichlich profane Aspeke der raumlichen Eig-
nung des Miinsters fiir grosse Menschenzusammenkiinfte tatsichlich war und
auch wihrend der Durchfithrung des Ereignisses blieb. War das Verhiltnis zu die-
sem Raum so rein funktional, wie es seine Wahl suggerieren konnte, oder gab es
auch gegenseitige Pragungen? Verinderten diese Ereignisse das Miinster — oder
hat umgekehrt das Minster den Verlauf dieser Ereignisse beeinflusst und ihnen
einen Charakter verlichen, der dem Thema dieses Hefts entsprechend von der Le-
bendigkeit seiner Steine zeugen konnte? Um diesen Fragen nachzugehen, soll in
einem ersten Teil die Rolle des Miinsters im Basler Konzil beleuchtet und in ei-
nem zweiten dann die Nutzung des Miinsters beim Friedenskongress der Zweiten
Internationale vorgestellt werden, damit als kurzes Fazit einige Quervergleiche
gezogen werden konnen.

1. Das Miinster und das Konzil von Basel
Das Konzil von Basel reiht sich ein in die allgemeinen Reformbemithungen,
welche die Institution Kirche des ausgehenden Mittelalters geprigt haben. Aus
protestantischer Perspektive ist man gewohnt zu unterstreichen, wie sehr die spit-
mittelalterliche Kirche in einer Krise gestecke habe und eigentlich dringenden
Reformen hitte unterzogen werden miissen, wozu die Konzilien einen schwa-
chen, aber letztlich gescheiterten Versuch darstellten.? Das ist sicherlich nicht
grundlegend falsch, doch dient die Betonung dieser Krise zu oft als Negativfolie,
um die erlosende Wohltat der Reformation hervorstreichen zu konnen, so dass
sich in der jiingeren Forschung die Erkenntnis durchgesetzt hat, dass bloss mit
grosser Vorsicht von einer Krise des Spatmittelalters zu sprechen sei* Es lohnt

3 Vgl. insbesondere B. Moeller: Geschichte des Christentums in Grundziigen, Géttingen 1979
(mit elf Neuauflagen bis 2012), die Generationen von Theologinnen und Theologen geprigt
hat und die «Eigentimlichkeit» des Spatmittelalters «vor allem im Negativen» sieht (hier
zitiert nach der siebten Auflage, Géttingen 72000, 210): trotz cines fundamentalen gesell-
schaftlichen Wandels habe diese Zeit keine neuen Theologien, keine tiefgehenden Ordensre-
formen und keine erfolgreiche Reform der kirchlichen Strukturen geschen (ebd. 212-218).

4 Dazu ausfiihrlicher E. Meuthen/C. Mirtl: Das 15. Jahrhundert, Miinchen 2012, 3f. und



Das Miinster als Versammlungsort 249

sich daher, diesem Krisenbegriff kurz nachzugehen, um dann die Rolle des Miins-
ters beim Basler Konzil, das Ausdruck dieser Krise gewesen sein soll, besser ein-
ordnen zu konnen.

Um diese vermeintliche Krise des Spatmittelalters zu beschreiben, werden iib-
licherweise zwei Faktoren genannt: das Wiederauftreten der Pest und das grosse
abendlindische Schisma. Tatsichlich ist es so, dass nach rund sieben Jahrhunder-
ten Ruhe in der Mitte des 14. Jahrhunderts in Europa die Pest erneut ausbrach
und in wiederkehrenden Wellen so sehr wiitete, dass die europiische Bevolke-
rung um insgesamt mehr als ein Drittel zuriickging. Dass dies zu einer grossen
Verunsicherung gefihrt hat, ist nicht von Hand zu weisen.’> Allerdings hatte der
demographische Bruch, der damit einherging, auch ganz unerwartete Effekte —
zum Beispiel mit Blick auf die Bildungslandschaft: Trotz dieses massiven Bevolke-
rungseinbruchs gingen nimlich die Studentenzahlen an den Universitaten nicht
zuriick, vielmehr stiegen sie sogar leicht an, so dass relativ gesehen ein umso gros-
serer Bevolkerungsanteil pl6tzlich studieren ging. Hinzu kam, dass in genau dieser
Zeit eine beachtliche Zahl an neuen Universititen gegriindet wurde, so dass auch
der Bedarf an Professoren iiberproportional stark zunahm.® Einmal abgesehen
von all den moglichen Auswirkungen auf das Unterrichtsniveau, die eine solch
massive Steigerung mit sich gebracht haben mochte,” bedeutete die Tatsache, dass
plotzlich ein viel grosserer Anteil an Menschen eine akademische Bildung genoss,
dass diese Bildung auch viel starker in die Gesellschaft hinausgetragen wurde und
dadurch noch einmal grossere Bevolkerungskreise erreichte. Das universitire

va. P. Schuster: Die Krise des Spatmittelalters. Zur Evidenz eines sozial- und wirtschaftsge-
schichtlichen Paradigmas in der Geschichtsschreibung des 20. Jahrhunderts, HZ 269 (1999)
19-55.

5 Soimmer noch prigend F. Graus: Pest — Geifller — Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als Kri-
senzeit, Gottingen 1987. Vgl. allerdings die kritischen Bemerkungen bereits bei H. Kaminsky:
From Lateness to Waning to Crisis: The Burden of the Middle Ages, Journal of Early Modern
History 4 (2000) 85-125.

6  Zu den Studentenzahlen vgl. R.C. Schwinges: Migration und Austausch. Studentenwande-
rungen im Deutschen Reich des spiten Mittelalters, in: Studenten und Gelehrte. Studien zur
Sozial- und Kulturgeschichte deutscher Universititen im Mittelalter, Leiden 2008, 120-134
(120-123); zu den Universtititsgrindungen vgl. S. Lorenz (Hg.): Attempto — oder wie stiftet
man eine Universitat. Die Universititsgriindungen der sogenannten zweiten Griindungswelle
im Vergleich, Stuttgart 1999.

7 Dazu und zum Folgenden U. Zahnd: Der Schulstreit und die Bibel. Acht Thesen zur aka-
demischen Theologie des ausgehenden Mittelalters, in: Renaissance und Bibelhumanismus,
hg.v. JM.J. Lange van Ravenswaay und H.J. Selderhuis, Géttingen 2020, 355-372 (357£.).



250 Ueli Zahnd

Wissen verliess gleichsam die esoterischen Zirkel einer eingeschworenen akade-
mischen Elite, die sich nicht nur eifrig gestritten, sondern auch gegenseitig kon-
trolliert hatte, und verteilte sich nunmehr in die uniiberschaubaren und schwer
im Zaum zu haltenden Weiten des Abendlandes und seiner stadtischen Kultur.
Unter konservativen Theologen und selbsternannten Hiitern des vormals esoteri-
schen universitiren Ideals rief dies tatsichlich eine Krisenstimmung hervor;® aber
es liegt auf der Hand, dass dies aus der Sicht anderer gesellschaftlicher Kreise ganz
anders ausgeschen haben diirfte: Denn hier eréffneten sich neue Moglichkeiten
der Bildung, eine neue Mobilitit schaffte sich Raum und Partizipationsméglich-
keiten taten sich auf. Fur die neuen Studierenden und Dozierenden war das Auf-
brechen der alten Wissensbastionen schlicht verbunden mit einem Souveranitits-
gewinn — und es war damit alles andere als eine Krise.

Ahnlich verhilt es sich beim zweiten Faktor, der insbesondere aus
kirchengeschichtlicher Perspektive angefithrt wird, um das Spitmittelalter
als Krisenzeit auszuweisen: das grosse abendlindische Schisma. Ohne in die
historischen Einzelheiten gehen zu wollen, gentigt es festzuhalten, dass es ab
1378 zwei und kurzzeitig sogar drei parallel herrschende Papste im Abendland
gab, die von unterschiedlichen Interessengruppen gewihlt worden waren und
von diesen bis ins 15. Jahrhundert hinein weitergetragen wurden. Dies zog Risse
durch die gesamte abendlindische Kirche, weil sich simtliche Institutionen —
von den Diozesen tiber Fiirstenhauser hin zu Universititen und freien Stadten
— entscheiden mussten, mit welchem Papst sie es halten wollten, und es fithrte
zu ciner weiteren Partikularisierung der Gesellschaft. Gerne ist auch diese
Zergliederung daher als gesellschaftliche Krise dargestellt worden, als sei mit dem
grossen abendlindischen Schisma ciner ohnehin durch die Pest gebeutelten und
daher «nach Sicherheit im Heil» verlangenden Christenheit auch noch dieser
letzte Halt der einheitlichen Mutterkirche entzogen worden.” Allerdings ist ein-
mal mehr grosse Vorsicht geboten, weil es sich auch hier erneut um eine offen-
sichtlich stark innerkirchliche Perspektive handelt: Denn diese Darstellung setzt

8  Weiterhin aufschlussreich insbesondere mit Blick auf Jean Gerson ist H.A. Oberman: Contra
vanam curiositatem. Ein Kapitel der Theologie zwischen Seelenwinkel und Weltall, Ziirich
1974; vgl. auch M.JEM. Hoenen: Die Universitit im Mittelalter. Philosophisches Wissen
und scine Gefahr, in: Von <artes liberales> zu <liberal arts>, hgv. B. Zimmermann, Freiburg
i.Br. 2013, 39-62.

9 So H. Miiller: Die kirchliche Krise des Spitmittelalters. Schisma, Konziliarismus und Konzi-
lien, Miinchen 2012, 60.



Das Miinster als Versammlungsort 251

voraus, dass es eines einzigen, starken Papsts bedurft hitte, damit sich die spatmit-
telalterliche Gesellschaft hitte sicher fithlen konnen. Dagegen ist doch immer-
hin einzuwenden, dass das Nominieren eines Gegenpapsts als Zeichen durchaus
auch von Selbstsicherheit und von einem gesteigerten Selbstbewusstsein statr als
Zeichen von Verunsicherung interpretiert werden kann.'® Hinzu kommt, dass in
dieser Konkurrenz-Situation von kirchlichen Hierarchien mit Universalititsan-
spruch auch kleine politische Einheiten die konkrete Erfahrung machen konnten,
dass es eine politische Bedeutung hatte, ob sie sich fur die eine oder die andere
Seite entschieden: Die Kleinen erhielten plotzlich Gewicht. Und so kommt es
auch im akademisch-theologischen Diskurs zu einer Suche nach neuen Begrin-
dungsformen fiir Wahrheits- und Machtanspriiche, Begriindungsformen, die nun
nicht mehr von einem einzigen, einheitlichem Machtzentrum ausgehen, sondern
partizipative Herrschaftsformen anzudenken beginnen. Mit Blick auf die Kir-
chenstruktur heisst dies vor allem, dass die Idee des Konziliarismus Zulauf ge-
wann, die Idee also, dass die oberste Entscheidungsgewalt der Kirche nicht beim
Papst, sondern bei einem breit abgestiitzten Konzil liege und dass in einer solchen
Versammlung von kirchlichen und politischen Vertretern aus allen betroffenen
Lindern zu debattieren und letztlich mit Mehrheitsentscheiden zu definieren sei,
was richtig und was falsch ist.!!

Sowohl bei den akademischen Folgen der Pest als auch beim Schisma handelt
es sich daher nur aus einem ganz spezifischen Blickwinkel um eine Krise, aus dem
Blickwinkel nimlich der hohen kirchlichen Theologie; doch gibt es auch eine Art
von positiver Kehrseite, wenn man die Entwicklung gleichsam von unten her be-
trachtet aus der Sichtweise neuer Bevolkerungsschichten, die nach Partizipation
streben. Im Rahmen des Konziliarismus zeigt sich dieses neue Selbstbewusstsein

10 Zahnd: Schulstreit (Anm.7),359;vgl. Kaminsky: Burden (Anm.5), 121: «Ifthe papalist view-
point were more authentic than that of its negators, then the Schism and its outcome would
have to be read as a crisis of decay in the church; but here, as in other such cases, one cannot
imagine an argument in this sense that would not beg the historical question by smuggling in
premises from outside the historical context.»

11 Vgl. H.G. Walther: Konziliarismus als politische Theorie? Konzilsvorstellungen im 15. Jahr-
hundert zwischen Notlosungen und Kirchenmodellen, in: Die Konzilien von Pisa (1409),
Konstanz (1414-1418) und Basel (1431-1449), hg.v. H. Miiller und J. Helmrath, Ostfildern
2007, 31-60, sowie C. Vogel: Zur Rolle der Beherrschten in der mittelalterlichen Herrschafts-
legitimation, Diisseldorf 2011, 226-232. Zur Einfithrung des Majorititsprinzips am Basler
Konzil vgl. ]. Helmrath: Das Basler Konzil 1431-1449. Forschungsstand und Probleme, Koln
1987,23 und 30ff.



252 Ueli Zahnd

ein erstes Mal in aller Deutlichkeit in Konstanz, dem grossen Konzil am Beginn
des 15. Jahrhunderts, dem es unter anderem tatsichlich gelang, das abendlindi-
sche Schisma zu 16sen: An seinem Ende stand das lateinische Christentum wieder
mit einem einzigen Papst da. Mit der Verbreitung von Stellungnahmen und Trak-
taten und durch das Entsenden von offiziellen Vertretern hatten sich die unter-
schiedlichsten Gruppierungen und insbesondere die Universititen direke in diese
Grosspolitik eingemischt und sich Gehor zu verschaflen versucht, und sie gaben
damit eben diesem selbstbewussten Verlangen nach Partizipation Ausdruck.
Am deutlichsten zeigte sich dies leider im unrithmlichsten Ereignis des Konstan-
zer Konzils: in der Verurteilung nimlich von Jan Hus, dem béhmischen Theo-
logen, der im zweiten Jahr des Konzils am 6. Juli 1415 in Konstanz hingerichtet
wurde. Liess sich zu Beginn des Konzils noch an der tatsichlichen Macht dieser
neu einberufenen Institution zweifeln, so wurde spitestens mit der Vollstreckung
dieses Todesurteils deutlich, dass hier eine reale Gewalt entstanden war. Dass man
sich in Konstanz uiber simtliche Garantien, die Hus versprochen worden waren,
hinwegsetzte und das Urteil auf der Grundlage von reichlich vagen Zeugnissen
fillte, diirfre denn auch genau damit zusammenhingen, dass es hier vorwiegend
um die Machtkonstruktion einer neuen Institution ging."

Allein, so <erfolgreich> das Konstanzer Konzil damit auch war und so sehr
das Modell <Konziliarismus> damit etabliert schien: Die Probleme waren bei
weitem nicht gelost, denn auf die Hinrichtung von Hus folgten umgehend die
Hussitenkriege und fugten den zahlreichen Konflikten, Fehden und Thronfol-
gestreitigkeiten des frihen 15. Jahrhunderts einen weiteren Konfliktherd hinzu.
Die gesellschaftlichen Risse verschoben sich damit héchstens, aber waren nicht
geflickt; und selbst innerkirchlich schien vor allem den Konzilsbefiirwortern mit
der Uberwindung des Schismas nur die Basis gelegt, um nun grundlegendere Re-
formen in Angriff zu nchmen, wihrend sich der papstliche Universalititsanspruch
mehr und mehr im Konflikt auch mit den Anspriichen der aufkommenden Terri-

12 H. Miiller: Universititen und Gelehrte auf den Konzilien von Pisa (1409), Konstanz (1414—
1418) und Basel (1431-1449), in: Universitit, Religion und Kirchen, hg.v. R.C. Schwinges,
Basel 2011, 109-144; vgl. auch A. Frenken: Gelehrte auf dem Konzil. Fallstudien zur Be-
deutung und Wirksamkeit der Universititsangehérigen auf dem Konstanzer Konzil, in: Die
Konzilien von Pisa, Konstanz und Basel (Anm. 11), 107-147.

13 Vgl. S. Provvidente: Hus’s Trial in Constance: Disputatio Aut Inquisitio, in: A Companion to
Jan Hus, hgv. O. Pavlicek und E Smahel, Leiden 2015, 254-288 (276£.).



Das Miinster als Versammlungsort 253

torialstaaten sah.” In der zunechmenden Komplexitit dieser spatmittelalterlichen
Gesellschaft blieb damit eine Vielzahl von Problemen iiber deren Organisation
und Struktur zu klaren.

Seit dem Konstanzer Konzil bestand nun aber in weiten Kreisen die Hoff-
nung, dass solche Konzile das geeignete Gefiss sein konnten, um dieses gesell-
schaftliche Aushandeln voranzutreiben, und so wurde noch in Konstanz der Be-
schluss gefasst, bald ein weiteres Konzil einzuberufen. Bereits 1424 wurde Basel
als Ort dieses nichsten Konzils festgelegt (wohl wegen seiner zentralen Lage
zwischen den politischen Grossmichten), und diese Bekanntgabe ldutete einen
grossen Vorbereitungsprozess in Basel ein:"> Die stadtische Infrastrukeur wurde
ausgebaut (neben einer neuen Briicke, einer Miinzstitte und dem Ausbau der
Stadtbefestigung gehorten dazu auch zwei Bordelle auf der Lyss), und man hoft-
te allgemein auf das grosse Geschift — auch wenn dann der Aufwand etwa zum
Schutz der Konzilsviter ziemlich gross wurde und die Lebensmittelpreise und
Mieten zum Teil massiv stiegen.

Das Basler Konzil sollte als siebzehntes 6kumenisches Konzil zugleich das
langste der Geschichte des Christentums werden. Erofinet wurde esam 23.7.1431
vorerst allerdings in reichlich tiberschaubarem Rahmen, da die Delegationen erst
nach und nach cintrafen. Denn viele warteten ab, ob das Konzil iiberhaupt ak-
zeptiert wiirde, und tatsichlich versuchte Papst Eugen IV., der gleichsam ex officio
die konziliaristischen Stromungen ablehnte, noch im Dezember 1431 das Kon-
zil aufzul6sen, indem er stattdessen eine eigene Synode unter seiner Kontrolle in
Bologna einberief.'® Der Schuss ging allerdings nach hinten los: Seine Aktion rief
europaweiten Unwillen gegen die pipstliche Eigenmichtigkeit hervor, Basel ge-
wann von nun an Zulauf und 1433 musste auch Eugen IV. das Basler Konzil als
offizielles kirchliches Konzil anerkennen.

14 Dazu H. Miiller: Das Basler Konzil (1431-1449) und die europiischen Michte. Universaler
Anspruch und nationale Wirklichkeiten, HZ 293 (2011) 593-629.

15  Zur Wahl Basels vgl. M. Decaluwé / G. Christianson: Historical Survey, in: A Companion
to the Council of Basel, hgv. M. Decaluwé / Th.M. Izbicki / G. Christianson, Leiden 2017,
8-37 (9£.); zu den Vorbereitungsmassnahmen der Stade vgl. C. Sieber-Lehmann: Basel und
<sein> Konzil, in: Die Konzilien von Pisa, Konstanz und Basel (Anm. 11), 173-204, sowie J.
Helmrath/M. Lauener: Basel, Konzil von, HLS 2 (2002) 57a-58b (58a).

16  Zur Konkurrenz zwischen Eugen IV. und dem Basler Konzil vgl. U. Giessmann: Felix V, the
Last Antipope, in: Companion to the Council of Basel (Anm. 15), 443-467 (445£.), sowie S.
Sudmann: Das Basler Konzil. Syndale Praxis zwischen Routine und Revolution, Sigmaringen
2005, 271.



254 Ueli Zahnd

Die Konzilsviter sahen gleich in der ersten Sitzung vor, dass sich die Versamm-
lung um drei Hauptgeschifte kiimmern miisse: die sogenannte causa fidei, in der
es um die Klirung von Fragen zu christlichen Lehre und um die Verurteilung von
Hiresien ging; die causa reformationis, bei der Fragen der inneren Organisation der
Kirche geklart werden sollten; und schliesslich eine causa pacis, eine Art Auftrag zur
Friedensstiftung.'” Diese Friedensmission ist nun spannend. Zwar war Friede be-
reits auch in Konstanz ein Thema: Im Dekret zur dortigen Eroffnungssession hatte
Johannes XXIII. 1414 erklirt, das Konzil sei hier «zum Frieden, zur Erhéhungund
zur Reform der Kirche, sowie zur Beruhigung des christlichen Volkes»," doch war
dies noch als allgemeine Absichtserklirung und nichr als eigentliches Geschift des
Konzils formuliert.'” 17 Jahre spater, in der Eroffnungssession des Basler Konzils,
war die Wortwahl viel deutlicher: Neben den Glaubens- und Reformfragen sei man
nimlich zusammengekommen, um grossten Eifer darauf zu verwenden, «dass das
christliche Volk, das geschwicht und zerstort wird vom Kriegswahn, den der Saer
des Unkrauts in den unterschiedlichen Teilen der Welt verstreut, durch angemesse-
ne Meditation beschwichtigt und unter dem Vorsitz des Urhebers des Friedens in
einen friedvollen und ruhigen Zustand zuriickgefithrt werde.»

Als eigenes Geschift wurde diese Friedensmission denn auch im Verlauf des
Konzils viel deutlicher hervorgehoben als noch in Konstanz und mehrfach kam
es zu direkten Einmischungen in weltliche Konflikte, so dass sich die Frage stellt,
woher dieser verstirkce Fokus auf die Friedensarbeit stammte. Sie gehorte ja niche
eigentlich zum Kerngeschift einer kirchlichen Behérde, selbst wenn sich die Kirche
seit jeher auch als Verteidigerin eines evangelischen Friedensideals verstanden hat-
te: Dass hier nun plétzlich eine neue Instanz aus dem kirchlichen Bereich sich als
internationales Schiedsgericht, gleichsam als spatmittelalterliche UNO aufspielen

wollte, das war doch etwas Neues.?!

17 Conciliorum oecumenicorum decreta, hgv. J. Alberigo et al., Bologna *1973, 456, 16-19.

18 Conciliorum oecumenicorum decreta (Anm. 17), 405, 12-14: Ad pacem, exaltationem et re-
Jformationem ecclesiae, ac tranquillitatem populi christiani.

19 Vgl. K.-H. Braun: Zu den Aufgaben des Konstanzer Konzils: Einheit, Reform und Glauben,
SZRKG 109 (2015) 27-45; zu den Konstanzer Friedensbemithungen vgl. A. Frenken: Der
Kirche Einheit und der Welt Frieden. Das Konstanzer Konzil als Einheitskonzil und Frie-
denskongress, AHC 48 (2018) 192-219.

20  Conciliorum oecumenicorum decreta (Anm. 17), 456: ... ut bellorum rabie, qua satore ziza-
niae seminante, in diversis partibus mundi affligitur et dissipatur populus christianus, congrua
meditatione sedata, pacis auctore praestante, in statum reducatur pacificumn et tranquillum.

21  Zudieser Friedensmission vgl. v.a. H. Miiller: Konzil und Frieden. Basel und Arras, in: Triger



Das Minster als Versammlungsort 255

Drei Griinde diirften eine Rolle gespielt haben, wie es zu diesem verstirkten
Friedensfokus kam. Gerade weil es sich erstens beim Konzil um eine - fuir spic-
mittelalterliche Verhiltnisse — noch neuartige Instanz handelte, war auch Basel
weiterhin Teil einer Art Rollenfindung. Das Konzil preschte daher vor in gesell-
schaftliche Bereiche, in denen noch eine gewisse Unterbestimmung von Zustin-
digkeiten und Kompetenzen bestand, weil sich schlicht die spatmittelalterliche
Gesellschaft in ihrer neuen Komplexitit selbst voraus war. Die Hoffnungbestand,
dass das Konzil sich hier als kirchliche Instanz etablieren konne.

Zweitens bestand diese Hoffnung deswegen, weil die Friedensvermittlung
nicht nur tatsichlich einem evangelischem Ideal entsprach, sondern weil die
Brauchbarkeit des konziliaristischen Ansatzes zur Schlichtung von Konflikten
ja bereits unter Beweis gestellt worden war: nimlich bei der Uberwindung des
abendlindischen Schismas in Konstanz. Konzile konnten ganz offensichtlich
dazu dienen, grosse internationale Zerwiirfnisse zu schlichten. Doch auch ein
dritter Grund diirfte mit Konstanz zusammenhingen: mit der dortigen Hinrich-
tung von Hus nimlich, die, wie erwihnt, auch als eine Art Selbstautorisierung
jenes Konzils gedient hatte. Dieser Ake schlug in den Folgejahren auch in nicht-
hussitischen Kreisen hohe Wellen,”” und entsprechend gross diirfte das Bediirf-
nis gewesen sein, es im zweiten Anlauf nun besser zu machen und eine positiver
konnotierte Autorisierungsstrategie zu finden. Eine Friedensmission war da sehr
willkommen.

Entsprechend wurde das Konzil dann auch organisiert: Fiir die drei Hauptge-
schifte zum einen und fiir tibergreifende Fragen zum anderen wurde das Konzil in
vier Kommissionen aufgegliedert, deren Arbeit iber die ganze Stadt verteilt war:
Die iibergreifende Kommission <pro communibus> versammelte sich im Haus
zur Miicke, die Glaubenskommission <pro fide> traf sich im Barfusserkloster, die
Kirchenreformskommission <pro reformatione> im Predigerkloster und die neue
Friedenskommission <pro pace> fand sich im Augustiner-Kloster ein.”

Und das Miinster? Es war kein Ort fir spezifische Kommissionsarbeit, aber
es wurde genutzt, und zwar eben als Versammlungsort: zuerst einmal als Ort fur

und Instrumentarien des Friedensim hohen und spiten Mittelalter, hg.v. J. Fried, Sigmaringen
1996, 333-390, und Sudmann: Das Basler Konzil (Anm. 16), 45ff.; zum UNO-Begriff vgl.
Helmrath: Das Basler Konzil (Anm. 11), 187.

22 Zahnd: Schulstreit (Anm. 7), 361.

23 Zur Bildung und Organisation dieser Kommissionen vgl. H.-J. Gilomen: Conciliar Bureau-
crazy, in: Companion to the Council of Basel (Anm. 15), 167-228 (170ff.).



256 Ueli Zahnd

feierliche Akte. So fand die Eroffnung am 23. Juli 1431 im Kapitelsaal statt und
es folgten iiber die Jahre hinweg diverse Festpredigten und feierliche Ansprachen
vor der gesamten Gesandtschaft. Diese Gesandtschaft durfte allerdings gar nicht
so gross gewesen sein. Zwar waren dem Konzil insgesamet bis zu 3500 Gesandte
inkorporiert, doch fanden sich wohl nie mehr als 500 gleichzeitig in Basel ein.*
Dennoch entschied man sich bereits ab 1432 fiir ein zusitzliches Organisations-
muster: Neben der Kommissionsarbeit in den genannten Klostern sollten sich alle
zu regelmissigen Sessionen versammeln, und diese Sessionen sollten nunmehr im
Miinsterchor stattfinden. Um hierfiir auch die notwendige Infrastrukeur bieten
zu konnen, baute die Stadt Basel eigens drei Reihen von Binken in den Chor ein
sowie eine sechsstufige Tribiine ins Hauptschiff, wo umgehend Streitigkeiten um
die standesgemisse Sitzordnung entstanden.”

Neben den wiederkehrenden Festakten und den Sessionen wurde das Miinster
zudem Hort eines der Hohepunkte des Konzils, der zugleich einen Wendepunke
in der Akzeptanz des Konzils darstellen sollte: die Wahl eines Gegenpapstes als
Folge der sich immer weiter zerriittenden Beziehung zwischen dem Konzil und
Papst Eugen IV. Wegen des anhaltenden tiirkischen Drucks auf Konstantinopel
erreichte das Verhiltnis des Basler Konzils zum Papst einen nichsten Tiefpunkt,
als sich die orthodoxe Ostkirche, um militirische Unterstiitzung aus dem Westen
zu erhalten, zu einer theologischen Einigung mit der Westkirche bereit zeigte.
Die Uberwindung eines weiteren Schismas lag damit in der Luft, doch Eugen IV.
bestand darauf, dass diese Einigung auf italienischem Boden im Rahmen cines
eigenen Konzils geschehen miisse, wihrend die Konzilsviter in Basler diese Eini-
gung in ihr eigenes Programm aufnehmen wollten.”® Eugen befahl daraufhin die
Verlegung des Konzils nach Ferrara, und eine Minderheit folgte diesem pipstli-
chen Befehl und zog aus Basel aus; eine Mehrheit blieb allerdings in Basel und
tat, was man in solchen Situationen zu tun pflegte: Sie wihlte sich einen eigenen
Papst, nimlich Felix V. Damit wurde Basel als Papststadt sogar kurzzeitig zum
nordalpinen Rom, und tatsichlich versuchte die Stadt, gewisse romische Riten

24 Helmrath/Lauener: Basel, Konzil von (Anm. 15), 57b; vgl. auch Helmrath: Das Basler Kon-
zil (Anm. 11), 21.

25 Vgl bereits R. Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel I, Basel 1907, 494; zudem H. Heim-
pel: Sitzordnung und Rangstreit auf dem Basler Konzil. Skizze cines Themas, in: Studien zum
15. Jahrhundert, hg.v. J. Helmrath / H. Miiller, Miinchen 1995, 1-9, sowie Miiller: Das Basler
Konzil (Anm. 14), 614fF.

26  Dazu Helmrath: Das Basler Konzil (Anm. 11), 372-383.



Das Minster als Versammlungsort 257

wie etwa Ablisse durch das tournee-missige Aufsuchen der lokalen Kirchen auch
in Basel einzufiithren.?”

In Analogie zum Petersdom aber wurde das Munster damit zu einer zentra-
len Grosse. Das Konklave zur Wahl von Felix V. fand zwar im Haus zur Miicke
statt, aber als der Entscheid fur den Graf von Savoyen, Amadeus VIII,, gefallen
war, formierten sich die Konzilsviter im Miinster zu einer Prozession, die von
dort zum Haus zur Miicke verlief, wo der Entscheid in Empfang genommen wur-
de, und dann unter Glockengeliut wieder zum Miinster zuriickkehrte, wo dieser
Entscheid umgehend ratifiziert wurde.?® Und als Felix V. ein halbes Jahr spiter
personlich in Basel erschien, um gekront zu werden, war das Miinster der zen-
trale Ort: Hier nahm der designierte Papst zuerst an einer der reguliren Sonn-
tagsmessen teil, segnete alle Anwesenden, bevor er nach draussen ging, um auf
dem Miinsterplatz (wie in Rom auf dem Petersplatz) gekront zu werden und diese
Krénung durch die Akklamation der zuschauenden Bevolkerung bestitigen zu
lassen.”” Darauf kehrte er ins Munster zurtick, hielt seine erste Messe als gekronter
Papst, verteilte bis am Abend Segen und Ablisse, um am néchsten Tag nach einer
Ubernachtung im Predigerkloster erneut ins Miinster zuriickzukehren und das
Zeremoniell zu beenden.®

So grossartig diese Ercignisse fir das Miinster, fiir Basel und fir das Konzil
gewesen sein miissen, lauteten sie allerdings auch den Niedergang des Basler
Konzils ein. War es die urspriingliche Idee des Konziliarismus gewesen, zu ver-
hindern, dass Schismen mit mehreren Pipste entstanden, desavouierte sich Basel
nun selbst, indem es einen Gegenpapst erkor — den bisher letzten tibrigens in der
Geschichte des katholischen Kirche. Hinzu kam, dass die Unionsverhandlungen
am Gegenkonzil von Ferrara von Erfolg gekront waren: Schon bald zeichnete
sich ab, dass das grosse Schisma zwischen Ost- und Westkirche am romtreuen
Konzil wiirde tiberwunden werden kénnen. Damit war allerdings gleichsam der
praktische Beweis gegeben, dass die herkémmliche papstliche Institution besser

27  Vgl. A. Cadili: Conciliar Liturgy, in: Companion to the Council of Basel (Anm. 15), 340-373
(363f.).

28  Vgl. Sieber-Lehmann: Basel und <sein> Konzil (Anm. 15), 195f. sowie Giessmann: Felix V,
the Last Antipope (Anm. 16), 448f.

29  Zur Rolle des Miinsterplatzes als liturgischem Raum vgl. A. Rathmann-Lutz: Liturgische
Riaume zwischen Stadt und Konzil, in: Music and Culture in the Age of the Council of Basel,
hgv. M. Nanni, Turnhout 2014, 285-301 (288, 290 und 299).

30  Cadili: Conciliar Liturgy (Anm. 27), 364f.



258 Ueli Zahnd

zu Herstellung und Wahrung der Einheit der Kirche geeignet sei als der Konzilia-
rismus. Zwar ditmpelte das Basler Konzil noch weiter vor sich hin; doch als auch
der deutsche Kénig 1447 auf die Romseite wechselte, wurde das Konzil schliess-
lich aus der Stadt ausgewiesen, um eine Reichsstrafe abzuwenden; es zog nach
Lausanne, wo es am 5. Mai 1449 endgiiltig aufgel6st wurde.?!

Trotz dieses langsamen Niedergangs war das Konzil von grosser Bedeutung.
Die Auswirkungen auf Basel als Universitits- und Humanistenstadt sind hin-
linglich bekannt und zeugen von der Fortdauer des eingangs erwihnten Parti-
zipationsstrebens neuer Gesellschaftsschichten;* hervorzuheben ist zudem, dass
wichtige Dekrete zur Reform der Kirchenstrukeur verabschiedet wurden und
dass insbesondere die Hussitenfrage gelost werden konnte: Die Hussiten wurden
als abweichende Gruppierung anerkannt und die Hussitenkriege fanden damit
ein Ende.*” Somit lieferte das Konzil wichtige Beitrige nicht nur zur causa fidei,
sondern war auch in seiner Friedensmission, der causa pacis, erfolgreich; neben
der Hussitenfrage vermittelte und verhandelte es in diversen Streitigkeiten und
fungierte als Schiedsgericht.** Was diese Friedensmission betrifft, kam es im Ver-
lauf des Konzils aber zu einer dhnlichen Entwicklung wie bei der Frage nach der
kirchlichen Einheit: Je mehr Parteien sich von Basel abwandten, desto deutlicher
wurde, dass Basel selbst zu einem Unruheherd und einem Unfriedensfaktor in
der europiischen Landschaft wurde. Als Friedensinstanz war das Konzil daher
nicht mehr glaubwiirdig — dies umso weniger, als mehr und mehr nur noch die
franzosischen Vertreter einhellig zum Konzil hielten. Damit wurde das Konzil so
parteiisch, dass es etwa zu weiteren Verhandlungen im Rahmen des Hundertjih-
rigen Krieges zwischen Frankreich und England nicht einmal mehr zugelassen

wurde.*

31  Zu dieser Lausanner Episode vgl. B. Andenmatten: Le concile de Lausanne (1448-1449): le
dénouement du concile de Bile et ses multiples questionnements, SZRKG 109 (2015) 85-96.

32 Vgl. allerdings die kritischen Bemerkungen bei Sieber-Lehmann: Basel und <sein> Konzil
(Anm. 15), 173f,; zu den Nachwirkungen des Konzils in der bildenden Kunst vgl. J. Lucas:
Europa in Basel. Das Konzil von Basel (1431-1449) als Laboratorium der Kunst, Basel 2017,
263fL.

33  Zum Basler Beitrag zu diesem Friedensschluss vgl. Th. Priigl: Die Verhandlungen des Bas-
ler Konzils mit den Bohmen und die Prager Kompaktaten als Friedensvertrag, AHC 48
(2016/2017) [erschienen 2019] 249-308.

34  Vgl. Sudmann: Das Basler Konzil (Anm. 16), 138ff., sowie Helmrath/Lauener: Basel, Konzil
von (Anm. 15), 58b.

35S  Helmrath: Das Basler Konzil (Anm. 11), 230.



Das Minster als Versammlungsort 259

Doch was hat das alles mit dem Miinster zu tun? Anders nimlich als etwa
in der Basler Kartause, wo im Rahmen des Konzils auch bleibende Kunstwerke
entstanden, wurden im Miinster keine neuen Steine hinzugefiigt und zum Leben
erwecke; vielmehr wurde das zusitzlich eingebaute Chorgestiithl nach der Verban-
nung des Konzils gleich wieder herausgerissen — wohl auch, um dem Deutschen
Reich gegeniiber zu demonstrieren, dass man dem kéniglichem Befehl Folge leis-
tete.® Es fand daher eine Art <De-Konzilisierung > des Miinsters statt: Es hatte als
Versammlungsort ausgedient, und damit ging es zuriick zur alten Normalitit; es
war schlicht nttzlich gewesen, aber als der Nutzen nicht mehr gegeben war, gab
es keinen Grund, an eigens eingefithrten Strukturen weiter festzuhalten. Abgese-
hen von der Papstwahl-Episode scheint das Miinster daher keine tiefer gehende
Funktion im Basler Konzil eingenommen zu haben als eben genau jene, als Ver-
sammlungsort fiir Zusammenkiinfte der gesamten Konzilsgemeinde zu dienen.
Interessanterweise ist zudem gerade die Papst-Episode sehr liturgisch gepragt: Als
Hauptkirche der Stadt musste das Miinster die Rolle der Peterskirche von Rom
iibernehmen, und das hitte das Miinster auch tun kénnen, wenn es ansonsten als
Versammlungsort véllig unbrauchbar gewesen wire.

Eine besondere Rolle spiclte das Miinster ansonsten nicht einmal an dieser
Schnittmenge von Liturgie und Raumgrdsse: Zwar fanden tiber die Jahre hinweg
auch im Miinster zahlreiche Konzils-Gottesdienste und Konzils-Messen statt,
doch wurden diese im Turnus ebenso an anderen Basler Stadtkirchen gehalten.”
Zudem diirfren diese Feiern und Predigten den Kirchen kein allzu besonderes
Geprige verlichen haben, denn um Skandale zu verhindern, beschloss das Konzil
schon im ersten Jahr, dass simtliche Predigten, die im Konzilsrahmen gehalten
wurden, zuerst von einem internen Gremium zu sichten seien, damit sie nicht
als Plattform fiir Debatten missbraucht wurden. Anders als die bisweilen hochst
politischen Predigten des Konstanzer Konzils hatten die Basler Predigten daher
vor allem einen erbaulichen Charakter.*® Auch wenn die zahlreichen handschrift-

36  Vgl. Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel I (Anm. 25), 536; zur Kartause vgl. Lucas: Eu-
ropa in Basel (Anm. 32), 121ff.

37  Vgl.].B. Schneyer: Baseler Konzilspredigten aus dem Jahre 1432, in: Von Konstanz nach Tri-
ent. Beitrige zur Geschichte der Kirchen von den Reformkonzilien bis zum Tridentinum,
hg.v. R. Biumer, Miinchen etc. 1972, 139-145 (140). Immerhin scheint das Miinster der be-
vorzugte Ort des sonntiglichen Messbesuchs der Konzilsgemeinschaft gewesen zu sein, vgl.
Rathmann-Lutz: Liturgische Riume (Anm. 29), 296 mit Anm. 60.

38  Zudieser Predigtzensur vgl. Th. Priigl: Die Ekklesiologie Heinrich Kalteisens OP in der Aus-
cinandersetzung mit dem Basler Konziliarismus. Mit einem Textanhang, Paderborn 1995,



260 Ueli Zahnd

lichen Sammlungen von Basler Konzilspredigten vermuten lassen, dass die Pre-
digten dennoch auf reges Interesse gestossen sind,* lsst sich aus ihnen auf keine
besondere Rolle des Miinsters schliessen. So sehr mit dem Basler Konzil die Steine
des Miinsters daher Zeuge eines Ereignis werden durften, das von einem neuen
Willen nach Partizipation und politischer Einflussnahme durchstromt war, so
wenig wurde es damit von dieser behaupteten Krisenzeit gepragt — geschweige
denn gebeutelt: Ebenso wie auch das Basler Konzil zu keinen nachhaltigen
Reformen der kirchlichen Struktur fithrte, erlebten die Steine des Basler Miinsters
keine bleibenden Veranderungen.

2. Basler Friedenskongress
Machen wir damit einen Sprung von fast 500 Jahren ins frithe 20. Jahrhundert
zum sozialistischen Kongress der Zweiten Internationale, der am 24./25. Novem-
ber 1912 in Basel stattfand. Anders als in den Basler Konzilspredigten wurde hier
durchaus eine blumige politische Rhetorik verwendet, und zwar nicht nur in den
Reden dieses Kongresses selbst, sondern auch in den zahlreichen Berichten, die in
der Presse dariiber erschienen.” Ein lingerer Auszug aus einem Artikel der Frei-
burger Volkswacht, der <Tageszeitung fur das werktitige Volk Oberbadens», der

am 25. November 1912 erschien, mag dies illustrieren:

Eine weltgeschichtliche, hochbedeutsame Stunde hat die gestern in Basel versammelte
klassenbewusste Arbeiterschaft erlebt. Wenn einst Goethe nach der Schlacht bei Valmy
wihrend der grossen franzésischen Revolution [...] sagte: «Von hier und heute geht eine
neue Epoche der Weltgeschichte aus, und ihr kénnt sagen, ihr seid dabei gewesen», so
diirfen auch die Friedensdemonstranten stolzen Sinnes bekennen: Wir sind dabei ge-
wesen! Eine neue Epoche der Weltgeschichte hat gestern begonnen. Die Glocken des
chrwiirdigen Basler Miinsters haben sie feierlichst eingeldutet, Orgelklinge der Kirche

38; vgl. zudem Helmrath: Das Basler Konzil (Anm. 11), 67, zum apolitischen Charakter der
meisten Predigten.

39 Neben den von Schneyer: Konzilspredigten (Anm. 37) genutzten Handschriften ist insbe-
sondere auch auf die Sammelhandschriften Basel, Universititsbiblitohek, A VII 52 und O
III 35 zu verweisen. Vgl. zudem Th. Prugl: Die Predigten am Fest des heiligen Thomas von
Aquin auf dem Basler Konzil, mit einer Edition des Sermo de sancto Thoma des Johannes de
Turrecremata O.P., AFP 64 (1994) 145-199.

40  Zum 100-jihrigen Jubilaum des Friedenskongresses ist eine reichhaltige Materialsammlung
insbesondere auch von Pressereaktionen veréffentlicht worden: Gegen den Krieg, Der Basler
Friedenskongress 1912 und seine Aktualitit, hg.v. B. Degen et al., Basel 2012. Vgl. zudem
S. Mayoraz / EB. Schenk / U. Mader (Hg.): Hundert Jahre Basler Friedenskongress (1912-
2012). Die erhoflte <Verbriidderung der Volker>, Basel/Ziirich 2015.



Das Munster als Versammlungsort 261

haben es in gewaltigen Akkorden hinausgetragen in die Welt: Die sozialistische Interna-
tionale hat von der Kanzel des Miinsters herunter der Menschheit die frohe und sichere
Botschaft verkiindet: Friede auf Erden!

Jawohl, in einer Kirche, im Gotteshaus, fand die grosse Friedenskundgebung der inter-
nationalen Sozialdemokratie statt, und — das Basler Munster steht noch! Das architek-
tonisch prichtig gegliederte, von starken Siulen getragene Gebiude hat gestern sehr
selesame Besucher gesehen. Wenn nicht besondere Tafeln die Sitze der Kirchen- und Re-
gierungsrite angezeigt hitten, wenn man nicht die Kanzel sah und die grosse Kirchenor-
gel, dann hétte man nicht meinen kénnen, dass man wirklich in einer Kirche sei. Denn es
waren nicht alltigliche Besucher, die die weiten, fiir 5000 Menschen berechneten Riu-
me bis auf den letzten Platz fiillten. Die <gott- und vaterlandslosen> Sozialdemokraten
hatten auf zwei Stunden ihr Heim in einer Kirche aufgeschlagen, ihre Vertreter sprachen
von der chrwiirdigen Kanzel, und nicht fromme Ruhe herrschte bei den energischen
Worten dieser Prediger, sondern lebendige Begeisterung, welche sich durch starke Bei-
fallskundgebungen Ausdruck verschaffte.

Schon vor dem Eintreften des Zuges war die Kirche zur Hilfte gefiillt, und bald danach
stromten die Massen herein und suchten alle verfiigbaren Raume des Miinsters auf. Die
zahlreichen Fahnen hatten sich oberhalb der Plitze der Kirchen- und Regierungsrite im
Halbkreis gruppiert und boten e¢in malerisches Bild. Und schon brausten wuchtig und
feierlich die stimmungsvollen Tone der Orgel tiber die Menschenmassen und kiindeten,
nachdem das Glockengeliute zu Ehren des Festzugs verstummt war, an, dass sich jetzt
grosse Augenblicke vollzichen. In der Tat, sie waren weihevoll, die 1% Stunden der Frie-
densandacht im Basler Miinster. Was die Redner an Temperament, Leidenschaft und
nationaler Eigentiimlichkeit zur Verfugung hatten, auf dieser Kanzel wurde es in die
Wirklichkeit umgesetzt, wurden die gesprochenen Worte zu flammenden Anklagen, zu
dringenden Ermahnungen, zu brandenden Drohungen, den Frieden nicht noch weiter
zu gefihrden, als es schon durch den Balkankrieg geschehen ist. !

Wir stecken in einer ganz anderen Zeit. Nach drei Jahrzehnten relativen Friedens
auf europdischem Boden zeichnete sich am Beginn des 20. Jahrhunderts mehr
und mehr ab, dass sich die europiischen Grossmichte gegenseitig hochschaukel-
ten, eine immer martialischere Rhetorik wihlten und in ein nie gesehenes Wett-
rusten verfielen, das deutlich machte, dass ein Krieg Europa bedrohte von einem
Ausmass, das die Menschheit bisher nicht gesehen hatte.

Uberraschend ist — zumindest aus der modernen Riickschau —, dass Politiker,
Intellektuelle, ja auch protestantische Theologen diese Entwicklungen weitge-
hend guthiessen: sei es als notwendiges, nicht zu vermeidendes Ubel, das die Welt
hin und wieder heimsuche und dem man seinen Lauf lassen miisse, sei es als rei-

41  Zitiert gemiss Gegen den Krieg (Anm. 40), 221-225.



262 Ueli Zahnd

nigendes Gewitter, das den Weg frei Raume fiir die Entfaltung nationaler Grésse,
sei es gar als dsthetischer Ausdruck der Moderne. Doch nicht erst Karl Barth soll-
te dies nach dem Kirieg als Versagen des Kulturprotestantismus anprangern; der
Versuch, das Kulturbiirgertum aufzurictteln, fand sich schon vor dem Krieg und
etwa auch im vorliegenden Auszug aus dem Freiburger Volksblatt, wo ein sozialis-
tischer Autor es sich nicht nehmen liess, den gutbiirgerlichen Goethe zu zitieren,
um zu zeigen, dass das, was 1912 in Basel am Geschehen war, die Grenzen des
bisher Gehabten sprenge.

Historisch gesehen trifft es auch tatsichlich zu, dass am Sozialistenkongress
von 1912 Grenzen des bisher Gehabten gesprengt worden sind. Ganz grundsatz-
lich einmal ist dieser Kongress Ausdruck der Formierung derer, auf deren Riicken
ein kommender Krieg hauptsichlich ausgetragen wiirde, auf jenem der einfachen
Bevolkerung oder des Proletariats, als dessen allgemeine Vertretung sich die so-
zialistische Internationale verstanden hat. Ohne gleich in marxistische Geschichts-
klischees zu verfallen, kann man die Kongresse der sozialistischen Internationale
daher als dhnlichen Ausdruck eines erwachenden politischen Bewusstseins und
Souverinititsstrebens verstehen wie auch bereits die Konzilien.* Aber das gilt
fur samtliche internationalen Sozialistenkongresse — damit steht Basel noch nicht
alleine da. Was in Basel wirklich besonders ist und auch international mit grossem
Erstaunen zur Kenntnis genommen worden ist, ist die Tatsache, dass sich nicht
nur die hiesige Regierung hinter die Austragung des Kongresses gestellt, Gruss-
worte ausgerichtet und gar den Kasernenhof fiir eine erste Besammlung der Kon-
gressteilnehmenden zur Verfugung gestellt hat — dass also die klassischen Griaben
zwischen herrschender Klasse und Proletariat und zwischen Militir und Arbei-
terschaft hier nicht aufbrachen —, sondern dass insbesondere auch das Miinster
seine Tore 6ffnete, um diesen Kongress zu beherbergen und damit der vermeint-
lich untiberbriickbare Graben zwischen Atheismus verdichtiger Linken und die
Klassengesellschaft verstetigender Kirche zugeschiittet schien.®

Doch gehen wir der Reihe nach: In sozialistischen und sozial-demokratischen

Kreisen war eine Rhetorik seit jeher prisent, die sich Militarismus und Kriegswil-

42 Vgl. B. Degen: Krieg dem Kriege! Der Basler Friedenskongress der Sozialistischen Internatio-
nal von 1912, Basel 1990, 39-42, sowie H. Haumann / L. Polexe: Zur Geschichrte der Zweiten
Internationale, in: Gegen den Krieg (Anm. 40), 86-88.

43 Dazu ausfithrlich R. Brassel: Der Kongress in der Kirche. Zur Resonanz des Friedenskongres-
ses im Schweizerischen Protestantismus, in: Hundert Jahre Basler Friedenskongress (Anm.

40), 24-32.



Das Miinster als Versammlungsort 263

len widersetzte. Als daher 1889 die Zweite Internationale als loser, iiberstaatli-
cher Verbund der nationalen sozial-demokratischen und sozialistischen Parteien
gegriundet wurde und von da an regelmissig Kongresse organisierte, erschien die
Thematik der Friedenserhaltung regelmissig in den Programmen; erst mit der ers-
ten Marokkokrise von 1905/06 wurde sie aber zu einem zentralen Thema.* Eine
der Fragen, die insbesondere im Raum stand und ganz unterschiedlich beantwor-
tet wurde, war jene, ob ein Generalstreik ein geeignetes Mittel wire, allenfalls das
Kriegstreiben des eigenen Landes zu unterbinden. Obwohl das immer wieder als
effektivste Moglichkeit der Arbeiter eingebracht wurde, sich gegen die allfillige
Kriegspolitik eines Landes zu wehren, iiberwog doch bei einer grossen Mehrheit
der Parteimitglieder die Befiirchtung, dass man damit nur birgerkriegsihnliche
Zustande hervorrufen wiirde, die der sozialistischen Bewegung selbst am meisten
schaden wiirden.®

Als im Oktober 1912 der Balkankrieg losgetreten wurde, in dem die Balkan-
staaten zu Spielbillen der Grossmichte verkamen, wurde der europiischen Bevol-
kerung in aller Deutlichkeit vor Augen gefiihrt, wie schnell sich dieser Konflike
zu einem gesamteuropdischen Krieg ausweiten konnte. Ende Oktober tagte in
Briissel das Internationale Sozialistische Bureau, die Exekutive der Zweiten Inter-
nationale, und angesichts der bedrohlichen Lage wurde dort beschlossen, noch
vor Jahresende entweder in Ziirich oder in Basel einen ausserordentlichen Kon-
gress einzuberufen und dafiir den geplanten ordentlichen Kongress von 1913 ein
Jahr hinauszuschieben. Umgehend bemiihte sich die Sozialdemokratische Partei
von Basel um eine Durchfithrung dieses Kongresses, und bloss vier Tage spiter,
am 1. November 1912, beschloss das Internationale Bureau, Basel den Zuschlag
zu geben, auch wenn noch véllig unklar war, wo genau dieser Kongress stattfinden
sollte. %

Das Bureau machte es den Baslern nicht einfach: Denn wegen der immer
schlimmer werdenden Kriegssituation auf dem Balkan setzte es den Kongress
auf gut drei Wochen spiter, auf den 24. November an, veroffentlichte dazu am

44  Degen: Krieg dem Kriege! (Anm. 42), 45f; vgl. zudem L.I. Zubok: Geschichte der Zweiten
Internationale, Band 1, Moskau 1983.

45 H.Haumann / L. Polexe: Debatten um Krieg und Frieden in der Zweiten Internationale, in:
Gegen den Krieg (Anm. 40), 133-136.

46  B. Degen: Die Basler Arbeiterbewegung organisierte den eindriicklichsten internationalen

Sozialisten-Kongress, in: Hundert Jahre Basler Friedenskongress (Anm. 40), 13-23, sowie Zu-
bok: Geschichte der Zweiten Internationale (Anm. 44), 346f.



264 Ueli Zahnd

9. November die Einladung und gab provisorisch an, dass der Kongress wohl im
heutigen Volkshaus stattfinden sollte. Den Baslern war allerdings klar, dass dessen
Riaumlichkeiten kaum ausreichen wiirden, und so kontaktierte noch vor dem 10.
November der sozialdemokratische Basler Nationalrat Johannes Frei seinen libe-
raldemokratischen Ratskollegen Carl Christoph Burckhardt, der auch noch im
Basler Regierungsrat sass und dort als Vorsteher des Justizdepartements fiir Kir-
chenangelegenheiten zustindig war, ob der Kongress nicht allenfalls im Minster
tagen konne.” Burckhardr hielt sich nicht fiir zustindig und leitete die Anfrage
an Jakob Arnold von Salis weiter, den damaligen Kirchenratsprisidenten, der das
Anliegen in die Kirchenratssitzung vom 11. November aufnahm. Auch der Kir-
chenrat hielt sich aber nicht fiir zustandig, doch weil zufillig am 12. November
die Kirchensynode tagte, versuchten sozialdemokratische Synodale, mit einem
Dringlichkeitsantrag das Anliegen dort einzubringen.

Was danach geschah, sollte zu einem typischen Schweizer Nicht-Entscheid
werden. Denn die Synode wies die Dringlichkeit des Geschafts zuriick und trat
daher nicht auf den Antrag ein, zugleich bekundete sie aber ihre ausdriickliche
Sympathie fiir das Begehren. Das wiederum ermutigte den Kirchenrat, davon aus-
zugehen, dass man wohl den Ruickhalt der Synode erhalten hitte, wenn denn die
Fristen hitten eingehalten werden konnen, so dass der Kirchenrat am Nachmittag
des 13. Novembers beschloss, das Miinster zur Verfiigung zu stellen. Der Basler
Vorwdirts, die lokale Arbeiterzeitschrift, veroffentlichte am 15. November den ent-
sprechenden Beschluss: «Es sei zum Zweck der Friedenskundgebung des inter-
nationalen Arbeiterkongresses in Basel die Beniitzung der Miinsterkirche am 24.
November von nachmittags 3 Uhr an zu bewilligen, in der Voraussetzung, dass
die Wiirde des Ortes sowohl durch die Redner als auch durch die Versammlung
durchaus gewahrt werde.»* Kirchenprisident Arnold von Salis liess sich noch
die Liedtexte vorlegen, die gesungen werden sollten, und mit einem reguliren Ge-
such an den Regierungsrat wurde die Erlaubnis eingeholt, um 3 Uhr nachmittags
auch die Kirchenglocken lduten zu diirfen.

Damit liess sich der Kongress tatsichlich in Basel abhalten. Nachdem sich be-
reits am Abend des 23. Novembers die Vordenker der Internationale im <Drei

47  Zum Folgenden Brassel: Der Kongress in der Kirche (Anm. 43), Degen: Krieg dem Kriege!
(Anm. 42), 62-64, sowie ders.: Die Basler Arbeiterbewegung (Anm. 46), 26f.

48  Zitiert nach Brassel: Der Kongress in der Kirche (Anm. 43), 15f; vgl. B. Degen: Vor dem
Kongress, in: Gegen den Krieg (Anm. 40), 12-17 (15).



Das Miinster als Versammlungsort 265

Konige > zusammengesetzt hatten, um die Grundlage fiir ein Manifest zu erarbei-
ten, begann der Kongress am Vormittag des 24. Novembers fiir die Partei-Dele-
gierten um 11 Uhr im Volkshaus, wo er unter dem Motto <Krieg dem Kriege> er-
offnet wurde; es folgte als erster und praktisch einziger Tagungspunkt an diesem
Sonntagvormittag ein Grusswort der Basler Regierung. Dann formierte sich der
grosse Zug — wie bereits gesagt: im Kasernenhof —, der sich um 14 Uhr Richtung
Minster in Bewegung setzte, erst eine Runde durch Kleinbasel drehte und dann
tiber die Mittlere Briicke in einem grossen Bogen via Freie Strasse, St-Alban-Gra-
ben und Rittergasse zum Minster schritt. Bis zu 20’000 Menschen sollen in dem
Zug mitgelaufen sein.”” Um 15 Uhr folgte — unter Glockengeldut — der Einzug
ins Miinster, wo, nach erneuter Begriissung durch den Basler Regierungsprisiden-
ten, die grossen Reden begannen — und zwar von grossen Rednern: Simtliche
wichtigen Vertreter der Sozialdemokratie waren nach Basel gckommen, um hier
eine Rede zu halten, unter ihnen Victor Adler und Jean Jaures. Das dauerte bis
etwa 17.30 Uhr, als mit einem gemeinsamen Lied die Feier beendet wurde. Am
nichsten Tagam Mittag fand dann erneut im Volkshaus noch der zweite Teil mit
Beratungen unter den Delegjerten statt — verhandelt wurde allerdings nicht viel,
vielmehr wurde das bereits erarbeitete Manifest einstimmig verabschiedet, und
nach gemeinsamen Singen der Internationale beendete August Bebel, Vorsitzen-
der der Sozialdemokratischen Partei Deutschlands, den Kongress unter anderem

mit einem Dankeswort an die Kirche - die gedruckte Fassung der Rede vermerkt
auch die Reaktion des Publikums auf diesen Dank:

Ich freue mich, dass gerade ich als Atheist den kirchlichen Behdrden Dank aussprechen
kann, dass sie uns gestern das prachtvolle Miinster zur Verfugung gestellt und uns mit
Glockenlduten empfangen haben, als kime ein Grosser der Erde, ein Bischof oder ein
Papst. Parteigenossen, dieses Zeichen wirklich christlicher Toleranz ist leider in der
Christenheit nur gar zu selten. Das Gegenteil ist heute die allgemeine Anschauung in
der Christenheit, und besonders uns gegeniiber, die wir als Feinde der Religion, der Ehe
und der Familie dargestellt werden, als die Umstiirzler, die alles durcheinander werfen
wollen. Ich bin freilich der Uberzeugung, dass wenn heute der christliche Heiland wie-
derkime und diese vielen christlichen Gemeinden, diese Hunderte von Millionen sihe,
die sich heute Christen nennen, es aber nur dem Namen nach sind, dass er dann nicht in
ihren Reihen, sondern in unserem Heer stehen wiirde. (Stiirmischer Beifall.)*

49  Gemiss Degen: Die Basler Arbeiterbewegung (Anm. 46), 19.
50  Ausserordentlicher Internationaler Sozialisten-Kongref zu Basel am 24. und 25. November
1912, Berlin 1912, 40f. (ND Kongref8-Protokolle der Zweiten Internationale. Band 2: Stute-



266 Ueli Zahnd

Es waren vor allem auslindische Stimmen, die - diese Unvertriglichkeit von Ar-
beiteranliegen und Kirche voraussetzend — mit Erstaunen auf die sozialistische
Friedensfeier im Basler Miinster reagierten, und das Erstaunen schlug bisweilen in
wahre Besturzung um. Im Vaterland, einer national-konservativen Zeitschrift aus

Dresden, las man wenige Wochen nach dem Kongress:

Die Schweizer Sozialdemokraten geben den unsrigen in massloser Betonung ihres revo-
lutioniren Standpunkees nicht nur in nichts nach, sondern sie sind ihnen im Missbrauch
ihrer Macht noch weit iiberlegen. Sie haben es gelegentlich des neulichen Friedenskon-
gresses der roten Internationale in Basel nicht nur fertig gebracht, samtliche stadtischen
und Regierungsbehorden zu tiefen Reverenzen vor den aus aller Welt zusammengestrom-
ten Revolutiondren zu veranlassen, sondern sie haben — zum ersten mal seit es iberhaupt
eine sozialdemokratische Partei gibt — eine hohe christliche Kirchenbehérde vor ihren
Triumphwagen zu spannen verstanden: unter Glockengelaute und Orgelklang sind die
Atheisten und Dissidenten, wohl auch anarchistische Meuchelmérder und Bombenwer-
fer in — das Miinster, in das Wahrzeichen der Schweizer Christenheit eingezogen, am
Portal ehrerbietig von der Geistlichkeit begriisst! Eine Groteske, wie sie wilder nicht
erdacht werden kann!!

In Basel selbst und in der Schweiz im allgemeinen sah man die Dinge etwas weni-
ger drastisch. Nicht nur herrschte hier schon am Beginn des 20. Jahrhunderts eine
politische Kultur vor, die — zumindest im Vergleich zum europiischen Umland
— cinigermassen auf Konsens aus war: von den sieben damaligen Basler Regie-
rungsriten gehorten zwei den Sozialdemokraten an. Viel wichtiger scheint, dass
auch theologisch der Boden fiir eine Verstindigung zwischen Anliegen der Ar-
beiterschaft und den institutionellen Kirchen lingst bereitet war, war doch der
Vorginger von Arnold von Salis auf der Miinsterkanzel kein geringerer als Leon-
hard Ragaz gewesen, der hier 1906 die Newen Wege, die <Blatter fur die religiose
Arbeit> gegriindet hatte.’> Auch wenn Ragaz kaum fiir eine verbreitete Haltung
innerhalb der Schweizerischen Kirchen stehen mochre, zeigte nicht zuletzt seine
Wahl auf die Zircher Professur vier Jahre vor dem Friedenskongress, dass es in
der Schweiz durchaus Sympathien fiir eine Offnung der Kirchen und auch der
theologischen Reflexion fiir die Anliegen der Arbeiterschaft gab. In diesen Krei-

sen wuchs entsprechend die Hoffnung, dass mit der Friedensfeier im Miinster

gart 1907 — Basel 1912, Glashiitten im Taunus 1976); vgl. auch Gegen den Krieg (Anm. 40),
204.

51 Zitiert gemiss Gegen den Krieg (Anm. 40), 227.

52 Zu Leonhard Ragaz vgl. den Beitrag Georg Pfleiderers im vorliegenden Heft.



Das Miinster als Versammlungsort 267

die Maglichkeit solcher OH:nung eine Publizitit erhalte, die Signalwirkung auf
weitere religiés-soziale Bewegungen haben wiirde. Aber selbstverstindlich gab es
auch innerhalb der Schweiz kritische Stimmen, die mangels konkreter inhaltli-
cher Kritikmoglichkeiten auf Ausserlichkeiten abzielten, etwa das <wiirdelose>
Klatschen wihrend der Feier beanstandeten oder daran Anstoss nahmen, dass ei-
nige Teilnehmer ihren Hut nicht abgezogen hitten.?

Entscheidend fiir die kirchliche Perspektive diirfte aber gewesen sein, dass es
inhaltlich gegen diesen Friedenskongress nicht viel einzuwenden gab und dass
die zahlreichen Redner vor allem eines taten: Sie riefen zum Frieden auf. Jakob
Tischler, einer der weiteren damaligen Munsterpfarrer, versuchte denn auch im
reguliren Sonntagsgottesdienst, der am Morgen des 24. Novembers wenige Stun-
den vor der Friedensfeier stattfand, seiner Gemeinde ganz unabhingig von poli-
tischen Uberzeugungen von der Christlichkeit des Anliegens des Kongresses zu
tiberzeugen:

Heute Nachmittag wird hier in diesen Rdumen eine Kundgebung stattfinden, die den
Zweck hat, gegen den Krieg zu protestieren. Es ist die Frage erortert worden, ob dem
internationalen Arbeiterkongress die Riume unseres Miinsters sollen gedffnet werden.
Die Kirchenvorsteherschaft unserer Miinstergemeinde hat sich einstimmig dafiir ausge-
sprochen, woriiber wir uns herzlich freuen. Ungeachtet der Stellung des einzelnen zur
Sozialdemokratie sind wir doch alle einig in der Freude iiber diesen Beschluss. Wenn
man uns einzureden versucht, der Krieg sei eine Wohltat oder eine traurige Notwendig-
keit, so antworten wir, der Krieg ist ein Ubel, das beseitigt werden soll und kann. Wir
verchren den Gott der Gerechtigkeit, der Bruderliebe und des Friedens. Es ist eine von
christlichem Geist getragene Versammlung, die nachmittags hier tagen wird, selbst wenn
sich Redner einer Ausdrucksweise bedienten, die uns fremdartig anmutet.>*

Etwas spiter in seiner Predigt griff er auch das Motto des Kongresses auf und rief
damit schon am frithen Morgen «Krieg dem Kriege» von der Kanzel, denn Je-
sus habe niemals gesagt, «selig sind die Totschliger.»* Vielmehr brauche es, um
Frieden zu verwirklichen, eine Bewegung im wahren christlichen Geiste: «Woher
soll der Volkerfriede kommen? Wie da draussen im Reiche der Natur zur Zeit
des beginnenden Frithlings der Saft von unten nach aufwirts steigt, so gilt in der

53  Nach Brassel: Der Kongress in der Kirche (Anm. 43), 28f.

54  Die Friedenspredigt des Baseler Miinsterpfarrers Taschler, in: Ausserordentlicher Internati-
onaler Sozialisten-Kongrefs (Anm. 50), 52-54 (52) (Hervorhebung im Original); vgl. auch
Gegen den Krieg (Anm. 40), 229-231 (229).

55 Friedenspredigt (Anm. 54), 53 = Gegen den Krieg (Anm. 40), 230.



268 Ueli Zahnd

Geisteswelt: Von unten heraus! Vergessen wir nicht, dass Jesus der Sohn eines
Zimmermanns war. Reformationen entstehen stets aus den Tiefen des Volks.» ¢

Das Manifest, das der Friedenskongress in Basel dann schliesslich verabschie-
den sollte, war selbstverstindlich frei von solchen theologischen Parallelen, und es
findet sich im Manifest selbst kein Anklang daran, dass dieser Kongress sich auch
im Basler Miinster eingefunden hat. Doch zur Veréffentlichung wurde dieses Ma-
nifest — es war weitgehend eine politische Absichtserklarung, dass die Wahrung
des Friedens mit allen denkbaren Mitteln zur obersten Prioritit der einzelnen
sozialdemokratischen Parteien werden solle — bezeichnenderweise nicht alleine
gedrucke, sondern zusammen mit den Reden, die anlisslich des Kongresses im
Miinster gehalten worden waren, und es wurde sogar die Vormittags-Predigt von
Tischler mit in den Druck aufgenommen.”” Damit blieb dieser Friedenskongress
der Zweiten International fest mit dem Basler Miinster verbunden.

Geholfen hat das alles bekanntlich herzlich wenig. Die Balkankrise verschirf-
te sich, im August 1914 traten die europiischen Grossmichte in den Krieg ein,
und die Hoffnung auf Frieden war endgiiltig zerschlagen. Die religios-soziale Be-
wegung, die aus der Abhaltung des Kongresses im Miinster neuen Schwung hatte
ziehen wollen und fiir September 1914 einen weiteren Friedenskongress in Basel
geplant hatte, diesmal einen internationalen Kongress der christlichen Sozialis-
ten, musste sich von den Tagesereignissen uberholt schen und die Zusammen-
kunft fallen lassen.”® Was folgen sollte, waren die vier Jahre des verheerendsten

Krieges, den die Welt bisher geschen hatte.

3. Fazit
Der vorliegende Beitrag hat sich mit zwei Ereignissen beschiftigt, die aus kom-
plett verschiedenen Zeiten stammen und historisch gesehen tiberhaupt nichts
miteinander zu tun haben — ausser eben, dass sie beide das Basler Miinster als
Versammlungsort genutzt haben. Natiirlich sind dennoch Parallelen deutlich ge-
worden: Das Basler Konzil ist nicht weniger als der Friedenskongress der Zweiten
Internationale Ausdruck von zwei grosseren Bewegungen, dem Konziliarismus
cinerseits und dem Sozialismus andererseits, in denen neu erwachte gesellschaftli-

56  Friedenspredigt (Anm. 54), 54 = Gegen den Krieg (Anm. 40), 231.

57  Im Inhaltsverzeichnis wird die Predigt sogar im Sperrsatz ausgewiesen: Ausserordentlicher
Internationaler Sozialisten-Kongref8 (Anm. 50), 2.

58  Degen: Krieg dem Kriege! (Anm. 42), 119ff; Zubok: Geschichte der Zweiten Internationale
(Anm. 44), 359-364.



Das Miinster als Versammlungsort 269

che Krifte nach politischer Partizipation zu streben begannen und sich Gehér zu
schaffen versuchten, und zwar nicht einfach durch Opposition, Blockaden oder
Gewaltanwendung, sondern durch konstruktives Mitdenken und sich Einbrin-
gen in politische Versammlungen. Das mag iiberraschend sein — mit dem Basler
Miinster selbst hat es allerdings wenig zu tun. Und dasselbe gilt auch fiir weitere
Parallelen zwischen den beiden Anlissen: Beide verfolgten ecine dezidierte Frie-
densmission, und beide sind mit dieser Mission letztlich gescheitert. Das Basler
Konzil konnte sich zwar immerhin die Lésung der Hussitenfrage und damit das
Ende der Hussitenkriege gutschreiben, doch wurde das Konzil nach der Eroffnung
des Gegenkonzils in Ferrara mehr und mehr selbst zu einem Unfriedens-Faktor.
Der Friedenskongress der Zweiten Internationale hatte in der Hinsicht noch we-
niger vorzuweisen, weil die Arbeiterbewegung dann doch zu wenig geeint oder
auch einfach zu wenig bedeutend war, um dem Kriegstreiben der Grossmichte
effektiv etwas entgegenzusetzen. Immerhin, und das scheint erwihnenswert, hat
das Basler Miinster beim Friedenskongress der Zweiten Internationale etwas be-
wirkt: War es fiir das Konzil nimlich wirklich nicht mehr als ein niitzlicher Raum
und kurz mal eine hiibsche Staffage fiir die Wahl von Papst Felix V., so hat es dem
Friedenskongress zumindest eines beschert, nimlich konstruktive Aufmerksam-
keit. Die Tatsache, dass sich die Zweite Internationale im Miinster versammeln
durfte, hat die Gemiiter bewegt und dem Anliegen des Friedenskongress damit
grossere Publizitdt verschafft. Einen zusitzlichen Lebenshauch haben die Steine,
die dieses Miinster bilden, also wenn schon der Versammlung gegeben, die mit der
eigentlichen Funktionalitit dieses Baus am wenigsten zu tun hatte.



270 Ueli Zahnd

Abstract

Der Beitrag stellt zwei Ereignisse vor, die fast 500 Jahre auseinanderliegen und historisch
nichts anderes miteinander zu tun haben, als dass sie beide das Miinster als Versammlu-
ngsort nutzten: das Basler Konzil aus dem frithen 15. Jh. und der Friedenskongress der
Zweiten Internationale von 1912. Fiir beide Ereignisse wird untersucht, welche Rolle die
Nutzung des Miinsters spielte, welche Funktion dem Miinster zugeschrieben wurde und
welchen Einfluss umgekehrt das Miinster als Kirchenraum auf die beiden Ereignisse hatte.
Wihrend das Miinster beim Konzil hochstens zur Papstwahl (als Ersatz des Petersdoms)
eine iiber seine ibliche Funktionalitit hinausgehende Rolle einnahm, lisst sich nachze-
ichnen, dass seine Nutzung durch die Zweite Internationale zur grossen Besonderheit
dieses Friedenskongresses werden sollte und fur entsprechend grosses Echo sorgte.

This article presents two events that are almost 500 years apart and historically have noth-
ing else in common but that they both used the Basel Cathedral as a meeting place: the
Council of Basel in the early 15™ century and the Peace Congress of the Second Inter-
national in 1912. For both events, the paper examines the role played by the use of the
Cathedral, the function ascribed to the Cathedral and, conversely, the influence the Ca-
thedral as a church building had on the two events. While, for the Council, the Cathedral
only played a role beyond its usual functionality during the election of the Pope (as a
replacement for St. Peter’s), it can be shown that its use by the Second International was to
become a special feature of this Peace Congress and caused a correspondingly large echo.

Ueli Zabnd, Genf



	Das Münster als Versammlungsort : vom Basler Konzil zum Friedenskongress der Zweiten Internationale

