Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 3-4

Artikel: Die Predigt der Steine : Gedanken zur Theologie der Munsterarchitektur
Autor: Zeilhofer, Susanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914129

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Predigt der Steine

Gedanken zur Theologie der Miinsterarchitekeur

«Da stand nun der ruhmreiche Karl an ei-
nem hellen Fenster, strahlend wie die Sonne
beim Aufgang, geschmiickt mit Gold und
Edelsteinen, gestiitzt auf Haito, so hiess der
Bischof, den er einst nach Konstantinopel

geschicke hatte [...]»'

Bischof Haito entstammte einer sitddalamannischen Adelsfamilie und wurde im
Jahr 802/806 auf den Basler Bischofssitz berufen. Er zeigte eine ausgeprigte
Bindung an das karolingische Konigshaus, welches die Stadt am Rheinknie als
gewichtigen Stiitzpunke fiir die Anbindung der siidlichen Randregionen des
Reichs entschieden protegierte. Haito gehorte zum engsten Vertrautenkreis
Karls des Grossen und war 811 auch Mitunterzeichner von dessen Testament.
Unter ihm erbliihte das Basler Bistum und bekam mit seiner ersten Kathedrale,
dem so genannten Haito-Miinster, ein erstes Wahrzeichen?®,

Bei ihm sollen die folgenden Uberlegungen ihren Ausgangspunkt nehmen.
In einem ersten Schritt steht dabei die Frage im Zentrum, in welchem geistesge-
schichtlichen und kirchenpolitischen Milieu der Bau der ersten Basler Kathed-
rale zu verorten ist. Zwei Beispicle sollen verdeutlichen, wie durch das Zitieren
einzelner architektonischer Elemente aus Vorgingerbauten komplexe Zusam-
menhinge erzeugt und tiefere Sinnebenen hergestellt werden kénnen. In einem
zweiten Teil sollen am Beispiel des 1019 geweihten Heinrichsmiinsters Fragen

1 «Stabat autem gloriosissimus regum Karolus iuxta fenestram lucidissimam, radians sicut sol
in ortu suo, gemmis et auro conspicuus, innixus super Heittonem; hoc quippe nomen erat epi-
scopi ad Consantinopolim quondam destinati.»», H.F. Haefele (Hg.): Notkeri Balbuli Gesta
Karoli Magni, MGH SS. rer. Germ. N. S. 12, Berlin 1959, 56f.

2 Aufdievieldiskutierte Frage nach einer méglichen vorkarolingischen Bischofskirche kann in
diesem Zusammenhang nicht eingegangen werden. Der Bischofssitz befand sich primir in
Kaiseraugst. Es ist aber durchaus méglich, dass auf dem Miinsterhiigel ein fritherer rémischer
Gebiudekomplex als christliches Kultgebiude genutzt wurde. Aus cinem zeitgendssischen
Lobgedicht auf Bischof Haito ist ein zerfallener Vorgingerbau fassbar, der in formidabler
Weise ersetzt wurde; H.R. Sennhauser: Das Miinster des Bischofs Haito, Bodenfunde aus
Basels Ur- und Frithgeschichrte, Basel 1983, 79-84.

ThZ 3.4/76 (2020) S. 211-246



212 Susanne Zeilhofer

zur Symbolik des Kirchengebiudes vor dem Hintergrund der mittelalterlichen
Liturgieallegorese gestellt werden. Im Zentrum stehen dabei die fiir das Basler
Miinster bedeutenden Themen von Zeitlichkeit und Zeitenwende.

Doch zuriick zum Ausgangspunke.

Das Bistum Basel wird Mitte des 8. Jahrhunderts im Rahmen der Reorga-
nisation der frankischen Reichskirche unter den Karolingern definitiv fassbar.
Seine administrative Ausgestaltung vollzog sich in Anlehnung an die frinki-
sche Konigsdynastie und der genannte Bischof Haito?, geboren 763, betritt die
Biihne.

Auf diesen Haito geht die erste archidologisch fassbare Kathedrale zuriick
— er ist Abt-Bischof der karolingernahen Reichenau und 805 bis 823 Bischof
in Basel, Spitzendiplomat im Dienst Kaiser Karls des Grossen* und allgemein
hoch geachteter, gelehrsamer und ebenso edler wie bescheidener Mensch. Im
Zuge des allgemeinen Reformprogramms der 789 erlassenen Admonitio gene-
ralis’ Karls des Grossen, welche an alle Bistimer versandt wurde als Instrument
zur Umsetzung der umfassenden Reformbestrebungen vor Ort, verlich Haito
dem Basler Bistum zwischen 806 bis 813 erstmals eine bischéfliche Gesetzge-
bung, die sog. Capitula ecclesiastica®: ein 25 Punkte zihlendes geistliches Re-

3 E. Tremp: Art. Haito [Heito], HLS VI, Basel 2007, 47f. Zur Bedeutung Haitos: ders.: Le plan
carolingien de Saint-Gall et la Régle de saint Benoit, in: Y. Coativy (Hg.): Landevennec 818-
2018. Une abbaye bénédictine en Bretagne, Rennes 2020.

4 Haito leitete mit weltlichen Amtstragern 811 eine Gesandtschaft nach Byzanz, die die Aner-
kennung des Kaisertitels Karls des Grossen durch den ostrémischen Kaiser zum Ziel hatte.

5 H. Mordek, K. Zechiel-Eckes, M. Glatthaar (Hg.): Die Admonitio generalis Karls des Gro-
en, MGH, Fontes iuris Germanici antiqui in usum scholarum separatim editi 16, Hannover
2012. - Die Admonitio generalis gilt als erstes programmatisches Kapitular und wohl berithm-
tester Erlass Karls des Groflen; erarbeitet in kleinem Kreis cumz sacerdotibus et consiliariis nos-
tris, wurde sie am 23. Marz 789 ausgestellt und durch Kénigsboten (missi dominici) primir
den Bischofen des Reichs iibermittelt. Der Text setzt sich zusammen aus Konzilskanones aus
der Collectio Dionysio-Hadriana sowie Reformvorschriften fiir Klerus und Laien und biindelt
«die Autoritit einer Urkunde, die Verbindlichkeit eines Briefes und die Uberzeugungskraft
einer Predigt» (S. 29 der Einfithrung zur Edition). 36 Textzeugen untermauern die Bedeu-
tung dieser zu den am dichtesten iiberlieferten Kapitularien zihlenden Verlautbarung,

6 Haitonis episcopi Basileensis capitula ecclesiastica, in: K. Ubl et al. (Hg.): Capitularia. Edi-
tion der frinkischen Herrschererlasse, K6ln 2014ff. URL: https://capitularia.uni-koeln.de/
capit/ldf/bk-nr-177/ (abgerufen am 29.06.2020); MGH Cap.Ep. I, 203-219. - Kapitularien,
«konigliche, das heifit von den friankischen Herrschern ausgehende, meist in Kapitel geglie-
derte Satzungen und Verlautbarungen gesetzgeberischen, administrativen, auch religios-be-
lehrenden Charakeers, bei deren Abfassung bzw. Erlafs oft die Groflen des Reichs mitwirk-
ten» (H. Mordek: Leges und Kapitularien, in: Die Franken — Wegberciter Europas. Vor 1500



Die Predigt der Steine 213

gelwerk mit Richtlinien fiir die Priester seines Bistums und zur Belehrung der
Laien’.

Die Kapitularien Bischof Haitos gliedern sich in drei Themenbereiche, wo-
bei das Hauptaugenmerk auf einer fundierten Ausbildung des Klerus ruht. Ge-
fordert werden Kenntnis der wichtigsten Gebete, lateinisch wie volkssprachlich
(«tam latine quam barbarice» ), cin theologisches Grundverstindnis dogma-
tischer Themen® sowie der Sakramente, insbesondere von Taufe und Firmung,
und eng damit einher geht die Forderung nach Kenntnis der wesentlichen li-

Jahren: Kénig Chlodwig und seine Erben, Mainz 1996, 488-498 [488]), waren das wichtigste
Instrument zur Herrschaftsausiibung im Frankenreich, insbesondere Karls des Grossen. Aus
der umfangreichen Literatur zum Thema die grundlegende Studie: E.L. Ganshof (unter Mit-
wirkung von B. Franz-Will; aus dem Niederlindischen iibertr. v. W.A. Eckhardt): Was wa-
ren die Kapitularien?, Darmstadt 1961; H. Mordek: <Karolingische Kapitularien», in: ders.
(Hg.): Uberlieferung und Geltung normativer Texte des frithen und hohen Mittelalters. Vier
Vortrige, gehalten auf dem 35. Drt. Historikertag 1984 in Berlin, Quellen und Forschungen
zum Recht im Mittelalter 4, Sigmaringen 1986, 25-50; C. v.Rhijn: Shepherds oft he Lord.
Priests and Episcopal Statues in the Carolingian Period, Cultural Encounters in late antiquity
and the Middle Ages 6, Brepols 2007. — Die Erlasse wurden kopiert und iiber das ganze Reich
verteilt, s. H. Mordek: Bibliotheca capitularium regum Francorum manuscripta. Uberliefe-
rung und Traditionszusammenhang der frinkischen Herrschererlasse, MGH Hilfsmittel 15,
Miinchen 1995. — Mit den Jahren 806-813 gehoren die Kapitularien Haitos zu den ersten
erlassenen Statuten; frither datieren nur Theodulf von Orléans (798-817/18), die Capitula
Parisiensia (800), Bavarica (800-813) und Corbeiensia (803/05) sowie Gerbald von Liittich
(801/02-809).

7 Vgl. die Einleitung Bischof Haitos zum Regelwerk: «Haec capitula quae sequuntur, Haito
Basilensis ecclesiae antistes et abbas coenobii, quod Augia dicitur, presbyteris suae dioeceseos
ordinavit, quibus monerentur, qualiter se ipsos ac plebem sibi commissam caste et iuste regere
atque in religione divina confirmare deberent.» Um die Wende zum 9. Jahrhundert entste-
hen derartige Episkopalstatuten flichendeckend im Reich, konkretisieren bzw. adaptieren das
allgemeine Reformprogramm. Die Vorschriften stellen die Briicke dar zwischen dem kaiser-
lichen Hof, dem hohen Klerus und den zahlreichen Ortsgeistlichen, binden jeden ecinzelnen
Priester des Reichs und damit auch die diesem anvertrauten Laien iiber den Ortsbischof an
das normgebende Zentrum. Dahinter stehen die Ideen von Disziplin und Vereinheitlichung:
so wie das Ménchtum nunmehr ausschliesslich auf die Benedikeregel festgelegt wird, soll auch
fir die Kleriker ein fest definierter Rahmen geschaffen werden; «they were to provide the
secular clergy with a code of behaviour of authority similar (though not equal) to that of a
regula for monks and a /ex for laymen. This made them more than mere directions, but a dis-
ciplina carried by episcopal authority, with [...] consequences for those who decided to ignore
it.» Rhijn : Shepherds (Anm. 6), 48.

8  Haito: Capitula (Anm. 6), c. 5 «Quinto, ut sciant, quid sit sacramentum baptismatis et
confirmationis, et quale sit mysterium corporis et sanguinis domini, quomodo in eisdem mys-
teriis visibilis creatura videtur et tamen invisibilis salus ad aeternitatem animae subministra-
tur, quod in sola fide continetur.»



214 Susanne Zeilhofer

turgischen Biicher. Neben vergleichbaren Regelsammlungen aus karolingischen
Tagen widmet sich Haito besonders detailliert den liturgischen Pflichten des
Klerus. Geistliche ohne das dementsprechend notwendige Wissen verglich er im
Riickgriff auf Mt 15,14 / Lk 6,39 mit cinem Blinden, der einen Blinden fiihrt,
wobei am Ende beide in die Grube fielen’. Die frithen karolingischen Kapitula-
rien verbinden mit der Kenntnis der liturgischen Biicher Vorschriften zur Rein-
heit'® sowohl der im Ritus verwendeten Gerite als auch der Kirche als Gebiaude
insgesamt. Auf eine lange Tradition zuriickblicken kann dabei insbesondere die
von Haito explizit ausgesprochene Vorschrift, dass Frauen sich dem Alear nicht
nahern diirften; weder um Opfergaben zu bringen, noch wenn ein Altartuch ge-
waschen werden miisse. Ein Priester habe selbiges dann vom Altar nehmen und
es an der Altarschranke zum Waschen zu tibergeben, wo es anschliessend wieder
entgegenzunchmen sei''.

Solche Vorschriften verdeutlichen das entschiedene Bestreben der karolingi-
schen Kirchenreform, die kultische Reinheit (wieder)her- und sicherzustellen,
welches 816 in den Beschliissen der Reichssynode von Aachen gipfelt (Institu-
tiones Aquisgranenses / Institutio canonicorum). Nach dem Vorbild Chrodegangs
von Metz (t 766), der seine Kleriker zum gemeinschaftlichen Leben an der Bi-
schofskirche verpflichtet hatte, wird Kanonikern der gemeinsame Gottesdienst
mit Chorgebet sowie das Gemeinschaftsleben in einem abgeschlossenen Areal

9 Haito: Capitula (Anm. 6), c. 6 «Sexto, quae ipsis sacerdotibus necessaria sunt ad discendum,
id est sacramentarium, lectionarius, antiphonarius, baptisterium, compotus, kanon paeniten-
tialis, psalterium, homeliae per circulum anni dominicis diebus et singulis festivitatibus aptae.
Ex quibus omnibus, si unum defuerit, sacerdotis nomen vix in eo constabit, quia valde pericu-
losac sunt evangelicae minae, quibus dicitur : 87 caecus caeco ducatum praestet, ambo in foveam
cadunt. >

10 Zur Frage der kultischen Reinheit s. A. Angenendt: «Mit reinen Hinden». Das Motiv der
Reinheit in der abendlindischen Askese, in: Herrschaft, Kirche und Kultur. Beitrige zur Ge-
schichte des Mittelalters. FS F. Prinz, Stuttgart 1993, 297-316.

11 Haito: Capitula (Anm. 6), c. 16 «Sexto decimo, ut unusquisque hoc provideat, ut mulieres
ad alrare non accedant nec ipsae deo dicatae in nullo ministerio altaris intermisceantur. Quod
si pallae altaris lavandae sunt, a clericis abstrahantur et ad cancellos feminis tradantur et ibi-
dem repetantur. Similiter et presbyteri, cum oblata ab eisdem mulieribus offeruntur, ibidem
accipiantur et ad altare deferantur.» Noch restriktiver Hinkmar von Reims, MGH Cap.Ep.
11, 3-45, ¢.3, der vorschreibt, ein Priester habe die Altarwische selbst in speziell dafiir vorge-
schenen Becken zu waschen. Der Altarraum, die liturgischen Gerite wie auch die Kirche als
Ganzes miissen sich durch vollstindige Reinheit auszeichnen, s. D. logna-Prat: Lieu de culte
et exégese liturgique a I'époque carolingienne, in: The Study of the Bible in the Carolingian
Era, Medieval Church Studies 3, Brepols 2003, 215-244.



Die Predigt der Steine 215

vorgeschrieben — die Domkapitel entstehen: fiir Basel erstmals bezeugt um 830
in den Verbriiderungsbuchern der Abteien Reichenau und St. Gallen'.

Bischof Haitos Kapitularien entsprechen klar der Tendenz, die Vielfalt frii-
herer Lebensformen zu Gunsten einheitlicher Standards im Interesse einer Stir-
kung der Reichskirche, der Reichseinheit, zu beenden; dem engsten kaiserlichen
Beraterkreis angehorend, in personeller Nihe und loyaler Affinitit zu Karl dem
Grossen setzt er die renovatio imperii auf Didzesanebene entschieden um, was
auch Auswirkungen auf seine Kathedrale haben muss.

Was nun Karl den Grossen und den Kirchenbau betrifft, so ist das entspre-
chende Schlagwort hier die Aachener Pfalzkapelle. Diese greift ganz klar iiber
San Vitale in Ravenna den Typus byzantinischer Palastkirchen auf und nimmt
Bezug auf die Hagia Sophia in Konstantinopel, den gréssten christlichen Zentral-
bau seiner Zeit — ihrerseits auf dem Vorbild des Salomonischen Tempels fussend.
Karl der Grosse demonstriert mit seinem <neuen Tempel>, einem monumentalen
Herrschaftszeichen, seine Verantwortung. In der Nachfolge Konig Salomos, als
neuer rex Christianus, ibernimmt er Sorge und Verantwortung fiir die Christen-
heit und beansprucht damit eine Rolle, die zuvor der byzantinische Kaiser inne-
hatte.

Haito macht mit seinem Neubau zweierlei: Karl der Grosse hatte die Aache-
ner Pfalzkapelle als ein zweites Rom errichten lassen; in Fortsetzung der Tradi-
tion des antiken Romischen Reiches sollte seine Herrschaft als Gottes heiliger
Wille im christlichen Sinne legitimiert werden. Und im Kleinen nimmt auch
Haito eine Ankniipfung an rémische Formsprache vor, was im Folgenden an zwei
architektonischen Merkmalen gezeigt werden soll.

Damit stellt er sich zweitens als Chefberater Karls loyal zum Herrscher, un-
terstreicht dessen Reform inhaltlich mit klarer Deutlichkeit durch das Etablieren
eines Dombkapitels, sowie durch die erwihnte Abfassung seiner Capitula — wel-
che natiirlich auch bauliche Konsequenzen haben; der erwihnte Passus mit den
liturgischen Tichern und den Frauen lasst sich beispielsweise nur tiber physische
Abschrankungen realisieren.

Was geschieht konkret? Haito lisst auf dem Miinsterhiigel™ auf keltisch-r6-

12 Spitestens ab der zweiten Hilfte des 12. Jahrhunderts wohnten die Domherren jedoch in
Hausern um das Basler Miinster, die vita communis hatte sich zu diesem Zeitpunke schon
wieder aufgelést.

13 Zu Entwicklung, Nutzung und Funktion des Minsterplatzes F. Pajor: Miinsterhiigel und
Miinsterplatz, in: H.R. Meier / D. Schwinn Schiirmann / M. Bernasconi / S. Hess / C. Jaggi



216 Susanne Zeilhofer

mischen Vorgingerbauten Bischofspfalz und Domkirche erbauen. Der spitromi-
sche Kastellbereich wird umgeformt zum bischéflichen Immunititsbereich!® und
die ecclesia Basilieensis, vormals in Kaiseraugst, findet damit ihre institutionelle
Erneuerung, als Wiedergriindung am neuen Ort.

Abb. 1 Abb.2

Das Haito-Miinster'® (Abb. 1 & 2) muss zwischen 802/805 und 823 erbaut
worden sein, parallel zur Basilika auf der Reichenau (816); es war mit 52 Metern
Linge'® bereits von beachtlichem Ausmass, verglichen mit dem heutigen Grund-
riss. Die Westfassade flankierten zwei Rundtiirme. Neben dem Hauptschift ist
an der Sudseite ein Seitenschift archiologisch nachgewiesen, an der Nordseite
zumindest wahrscheinlich, so dass eine dreiteilige Anlage anzunehmen ist'”. Von
diesem Bau existieren noch Mauerreste im Boden, aber kein aufgehendes Mau-
erwerk mehr. Der erhohte Chor endete gerade und lag iiber einer unterirdischen

/ A. Nagel / F. Pajor: Das Basler Miinster, Die Kunstdenkmiler des Kantons Basel-Stadt 10,
Bern 2019, 28-55; zu den Vorgangerbauten M. Bernasconi: Vorgingerbauten, in: ebd. 70-95
(70-76) mit weiterer Literatur.

15 H.R. Sennhauser: Das Miinster des Bischofs Haito, in: P. Heman (Hg.), Bodenfunde aus Ba-
sels Ur- und Frithgeschichte, Basel 1983, 79-84; R. Marti: Kirche und Raum: Basel und die
Christianisierung des Hinterlandes, in: ].-C. Rebetez (Hg.): Pro Deo. Das Bistum Basel vom
4. bis ins 16. Jahrhundert, Delsberg 2006, 46-63, zum Haito-Minster 53f; M. Steinmann:
Von den Anfingen bis zum Ende des 12. Jahrhunderts - Von der frithen Besiedlung bis zur ers-
ten Bliite der Stadt, in: G. Kreis, B. von Wartburg (Hg.): Basel — Geschichte ciner stidtischen
Gesellschaft, Basel 2000, 11-36.

16 Der Westabschluss ist nachgewiesen, die Ostausdehnung kann nicht genau fixiert werden.
Zur umfassenden Baubeschreibung: Bernasconi: Vorgingerbauten (Anm. 13), 78-81.

17 Bernasconi: Vorgingerbauten (Anm. 13),78.



Die Predigt der Steine 217

Krypta. Der Raum, im Grundriss ein einfaches Rechteck, wurde, so darf man
annehmen, rasch mittig durch eine Schrankenanlage in Laien- und Chorbereich
getrennt, halbiert.

Auffillig sind an diesem Bau zunichst die Rundtiirme im Westen'®; die karo-
lingische Doppelturmfassade des Basler Miinsters zahlt zu den frithesten ihrer Art
und ist fiir das erste Drittel des 9.
Jahrhunderts neben Basel auch
auf dem in gleicher Weise mit
dem Namen Haitos verbunde-
nen St. Galler Klosterplan belegt
(Abb. 3). Wihrend die Tiirme in
St. Gallen jedoch freistehen, sind

& g ST sie in Basel im Verbund mit der

Abb 3 * Kloster Sasct Gallen aach dem Gruadsisse vom Jabre $jo. { Casion).

Fassade und begrenzen diese.

Die Herkunft fiir das Motiv der Rundtiirme wurde vielfach diskutiert”. Gut
denkbar ist ein Einfluss durch rémische Traditionen (Regensburg, Porta Praeto-
ria / Trier, Porta Nigra), wie sic durch das valentinianische Munimentum, das
spitantike Befestigungswerk auf der Kleinbasler Rheinseite, lange Zeit sichtbar
vor Augen standen.

Eine zeitgendssische Wiedergabe des Motivs bietet der zwischen 820 bis 835
n.Chr. im benediktinischen Kloster Hautvillers bei Reims entstandene Utrecht
Psalter®, Meisterwerk der karolingischen Buchkunst und mit 166 braunen Fe-
derzeichnungen ausgestattet. Die Miniatur fol. 13v zum Psalm XXIII (24) (Abb.
4), der den Einzug des Herrn in sein Heiligtum besingt (V7 «Attollite portas,
principes, vestras, et elevamini portae acternales: et introibit rex gloriae.» ), zeigt
Jerusalem und verweist mit den beiden massiven Rundsiulen der Pforte auf die

18 Die Turmfundamente schlossen nach Osten gerade, nach Westen in runder Form. Da sich
kein aufgehendes Mauerwerk erhalten hat, ist eine aus dem Grundriss postulierte Form als
Halb- bzw. Dreiviertelrundtiirme zwar wahrscheinlich, kann aber nicht mit letzter Gewiss-
heit festgestellt werden. Bernasconi: Vorgingerbauten (Anm. 13), 80.

19 Zusammenfassend Bernasconi: Vorgingerbauten (Anm. 13), 81.

20  Utrecht-Psalter. Faksimileausgabe im Originalformat der Handschrifc Ms. 32 der Bibliothe-
ek der Rijksuniversiteit te Utrecht in 2 Binden, Codices Selecti LXXV, Graz/Ziirich 1982—
1984; K. van der Horst (Hg.): The Utrecht Psalter in medieval art: picturing the psalms of
David, Catalogue of the exhibition ,Het Utrechts psalter: middeleeuwse meesterwerken rond
een beroemd handschrift®, Utrecht, Museum Catharijneconvent, 31. August-17. November
1996, MS‘t Goy-Houten 1996. Digitale Ausgabe http://psalter.library.uu.nl/



218 Susanne Zeilhofer

B

legendiren Siulen Jachin und Boaz des
salomonischen Tempels*', welcher zu-
sammen mit dem Bundeszelt als provi-
sorischem Vorginger seit Augustinus®
als Typus von Kirche und Leib Christi
gilt und fir Theodoret® als Prototyp

aller Kirchen auf Erden fungiert. Die

PSALnuS’

Kirche steht damit im Spannungsver- |

hiltnis zwischen dem Salomonischen | i
Tempel dCI‘ Vergangenheit, dessen Er- = & NTINEO DICACCITUTBINIDICTIO | DRSTOTINSINTROFLIOH
filllung und zugleich Steigerung sie FRRSTELHGHET | @lodboemimn Taniity g
darstellt, und dem Himmlischen Je-
rusalem der Zukunft, in dem sie nach
dem Jiingsten Gericht als Ecclesia tri- ;
umphans ihre Vollendung finden wird o ' Abb, 4

A NONACCITITINUANG  NITORTAFAfTERNA
I ITUD OIS ARIMSUAM: NICIURA  ITINIROISITAINGLO
RASTHRAARUAMIT UILINDOLOTAOXIMO €] UISISTISTEREXCLORIA

| FIUNIGIRSIQUIHASL SO - DNSFORTIS [ITOTINS
GUIANTSISUTIRMARIA . NIMADNOEIMISERL  \ITOLLITIFOATASTAL

A suo” MINIFORTARALITRS
| RAUITEAM o D AKISICGNIRATIONUN  HINTKOIBLRINGLO
CIVISASCENDITINMON  RENTIUMIUM QUAE  (JUISISTISTERINGLO!

mt_pw_-;\ul,qd;!\s;)k RENTICMIACHEMDT  DNSCIRTUTUM If
SITINLOCOSCOEINS!  JACOB DIABSAIMA - HSTRFXGLORIAL
NNOCENSMANIBUSIT  ATTOLLLTEPORTAS TRING j
MUNDOCORDE QUL PESURSTRAS HTFLEGAMI

i

und dessen Ideal der christliche Kirchenbau widerspiegeln bzw. prafigurieren soll.

Den ersten durchgingigen allegorischen Kommentar der biblischen Tempelbe-
schreibung (1Kén 5,1-7,51) erstellte Beda Venerabilis (1735)** und skizziert zu

Beginn seiner Ausfithrungen das Stiftszelt wie den Salomonischen Tempel als Vo-

21

22

23

24

Th.A. Busink: Der Tempel von Jerusalem von Salomo bis Herodes. Eine archiologisch-
historische Studie unter Beriicksichtigung des westsemitischen Tempelbaus, Bd 1, Leiden
1970; M.J. Mulder: Die Bedeutung von Jachin und Boaz in 1 Kén 7,21 (2 Chr 3,17), in:
J. W. van Henten (Hg.): Tradition and Re-interpretation in Jewish and Early Christian Lite-
rature, StPB 36, Leiden 1986; W. Zwickel: Der salomonische Tempel, Kulturgeschichte der
antiken Welt 83, Mainz 1999 (ND Kamen 2011).

Augustinus: Enarratio In Ps. 126, Migne PL XXXVII, 1668: «Quia et iste Salomon aedifi-
caverat templum Domino [...], in typo quidem et in figura Ecclesiae et corporis Domini»;
vgl. erginzend dazu ders.: Enarratio in Ps. 44, Migne PL XXXVII, 512f. zum Aufbau des
geistigen Leibes der Kirche aus den lebendigen Steinen: «Templum regis ipsa Ecclesia, intrat
in templum ipsa Ecclesia. Unde construitur templum? De hominibus qui intrant in templum.
Lapides vivi qui sunt, nisi fideles Dei ? [...] Templum regis in unitate est : templum regis non
est ruinosum, non discissum, non divisum. lunctura lapidum viventium charitas est. [...] Tem-
plum suum Deus ubique collocavit, fundamenta Prophetarum et Apostolorum ubique fir-
mavit.»

Theodoret: Quaestiones in libros Regnorum et Paralipomenon q.1, Migne PG LXXX, 236:
«Non ipse David, sed eius filius templum aedificavit [...] quoniam Christus, secundum car-
nem Davidis filius, erat aedificaturus omnes ecclesias, quae sunt in toto orbe terrarum.»

J. O’Reilly: Introduction, in: Bede, On the temple, transl. with notes by S. Connolly, with an
introd. by J. O’Reilly, Liverpool 1995, XVIIf.




Die Predigt der Steine 219

rausdeutung der sich im stetigen Aufbau befindenden und auf ihre Vollendung
hinpilgernden Kirche?; eine Schrift, die in karolingischer Zeit breit rezipiert
wurde und grosse Bedeutung erlangte. Verweise auf die alttestamentlichen K6ni-
ge David® und Salomo gewannen stark an Bedeutung und insbesondere Alkuin
vertrat die Konzeption des sakralen K6nigtums nach alttestamentlichem Vorbild
— Karl der Grosse liess seinen Thron in der Aachener Pfalz gemiss den biblischen
Angaben iiber Salomos Thron? gestalten und auch im hofischen Umfeld wurden
Gestalten des Alten Testaments bzw. deren Namen zu festen Bezugspunkten®.
Solcherlei Bezugnahmen auf den biblisch kultischen Bereich akzentuieren die
gottliche Legitimation des Machthabers; architektonische Zitate des Jerusalemer
Tempels konnen verstanden werden als sakral ausgedeutete Herrschaftszeichen,
die neben Frommigkeit und dem Streben nach einer heilgeschichtlich ausgerich-
teten staatlichen Ordnung durchaus auch Ausdruck von Reprisentation und kla-
ren politischen Interessen waren®. Angenendt spricht von einem karolingischen

25  Beda Venerabilis: De Templo 1, 1, Migne PL XCI, 737: «Domus Dei quam aedificavit rex
Salomon in Jerusalem, in figuram facta est sanctae universalis Ecclesiae, quae a primo electo
usque ad ultimum, qui in fine mundi nasciturus est, quotidie per gratiam regis pacifici, sui
videlicet Redemptoris, aedificatur. Quae partim peregrinatur adhuc ab illo in terris, partim
evasis peregrinandi aerumnis cum illa jam regnat in coelis, ubi, peracto ultimo judicio, tota est
reghatura cum ipso.»

26  Zur David-Mimesis Karls des Grossen vgl. U. Zahnd: Novus David — Neog Aquid. Zur Frage
nach byzantinischen Vorliufern cines abendlindischen Topos, FMSt 42 (2008) 71-88 mit
umfangrcicher Literatur.

27  H.Fichtenau: Byzanz und die Pfalz zu Aachen, MOIG 59 (1951) 1-54 (25).

28 Der Erzkanzler, Abt Abt Hilduin von Saint Germain-des-Prés (1 860) fithrte den Namen
Aaron; Einhard, Nachfolger Alkuins als Leiter der Hofschule Karls des Grossen, den Namen
Beseleel nach dem Erbauer der jidischen Stiftshiitte (Ex 35,30); der Baumeister Odo von
Metz fithrte den Namen des Hiram von Tyrus, der unter anderem die legendiren Portalsiulen
Jachin und Boas goss (1Kén 7,13). Vgl. M.S. Doquang: The Lithic Garden: Nature and the
Transformation of the Medieval Church, Oxford 2018, 162; Fichtenau: Byzanz (Anm. 27),
27; M. Buchner: Einhard als Kiinstler. Forschungen zur karolingischen Kunstgeschichte und
zum Lebensgange Einhards (Sonderabdruck aus ZAGV 40), Strassburg 1918).

29  Wenn Kaiser Justinian bei der Einweihung der Hagia Sophia am 27. Dezember 537 ausgeru-
fen haben soll «Salomo, ich habe dich iibertroffen!» (Th. Preger [Hg.]: Scriptores originum
Constantinopolitanarum I, BSGRT Teubner, Berlin 1989, 105), so darf das sicher nicht nur
als Ausweis seiner Frommigkeit gelten, sondern auch als selbstbewusster Verweis auf seine
gottliche Legitimation, als Stellvertreter Christi zu regieren. Auch abendlindische Konige wie
Kaiser stellten sich in die Tradition dieses Herrschaftsverstindnisses und setzten mit monu-
mentalen Sakralbauten in der Nachfolge des Salomonischen Tempels klare Herrschaftszei-
chen.



220 Susanne Zeilhofer

Priesterkonigtum respektive universalem Sakralkonigtum, fir das «kurzschrift-
lich die Formel rex et sacerdos>» stehe®, welche in erster Linie mit Karl dem Gros-
sen assoziiert wird.

Wenn nun Bischof Haito mit den beiden Rundtiirmen Bezug nimmt auf die
Séulen Jachin und Boaz und auf den Tempel Salomos, dann zeigen sich darin meh-
rere Bedeutungsebenen. Zum einen spricht er ein klares Bekenntnis zu Karl dem
Grossen in seiner Rolle als rex Christianus aus, welche dieser spatestens seit seiner
Kaiserkronung durch Papst Leo I1I. zu Weihnachten 800 beansprucht hatte.

Zum anderen erfolgt tiber Karl eine Anbindung an die Kirche in Rom, den
Papst (zu dem seit Pippin eine Art geistliche Verwandtschaft bestand®') und die
romische Liturgie, innerhalb derer die Karolinger durch Stiftung einer Altar-
mensa® fiir St. Peter im Stundengebet einen besonderen Platz genossen®® und der
tagtiglichen liturgischen Vergegenwirtigung gewiss sein konnten. Und Rom war
fur die Karolinger der einzig rechte Massstab fur den Gottesdienst: es galt der
Grundsatz secundum ordinem et morem Romanae ecclesiae® unter Verwendung
<gut korrigierter Biicher>, weswegen Karl der Grosse sich zum Wohlergehen des
Reiches von Papst Hadrian 1. unter anderem ein unvermischtes gregorianisches
Sakramentar erbat. Auf das Problem der Rezeption der romischen Liturgiebiicher
sowie die Bemithungen, durch eine Uberarbeitung des Hadrianum die Liturgie
im Frankenreich zu vereinheitlichen, kann in diesem Rahmen nicht eingegangen
werden, doch zeigt sich auch Haito in seiner Kathedrale willens, die liturgische
Erneuerung seines Herrn und Kaisers mitzutragen. In Analogic zum romischen
Stationsgottesdienst und den diversen Prozessionen weisen sowohl das Basler
Miinster mit seinen rund sechzig Altdren wie auch der St. Galler Klosterplan un-
terschiedliche liturgische Orte auf, die es erlauben, Eucharistie und Tagzeitenli-

30  A. Angenendt: Karl der Grosse als «rex et sacerdos», in: R. Berndt (Hg.), Das Frankfurter
Konzil von 794 Teil 1, Mainz 1997, 255-278; Vgl. A. Hofert: Kaisertum und Kalifat. Der
imperiale Monotheismus im Frith- und Hochmittelalter, Frankfurt/New York 2015.

31  A. Brackmann: Pippin und die romische Kirche, in: ders.: Gesammelte Aufsitze, Weimar
1941, 397-421 (401fF))

32 A. Angenendt: Mensa Pippini Regis. Zur liturgischen Prisenz der Karolinger in Rom, in: E.
Gartz (Hg.): Hundert Jahre Deutsches Priesterkolleg beim Campo Santo Teutonico, RQ.S 35,
Rom 1977, 52-68.

33 J.A.Jungmann: Beitrige zur Geschichte der Gebetsliturgie: VI. Das Kyrie eleison in den Pre-
ces, ZKTh 73 (1951) 85-92 (90f.)

34 Vgl C. Vogel: La réforme liturgique sous Charlemagne, in: B. Bischoff, Karl der Grosse. Le-
benswerk und Nachleben, Bd. 2 : Das geistige Leben, Diisseldorf 1965, 217-232, mit zahlrei-
chen Belegen.



Die Predigt der Steine 221

turgen an mehreren Stationen verteilt zu feiern und Prozessionen®® abzuhalten.

Dariiberhinaus wird, wie oben ausgefiihrt, durch das Zitieren des Salomoni-
schen Tempels ein zeitliches Koordinatensystem aufgetan, wie es sich auch an der
Galluspforte an der Nordfassades des Querschiffs des Basler Miinsters aufzeigen
lassen wird. Schon Hrabanus Maurus stellte die beiden Siulen Jachin und Boaz
den alttestamentlichen Propheten sowie den Aposteln des Neuen Testaments
gleich® und entwarf ein heilsgeschichtliches Kontinuum, wie es im Basler Miins-
ter mehrfach greifbar ist. Das Oszillieren zwischen der Vergangenheit als Funda-
ment auf der einen Seite und dem himmlischen Jerusalem als eschatologischem
Pilgerziel aller Glaubigen auf der anderen Seite ist ein mehrfach aufscheinendes
Thema, wie in der Folge noch zu zeigen sein wird.

Was bedeutet nun die Bezugnahme auf das himmlische Jerusalem?” fur die
Miinsterarchitektur? Das himmlische Jerusalem ist Ziel aller Glaubenden, Ent-
wurf gottlicher Vollendung, kein historischer Endzustand, sondern letzter «Sinn
des gegenwirtigen Zustandes»* und im Alltagsleben prisent. Aus dem defiziti-

35 Das 1513 verfasste Ceremoniale Basiliensis Episcopatus des Miinsterkaplans Hieronymus Bri-
linger berichtet von 35 ordentlichen Prozessionen im Jahreskreis, die zum Teil das Kirche-
ninnere sowie den Kreuzgang abschritten, zum grosseren Teil aber auch den Miinsterplatz
bis zur Johanneskapelle in den Prozessionsweg integrierten. An sechs Tagen weitete sich die
Prozession sogar auf die gesamte Stadt aus. H. Brilinger: Ceremoniale Basiliensis Episcopatus.
Nach dem lat. Original hg. und ins Deutsche tibertragen, in: K:W. Hieronimus: Das Hoch-
stift Basel im ausgehenden Mittelalter, %cllcn und Forschungen, Basel 1938, 24, 121-124,
194, 204-216, 218-226, 568f.; vgl. den Beitrag von Caroline Schréder Field im vorliegenden
Heft, S. 393-408.

36  Hrabanus Maurus: Comm. in Paralipomena III, Migne PL CIX, 438: «Et statuit, inquit,
columnas duas in porticu templi. Cum statuisset columnam dexteram, vocavit eam nomine
Jachin, hoc est firmitas. Similter erexit columnam secundam, et vocavit nomen ejus Booz,
hoc est, in robore. Dextera columna, ut supra diximus, illorum exprimit figuram doctorum,
qui primitivam in Hierosolymnis instituere Ecclesiam ; secunda eorum, qui ad praedicandum
gentibus destinati sunt. Vel certe dextra columna eos significavit qui venturum in carne Domi-
num prophetando praedixerant; secunda illos qui hunc jam venisse, et mundum suo sanguine
redemisse testantur.», Hervorhebungen durch Verf.

37  Grundsitzlich zum Thema P. Kurmann: Zur Vorstellung des Himmlischen Jerusalem und
zu den eschatologischen Perspektiven in der Kunst des Mittelalters, in: J.A. Aertsen (Hg.):
Ende und Vollendung, Berlin 2002, 293-300; R. Konrad: Das himmlische und das irdische
Jerusalem im mittelalterlichen Denken, in: C. Bauer, L. Bochm (Hg.): Speculum historiale.
Geschichte im Spiegel von Geschichtsschreibung und Geschichtsdeutung, FS Johannes Spétl,
Freiburg 1965, 523-540. Zu den mitrelalterlichen Quellen W.W. Reader: Die Stadt Gottes in
der Johannesapokalypse, Géttingen 1971.

38 L Herwegen: Antike, Germanentum und Christentum, Salzburg 1932, 47.



222 Susanne Zeilhofer

ren Hier und Jetzt des Erdendaseins soll sich der Betende erheben zur verheisse-
nen Welt der Erlésung: Jerusalem, die reich geschmiickte Braut des Gotteslammes
der Apokalypse, wird Ziel- und Kristallisationspunke aller endzeitlichen Visionen
und Sehnsiichre.

Die kostbaren Materialien, Perlen, Gold und Edelsteine, wie auch die voll-
kommene Ordnung der Himmelsstadt sind Vorbild fiir Theologen wie Kiinstler
gleichermassen und Ansatzpunkt fiir weiterfithrende Analogien, die das irdische
Bauwerk zum Abbild gottlicher Ordnung machen. Byzantinische® Zentralbau-
ten mit eindrucksvollen Kuppeln aber quadratischen Sockeln spiegeln in den
geometrischen Formen Kreis und Quadrat die endlose Vollkommenheit des
Himmels tiber der Erde, verbunden durch ein Oktogon - im frithen Christentum
Hinweis auf die Auferstechung Christi sowie die Teilhabe an Christus in der Taufe.
Literarische Belege fiir eine Ubertragung der Idee des kosmischen Tempels auf
eine christliche Basilika datieren bereits auf das Ende des 4. Jahrhunderts®, eine
kosmologische Interpretation eines Kuppelbaus, der Domkirche von Edessa®!, ist
in der Mitte des 6. Jahrhunderts fassbar.

Dem solcherart majestitischen, nahezu der Schwerelosigkeit entriicke schei-
nenden himmlischen Baldachin des Ostens stehen im Europa des frithen Mittel-
alters Gotteshiuser gegeniiber, dic als Idealgestalt die Burg des Herren entwerfen.
Im dusseren Erscheinungsbild eher wuchtig, wehrhaft und mit soliden Tiirmen,
wie es in Basel der Fall ist, im Innenraum reich gegliedert, die Erfahrungswelt des
Alltags der darin versammelten Glaubigen (auch in ihrer Hohe) um ein Vielfa-
ches iiberschreitend, feierlich mit Bildern und Figuren ausgestattet. Der sakrale
Raum ist Ort des Ubergangs zur jenseitigen Existenz und keine Kirchgriindung
oder -weihe findet statt, in der nicht das Bauwerk zur rettenden geistlichen Fes-

39  Grundsitzlich dazu S. Curéié, Rcligious Settings of the Late Byzantine Sphere, in: H. Evans
(Hg.), Byzantium: Faith and Power (1261-1557), The Metropolitan Museum of Art, New
York 2004; R. Krautheimer: Early Christian and Byzantine architecture, Harmondsworth
41989; E.A. Baldwin Smith: The Dome of Heaven, Princeton 1950, 88f.; W.L. MacDonald:
Early Christian and Byzantine Architecture, New York 1962.

40  Kirchweihpredigt des Eusebius von Caesarea anlisslich der Einweihung der Basilika in Tyrus,
Eusebius von Caesarea: Historia Ecclesiastica X, 4, bes. 2-9, 63-72.

41  Syrischer Hymnus auf die Kathedrale von Edessa. «It is the earliest extant document which
associates the central dome (and other architectural features) of a Christian church with cos-
mology and mystical theology. Hence the hymn provides the first literary evidence for the
popularization of the notion of the <dome of heaven> among Christians of the mid-sixth cen-
tury.» K.E. McVey: The Domed Church as Microcosm: Literary Roots of an Architectural
Symbol, DOP 37, Washington 1983, 91-121 (91).



Die Predigt der Steine 223

tung erklirt wurde. Die Liturgie der Kirchweihe vollzieht sich unter den Klingen

des Hymnus Urbs Jerusalem beata (Gliickselige Stadt Jerusalem) und beschwért

die Himmelspforte, die ()ffnung auf die jenseitige Glaubensheimat. Selbst auf

mikroarchitektonischer Ebene verstehen sich kleinere mobile Ausstattungsge-

genstinde, Reliquienschreine, Monstranzen oder Rauchfisschen, Perikopen- und

Evangeliar-Einbinde oder die prichtigen romanischen Radleuchter® als Abbild

des Himmlischen Jerusalem.

Das zweite angesprochene wichtige architektonische Element des Haitomiins-

ters ist die (rekonstruierte®®) Schranke, die auf halber Grundrisslinge Chor und

Laienschiff voneinander abtrennte*. Sennhauser hat darauf hingewiesen, dass auf

42

43

Eindrucksvollstes Beispiel der Hezilo-Leuchter (1070 n.Chr.) im Hildesheimer Dom; auch
im Basler Miinster gab es iiber dem Hochaltar einen Radleuchter, heute ersetzt durch den
grossen Art déco-Leuchter von 1922 (Fritz Stoecklin); vgl. G. Schiller: Ikonographie der
christlichen Kunst V, 1 (Apokalypse des Johannes), Giitersloh 1990, 192 ff. (Radleuchter,
Jerusalem-Lichtkronen). Exemplarisch ist die Ausdeutung des Leuchters durch Honorius
Augustodunensis: «Cap. CXLI De corona [...] tertia ut coelestis Hierusalem nobis ad me-
moriam revocetur, ad cujus figuram facta videtur. Constat enim ex auro, argento, aere et ferro.
Aurum sunt sapientia fulgentes: argentum, eloquio nitentes: aes, in doctrina coelestis dulciter
sonantes: ferrum, vitia domantes: turres coronae sunt, scriptis ecclesiam munientes. Lucernae
ejus bonis actibus lucentes: aurum enim sunt martyres: argentum, virgines: aes, continentes:
ferrum, conjugiis servientes. (GGemmae in corona coruscantes sunt, qui et in virtutibus ruti-
lantes, metalla in igne excocta ad ornatum coronae sumuntur, et electi in camino tribulationis
probati ad coelestis Hierusalem decorem eliguntur. Catena, qua corona in altum continetur,
est spes, qua Ecclesia a terrenis ad coelestia suspenditur. Supremus circulus cui innectitur, est
Deus a quo omnia continentur.» Honorii Agustodun. opp. Pars III Liturgica. Gemma ani-
mae Lib. 1, PL CLXXII, 588.

Die in der Mitte des karolingischen Langhauses nachgewiesenen Einzelfundamente 180
(siidlich) und 186 (nérdlich) diirfen als Uberreste einer Schrankenanlage gewertet werden.
Steingerechter Plan der karolingischen Mauerziige bei H.R. Sennhauser, H.R. Courvoisier:
Das Basler Miinster. Die frithen Kathedralen und der Heinrichsdom: Ausgrabungen 1966,
1973/74, Ostfildern 2018, 48. Im Hintergrund ist auch hier zu schen die Ableitung des Got-
tesgnadentums der Karolinger von alttestamentlichen Vorbildern und die dadurch bedingte
Ubernahme biblischer Vorschriften; diese wirkten sich insbesondere auf das Priesterbild aus
durch die Forderung nach kultischer Reinheit, welche letzdich dazu fithrte, dass allein den
Priestern das Rechrt zukam, den Chor- und Altarbereich betreten bzw. den Altar beriihren zu
diirfen. Zuriickhaltender in der Frage der Ausstattung des karolingischen Miinsters Bernas-
coni: Vorgingerbauten (Anm. 13), 81, der lediglich von zwei Punktfundamenten spricht, die
auf den Standort einer Chorschranke hinweisen.

Die Trennung des Kirchenschiffs in Laienbereich und Chor durch Konzilsbeschluss erfolgte
sehr frithzeitig (im Osten um 300 n.Chr., im Westen etwas spiter) und das Verbot fiir Laien,
das Presbyterium zu betreten, ist bereits fiir die Basilika von Tyrus belegt (vgl. Anm. 40, Hist.

Eccl. X, 4, 44).



224

20m’

Susanne Zeilhofer

Abb. 5

Grund der massiven ergrabenen Fundamente eine fiir karolingische Zeit ortsiibli-

che Schrankenanlage unwahrscheinlich anzunehmen ist®. Er denkt an eine Form,

wie sie auch im St. Galler Klosterplan vorstellbar ist. Die dort sich abzeichnende

Saulenanordnung erinnert ihrerseits an die Rekonstruktion des konstantinischen

Fastigiums in S. Giovanni in Laterano (Abb. 5) als besonderes Ausstattungsstiick

der ersten Kirche Roms, der mater ecclesiarum*®, Hoheitsmotiv fiir den Thronsaal

Christi und in Rom selbst diversen Orts zitiert: Stiftungen von Siulenschranken

kennt man im 9. Jahrhundert zahlreiche’, zwei davon von Pipsten exake in der

Zeit, in der Haito in Basel baute. Diese Formsprache im Rickgriff’ auf Kaiser

45
46

47

Sennhauser: Basler Miinster (Anm. 43), 71.

Grundlegend und mit umfangreicher Literatur P.C. Claussen, D. Senckovic: Die Kirchen der
Stadt Rom im Mittelalter 1050-1300, Bd. 2: San Giovanni in Laterano, Corpus Cosmatorum
I1,2 = FKGCA 21, Stuttgart 2008. Der monumentale Giebelaufbau (Fastigium) im Lateran
gehorte nach Ausweis des Liber Pontificalis als Schenkung Konstantins zur urspriinglichen
Ausstattung und erhob sich im Mittelschiff «vor dem Ort des Altares und der Apsisnische»,
einer Ehrenpforte vergleichbar, «in Analogie zu Architekturen des kaiserlichen Zeremoni-
ells». Claussen: ebd. 26, 184. — Zur Rekonstruktion des Fastigiums: Sible de Blaauw: Cultus
et decor. Liturgia e architettura nella Roma tardoantica e medievale: Basilica Salvatoris, Sanc-
tae Mariae, Sancti Petri, StT" 355-356, Citta del Vaticano 1994, 117-127.

F. Guidobaldi: Struttura e cronologia delle recinzioni liturgiche nelle chiese di Roma dal VIal

IX secolo, in: MNHIR 59, *s Gravenhage 2000, 81-99.



Die Predigt der Steine 225

Konstantin diirfte einen so vifen Geist wie Haito bei seinen ad limina-Besuchen
in Rom mit hoher Wahrscheinlichkeit inspiriert und in der Folge auch konzepti-
onell beschiftigt haben im Rahmen des St. Galler Klosterplans sowie des Baus des
Basler Munsters; in der Planung von wesentlichen architektonischen Elementen
ist der direkte Rekurs auf Rom vorauszusetzen, wie oben bereits im Zusammen-
hang mit der Miinsterfassade dargelegt.

Neben der Anbindung an den Papst und die Liturgie in St. Peter eroftnet die
Anbindung an Rom noch eine weitere Assoziation. Schon Leon Battista Alberti
hatte im Quattrocento postuliert®, die christliche Basilika* sei entstanden aus
der romischen Markrebasilika, deren Typus sie schopferisch weiterentwickelte.
Die romische Marktbasilika erfihrt iiber ihre funktionale Bestimmung hinaus
eine staatspolitische Ausrichtung auf das Kaiserstandbild in ihr. Die Apsis bildet
das Himmelsgewdlbe nach, weist den Kaiser als Kosmokrator aus. Hier kniipft
der christliche Kult an — an Stelle des Kaiserbildes tritt der Altar®®, auf dem die
Eucharistiefeier vollzogen wird, ausgezeichnet als himmlischer Ort. In der Apsis
anstelle des irdischen Herrschers nun der Konig Christus. Wie der Altarbereich
den Ubergang in eine himmlische Sphire markiert, so kommt auch vor allem
dem Altarziborium eine solche Symbolbedeutung zu. In vorkarolingischer Zeit
als Ausstattungselement kaum belegt, stiftete Haito den Anweisungen Karl des
Grossen folgend®' seiner Kathedrale als Vermichtnis ein Ziborium; als urspriing-
lich zweckgebundenes Element zum Schutz eines Herdes oder Thrones hatte
sich der gebaute Baldachin rasch zum Ausweis von Rang und sakraler Sphire

48  Leon Battista Alberti: De Re acdificatoria (1443/1452, erste gedruckte Ausgabe (lat.) (1485)
7,14,

49  Krautheimer: Architecture (Anm. 39); E. Langlotz: Der architekturgeschichtliche Ursprung
der christlichen Basilika (Rheinisch-Westfilische Akademie der Wissenschaften, Vortrige G
172) Wiesbaden 1972; A. Weckwerth: Die christliche Basilika — ein theologischer Begriff
und eine theologische Gestalt, WestfZs 112, Miinster 1962.

50  Die auf den Altar iibertragene Kénigssymbolik ist bereits bei Johannes Chrysostomos (344-
407) belegt; in der Homilie zum Hebrierbrief bezeichnet er den Tisch des Herrn explizit als
«kéniglichen Tisch» bzw. «Konigstisch» (napiotapévovs T tpamély aothuci), In Epistu-
lam ad Hebraeos, cap. X Hom. XVII (B. de Montfaucon XII, 171).

51  Karoli M. Capitulare generale (789), c. 17 «ut super altaria teguria fiant vel laquearia», Mi-
gne PCC 97, B. Caroli Magni opp. Pars I, 188. Auch die Lateranbasilika erhielt in ihrer frith-
mittelalterlichen Erneuerung neben Altarschranken ein prachtvolles, von vier figiirlich relie-
fierten Silbersiulen getragenes Ziborium: «[...] cyburium cum columnis suis ITII ex argenteo
purissimo diversis depictum storiis cum cancellis et columnellis suis mire magnitudinis et
pulchritudinis decoratum [...]», Liber Pontificalis (Duchesne) II, 27.



226 Susanne Zeilhofer

entwickelt®? — schon Alexander der Grosse hatte sich unter goldenem Baldachin
gezeigt — die kaiserliche Erscheinung gottgleich. Diese Bedeutung wird auf den
Altar tibertragen und weist ihn als Ort gottlicher Epiphanie aus. In der frith-
christlichen Basilika zeichnet das Ziborium den freistehenden Altar tiber dem
Mirtyrer- oder Heiligengrab® aus, wofiir im Basler Munster keinerlei Anhalts-
punkte gegeben sind; gedeutet als Himmelsgewdlbe (mit anthropomorphen
Wesen als Stiitzen) dient es weiter als Element der Nobilitierung bedeutender
Grabstitten — auch hier lasst sich fur das Basler Minster die Nutzung der unter
dem Altarpodium liegenden Kryptakammer nicht mehr rekonstruieren. Es ist
aber anzunehmen, dass in Basel, wie andernorts iiblich, am Ziborium iiber dem
Alrar das Gefif§ mit dem geweihten Brot hing und zwischen den Saulen Vorhin-
ge angebracht waren, die wihrend des Kanons zugezogen wurden, auch dies ein
Verweis auf den Kult des Salomonischen Tempels, der das Allerheiligste hinter
Vorhingen geborgen hatte.

Zusammenfassend sind fir den karolingischen Bau zwei Aspekte bedeutsam:
der Altarraum wird klar definiert als himmlischer Bereich und damit zum Be-
deutungstriger. Elemente des spitantiken kaiserlichen Hofzeremoniells werden
abgerufen — der zum Endgericht bereitete Thron des Menschensohnes, das es-
chatologische Gericht, wird abgegrenzt und aufgezeigt. Das Haito-Miinster stellt
sich in Beziehung zur Liturgiefamilie mit Rom, ist Stiitzpfeiler fur die sich reor-
ganisierende Liturgie im Frankenreich und hatte auf diese Weise etwa 100 Jahre
Bestand.

Dieser Bau wurde 917 nach Ausweis der Quellen, archiologisch jedoch nicht
gesichert, beim Einfall der Ungarn moglicherweise beschadigt; er diirfte renoviert
weiterbestanden haben, bis der frithromanische, 1019 geweihte Neubau Kaiser

52 Zum Ziborium als Kénigs- bzw. Kaisersymbol E.B. Smith: Architectural Symbolism of Im-
perial Rome in the Middle Ages, PMAAr 30, Princeton, New Jersey 1956, 107-129 (197f):
«[Alexander the Great] took over the Achaemenid «Tent of Heaven» as his military dwel-
ling, throne covering, and banqueting pavilion, where he and his guests could feast like the
gods. At that time he established one of the precedents not only for incorporating a sacred
meal into the palace ceremonies of the classical ruler-cult, but also for associating a royal and
oecumenical banquet with a domical tent of symbolic, cosmic dimensions.» ebd. S. 110f. Be-
reits in vorchristlichen Kulturen kann der Baldachin Ausweis des Himmelsgewdlbes sein, die
Stiitzen anthropomorph gedeutet, und findet in dieser Form Eingang in die christliche Kunst.
G. Bandmann: Mittelalterliche Architektur als Bedeutungstriger, Berlin #1981, 191.

53  A.Angenendt: Heilige und Reliquien — die Geschichte ihres Kultes vom frithen Christentum
bis zur Gegenwart, Miinchen 1997, 167-170.



Die Predigt der Steine 227

Heinrichs II. spitestens mit Beginn des Episkopats von Bischof Adalbero II.
(995-1025) in Angriff genommen wurde.

Das frithromanische Heinrichs-Miinster (Abb. 6 & 7) wurde vom letzten ot-
tonischen Kaiser, Heinrich II. und seiner Gemahlin, Kaiserin Kunigunde von Lu-
xemburg, gestiftet. Heinrich hatte das verarmte Bistum Basel im Jahr 1006 (mit
etwa 2000 Einwohnern) als Neffe des kinderlosen Burgunderkénigs Rudolf II1.
(etwa 970-1032) erbvertraglich erhalten und integrierte es ins romisch-deutsche
Reich*. Wie andere Bistiimer, die er als Stiitzen seiner Herrschaft wohl dotiert
hatte, beschenkte Heinrich Basel — auch in dem Wissen, dass die Stadt ihm den
Zugang zum Koénigreich Burgund eroffnete, — grossziigig mit koniglichen Privile-
gien (Miinzrecht), Land- und Giiterbesitz sowie zahlreichen liturgischen Gaben
(u.a. Heinrichskreuz, Goldene Altartafel), die ihm nicht zuletzt die dauerhafte
memoriale Prisenz in Gebet und Messfeier sicherten.

Eingeweiht wurde der Bau am 11. Oktober 1019 vom Bauherrn, dem Bas-
ler Bischof Adalbero II. und dessen Mitbriidern aus Lausanne, Genf, Strassburg,
Konstanz, Trier und Havelberg; die Anwesenheit des Kaiserpaars ist, wenn auch
sehr wahrscheinlich, erst deutlich spiter urkundlich belegt®. Von Bischof Adal-
bero IL (+ 1025), angesehen beim burgundischen Kénig Rudolf II1. wie bei Kai-
ser Heinrich II. gleichermassen, kennt man weder Herkunft, noch Wahl- und
Weihedatum. Spitestens mit ihm beginnt die Reihe der Basler Bischofsmiinzen®
und sein Siegel ist das ilteste (bruchstiickhaft) erhaltene Basler Bischofssiegel”.

54  Ausfithrlich zu den Quellen bzw. zum Ubergang Basels in die Herrschaft Heinrichs I1: J.
Dendorfer: Basel zwischen Burgund und dem ostfrinkischen Reich, in: M. Fehlmann, M.
Marzke, S. Soll-Tauchert: Gold und Ruhm. Kunst und Macht unter Kaiser Heinrich I1., AK,
Miinchen 2019, 60-66.

55  Eine Weihenotiz, die die Anwesenheit des Kaisers ausdriicklich erwihnt (ipso imperatore as-
tante) findet sich als Erganzungzur Nennung Bischofs Adalbero in der Basler Bischofschronik
des Stiftskaplans Nicolaus Gerung gen. Blauenstein (vor 1476). Vgl. dazu M. Matzke: Spites
Zeugnis fiir die Miinsterweihe 1019, in: AK Gold und Ruhm (Anm. 54), 266. Nach Den-
dorfer muss dem Chronisten eine echte Aufzeichnung iiber die Kathedralweihe vorgelegen
haben. Demnach wird Heinrich im Kreis der Weihebischofe als Zeichen seiner Herrschaft
von Gottes Gnaden cine quasi koepiskopale Stellung zugewiesen. J. Dendorfer: Der Koénig
und die Bischofe in seinem Reichen, in: ebd., 176-181 (177); vgl. auch T. Lohse: Welche
Rolle spielte Heinrich II. bei der Basler Miinsterweihe im Jahr 1019), in: ebd., 224-227.

56  Revue suisse de numismatique, Bd. 11, Genf 1901, 349 mit Nachzeichnung.

57  P.Riick: Die Urkunden der Bischéfe von Basel bis 1213, QFBG 1 (1966). Die Sulzburger Ur-
kunde Bischof Adalberos ist das erste erhaltene originale Schriftdokument der Basler Bischéfe
und datiert auf den 28. Marz 1010; das Original mit Siegel befindet sich heute in Porrentruy
(bisch. Archiv Urk. Nr. 3).



228 Susanne Zeilhofer

Abb. 6

Eine eigentliche Vita lasst sich nicht greifen; archivalisch belegbar ist allein, dass
er als erster Basler Bischof im Miinster beigesetzt wurde®® — ein Brauch, der bei
den linksrheinischen Bistiimern seit dem spéten 10. Jahrhundert aufkommt; um
1000 ist das Grab des Baubischofs in der Krypta an verschiedenen Orten nachge-
wiesen (Basel, Worms, Mainz, Metz, Trier). In der Ostkrypta, auf der Mittelachse
des Miinsters, kommt Adalbero II. als Bauherrn des frithromanischen Heinrichs-
Baus eine Grablege im sakralen Zentrum des eucharistischen Geschehens zu, die
ihm eine dauerhafte liturgische memoria und immerwihrenden Anteil an den
Heilswirkungen der Messfeier zusichert. Allein Liithold I. von Aarburg (Bischof
von Basel 1192-1213), Bauherr des spitromanischen Miinsters, und Heinrich I1.
von Thun (Bischof von Basel 1216-1238), unter dem der spitromanische Bau ab-
geschlossen wurde, fanden ihre letzte Ruhe ebenfalls an diesem privilegierten Ort.

Typologisch war das 1019 geweihte Heinrichs-Miinster®” eine dreischiffige
Basilika, zunichst ohne Tiirme an der Westfassade und ohne ausgreifendes Quer-
haus, mit zwei Chorflankentiirmen, einer grossen zweiteiligen Krypta (im Osten
mit halbrundem Abschluss) und erhohtem Chor sowie vermutlich einem Chor-
umgang. Hinsichtlich seiner Dimensionen reichte es nur leicht {iber die Masse

58  Nachzuvollzichen iiber das Anniversarbuch des Domstifts von 1334/38, P. Bloesch (Hg.):
Das Anniversarbuch des Basler Domstifts (Liber vitae Ecclesiae Basiliensis) 1334/38-1610,
QLLCHCD und Forschungen zur Basler Geschichte 7/2, Basel 1975, 227; vgl. E.A. Stiickelberg:
Die Bischofsgraber der hintern Krypta des Basler Miinsters, BZGA 8 (1909), 287-297.

59  Ausfiihrlich zu den mindestens drei Bauphasen M. Bernasconi: Vorgingerbauten (Anm. 13),
85-89. Zu Gestalt und Typologie cbd., 89-95.



Die Predigt der Steine 229

des Vorgingerbaus hinaus. Wohl in der zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts wur-
de an der Westfassade zumindest der nérdliche Georgsturm angesetzt. Man darf
annchmen, dass eine Doppelturmfassade mit Zwischentrake geplant war®.

Reinhardt® hat darauf hingewiesen, dass sich das querschifflose Basler Miins-
ter neben den groflen Bauten, die zu Beginn des 11. Jahrhunderts am Rhein er-
richtet wurden, cher eigenwillig ausnahm. Unter Erzbischof Willigis von Mainz
und Bischof Wernher von Straflburg entstanden reprisentative Domanlagen
mit groen Querhausern, denen gegeniiber sich das Basler Miinster schr viel be-
scheidener und altertiimlicher prisentierte. Vergleichbare Bauten lassen sich im
Siid(west)en iiber Besan¢on, Lausanne bis nach Norditalien (Ivrea) ausmachen;
darunter nahe des Thunersees die Kirche in Amsoldingen, ebenfalls eine quer-
schifflose Anlage, ebenfalls auf einem galloromanischem Heiligtum mit kelti-
schem Vorginger, dem heiligen Mauritius, dem Hauptheiligen Hochburgunds,
geweiht. Die Entstechung dieser Kirche reicht zuriick in die Zugehorigkeit zum
Konigreich Burgund, zu dem auch Basel gehorte, bis es nach einer knapp dreis-
sigjihrigen Ubergangsphase von 1006 bis 1032 ins Heilige Rémische Reich iiber-
ging, und man darf annehmen, dass die Konzeption des Heinrichsmiinsters noch
in Basels burgundische Zeit fallc®,

Unter Konrad II. (1024-1039), dem Nachfolger Heinrichs II., wurden Bistum
und Stadt Basel endgiltig ins romisch-deutsche Reich integriert, was zu einem
deutlichen politischen wie wirtschaftlichen Aufschwung fiihrte. Dariiberhinaus
verschob sich im 11. Jahrhundert der Handelsschwerpunkt vom Mittelmeer in
Richtung Mittel- und Nordeuropa und Basel war als Knotenpunkt wichtiger Ver-
kehrswege rasch ein prosperierender Handelsplatz. Als zentraler Ort stidtischer
Reprisentation musste auch das Basler Munster neuen Anforderungen gentigen,
so dass in der zweiten Hilfte des 12. Jahrhunderts®* das Heinrichsmiinster mit
Ausnahme des nordlichen Fassadenturms und der Kryptenanlage vollstindig ab-
gebrochen und durch einen Neubau ersetzt wurde.

Die neue spitromanische Bischofskirche (um 1180-1220/30) (Abb. 8 & 9)
war eine dreischiffige Basilika mit Emporen, %erhaus und Chorumgang, Ost-
und Westkrypta und mit fiinf Turmen. Eine Besonderheit des Baus war der tiber

60  H.R. Meier: Baugeschichte, in: Basler Miinster (Anm. 13), 98-148 (98f.)

61  H.Reinhardt: Der Anteil der Bischofe am Basler Miinsterbau, BZGA 70 (1970) 5-27 (12).

62  Zu diesem «burgundischen Bautypus» vgl. H. Reinhardt: Bischofe (Anm. 61); sowie Ber-
nasconi: Vorgingerbauten (Anm. 13), 92.

63 Zu Datierung und Bauverlauf vgl. H.R. Meier: Baugeschichte (Anm. 60), 100-105.



230 Susanne Zeilhofer

Abb. 8 Abb. 9

den Hochchor bis zu den Emporenge-
wélben offene Chorumgang (Abb. 10),
der seit dem Erdbeben von 1356 jedoch
durch ein eingezogenes Deckengewdlbe
geschlossen ist. Im Langhaus mit seinen
spitzbogigen Mittelschiffarkaden klingt
<burgundische Romanik> an, vergleich-
bar der ebenfalls um 1140 durch einen
reprasentativen Neubau ersetzten Kathe-
drale von Langres, nach dem architekro-
nischen Vorbild der dritten Abteikirche
von Cluny, wo der Spitzbogen fiir Arka- Abb. 10

den und Gewolbe erstmals nachweisbar
ist.

Cluny - die 910 vom kinderlosen Herzog Wilhelm von Aquitanien gegriinde-
te Niederlassung war Ausgangspunkt und Zentrum eines umfassenden Reform-
prozesses, der zunachst als Klosterreform auf die Lebensfiihrung der Geistlichkeit
zielte, sich aber bald mit ungeheurer Strahlkraft in einem weitverzweigten, institu-
tionell nur dem Papst unterstellten Klosterverband verbreitete und auf alle Berei-
che des liturgischen, aber auch gesellschaftlichen Lebens auswirkte. Die Bewegung
griff rasch auf das Gebiet der Schweiz iiber und in Basel ist ab 1093 cin Clunia-
zenserpriorat am St. Albankloster greifbar.

Zeitgleich manifestierte sich ab der zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts die

Trennung von geistlichem und weltlichem Stand, des ordo clevicorum vom ordo



Die Predigt der Steine 231

laicorum, in Folge dessen die herrschenden Konige wie Kaiser ihre Sakralitat®
und Sazerdotalitit als vicarii Christi einbiissten; ein Wandel, der seinen sinnenfil-
ligsten Hohepunkt im Januar 1077 vor den Toren Canossas fand®. Es ist eine Zeit
tiefgehender Umbriiche, die zwangslaufig ihren Niederschlag im religiésen Leben
finden und neue Lebensformen aufblithen lassen, die das Ideal der christlichen
Vollkommenbheit ins Zentrum stellen. Die Reformansitze der hochmirtelalterli-
chen Ordensgemeinschaften fithrten neben der manifesten Aufspaltung in Kle-
riker und Laien, der sich auftuenden Kluft zwischen Schultheologie und from-
mem Lebenswandel, zwischen Intellekt und Devotion, zu einer, wie es Adolf von
Harnack prizise auf den Punkt gebracht hat, «Monachisierung der Laienwelt>;
irdische Werte und Realititen® treten hinter die Ausrichtung auf das jenseitige
Leben, ein Tun im Hier und Jetzt steht in einem grosseren, heilsgeschichtlich
orientierten Kontext. « AVLA CELESTI - LAP(I)DES VIVI. TITVLANTVR
HI DVO TEMPLI - HVIVS . QVIA STRVCTVRE FAMVLANTVR » (Im

Himmelssaal werden diese beiden lebendige Steine genannt, weil sie an diesem
Bau mitdienen.), heisst es auf der iiber der Innentiir zum Georgsturm eingemau-
erten Baumeistertafel (um 1200) des Basler Miinsters (Abb. 11). Die Berufung,
in einen <grosseren Bau> oder ein geistliches Gebaude eingefuigt zu sein, welches

64 Am eindrucksvollsten die Krénung Heinrichs II. durch Christus im etwa 1002-1014 ent-
standenen sog. Regensburger Sakramentar (Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek, clm 4456,
fol. 11r), wobei das Haupt des stehenden, tiberdimensional grossen Herrschers zu gut einem
Drittel in die Mandorla Christi hineinragt und zwei vom Himmel schwebende Engel ihm
mit verhiillten Hinden Reichsschwert und HI. Lanze tiberreichen, letztere mit Knospen
besetzt als Hinweis auf den Stab Arons als Stab des Auserwihlten; zwei heilige Bischofe im
Pontifikalornat und bedeutungsperspektivisch stark verkleinert stiitzen den Herrscher; sie
sind von ihm durch zwei Siulen abgetrennt, die ihrerseits auf die Sdulen des Salomonischen
Tempels verweisen und eine quasi heilsgeschichtliche Kontinuitit herstellen. Die Inszenierung
des Herrschers als Stellvertreter Christi auf Erden (vgl. die die Mandorla rahmende Umschrift
+ CLEMENS XPE TUO LONGV[M] DA VIVERE XPICTO. VT TIBI DEUOTUS
N[ON] PERDAT TEMPORIS VSUS sowie zu Fiissen Heinrichs + ECCE CORONA-
TURDIUINITUS ATQ[UE] BEATUR | REX PIUS HEINRICVS P[ROJAU[R]JORUM
STIRPE POLOSUS.) orientiert sich an byzantinischen Herrscherdarstellungen (Menologi-
on Basileios’ [1.) In demselben Codex fol. 11v das Thronbild des unter einem Ziborium auf
einem edelsteinbesetzten goldenen Thron sitzenden Herrschers, iiber ihm die segnende Hand
Gottes.

65 Grundsitzlich dazu F-R. Erkens: Herrschersakralitat im Mittelalter. Von den Anfingen bis
zum Investiturstreit, Stuttgart 2006; G. Tellenbach: Die westliche Kirche vom 10. bis zum
frithen 12. Jahrhundert, Die Kirche in ihrer Geschichte, Bd. 2, Lieferung F 1, Gottingen
1988, v.a. 258-264.

66 Y. Congar: Der Laie. Entwurf einer Theologie des Laientums, Stuttgart *1964, 661.



232 Susanne Zeilhofer

nicht menschlichem Planen und Handeln ent-
springt, fusst auf 1Petr 2,1-10 und so wie ein
| jeder seinen Platz in diesem geistlichen Gebilde
hat, so lisst sich umgekehrt ein jedes Element
der realen Kirche dementsprechend allegorisch
ausdeuten. Das geistige Gebaude der Ecclesia
. umfasst einem Organismus gleich neben Chris-
tus dem Schlussstein, Petrus dem Felsen und
dem Fundament aus Aposteln und Propheten
~| dic lebendigen Steine aller Gliubigen.

: Von daher soll nun nach einzelnen Teilen
der Kirche als materiellen Sinntragern gefragt
| werden, den divina szgnd,67 wie es bei Wilhelm
| Durandus heisst, deren Entschliisselung dem di-

| ligens inspector obliegt. Seit dem 6. Jahrhundert

bb T “ existiert eine reiche Tradition der Architektur-

deutung und Gebiudeallegorese und von eben-
so weitreichendem wie langanhaltenden Einfluss war der erwihnte Wilhelm Du-
randus, der ungeachtet einer glinzenden politischen Karriere insbesondere durch
die Abfassung diverser liturgischer Werke ins Gedichtnis der Geschichte einging,
in erster Linie des Rationale divinorum officiorum (etwa ab 1286), einer achtbin-
digen reich detaillierten, weit verbreiteten allegorischen Messerklarung®.

67  A. Davril, TM. Thibodeau (Hg.): Guillelmi Duranti Rationale divinorum officiorum, Buch
[-IV, CCCM 140, Turnhout 1995, 1-565; Proémium 1 «Quaecumque in Ecclesiasticis
officiis, rebus ac ornamentis consistunt, divinis plena sunt signis atque misteriis, ac singula
caelesti sunt dulcedine redundantia, si diligentem tamen habeant inspectorem qui norit mel
de petra sugere oleumque de durissimo saxo. Quis tamen novit ordinem coeli, et rationes ip-
sius ponet in terra? Scrutator quippe maiestatis opprimetur a gloria.» Massgebliche deutsche
Ubersetzung: H. Douteil (Hg.) mit einer Einfithrung von R. Suntrup in drei Binden (LQF
107 I-I1I), Miinster 2016.

68  Liturgische Messerklirungen stammen im Westen in erster Linic aus karolingischer Zcit, da
die im Rahmen des umfassenden Reformwerks erneuerten und vom rémischen Ritus durch-
drungenen Messformen (besonders der Eucharistie) vor allem fiir den einfachen Klerus einer
Ausdeutung bedurfren. Eine Art Standardwerk schuf Amalar von Metz (1 um 850) mit sei-
nem vierbindigen Liber officialis. Nach diesem Hoch der liturgischen Literatur ist eine zweite
Bliite erst seit dem 12. Jahrhundert greifbar, ausgelost und beeinflusst durch die erwihnte
spirituelle Neuorientierung sowie die Reformgedanken im Umfeld Papst Gregors VII. (1073-
1085) — am bekanntesten Honorius von Autun (ca. 1075/80-1151; Gemma animae) und



Die Predigt der Steine 233

Von grossem Gewicht ist darin die Bedeutung des Alten Testamentes, was in
zahllosen Typologien seinen Niederschlag findet und sich auf Architektur und
Kunst auswirke. Alttestamentliche Opfer- und Kultvorstellungen werden als Vor-
bilder fur liturgische Gerite und Paramente rezipiert, aber auch das Kirchenge-
baude als solches wird mehr und mehr in den Fokus geriicke; als symbolische Vor-
bilder dienen hier Darstellungen der Stiftshiitte und der Arche. Die acht Biicher
des Durandus stellen einen Endpunke der liturgischen Messallegorese dar, inner-
halb derer er einen uniibertroffenen Uberblick iiber die Summe der liturgischen
Literatur von der Zeit der Kirchenviter bis ins 13. Jahrhundert bietet, «[un] ou-
vrage dans lequel il explique tout I'ensemble de la liturgie, 4 I'aide des auteurs qui
P'ont précéde, en ajoutant ses propres observations. On peut considérer ce livre
comme le dernier mot du moyen 4ge sur la Mystique du culte divin».%

Fiir die Erschliessung des Kirchenraums fragt das Rationale unter anderem,
nach welchen Vorgaben und Vorbildern dieser gebaut ist, welche Bedeutung den
Raummassen zukommt, den einzelnen architektonischen Bauteilen, dem Altar
bis hin zu Einzelaspekten raumlicher Gestaltung; ein Verstindnis der Liturgie ist
«nicht moglich [...] ohne eine vollstindige Aufklarung iiber den Ort, an dem sich
die Liturgie vollzieht, an den sie gebunden ist wie die Seele an den Leib.»

Durandus beginnt mit der bekannten grundsatzlichen Unterscheidung zwi-
schen materiellem Kirchenbau und spiritueller Gemeinschaft (ecclesia corporalis
[ ecclesia spiritualis): Jedes sichtbare materielle Element nimmt bildhaft auf die
geistige Ecclesia Bezug und vergegenwirtigt diese, beginnend bei der Bausubs-
tanz: dem Eckstein (Christus), dem Fundament (Apostel und Propheten), den
vier Grundmauern (Juden und Heiden aus allen vier Erdteilen) und den grosse-
ren und kleineren «lebendigen Steinen» des gesamten Baus (alle Glaubigen), die
zusammengehalten werden durch den aus Kalk (Liebe), Sand (gute Werke) und
Wasser des heiligen Geistes gemischten Mértel. Die Architektur vergegenwirtigt
das Gesamt der Kirche in ihrer Geschichte und gibt dem Einzelnen zugleich das
Bewusstsein der fest eingebundenen Teilhabe an dieser communio; die Mauer-
steine dienen den Gldubigen, den <lebendigen Steinen>, als Anhaltspunkte der
Selbstverortung innerhalb der in der Heilsgeschichte sich aufbauenden Ecclesia.

Rupert von Deutz (ca. 1070-1129; Liber de officis).

69 Dom P Guéranger: Institutions liturgiques 1, Paris/Briissel 21878, 341.

70  J. Sauer: Symbolik des Kirchengebiudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittel-
alters: mit Beriicksichtigung von Honorius Augustodunensis Sicardus und Durandus, Frei-

burg i.Br. 1924, 106.



234 Susanne Zeilhofer

Fiir das Basler Miinster diirfte das sehr eindriicklich gewesen sein, da neben den
Wand- und Gewoélbemalereien die Mittelschiffwinde des romanischen Baus na-
tursichtig und mit einem weissen Fugennetz akzentuiert waren. Bei den Spitz-
bogen wechseln rote und gelbliche Quader ab, Rippen- und Gurtbdgen sind rot
gefasst und durch ebenfalls weisse Fugenstriche akzentuiert, die Schlusssteine
besonders akzentuiert, so dass ein Memorieren des Gesamtsystems deutlich er-
leichtert wird.

Der Alltagsrealitat des mittelalterlichen Menschen durch Grosse und Wer-
tigkeit der verwendeten Materialien weit enthoben, wird das Kirchengebaude in

] einem zweiten Schritt zur Projektionsfliche des

himmlischen Jerusalem und bietet ein Abbild
der von Gott geschaffenen kosmischen Ordnung

~ nach Mass, Zahl und Gewicht (Weish 11,21). Es

.3 entsprechen, so Durandus, Masse und Propor-

. tionen des materiellen Kirchengebiudes ideal-
bildlich dem menschlichen Kérper: Christus als

! Gekreuzigter ist dem Grundriss eingeschrieben,
' «der Hochchor oder die Stelle, wo der Altar ist,
stellt das Haupt dar, die Kreuzschiffe auf beiden

o

SV Seiten die Arme und die Hinde, der iibrige Teil
3 ”!! @
N vom Sonnenuntergang an scheint das zu sein,

was vom Kérper iibrig ist.»”" (Abb. 12) Damit

ist jeder Glaubige, der seinen individuellen Platz
im Gefiige innehilt und in das Gesamt integriert
ist, dem Leib Christi gleichsam eingeschrieben, der Nachfolge Christi verpflich-
tet. Die mittelalterliche Allegorese greift mit dieser anthropomorphen Deutung
des Kirchengebiudes zuriick auf das neutestamentliche Bild vom menschlichen
Leib als Tempel des heiligen Geistes (1Kor 6,19).

Gleichzeitig und ohne dies als Widerspruch zum Bild des Organismus zu
empfinden, weist der Kirchenraum in historischer Kontinuitit zu Stiftshiitte (Ex
26) und Tempel cine klare Zweiteilung auf in cinen Laien- und einen Klerusbe-

71  W.Durandus: Rationale (Anm. 67), I, 1, 14; R. Suntrup (Anm. 67), 1, 58.



Die Predigt der Steine 235

reich’?. Schranken, ab 1381 der imposante Lettner”, trennen im Basler Miinster
den Chorbereich von der Laienkirche, scheiden den Bereich der vita activa des
Volkes und der vita contemplativa des Klerus, worin sich das Bild der zweifachen
Heilswirksamkeit des Menschen abzeichnet. Oft zu einseitig nur als hierarchisch
ab- und ausgrenzende Schranke gefasst, stellt der Lettner in der mittelalterlichen
Liturgie in Anlehnung an das alttestamentliche velum tabernaculi (Ex 36,35-38)
auch eine positiv verstandene und sinnenfillig inszenierte Verhiillung des Al-
lerheiligsten dar. Fiir das Basler Miinster sind spitestens durch das Ceremoniale
Brilingers (1517) grosse Vorhinge bezeugt™, die in der Fastenzeit aufgespannt
wurden — auf beiden Seiten des Chores und vor dem Lettner, ein vierter zwischen
Sanctuarium und Chor. Dieser letztere wurde am Mittwoch der Karwoche expli-
zit als Vorhang des Tempels gedeutet und man liess ihn beim Verlesen der Passi-
on genau in Moment des Todes Christi herunterfallen, wenn es im Evangelium
heisst, der Vorhang des Tempels riss von oben bis unten entzwei (Mt 27,50f; par.)

Der Lettner wird im Ceremoniale mehrfach als Ort besonderer liturgischer
Handlungen erwihnt (Palmweihe, Weihe der Osterkerze”), vor allem innerhalb
der heiligen Woche - als quasi liturgisches Zentrum der Laienkirche werden zen-
trale Glaubensinhalte hier in sinnenfilliger Weise aufgezeigt und auch im regio-
nalen Kontext verortet. Drei Altire finden sich unter den vier Jochen des Hallen-
lettners. Linker Hand (nordwestlich) der Marienaltar zu Ehren der Patronin des
Miinsters, rechter Hand (siidéstlich) der Kreuz- sowie der Himeriusaltar. Diese
Losung ist ungewohnlich, da tblicherweise bei einer ungeraden Anzahl von Jo-

72 W. Durandus: Rationale (Anm. 67), I, 1, 4f. «Praecepit namque Dominus Moysi in monte
Synai, ut faceret tabernaculum de cortinis fabricatis; divisum enim erat interposito velo in
duas partes, cujus pars prior sancta, ubi populus sacrificabat, interior vero sancta sanctorum,
ubi Sacerdos er Levitae ministrabant dicebatur [...]. Quod postquam vetustate consumptum
est, jussit Dominus fieri templum, quod Salomon aedificavit opere mirifico, duas habens
partes, ut in tabernaculo. Ab utroque vero, scilicet a tabernaculo et a templo, nostra materialis
Ecclesia formam sumpsit. In cujus parte anteriori populus audit, et orat ; in sanctuario vero
clerus orat, praedicat, jubilat, et ministrat.»

73 Zum Lettner: J.E. Jung: The gothic screen: space, sculpture and community in the cathedrals
of France and Germany, ca. 1200-1400, Cambridge 2012; dies.: Seeing through Screens: The
Gothic Choir Enclosure as Frame, in: S.E.J Gerstl (Hg.): Thresholds of the Sacred: Architec-
tural, Arc Historical, Liturgical and Theological Perspectives on Religious Screens, East and
West, Washington 2006; M. Schmelzer: Der mittelalterliche Lettner im deutschsprachigen
Raum. Typologie und Funktion, Petersberg 2004.

74  Brilinger: Ceremoniale (Anm. 35), 141.

75  Ebd. 147f. (Palmweihe), 183 (Osterkerze).



236 Susanne Zeilhofer

chen das mittlere den somit exponierten Kreuzaltar iiberfangt in Analogie zum
Ziborium des Hauptaltares. Im Basler Miinster werden dagegen unter dem Lett-
ner drei Altire zusammengefasst und in einer kosmischen Gesamtschau vereint
(vier Arkaden). Fussend auf der oben erwihnten Kérpersymbolik (S. 245), die
den Kérper des Gekreuzigten dem Grundriss der Kirche eingeschrieben sicht, ist
der Altar auf der Mittelachse meist dem HI. Kreuz geweiht, um dem Volk das
Kreuzesopfer vor Augen und in direkten Bezug zur hinter dem Lettner vollzo-
genen Eucharistie zu stellen. In Basel jedoch aus der Mittelachse geriicke, steht
dieser Altar gleichsam auf einer Stufe mit dem Marien- und dem Himeriusaltar.
Maria als barmherzige Gnadenvermittlerin (medjatrix) steht fir das heilsge-
schichtliche Kontinuum: sie begleitet Geburt und Leben Jesu, ist Zeugin von Tod
und Auferstehung und reprisentiert durch ihre Fiirbitte zugleich das endzeitliche
Heil, schafft eine Bezichung zwischen dem Géttlichen und der Welt™. Diese Welt
wird ganz regional konkret im daneben situierten Himeriusaltar gefasst. Vom Al-
tarpatron Himerius (um 570-um 620), Apostel des schweizerischen Juragebietes,
ist historisch belegt einer Pilgerfahrt nach Palistina um das Jahr 610, auf deren
Heimreise er in zahlreichen Glaubenspriifungen auch mit einem Greif, Urbild
heidnischer Grausamkeit, konfrontiert gewesen war und diesen iiberwinden
konnte”. Mit diesem Patrozinium ist fiir die Glaubigen eine regionale Verortung

76  Das Marien-Patrozinium ist beim Lettner, an der Schwelle zum Chorbereich, auch ikonogra-
phisch bedeutsam. Maria, Typus der Kirche und Antitypus der porta clausa des Propheten
Ezechiel (Ez 44,2), durch welche Christus eingezogen ist, wird als porsa vitae / ianua salutis
bezeichnet; eine Tradition, die sich bereits bei Hieronymus festmachen lisst: Comm. in Ez.
Lib. XIII, cap. XLIV, Migne PL XXV, 430: «Pulchre quidam portam clausam, per quam so-
lus dominus Deus Israel ingreditur, et dux, cui porta clausa est, Mariam virginem intelligunt:
quae et ante partum et post partum virgo permansit.» Durch Maria als zweite Eva wird die
Tiir des Paradieses wieder aufgetan. Aufschlussreich fiir die Basler Situation mit dem Marien-
altar am Ubergang von Laienkirche zu Chorbereich und Hochalrar ist Petrus Damiani (um
1006-1072), der Maria in Beziehung setzt zur Lebensbrotrede des Johannes (Joh 6,26-58,
insb. 51): «Per cibum namque a paradisi sumus amoenitate dejecti, per cibum quoque ad
paradisi gaudia reparati. Cibum comedit Eva, per quem nos acterni jejunii fame multavit;
cibum Maria edidit, qui nobis coelestis convivii aditum patefecit.» S. Petri Damiani opp. Pars
seu tomus II. Sermones, Migne PL CXLIV, 743. Maria hat der Welt die <Speise> geschenke,
die den seit Eva verschlossenen Zutritt zum Paradies, zum himmlischen Festsaal, 6ffnet, und
deren Inkarnation im Zentrum des eucharistischen Geschehens am Hochalrar steht, zu dem
die beim Lettner ansetzende Chortreppe gleichsam eine Tiire 6ffnet. Maria 6ffnet durch ihre
Fiirbitte die via reconciliationis, ist aditus recuperationis, so Anselm von Canterbury: Oratio
LII - Ad sanctam virginem Mariam, Migne PL CLVIII, 954.

77  Die Legende des Eremiten Himerius ist in ihren Grundziigen vielen Heiligenviten vergleichbar.



Die Predigt der Steine 237

und Identifikationsméglichkeit geschaffen; zugleich ist Himerius Vorbild fir die
Anfechtungen cines jeden Einzelnen, die es zu bestehen gilt auf dem Weg zum
Partikulargericht des individuellen Sterbetages sowie dem allumfassenden Jiings-
ten Gericht, der Seelenwigung des Erzengels Michael — auch er Bezwinger Satans
in Gestalt eines Drachen. Der Altar mit dem Michaelspatrozinium findet sich in
Basel mittig auf dem Lettner und fuigt so das Jiingste Gericht als Fokus an expo-
nierter Stelle sinnenfillig mit ein.

Auf diesen Punket fihrt jeder christliche Lebensweg hin und diesen Weg
symbolisiert auch die Ausrichtung des Gebdudes als Ganzes. Dominierend ist die
Ost-West-Achse und von Osten fillt das Licht zuerst in den Kirchenraum, weist
auf den Hauptaltar, den heilen Ort des Chordienstes und des Stundengebets. Der
Westteil hingegen als dunkle Abendseite bedarf eines besonderen Schutzes. Die
Mittelachse der Kirche symbolisiert in Analogie zum teleologischen Verlauf der
Heilsgeschichte den Weg eines jeden Einzelnen von der Dunkelheit zum Licht, von
der Glaubensferne zum Glauben, den gesamtkirchlich der Erzengel Michael unter-
stiitzt, regional der heilige Himerius. Im Basler Miinster wird dieser Gedanke noch
zusitzlich unterstiitzt durch den im siidéstlichen Bereich des Mittelschiffs und
damit in Beziehung zum Himeriusaltar stchenden Drachentondo (nach 1185)™
des Schmuckfussbodens. Im rechten Glauben und im Vertrauen auf die Fiirsprache
Mariens gelingt es, iiber den Drachen, Sinnbild des Teufels, ganz real hinwegzu-
schreiten, wie es der Psalmist zusagt: «Uber Lowen und Vipern wirst du schreiten,
wirst zertreten Léwen und Drachen» (Ps 91,13).”° Der Basler Lettner leistet eine
Zusammenschau dieser Themenkomplexe und stellt als architektonisches Schwel-
lenelement zugleich die Briicke zu dem dahinterliegenden Mysterium dar, den Bli-
cken der Laien weitestgehend entzogen® und allenfalls akustisch fassbar.

Gegen Ende cines bewegten Lebens zicht er sich in die Einsiedelei zuriick und errichtet in Saint-
Imier (im Schweizer Jura) eine dem hl. Martin geweihte Kapelle, die rasch regen Zulauf erfihrt
und Wallfahresort wird. Die nach dem Tod des Himerius entstandene cella sancti Hymerii iiber-
trigt Kaiser Karl IIL im Jahr 884 dem Kloster Moutier-Grandval; 999 kommt Saint-Imier zu-
sammen mit Moutier an den Bischof von Basel. Gegen 1130 griindet der Basler Bischof Berthold
von Neuenburg die Zelle neu als Chorherrenstift. Attribut des Himerius sind die Klauen des von
ihm iberwundenen Greifen. Vgl. EW. Bautz: Art. Himerius, BBKL II, Nordhausen 1990, Sp.
875 mit weiterer Literatur; P.-O. Walzer: La vie des saints du Jura, Réclére 1979, 99-132.

78  Zum Drachentondo C. Jiggi: Gipsestrich mit Drachenmedaillon, in: Basler Miinster (Anm.
13), 100.

79  Vgl. den Beitrag von Caroline Schréder Field im vorliegenden Heft, S. 393-408.

80 J.E.Jung: Seeing through Screens (Anm. 73), 189 spricht von einem «focused glimpse oft he
most sacred space».



238 Susanne Zeilhofer

Im Hinblick auf die Symbolik des Kirchengebiudes als Ganzes sind fiir die er-
wihnte Schwellensituation auch die Portale miteinzubeziehen, die seit frithester
Zeit als Symbol Christi gedeutet wurden. Ein Betreten der Kirche wurde gleich-
gesetzt mit dem Betreten des Paradieses und Rupert von Deutz (11129) sah im
Seitenportal des Salomonischen Tempels ein Symbol der Seitenwunde Christi®'.
Bezugnehmend auf die Prophezeiung Mt 16,19, die Pforten der Unterwelt wiir-
den die Kirche Christi nicht iiberwiltigen, schrieb man den Kirchenportalen zu,
die Unglaubigen abzuhalten und in Barmherzigkeit den Glaubigen Zutritt zu ge-
wihren®, nach Auslegung des Augustinus insbesondere den Gerechten®.

Fur das Basler Miinster ver-
weist dies auf das wohl schonste
architektonische Element, die
Galluspforte am Nordquer-
haus, das ilteste romanische Fi-
g gurcnportal im deutschsprachi-
gen Raum®. Im Hauptfeld des
| Tympanons (Abb. 13) Chris-
tus auf einem Faldistorium in
der Bildtradition der Muaiestas

Domini, mit Siegesfahne und

Abb. 13

dem aufgeschlagenen Buch des Lebens, flankiert von Petrus zu seiner Rechten
und Paulus zur Linken. Hinter Petrus der Stifter in Proskynese, ein Modell seiner
Stiftung in den Hinden prisentierend — mit leicht geéfineter Tiir; auf der gegen-
iiberliegenden Seite seine Gemahlin, gefithrt von Petrus und zusitzlich beglei-
tet durch einen Engel. Unmittelbar oberhalb des Tympanons der Moment der
Auferstehung; nahezu licbevoll detailreich beobachtet wird geschildert, wie die
gesamte Menschheit aufersteht am Jiingsten Tag, geweckt von den Posaunenfan-
faren der Engel. Christus ist nun nicht, wie Regenass unter Einbezichung escha-
tologischer Konzepte des 12. Jahrhunderts véllig tiberzeugend aufgezeigt hat®,

84  Dazu ausfiihrlich H.R. Meier / Dorothea Schwinn Schiirmann: Baubeschreibung, in: Bas-
ler Minster (Anm. 13), 179-186; dies.: Schwelle zum Paradies. Die Galluspforte des Basler
Miinsters, Basel 2002; B. Boerner: Uberlegungen zum Programm der Galluspforte, in: Kunst
+ Architekrur in der Schweiz 45/3 (1994) 238-246.

85  N. Regenass: Drei Pforten zur Seligkeit. Die Galluspforte als Mittlerin zwischen Gegenwart
und Jingstem Gericht, BZGA 118 (2018) 203-229 mit jiingster Literatur und zahlreichen
Vergleichsbeispielen.



Die Predigt der Steine 239

als Richter dargestellt; er halt das Buch des Lebens in der Hand, seine Haltung
verweist auf seine zweite triumphale Riickkehr, den secundus adventus, an dem
sich die Menschheit am Ende aller Tage befindet. Die zweite Wiederkehr Christi
ist Auftakt zum Geriche, nicht der eigentliche Akt der Rechtsprechung.

Auch der Tursturz spart den Gerichtsakt aus und verweist sinnbildlich durch
die Parabel der klugen und der térichten Jungfrauen (Mt 25,1-13) auf den Jiings-
ten Tag, assoziiert die Trennung der Auferstandenen in Gut und Bose - eine ex-
plizite Darstellung des Endes bleibt jedoch aus.

Im Verlauf der Heilsgeschichte sind die zentralen Eckpunkte gottlicher Of-
fenbarung diec Schépfung, die Gesetzgebung am Sinai, Golgotha und das Jiingste
Gericht, die Erlésung. Alles innerweltliche Geschehen der Historie fithrt unaus-
weichlich auf diesen letzten Zielpunkt hin; Vergangenheit wie auch die jeweilige
Gegenwart sind durchsetzt von Prophezeiungen und Vorzeichen der messianischen
Verheissung, sind Typen des Heilshandelns Gottes. Die mittelalterliche Typologie
gliedert die Universalgeschichte in die Epoche vor der Theophanie und Gesetzge-
bung am Sinai (ante legem), die anschliessende Zeit unter dem mosaischen Gesetz
(sub lege) bis hin zur Geburt Christi und der mit der gottlichen Inkarnation anset-
zenden Gnadenzeit (sub gratia), welche bis zum Ende der Zeiten und der Parusie
Christi andauern wird. Diesen zeitlichen Rahmen zeigen die beiden das Tympanon
flankierenden Johanni auf: Johannes der T4ufer, der den Anbruch der Zeitspanne
sub gratia verkiindete, und Johannes der Evangelist, der fiir deren Schlusspunkt im
Jiingsten Gericht steht, das unmittelbar bevorsteht — angedeutet durch das aufge-
schlagene Buch des Lebens. In der knappen dem Einzelnen noch verbleibenden
Zeitspanne ist allein die Ecclesia der wahre Zufluchtsort, der Kirchenraum als Bild
der Arche rettet vor der Flut der Verdammnis, und das Kirchengebiude prifiguriert
das Paradies. Will man dorthin gelangen — wie der Stifter der Galluspforte durch
die einen zarten Spalt aufweisende Pforte des Modells seiner Stiftung —, so gilt es
moralisch Rechenschaft abzulegen, die Werke der Barmherzigkeit zu befolgen und
sich am Wort der Evangelien zu orientieren, wie es die seitlichen Pfeiler des Portals
und die Gewindefiguren als klare Handlungsanweisung vor Augen stellen.

Der Pforte kommt damit eine eminent wichtige Rolle zu. Sie markiert den
Ubertrite, sie ist der Ort, der eine moralische Hinterfragung fordert, sie hat es-
chatologische Bedeutung®. Die Tiirallegorie ist neutestamentlich gut fundiert,

86  Vgl. dazu grundsitzlich T. Bawden: Die Schwelle im Mittelalter. Bildmotiv und Bildort, Sen-
sus. Studien zur mirtelalterlichen Kunst 4, Koln 2014.



240 Susanne Zeilhofer

Christus selbst bezeichnet sich als Tur, durch die allein der Durchgang zum Vater
offen ist, doch gleichzeitig weist das Lukasevangelium darauf hin, dass der Weg
ein enger ist; den Ungliubigen und Siindern bleibt er verschlossen®”. Auch die
Liturgie tragt diesem Programm Rechnung, am eindrucklichsten in der Matutin
des Karsamstags, wenn die Domschiiler anstelle des iiblicherweise gesungenen
Liedes bei der Galluspforte ein deutsches Lied zum Verriter Judas anstimmen:
«O du armer Judas, was hastu gethon, / daz du gott den herren also verroten
hast? / Darumb miustu leyden in der helle pin, / Lucifers geselle mistu ewig sin, /
Kyrieleyson.»®. Die volkssprachlich gesungenen Verse zeigen in unmittelbarem
Zusammenhang mit der Liturgie der Osternacht, der Nacht der Nichte, die den
endgiiltigen Sieg Christi iber Siinde und Tod ins Zentrum stellt, eindringlich die
Konsequenzen siindigen Verhaltens und weisen gleichzeitig durch die Verortung
des Liedes im Raum zwischen der Galluspforte und den Altiren des heiligen Gal-
lus, welcher sich neben seiner missionarischen Titigkeit auch durch Heilungen
hervorgetan hatte, sowie des heiligen Paulus, Sinnbild der Umkehr und des We-
senswandels durch Christus, darauf hin, wie rechter Lebenswandel aussehen kann
und dass Umkehr jederzeit moglich ist.

Eine vergleichbare Rolle kam dem sog. Paradies oder Narthex zu, als Vorhalle

Ort der Vorbereitung, der Reinigung und Besinnung. Im Ceremoniale Brilingers

189

wird das Hauptportal® des Basler Miinsters als Ort der Biisserrekonziliation am

87  Vgl. Honorius Augustodunensis: Gemma animae I, CXXXVIII, Migne PL CVXXII, 587:
«Ostium quod inimicis obstar, et amicis aditum introeundi ostendit, est Christus qui per
justitiam obstans infideles a domo sua arcet, et fideles aditum ostendo per fidem introducit»;
sowie I, CLII (ebd. 591): «Portae quippe mortis sunt vitia et peccata. Portae vitae sunt fides,
baptisma, operatio. Per eum, qui intus respondet, diabolus intelligitur, qui de domo Ecclesiae
expellitur. Ipse quippe quasi fortis armatus atrium suum custodivit, dum hunc mundum quasi
jure possedit. Sed fortior superveniens eum expulit, spolia ejus distribuit (Matth. XII; Luc.
XI); dum Christus eum passione vicit, et Ecclesiam ab ejus jure eripuit. Mox ostium aperitur,
et episcopus ingreditur, quia Ecclesia ostium fidei Christo aperuit, et eum intra se devote re-
cepit. Episcopus ingrediens Pax huic domui dicit, quia Christus mundum ingrediens, pacem
hominibus contulit, quam resurgens a mortuis suis praebuit: Pax, inquit, vobis (Joann. XX).
Ter pax huic domui clamat, quia reconciliationem Ecclesiae per Trinitatem factam insinuat,
vel quia unus est Deus, una fides, unum baptisma (Ephes. 1V). [...] pontifex populum [...] ad
orationem invitat, quia infideles et impii non sunt salutandi, sed ad conversionem et poeni-
tentiam provocandi», womit auch ganz klar auf die der gegenwirtigen Kirche zukommende
Rolle bei der Heilsvermittlung rekurriert wird.

88  H. Brilinger: Ceremoniale (Anm. 35), 155.

89  Ausfithrlich dazu H.R. Meier / D. Schwinn Schiirmann (Hg.): Himmelstiir. Das Hauptportal
des Basler Miinsters, Basel 201 1.



Die Predigt der Steine 241

Griindonnerstag ausdriicklich als ostium paradisi (im Gegensatz zum andernorts
verwendeten porta/ianua maior) bezeichnet. Biisserinnen und Biisser, barfuss
und mit brennenden Kerzen, treten auf dem Platz vor der Kirche («in atrio ante
ecclesiam ad circulum se statuunt»*°) vor den Bischof, der auf einem Faldisto-
rium Platz genommen hat. Nach Bussakt und Absolution — und spitestens hier
wird die liturgische Bezugnahme auf das Tympanon der Galluspforte evident —
greift der in der Tur stehende Bischof die Biisser einzeln an der Hand und zicht
sic in die Kirche?, so wie auch Paulus die Frau des Portalstifters, am Handgelenk
haltend, Christus nachdriicklich empfiehlt. Die Wiedereingliederung in die Ge-
meinschaft der Glaubigen erfolgt durch die Ein-Fithrung des Bischofs durch die
Paradiestiir, an deren Spitze, im Scheitelpunkt der Archivolten, Abraham mit vier
Seligen im Schoss, begleitet von zwei Engeln mit Weihrauchfissern, den para-
diesischen Zustand anzeigt. In diesem Sinne fungiert das Hauptportal des Basler
Miinsters auch bei Leichenprozessionen als Himmelspforte, durch die der Leich-
nam in Prozession in die Kirche, ins Paradies, geleitet wird.

Hat der Glaubige schliesslich die porta iustitiae passiert und den sakralen
Raum betreten, spiegelt sich im Kircheninneren die Korperschaft der Ecclesia und
jeder einzelne Stein hat seine eigenen Qualititen, wobei die zubehauenen Qua-
dersteine, bearbeitet im héchsten Rang der Vollkommenheit, fiir die Heiligen,
die Reinen, stehen. Der wichtigste Stein des Gefuiges ist der Grundstein, dem der
Bischof in der Weihe das Kreuz aufdriicke: Christus, als Fels und Fundament der
Apostel und Propheten. Bereits im Neuen Testament werden die Apostel als Siu-
len bezeichnet (Gal 2,9) und so stehen die den Langhausweg siumenden Siulen
sinnbildlich fir die Apostel. Auch in Basel wird in den Rechnungsbiichlein der
Miinsterfabrik 1479/80 und 1480/81 ein Apostelzyklus im Langhaus erwihne,
der diese Symbolik noch bildlich unterstrichen haben diirfte.

Saulen® verweisen auf all diejenigen, die die Kirche geistig tragen und stiitzen
durch ihre Lehre, wobei der ausdifferenzierte Schmuck der Kapitelle die Worte
der Heiligen Schrift anzeigt, die zum Gegenstand der Betrachtung und des Le-
bens gemacht werden sollen, wenn man an ihnen voriiberzieht auf dem Weg zum
Alrar; die damit abgeschrittene Raumlinge verweist ihrerseits noch einmal auf

90 H. Brilinger: Ceremoniale (Anm. 35), 156.

91 Ebd. 158: «et episcopus stans iuxta hostium ecclesiae singulos penitentes manu ad ecclesiam
trahit.»

92  Grundsitzlich B. Reudenbach: Saule und Apostel. chrlcgungen zum Verhiltnis von Archi-
tektur und architekturexegetischer Literatur im Mittelalter, FMSt 14 (1980) 310-351.



242 Susanne Zeilhofer

den Verlauf der Heilsgeschichte und das in ihr wandernde Gottesvolk — seit der
Patristik steht die Linge durchgehend als Raummetapher fiir die Zeit — eine Zeit,
deren Verlauf im Chorbereich noch einmal prizise zusammengefasst wird.

Die zum Chorumgang weisenden szenischen Kapitelle der Biindelpfeiler zei-
gen vom biblischen Siindenfall (nérdliches Kapitell) iiber den Greifenflug Alex-
anders des Grossen als Zeichen menschlicher Hybris, durch welche Tod und Ver-
lust in die Welt gekommen sind, den weiteren Gang der Heilsgeschichte: die von
Siinde und Leid bedrohte Existenz des Menschen und dessen Kampf gegen das
Bose, Ritter im Gefecht gegen wilde Tiere (Baren, Stiere, Drachen und zwei Lé-
wen). Durch die den Metamorphosen Ovids entnommene Erzihlung der beiden
ungliicklich Liebenden Pyramus und Thisbe, die zu Typologien Christi und der
menschlichen Seele werden, enthalt das anschliessende Kapitell ein Sinnbild der
Erlésung durch den Opfertod Christi am Kreuz, vor dessen bildlicher Darstel-
lung die Kapitellkunst mit nur ganz wenigen Ausnahmen grundsitzlich zuriick-
schreckte. Abgeschlossen wird der Zyklus dann am siidlichen Kapitell mit dem
eschatologischen Ausblick: der Opferung Isaaks und dem Zustand der Seligkeit
in Abrahams Schoss, den bereits die Archivolten des Hautportals in Aussicht ge-
stellt hatten.

Es wird damit bildlich komprimiert die den Kosmos umfassende Heilsge-
schichte skizziert in einem horizontalen Kreis um das sakrale Zentrum herum,
in dem in der Eucharistie Christus tagtiglich gegenwirtig ist. Zugleich entwi-
ckelt sich diese zeitliche Dimension auch in der Vertikalen: in der Vierungskryp-
ta wie auch dem leicht 6stlich dariiberliegenden Chorscheitel befand sich je ein
den hll. Johannes dem Téufer und Johannes dem Evangelist geweihter Altar, die,
wie mehrfach gezeigt, das fiir das Basler Miinster prominente heilsgeschichtliche
Kontinuum verkorpern und auf den verweisen, dessen Erlosungsopfer am Hoch-
altar im Zentrum steht, auf den alle Bedeutunggslinien zulaufen.

Die reiche Vielfalt der Ausdeutungen der Heilsgeschichte in Architektur und
Skulptur soll abschliessend noch an einem ebenso eigenwilligen wie liecbenswerten
Detail des Basler Miinsters gezeigt werden. Blickt man von aussen auf den 6stlichs-
ten Punkt des Chorhauptes, so sicht man sich zwei siulentragenden Elefanten ge-
geniiber, das Fenster rahmend und nach Osten blickend. Uber Elefanten weiss man
im Mittelalter vor allem aus antiken Berichten Bescheid, etwa bei Plinius (Hist.
nat. VIII) und vor allem durch den Physiologus, eine frithchristliche Naturlehre
und -deutung. Plinius und andere hatten die nur gering ausgeprigten sexuellen
Neigungen des Elefanten und sein Verbergen des Geschlechtsaktes betont, weswe-



Die Predigt der Steine 243

gen der Elefant immer wieder als Sinnbild der Keuschheit angefiihrt wird und er
hier als quasi externer Abschluss des Chorbereichs einen sinnenfilligen Platz ein-
nimmt. Der Physiologus aber geht noch einen Schritt weiter und berichtet, dass
der Elefant, wenn er doch einmal um Fortpflanzung besorgt sein sollte, sich auf
den Weg nach Osten mache in die Nihe des Paradieses. Dort sei der Ursprung der
Pflanze Mandragora®, die das Weibchen zu sich nihme, um es dann ihrem Ge-
fahrten anzubieten. Die Parallelen zur Erzihlung des biblischen Stiindenfalls sind
offensichtlich und das Elefantenpaar wird immer wieder auf das erste Menschen-
paar ausgedeutet. Ebenfalls in Analogie zum Bericht der Genesis ist der Erzfeind
des Elefanten nach Ausweis des Plinius und anderer die Schlange (Drache), gegen
die der minnliche Elefant anzukdampfen hat, wihrend das Weibchen im Wasser
das Jungtier zur Welt bringt. Konrad von Wiirzburg, der in der zweiten Hailfte des
13. Jahrhunderts in Basel lebte und in der Magdalenenkapelle des Miinsters seine
letzte Ruhe fand, stellte diese Schilderung des Physiologus in Bezichung zur Er-
16sung, der wahren Geburt des Menschen durch die Taufe®®. Und passenderweise
befand sich der Taufstein im Basler Miinster auch lange Zeit in allernichster Nihe
im Chor. Der Physiologus berichtet vom Elefanten weiter, er habe keine Knie-
gelenke und sei infolgedessen unfihig, sich nach einem Sturz wieder zu erheben.

Das vorgingig assoziierte Bild vom Siindenfall kann damit abgerundet erginzt

93  Gemeint sind Alraunen, giftige Ritual- und Heilpflanzen, auch im Alten Testament als Aph-
rodisiakum oder empfingnissteigerndes Mittel bekannt (dudaim genannt, Gen 30, 14-16 /
Hld 7, 14, in der revidierten Lutheriibersetzung: Liebesipfcl). Hervorgehoben wurde stets
die oftmals einer menschlichen Gestalt dhnelnde Wurzelform. Hildegard von Bingen sicht
in der unbehandelten Alraune den Teufel wohnen: Physica I cap. 56 / Hildegardis Abbatis-
sae Subtilitatum Diversarum Naturarum Creaturarum Libri Novem, Paris 1855, Migne, Sp.
1151 «Mandragora calida est et aliquantulum aquosa, et de terra illa, de qua Adam creatus
est, dilatata est; homini aliquantulum assimilatur. Sed tamen herba hacec, et propter similitu-
dinem hominis, suggestio diaboli huic plus quam aliis herbis adest et insidiatur. Unde etiam
secundum desideria sua homo, sive bona, sive mala sint, per eam suscitatur, sicut etiam olim
cum idolis fecit.»
94  Konrad von Wiirzburg, <Got gewaltic, was du schikest> (C 1), V. 150-154:
150 alsam der helfant mitgenuhe

in wasser luterlich gevar

enpfahet siner kinde fruht,

also enpfienc uns und, wider gebar

din tof, der sunde schuhet.
C KonrW 1, hg. von M. Braun und S. Seidl, in: Lyrik des deutschen Mittelalters, online
hg. von M. Braun, S. Glauch und E. Kragl, http://www.ldm-digital.de/. Veroffentlicht seit
01.01.2019 / besucht am 08.08.2020.



244 Susanne Zeilhofer

werden: Den gestiirzten Elefanten kénnen, so die Erzihlung, weder ein einzelner
grofer, noch zwélf weitere Elefanten aufrichten, wohl aber ein ganz kleines junges
Tier. Analog erretteten den Menschen weder das alte Gesetz (der grofie Elefant),
noch die Propheten (die 12 Elefanten) - erst Christus, der sich als Mensch er-
niedrigte, erl6ste die Menschheit. Konzentriert zusammengefasst spiegelt so auch
dieses kleine Skulpturenpaar die christlich gedeutete Menschheitsgeschichte.
Planen und Bauen im Mittelalter umfasste mehr als Ingenieurswissen und
Bauhandwerk. Es wurde einer geistlichen Ausdeutung unterzogen und in diesem
Sinn ist auch die gesamte Orientierung des Basler Miinsters als physischer Bau-
korper auffillig, es ist nicht geostet. Es liegt nordéstlich, zur Sommersonnwende.
Sonnwenden sind Symbole fiir Zeitenwenden. Seit dem S. Jahrhundertist der Tag
der Sommersonnwende, der 24. Juni, mit Johannes dem T4aufer verbunden, der,
wie gezeigt, an zahlreichen prominenten Stellen im Basler Miinster erscheint. Er
weist prophetisch auf Christus hin und es gehort zum Eindricklichsten, wenn
alljahrlich am Johannistag frihmorgens um 5 Uhr in der Krypta die aufgehende
Sonne exakt durch das Fenster an die riickseitige Kryptenwand falle. Dem Lumen
Christi der Osternacht gleich erhellt der erste Sonnenstrahl die Krypta, in der
allegorischen Ausdeutung den Schoss Mariens, aus dem derjenige entspringt, auf
den Johannes der Téufer in seiner Predigt hingewiesen hatte. Urspriinglich mit
einem offenen Kryptaumgang noch weitaus eindriicklicher, wenn aus der Tiefe
das Licht im noch dunklen Miinster nach oben steigt zum Hochaltar - dort, wo
mit dem Vollzug der Eucharistic die eigentliche Zeitwende angedeutet ist. Das
dichte Zeitgefuge der Galluspforte, das geistliche Abschreiten der Heilsgeschich-
te im Miinster — vertikal wie horizontal - all diese Beziige, in die diese Ausfiih-
rungen einen kleinen Einblick zu geben versucht haben, werden am Johannistag
eindriicklich gebiindelt, wenn dann, und nur dann, das Miinster an diesem Tag
der Zeitenwende auf der Linie der aufgehenden Sonne liegt und mit den beiden
Elefintchen die gesamte Ecclesia praesens nach dem Paradiesgarten blicke.

Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: Rekonstruktionsvorschlag des karolingischen Miinsters, Rekonstruktion M. Ber-
nasconi, archaeolab, 2019.

Abb. 2: Karolingisches Miinster, Schnitt mit Befundplan, Rekonstruktion M. Bernasconi,
archaeolab, 2019.

Abb. 3: St. Gallen, Rekonstruktionszeichnung des Klosters nach dem Klosterplan (K. La-
sius). R. Rahn: Geschichte der Bildenden Kiinste in der Schweiz. Von den Altesten
Zeiten bis zum Schlusse des Mittelalters. Ziirich 1876.



Die Predigt der Steine 245

Abb. 4: Miniatur zu Ps. 23, Utrecht Psalter, Utrecht University Library, Ms. 32, fol. 13v;
mit freundlicher Genehmigung durch Frans Sellies, Special Collections, Utrecht Uni-
versity Library.

Abb. 5: S. Giovanni in Laterano (Rom) mit konstantinischem Fastigium, Rekonstruktion
S. de Blaauw; mit freundlicher Genehmigung derselben, Faculteit de Letteren, Rad-
boud Universiteit Nijmegen.

Abb. 6: Rekonstruktionsvorschlag des frithromanischen Miinsters, Rekonstruktion M.
Bernasconi, archaeolab, 2019.

Abb. 7: Frithromanisches Miinster, Schnitt mit Befundplan, Rekonstruktion M. Bernas-
coni, archaeolab, 2019.

Abb. 8: Rekonstruktionsvorschlag des spitromanischen Miinsters, Rekonstruktion M.
Bernasconi, archaeolab, 2019.

Abb. 9: Spitromanisches Miinster, Schnitt mit Befundplan, Rekonstruktion M. Bernas-
coni, archaeolab, 2019.

Abb. 10: Hochchor des Miinsters mit Blick auf den offenen Chorumgang, Rekonstrukti-
on M. Bernasconi, archaeolab, 2019.

Abb. 11: Baumeistertafel (um 1200), inneres nordliches Seitenschiff, Westwand des Ge-
orgsturms, eigene Aufnahme.

Abb. 12: Angelo dal Cortivo (nach Francesco di Giorgio), Kérperproportionen des Men-
schen, eingeschrieben in Kirchengrundrisse, Budapest, Metropolitan Ervin Szabé
Library, Zichy Codex, fol. 138; mit freundlicher Genehmigung durch S. Tibor, Ab-
teilungsleiter Hauptstidtische Bibliothek Ervin Szabd, Budapest.

Abb. 13: Nordquerhausfassade, Tursturz und Tympanon der Galluspforte (um 1170),

eigene Aufnahme.
Abb. 1,2,6-10 mit freundlicher Genehmigung durch M. Bernasconi, archacolab.



246 Susanne Zeilhofer

Abstract

Das Basler Miinster in seiner heutigen Gestalt blickt auf eine iiber 500jihrige Bauge-
schichte zuriick und die vorliegenden Ausfuhrungen fragen nach geistesgeschichtlichen
und politischen Rahmenbedingungen einzelner Bauphasen sowie den Auswirkungen von
kirchlichen Reformen auf den Bau des Miinsters. Dariiber hinaus werden Elemente des
spitantiken kaiserlichen Hofzeremoniells wie auch Bezugnahmen auf rémische Form-
sprache und Liturgie aufgezeigt.

Kirche als Sakralbau ist nicht zu verstehen ohne ihre Wurzeln in der Spitantike, sowohl
im Hinblick auf die bauliche Ausgestaltung als auch beziiglich ihrer symbolischen Deu-
tung. Bereits die Kirchenviter sahen im Tempel Salomos die Prafiguration Christi und der
Ecclesia, womit zunichst die Gemeinschaft der Glaubigen und seit Beginn des 4. Jahrhun-
derts allmihliche auch der Kirchenbau umrissen ist. In einem zweiten Schritt wird daher
am Beispiel des Basler Miinsters nach einzelnen Teilen der Kirche als materiellen Sinntra-
gern gefragt und ein Blick auf Architekturdeutung und Gebiudeallegorese geworfen, auf
den Zusammenhang von materiellem Kirchenbau und spiritueller Gemeinschaft (ecclesia
corporalis / ecclesia spiritnalis).

The Basel cathedral as we see it today reveals over 500 years of construction history and
this essay intends to examine the intellectual history and the political framework of es-
sential phases of construction as well as what effects church reforms had on the building
of the cathedral. Furthermore, elements of the late antique imperial court ceremony and
references to Roman formal language and liturgy are presented.

Church as part of ecclesiastical architecture cannot be understood without considering
its roots in late antiquity, both in terms of construction and in terms of its symbolic in-
terpretation. The Church Fathers already considered the famous Temple of Solomon a
prefiguration of Christ and Ecclesia — which initially outlined the community of believers
and, starting from the beginning of the 4th century, gradually included the church build-
ing itself. This initiated the interpretation of a church building as being a carrier meaning,
For this reason, selected parts especially of the Basel cathedral are discussed as such mate-
rial carriers of meaning. Focal points are theological aspects of architectural elements and
building allegories as well as the connection of material church construction and spiritual
community (ecclesia corporalis / ecclesia spiritualis).

Susanne Zeilhofer, Basel



	Die Predigt der Steine : Gedanken zur Theologie der Münsterarchitektur

