
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 3-4

Artikel: Die Predigt der Steine : Gedanken zur Theologie der Münsterarchitektur

Autor: Zeilhofer, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Predigt der Steine

Gedanken zur Theologie der Münsterarchitektur

«Da stand nun der ruhmreiche Karl an
einem hellen Fenster, strahlend wie die Sonne

beim Aufgang, geschmückt mit Gold und
Edelsteinen, gestützt auf Haito, so hiess der

Bischof, den er einst nach Konstantinopel
geschickt hatte [...]»1

BischofHaito entstammte einer südalamannischen Adelsfamilie und wurde im

Jahr 802/806 auf den Basler Bischofssitz berufen. Er zeigte eine ausgeprägte

Bindung an das karolingische Königshaus, welches die Stadt am Rheinknie als

gewichtigen Stützpunkt für die Anbindung der südlichen Randregionen des

Reichs entschieden protegierte. Haito gehörte zum engsten Vertrautenkreis
Karls des Grossen und war 811 auch Mitunterzeichner von dessen Testament.

Unter ihm erblühte das Basler Bistum und bekam mit seiner ersten Kathedrale,
dem so genannten Haito-Münster, ein erstes Wahrzeichen2.

Bei ihm sollen die folgenden Überlegungen ihren Ausgangspunkt nehmen.

In einem ersten Schritt steht dabei die Frage im Zentrum, in welchem
geistesgeschichtlichen und kirchenpolitischen Milieu der Bau der ersten Basler Kathedrale

zu verorten ist. Zwei Beispiele sollen verdeutlichen, wie durch das Zitieren
einzelner architektonischer Elemente aus Vorgängerbauten komplexe
Zusammenhänge erzeugt und tiefere Sinnebenen hergestellt werden können. In einem

zweiten Teil sollen am Beispiel des 1019 geweihten Heinrichsmünsters Fragen

1 «Stabat autem gloriosissimus regum Karolus iuxta fenestram lucidissimam, radians sicut sol

in ortu suo, gemmis et auro conspicuus, innixus super Heittonem; hoc quippe nomen erat epi-

scopi ad Consantinopolim quondam destinati.», H.F. Haefele (Hg.): Notkeri Balbuli Gesta

Karoli Magni, MGH SS. rer. Germ. N. S. 12, Berlin 1959, 56f.

2 Auf die vieldiskutierte Frage nach einer möglichen vorkarolingischen Bischofskirche kann in
diesem Zusammenhang nicht eingegangen werden. Der Bischofssitz befand sich primär in
Kaiseraugst. Es ist aber durchaus möglich, dass auf dem Münsterhügel ein früherer römischer

Gebäudekomplex als christliches Kultgebäude genutzt wurde. Aus einem zeitgenössischen

Lobgedicht auf Bischof Haito ist ein zerfallener Vorgängerbau fassbar, der in formidabler
Weise ersetzt wurde; H.R. Sennhauser: Das Münster des Bischofs Haito, Bodenfunde aus

Basels Ur- und Frühgeschichte, Basel 1983, 79-84.

IhZ 3.4/76 (2020) S. 211-246



212 Susanne Zeilhofer

zur Symbolik des Kirchengebäudes vor dem Hintergrund der mittelalterlichen

Liturgieallegorese gestellt werden. Im Zentrum stehen dabei die für das Basler

Münster bedeutenden Themen von Zeitlichkeit und Zeitenwende.

Doch zurück zum Ausgangspunkt.
Das Bistum Basel wird Mitte des 8. Jahrhunderts im Rahmen der

Reorganisation der fränkischen Reichskirche unter den Karolingern definitiv fassbar.

Seine administrative Ausgestaltung vollzog sich in Anlehnung an die fränkische

Königsdynastie und der genannte Bischof Haito3, geboren 763, betritt die

Bühne.

Auf diesen Haito geht die erste archäologisch fassbare Kathedrale zurück

- er ist Abt-Bischof der karolingernahen Reichenau und 805 bis 823 Bischof

in Basel, Spitzendiplomat im Dienst Kaiser Karls des Grossen4 und allgemein
hoch geachteter, gelehrsamer und ebenso edler wie bescheidener Mensch. Im

Zuge des allgemeinen Reformprogramms der 789 erlassenen Admonitio generalis5

Karls des Grossen, welche an alle Bistümer versandt wurde als Instrument

zur Umsetzung der umfassenden Reformbestrebungen vor Ort, verlieh Haito
dem Basler Bistum zwischen 806 bis 813 erstmals eine bischöfliche Gesetzgebung,

die sog. Capitula ecclesiastical : ein 25 Punkte zählendes geistliches Re-

3 E. Tremp: Art. Haito [Heito], HLS VI, Basel 2007,47f. Zur Bedeutung Haitos: ders.: Le plan

carolingien de Saint-Gall et la Règle de saint Benoît, in: Y. Coativy (Hg.): Landevennec 818-

2018. Une abbaye bénédictine en Bretagne, Rennes 2020.
4 Haito leitete mit weltlichen Amtsträgern 811 eine Gesandtschaft nach Byzanz, die die Aner¬

kennung des Kaisertitels Karls des Grossen durch den oströmischen Kaiser zum Ziel hatte.

5 H. Mordek, K. Zechiel-Eckes, M. Glatthaar (Hg.): Die Admonitio generalis Karls des Gro¬

ßen, MGH, Fontes iuris Germanici antiqui in usum scholarum separatim editi 16, Hannover
2012. - Die Admonitio generalis gilt als erstes programmatisches Kapitular und wohl berühmtester

Erlass Karls des Großen; erarbeitet in kleinem Kreis cum sacerdotibus et consiliariis nos-

tris, wurde sie am 23. März 789 ausgestellt und durch Königsboten (missi dominici) primär
den Bischöfen des Reichs übermittelt. Der Text setzt sich zusammen aus Konzilskanones aus

der Collectio Dionysio-Hadriana sowie Reformvorschriften für Klerus und Laien und bündelt
«die Autorität einer Urkunde, die Verbindlichkeit eines Briefes und die Uberzeugungskraft
einer Predigt» (S. 29 der Einführung zur Edition). 36 Textzeugen untermauern die Bedeutung

dieser zu den am dichtesten überlieferten Kapitularien zählenden Verlautbarung.
6 Haitonis episcopi Basileensis capitula ecclesiastica, in: K. Ubl et al. (Hg.): Capitularia. Edi¬

tion der fränkischen Herrschererlasse, Köln 2014ff. URL: https://capitularia.uni-koeln.de/
capit/ldf/bk-nr-177/ (abgerufen am 29.06.2020); MGH Cap.Ep. I, 203-219. - Kapitularien,
«königliche, das heißt von den fränkischen Herrschern ausgehende, meist in Kapitel gegliederte

Satzungen und Verlautbarungen gesetzgeberischen, administrativen, auch religiös-belehrenden

Charakters, bei deren Abfassung bzw. Erlaß oft die Großen des Reichs mitwirkten»

(H. Mordek: Leges und Kapitularien, in: Die Franken - Wegbereiter Europas. Vor 1500



Die Predigt der Steine 213

gelwerk mit Richtlinien für die Priester seines Bistums und zur Belehrung der

Laien7.

Die Kapitularien Bischof Haitos gliedern sich in drei Themenbereiche, wobei

das Hauptaugenmerk auf einer fundierten Ausbildung des Klerus ruht.
Gefordert werden Kenntnis der wichtigsten Gebete, lateinisch wie volkssprachlich

(«tarn latine quam barbarice»), ein theologisches Grundverständnis dogmatischer

Themen8 sowie der Sakramente, insbesondere von Taufe und Firmung,
und eng damit einher geht die Forderung nach Kenntnis der wesentlichen li-

Jahren: König Chlodwig und seine Erben, Mainz 1996,488-498 [488]), waren das wichtigste
Instrument zur Herrschaftsausübung im Frankenreich, insbesondere Karls des Grossen. Aus

der umfangreichen Literatur zum Thema die grundlegende Studie: F.L. Ganshof (unter
Mitwirkung von B. Franz-Will; aus dem Niederländischen übertr. v. W.A. Eckhardt): Was waren

die Kapitularien?, Darmstadt 1961; H. Mordek: <Karolingische Kapitularien>, in: ders.

(Hg.): Uberlieferung und Geltung normativer Texte des frühen und hohen Mittelalters. Vier

Vorträge, gehalten auf dem 35. Dt. Historikertag 1984 in Berlin, Quellen und Forschungen

zum Recht im Mittelalter 4, Sigmaringen 1986, 25-50; C. v.Rhijn: Shepherds oft he Lord.
Priests and Episcopal Statues in the Carolingian Period, Cultural Encounters in late antiquity
and the Middle Ages 6, Brepols 2007. - Die Erlasse wurden kopiert und über das ganze Reich

verteilt, s. H. Mordek: Bibliotheca capitularium regum Francorum manuscripta. Überlieferung

und Traditionszusammenhang der fränkischen Herrschererlasse, MGH Hilfsmittel 15,

München 1995. - Mit den Jahren 806-813 gehören die Kapitularien Haitos zu den ersten
erlassenen Statuten; früher datieren nur Theodulf von Orléans (798-817/18), die Capitula
Parisiensia (800), Bavarica (800-813) und Corbeiensia (803/05) sowie Gerbald von Lüttich
(801/02-809).

7 Vgl. die Einleitung Bischof Haitos zum Regelwerk: «Haec capitula quae sequuntur, Haito
Basilensis ecclesiae antistes et abbas coenobii, quod Augia dicitur, presbyteris suae dioeceseos

ordinavit, quibus monerentur, qualiter se ipsos ac plebem sibi commissam caste et iuste regere

atque in religione divina confirmare deberent.» Um die Wende zum 9. Jahrhundert entstehen

derartige Episkopalstatuten flächendeckend im Reich, konkretisieren bzw. adaptieren das

allgemeine Reformprogramm. Die Vorschriften stellen die Brücke dar zwischen dem kaiserlichen

Hof, dem hohen Klerus und den zahlreichen Ortsgeistlichen, binden jeden einzelnen

Priester des Reichs und damit auch die diesem anvertrauten Laien über den Ortsbischof an
das normgebende Zentrum. Dahinter stehen die Ideen von Disziplin und Vereinheitlichung:
so wie das Mönchtum nunmehr ausschliesslich aufdie Benediktregel festgelegt wird, soll auch

für die Kleriker ein fest definierter Rahmen geschaffen werden; «they were to provide the

secular clergy with a code of behaviour of authority similar (though not equal) to that of a

régula for monks and a lex for laymen. This made them more than mere directions, but a

disciplina carried by episcopal authority, with [...] consequences for those who decided to ignore
it.» Rhijn : Shepherds (Anm. 6),48.

8 Haito: Capitula (Anm. 6), c. 5 «Quinto, ut sciant, quid sit sacramentum baptismatis et

confirmationis, et quale sit mysterium corporis et sanguinis domini, quomodo in eisdem mys-
teriis visibilis creatura videtur et tarnen invisibilis salus ad aeternitatem animae subministra-

tur, quod in sola fide continetur.»



214 Susanne Zeilhofer

turgischen Bücher. Neben vergleichbaren Regelsammlungen aus karolingischen

Tagen widmet sich Haito besonders detailliert den liturgischen Pflichten des

Klerus. Geistliche ohne das dementsprechend notwendige Wissen verglich er im

Rückgriff auf Mt 15,14 / Lk 6,39 mit einem Blinden, der einen Blinden führt,
wobei am Ende beide in die Grube fielen9. Die frühen karolingischen Kapitularien

verbinden mit der Kenntnis der liturgischen Bücher Vorschriften zur
Reinheit10 sowohl der im Ritus verwendeten Geräte als auch der Kirche als Gebäude

insgesamt. Auf eine lange Tradition zurückblicken kann dabei insbesondere die

von Haito explizit ausgesprochene Vorschrift, dass Frauen sich dem Altar nicht
nähern dürften; weder um Opfergaben zu bringen, noch wenn ein Altartuch
gewaschen werden müsse. Ein Priester habe selbiges dann vom Altar nehmen und

es an der Altarschranke zum Waschen zu übergeben, wo es anschliessend wieder

entgegenzunehmen sei11.

Solche Vorschriften verdeutlichen das entschiedene Bestreben der karolingischen

Kirchenreform, die kultische Reinheit (wieder)her- und sicherzustellen,

welches 816 in den Beschlüssen der Reichssynode von Aachen gipfelt (Institu-
tiones Aquisgranenses /Institutio canonicorum). Nach dem Vorbild Chrodegangs

von Metz (t 766), der seine Kleriker zum gemeinschaftlichen Leben an der

Bischofskirche verpflichtet hatte, wird Kanonikern der gemeinsame Gottesdienst

mit Chorgebet sowie das Gemeinschaftsleben in einem abgeschlossenen Areal

9 Haito: Capitula (Anm. 6), c. 6 «Sexto, quae ipsis sacerdotibus necessaria sunt ad discendum,
id est sacramentarium, lectionarius, antiphonarius, baptisterium, compotus, kanon paeniten-
tialis, psalterium, homeliae per circulum anni dominicis diebus et singulis festivitatibus aptae.
Ex quibus omnibus, si unum defuerit, sacerdotis nomen vix in eo constabit, quia valde pericu-
losae sunt evangelicae minae, quibus dicitur : Si caecus caeco ducatum praestet, ambo infoveam
cadunt. »

10 Zur Frage der kultischen Reinheit s. A. Angenendt: «Mit reinen Händen». Das Motiv der

Reinheit in der abendländischen Askese, in: Herrschaft, Kirche und Kultur. Beiträge zur
Geschichte des Mittelalters. FS F. Prinz, Stuttgart 1993, 297-316.

11 Haito: Capitula (Anm. 6), c. 16 «Sexto decimo, ut unusquisque hoc provideat, ut mulieres
ad altare non accédant nec ipsae deo dicatae in nullo ministerio altaris intermisceantur. Qirod
si pallae altaris lavandae sunt, a clericis abstrahantur et ad cancellos feminis tradantur et
ibidem repetantur. Similiter et presbyteri, cum oblata ab eisdem mulieribus offeruntur, ibidem

accipiantur et ad altare deferantur.» Noch restriktiver Hinkmar von Reims, MGH Cap.Ep.

II, 3-45, c.3, der vorschreibt, ein Priester habe die Altarwäsche selbst in speziell dafür
vorgesehenen Becken zu waschen. Der Altarraum, die liturgischen Geräte wie auch die Kirche als

Ganzes müssen sich durch vollständige Reinheit auszeichnen, s. D. Iogna-Prat: Lieu de culte

et exégèse liturgique à l'époque carolingienne, in: The Study of the Bible in the Carolingian
Era, Medieval Church Studies 3, Brepols 2003, 215-244.



Die Predigt der Steine 215

vorgeschrieben - die Domkapitel entstehen: für Basel erstmals bezeugt um 830

in den Verbrüderungsbüchern der Abteien Reichenau und St. Gallen12.

Bischof Haitos Kapitularien entsprechen klar der Tendenz, die Vielfalt
früherer Lebensformen zu Gunsten einheitlicher Standards im Interesse einer

Stärkung der Reichskirche, der Reichseinheit, zu beenden; dem engsten kaiserlichen

Beraterkreis angehörend, in personeller Nähe und loyaler Affinität zu Karl dem

Grossen setzt er die renovatio imperii auf Diözesanebene entschieden um, was

auch Auswirkungen auf seine Kathedrale haben muss.

Was nun Karl den Grossen und den Kirchenbau betrifft, so ist das entsprechende

Schlagwort hier die Aachener Pfalzkapelle. Diese greift ganz klar über

San Vitale in Ravenna den Typus byzantinischer Palastkirchen auf und nimmt
Bezug aufdie Hagia Sophia in Konstantinopel, den grössten christlichen Zentralbau

seiner Zeit - ihrerseits auf dem Vorbild des Salomonischen Tempels fussend.

Karl der Grosse demonstriert mit seinem < neuen Tempel >, einem monumentalen

Herrschaftszeichen, seine Verantwortung. In der Nachfolge König Salomos, als

neuer rex Christianus, übernimmt er Sorge und Verantwortung für die Christenheit

und beansprucht damit eine Rolle, die zuvor der byzantinische Kaiser
innehatte.

Haito macht mit seinem Neubau zweierlei: Karl der Grosse hatte die Aachener

Pfalzkapelle als ein zweites Rom errichten lassen; in Fortsetzung der Tradition

des antiken Römischen Reiches sollte seine Herrschaft als Gottes heiliger
Wille im christlichen Sinne legitimiert werden. Und im Kleinen nimmt auch

Haito eine Anknüpfung an römische Formsprache vor, was im Folgenden an zwei

architektonischen Merkmalen gezeigt werden soll.

Damit stellt er sich zweitens als Chefberater Karls loyal zum Herrscher,
unterstreicht dessen Reform inhaltlich mit klarer Deutlichkeit durch das Etablieren

eines Domkapitels, sowie durch die erwähnte Abfassung seiner Capitula - welche

natürlich auch bauliche Konsequenzen haben; der erwähnte Passus mit den

liturgischen Tüchern und den Frauen lässt sich beispielsweise nur über physische

Abschrankungen realisieren.

Was geschieht konkret? Haito lässt auf dem Münsterhügel13 auf keltisch-rö-

12 Spätestens ab der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts wohnten die Domherren jedoch in
Häusern um das Basler Münster, die vita communis hatte sich zu diesem Zeitpunkt schon

wieder aufgelöst.
13 Zu Entwicklung, Nutzung und Funktion des Münsterplatzes F. Pajor: Münsterhügel und

Münsterplatz, in: H.R. Meier / D. Schwinn Schürmann / M. Bernasconi / S. Hess / C. Jäggi



216 Susanne Zeilhofer

mischen Vorgängerbauten Bischofspfalz und Domkirche erbauen. Der spätrömische

Kastellbereich wird umgeformt zum bischöflichen Immunitätsbereich14 und

die ecclesia Basilieensis, vormals in Kaiseraugst, findet damit ihre institutionelle

Erneuerung, als Wiedergründung am neuen Ort.

Abb. 1 Abb. 2

Das Haito-Münster15 (Abb. 1 & 2) muss zwischen 802/805 und 823 erbaut

worden sein, parallel zur Basilika auf der Reichenau (816); es war mit 52 Metern

Länge16 bereits von beachtlichem Ausmass, verglichen mit dem heutigen Grund-
riss. Die Westfassade flankierten zwei Rundtürme. Neben dem Hauptschiff ist

an der Südseite ein Seitenschiff archäologisch nachgewiesen, an der Nordseite

zumindest wahrscheinlich, so dass eine dreiteilige Anlage anzunehmen ist17. Von

diesem Bau existieren noch Mauerreste im Boden, aber kein aufgehendes
Mauerwerk mehr. Der erhöhte Chor endete gerade und lag über einer unterirdischen

/ A. Nagel / F. Pajor: Das Basler Münster, Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt 10,

Bern 2019, 28-55; zu den Vorgängerbauten M. Bernasconi: Vorgängerbauten, in: ebd. 70-95

(70-76) mit weiterer Literatur.
15 H.R. Sennhauser: Das Münster des Bischofs Haito, in: P. Heman (Hg.), Bodenfunde aus Ba¬

sels Ur- und Frühgeschichte, Basel 1983, 79-84; R. Marti: Kirche und Raum: Basel und die

Christianisierung des Hinterlandes, in: J.-C. Rebetez (Hg.): Pro Deo. Das Bistum Basel vom
4. bis ins 16. Jahrhundert, Delsberg 2006, 46-63, zum Haito-Münster 53f.; M. Steinmann:

Von den Anfängen bis zum Ende des 12. Jahrhunderts - Von der frühen Besiedlung bis zur ersten

Blüte der Stadt, in: G. Kreis, B. von Wartburg (Hg.): Basel - Geschichte einer städtischen

Gesellschaft, Basel 2000, 11-36.

16 Der Westabschluss ist nachgewiesen, die Ostausdehnung kann nicht genau fixiert werden.

Zur umfassenden Baubeschreibung: Bernasconi: Vorgängerbauten (Anm. 13), 78-81.

17 Bernasconi: Vorgängerbauten (Anm. 13), 78.



Die Predige der Steine 217

Krypta. Der Raum, im Grundriss ein einfaches Rechteck, wurde, so darf man
annehmen, rasch mittig durch eine Schrankenanlage in Laien- und Chorbereich

getrennt, halbiert.

Auffällig sind an diesem Bau zunächst die Rundtürme im Westen18; die karo-

lingische Doppelturmfassade des Basler Münsters zählt zu den frühesten ihrer Art

Die Herkunft für das Motiv der Rundtürme wurde vielfach diskutiert19. Gut
denkbar ist ein Einfluss durch römische Traditionen (Regensburg, Porta Praeto-

ria / Trier, Porta Nigra), wie sie durch das valentinianische Munimentum, das

spätantike Befestigungswerk auf der Kleinbasier Rheinseite, lange Zeit sichtbar

vor Augen standen.

Eine zeitgenössische Wiedergabe des Motivs bietet der zwischen 820 bis 835

n.Chr. im benediktinischen Kloster Hautvillers bei Reims entstandene Utrecht
Psalter20, Meisterwerk der karolingischen Buchkunst und mit 166 braunen

Federzeichnungen ausgestattet. Die Miniatur fol. 13v zum Psalm XXIII (24) (Abb.

4), der den Einzug des Herrn in sein Heiligtum besingt (V7 «Attollite portas,

principes, vestras, et elevamini portae aeternales: et introibit rex gloriae.»), zeigt
Jerusalem und verweist mit den beiden massiven Rundsäulen der Pforte auf die

18 Die Turmfundamente schlössen nach Osten gerade, nach Westen in runder Form. Da sich

kein aufgehendes Mauerwerk erhalten hat, ist eine aus dem Grundriss postulierte Form als

Halb- bzw. Dreiviertelrundtürme zwar wahrscheinlich, kann aber nicht mit letzter Gewissheit

festgestellt werden. Bernasconi: Vorgängerbauten (Anm. 13), 80.

19 Zusammenfassend Bernasconi: Vorgängerbauten (Anm. 13), 81.

20 Utrecht-Psalter. Faksimileausgabe im Originalformat der Handschrift Ms. 32 der Bibliothe-
ek der Rijksuniversiteit te Utrecht in 2 Bänden, Codices Selecti LXXV, Graz/Zürich 1982-
1984; K. van der Horst (Hg.): The Utrecht Psalter in medieval art: picturing the psalms of
David, Catalogue ofthe exhibition „Het Utrechts psalter: middeleeuwse meesterwerken rond

een beroemd handschrift", Utrecht, Museum Catharijneconvent, 31. August-17. November

1996, MS't Goy-Houten 1996. Digitale Ausgabe http://psalter.library.uu.nl/

Add. d

und ist für das erste Drittel des 9.

Jahrhunderts neben Basel auch

auf dem in gleicher Weise mit
dem Namen Haitos verbundenen

St. Galler Klosterplan belegt

(Abb. 3). Während die Türme in
St. Gallen jedoch freistehen, sind

sie in Basel im Verbund mit der

Fassade und begrenzen diese.



218 Susanne Zeilhofer

legendären Säulen Jachin und Boaz des

salomonischen Tempels21, welcher

zusammen mit dem Bundeszelt als

provisorischem Vorgänger seit Augustinus22
als Typus von Kirche und Leib Christi

gilt und für Theodoret23 als Prototyp
aller Kirchen auf Erden fungiert. Die
Kirche steht damit im Spannungsverhältnis

zwischen dem Salomonischen

p.SAi.OUlSp'UUO
r K StTc JCH A

nrummoöiwf
OK.MSIIMwVAUUIT
HUNIUIMI^uihah
lAWTlWfO

cjuiAîrjr#crr6.w,tkiA
fÛMDAUlIfAAMtfU
fl^iUMISA/HAIfA
fcAUlIfAM

c| Ui5A5Ci WOCTIKMOKi
HMDM1-AUT>J,ÜI5STA
61TÎNl(?C0SC0£IUJ

i W WÔCIWSMAKISUÎ II
MUWDOCÛKDf Q.UI

«0 KlACCf f111M U A N Ö M rro MAIA f Tf WJAUJi;
AWJWSCAM MfCJU&A jriMlAOIHIAlXölöiU.
UIimDOtOrikOXlMO q Cii-fSnSHMtfCLOUU
suo OMSfowisirroiiKV

hicAcc^rntA/NfOJCiio DKfronsstsirkonia;,
MfMAPKO 1/MlJfU MIOUinfdMASrMK,-
C0A.D1ÀMAD05AIVIAJU CirHUlîIfcAÎ ITfUU
SCO MlWlrOMAlAWJ

h A»CISTC£««L\T10<iVAl IIJKIAOIAIIWVOIOI
ktti IfUM IUM QUAI t} UlSISI 1ST! kfXGlO WA«

MNTtUMfACIIMDf ONSUJMV TW M iTJf
IACQI PlAtS/dUA ISlUXClOklAl

-vrouiuroMAStkiua
tiSWIKAS irftlCAM/

IfwM
:C10UÖ

Tempel der Vergangenheit, dessen

Erfüllung und zugleich Steigerung sie

darstellt, und dem Himmlischen
Jerusalem der Zukunft, in dem sie nach

dem Jüngsten Gericht als Ecclesia tri-
umphans ihre Vollendung finden wird Abb. 4

und dessen Ideal der christliche Kirchenbau widerspiegeln bzw. präfigurieren soll.

Den ersten durchgängigen allegorischen Kommentar der biblischen

Tempelbeschreibung (lKön 5,1-7,51) erstellte Beda Venerabiiis (t735)24 und skizziert zu

Beginn seiner Ausführungen das Stiftszelt wie den Salomonischen Tempel als Vo-

21 Th.A. Busink: Der Tempel von Jerusalem von Salomo bis Herodes. Eine archäologisch¬
historische Studie unter Berücksichtigung des westsemitischen Tempelbaus, Bd 1, Leiden

1970; M.J. Mulder; Die Bedeutung von Jachin und Boaz in 1 Kön 7,21 (2 Chr 3,17), in:
J. W. van Henten (Hg.): Tradition and Re-interpretation in Jewish and Early Christian
Literature, StPB 36, Leiden 1986; W. Zwickel: Der salomonische Tempel, Kulturgeschichte der

antiken Welt 83, Mainz 1999 (ND Kamen 2011).
22 Augustinus: Enarratio In Ps. 126, Migne PL XXXVII, 1668: «Quia et iste Salomon aedifi-

caverat templum Domino [...], in typo quidem et in figura Ecclesiae et corporis Domini»;
vgl. ergänzend dazu ders.: Enarratio in Ps. 44, Migne PL XXXVII, 512f. zum Aufbau des

geistigen Leibes der Kirche aus den lebendigen Steinen: «Templum regis ipsa Ecclesia, intrat
in templum ipsa Ecclesia. Unde construitur templum De hominibus qui intrant in templum.
Lapides vivi qui sunt, nisi fideles Dei [...] Templum regis in unitate est : templum regis non
est ruinosum, non discissum, non divisum. Iunctura lapidum viventium Charitas est. [...]
Templum suum Deus ubique collocavit, fundamenta Prophetarum et Apostolorum ubique fir-

mavit.»
23 Theodoret: Quaestiones in libros Regnorum et Paralipomenon q.l, Migne PG LXXX, 236:

«Non ipse David, sed eius filius templum aedificavit [...] quoniam Christus, secundum car-

nem Davidis filius, erat aedificaturus omnes ecclesias, quae sunt in toto orbe terrarum.»
24 J. O'Reilly: Introduction, in: Bede, On the temple, transi, with notes by S. Connolly, with an

introd. by J. O'Reilly, Liverpool 1995, XVIIf.



Die Predigt der Steine 219

rausdeutung der sich im stetigen Aufbau befindenden und auf ihre Vollendung
hinpilgernden Kirche25; eine Schrift, die in karolingischer Zeit breit rezipiert
wurde und grosse Bedeutung erlangte. Verweise auf die alttestamentlichen Könige

David26 und Salomo gewannen stark an Bedeutung und insbesondere Alkuin
vertrat die Konzeption des sakralen Königtums nach alttestamentlichem Vorbild

- Karl der Grosse liess seinen Thron in der Aachener Pfalz gemäss den biblischen

Angaben über Salomos Thron27 gestalten und auch im höfischen Umfeld wurden

Gestalten des Alten Testaments bzw. deren Namen zu festen Bezugspunkten28.

Solcherlei Bezugnahmen auf den biblisch kultischen Bereich akzentuieren die

göttliche Legitimation des Machthabers; architektonische Zitate des Jerusalemer

Tempels können verstanden werden als sakral ausgedeutete Herrschaftszeichen,

die neben Frömmigkeit und dem Streben nach einer heilgeschichtlich ausgerichteten

staatlichen Ordnung durchaus auch Ausdruck von Repräsentation und klaren

politischen Interessen waren29. Angenendt spricht von einem karolingischen

25 Beda Venerabiiis: De Templo 1, 1, Migne PL XCI, 737: «Domus Dei quam aedificavit rex
Salomon in Jerusalem, in figuram facta est sanctae universalis Ecclesiae, quae a primo electo

usque ad ultimum, qui in fine mundi nasciturus est, quotidie per gratiam regis pacifici, sui

videlicet Redemptoris, aedificatur. Quae partim peregrinatur adhuc ab illo in terris, partim
evasis peregrinandi aerumnis cum ilia jam régnât in coelis, ubi, peracto ultimo judicio, to ta est

regnatura cum ipso.»
26 Zur David-Mimesis Karls des Grossen vgl. U. Zahnd: Novus David - Ntoç AauiS. Zur Frage

nach byzantinischen Vorläufern eines abendländischen Topos, FMSt 42 (2008) 71-88 mit
umfangreicher Literatur.

27 H. Fichtenau: Byzanz und die Pfalz zu Aachen, MÖIG 59 (1951) 1-54(25).
28 Der Erzkanzler, Abt Abt Hilduin von Saint Germain-des-Prés (t 860) führte den Namen

Aaron; Einhard, Nachfolger Alkuins als Leiter der Hofschule Karls des Grossen, den Namen
Beseleel nach dem Erbauer der jüdischen Stiftshütte (Ex 35,30); der Baumeister Odo von
Metz führte den Namen des Hiram von Tyrus, der unter anderem die legendären Portalsäulen

Jachin und Boas goss (lKön 7,13). Vgl. M.S. Doquang: The Lithic Garden: Nature and the

Transformation of the Medieval Church, Oxford 2018, 162; Fichtenau: Byzanz (Anm. 27),
27; M. Buchner: Einhard als Künstler. Forschungen zur karolingischen Kunstgeschichte und

zum Lebensgange Einhards (Sonderabdruck aus ZAGV40), Strassburg 1918).
29 Wenn Kaiser Justinian bei der Einweihung der Hagia Sophia am 27. Dezember 537 ausgeru¬

fen haben soll «Salomo, ich habe dich übertreffen!» (Th. Preger [Hg.]: Scriptores originum
Constantinopolitanarum I, BSGRT Teubner, Berlin 1989, 105), so darf das sicher nicht nur
als Ausweis seiner Frömmigkeit gelten, sondern auch als selbstbewusster Verweis auf seine

göttliche Legitimation, als Stellvertreter Christi zu regieren. Auch abendländische Könige wie
Kaiser stellten sich in die Tradition dieses Herrschaftsverständnisses und setzten mit
monumentalen Sakralbauten in der Nachfolge des Salomonischen Tempels klare Herrschaftszeichen.



220 Susanne Zeilhofer

Priesterkönigtum respektive universalem Sakralkönigtum, für das «kurzschriftlich

die Formel rex et sacerdos» stehe30, welche in erster Linie mit Karl dem Grossen

assoziiert wird.
Wenn nun Bischof Haito mit den beiden Rundtürmen Bezug nimmt auf die

SäulenJachin und Boaz und aufden Tempel Salomos, dann zeigen sich darin mehrere

Bedeutungsebenen. Zum einen spricht er ein klares Bekenntnis zu Karl dem

Grossen in seiner Rolle als rex Christianus aus, welche dieser spätestens seit seiner

Kaiserkrönung durch Papst Leo III. zu Weihnachten 800 beansprucht hatte.

Zum anderen erfolgt über Karl eine Anbindung an die Kirche in Rom, den

Papst (zu dem seit Pippin eine Art geistliche Verwandtschaft bestand31) und die

römische Liturgie, innerhalb derer die Karolinger durch Stiftung einer Altar-
mensa32 für St. Peter im Stundengebet einen besonderen Platz genossen33 und der

tagtäglichen liturgischen Vergegenwärtigung gewiss sein konnten. Und Rom war
für die Karolinger der einzig rechte Massstab für den Gottesdienst: es galt der

Grundsatz secundum ordinem et morem Romanae ecclesiae3/1 unter Verwendung

<gut korrigierter Bücher >, weswegen Karl der Grosse sich zum Wohlergehen des

Reiches von Papst Hadrian I. unter anderem ein unvermischtes gregorianisches
Sakramentar erbat. Aufdas Problem der Rezeption der römischen Liturgiebücher
sowie die Bemühungen, durch eine Überarbeitung des Hadrianum die Liturgie
im Frankenreich zu vereinheitlichen, kann in diesem Rahmen nicht eingegangen
werden, doch zeigt sich auch Haito in seiner Kathedrale willens, die liturgische

Erneuerung seines Herrn und Kaisers mitzutragen. In Analogie zum römischen

Stationsgottesdienst und den diversen Prozessionen weisen sowohl das Basler

Münster mit seinen rund sechzig Altären wie auch der St. Galler Klosterplan
unterschiedliche liturgische Orte auf, die es erlauben, Eucharistie und Tagzeitenli-

30 A. Angenendt: Karl der Grosse als «rex et sacerdos», in: R. Bernde (Hg.), Das Frankfurter
Konzil von 794 Teil 1, Mainz 1997, 255-278; Vgl. A. Höfert: Kaisertum und Kalifat. Der

imperiale Monotheismus im Früh- und Hochmittelalter, Frankfurt/New York 2015.
31 A. Brackmann: Pippin und die römische Kirche, in: ders.: Gesammelte Aufsätze, Weimar

1941,397-421 (40 Iff.)
32 A. Angenendt: Mensa Pippini Regis. Zur liturgischen Präsenz der Karolinger in Rom, in: E.

Gatz (Hg.): Hundert Jahre Deutsches Priesterkolleg beim Campo Santo Teutonico, RQ.S 35,

Rom 1977, 52-68.

33 J.A. Jungmann: Beiträge zur Geschichte der Gebetsliturgie: VI. Das Kyrie eleison in den Pre-

ces, ZKTh73 (1951) 85-92 (90f.)
34 Vgl. C. Vogel: La réforme liturgique sous Charlemagne, in: B. Bischoff, Karl der Grosse. Le¬

benswerk und Nachleben, Bd. 2 : Das geistige Leben, Düsseldorf 1965, 217-232, mit zahlreichen

Belegen.



Die Predigt der Steine 221

turgen an mehreren Stationen verteilt zu feiern und Prozessionen35 abzuhalten.

Darüberhinaus wird, wie oben ausgeführt, durch das Zitieren des Salomonischen

Tempels ein zeitliches Koordinatensystem aufgetan, wie es sich auch an der

Galluspforte an der Nordfassades des Querschiffs des Basler Münsters aufzeigen
lassen wird. Schon Hrabanus Maurus stellte die beiden Säulen Jachin und Boaz

den alttestamentlichen Propheten sowie den Aposteln des Neuen Testaments

gleich36 und entwarf ein heilsgeschichtliches Kontinuum, wie es im Basler Münster

mehrfach greifbar ist. Das Oszillieren zwischen der Vergangenheit als Fundament

auf der einen Seite und dem himmlischen Jerusalem als eschatologischem

Pilgerziel aller Gläubigen auf der anderen Seite ist ein mehrfach aufscheinendes

Thema, wie in der Folge noch zu zeigen sein wird.
Was bedeutet nun die Bezugnahme auf das himmlische Jerusalem37 für die

Münsterarchitektur? Das himmlische Jerusalem ist Ziel aller Glaubenden,
Entwurf göttlicher Vollendung, kein historischer Endzustand, sondern letzter «Sinn
des gegenwärtigen Zustandes»38 und im Alltagsleben präsent. Aus dem defizitä-

35 Das 1513 verfasste CeremonialeBasiliensis Episcopatus des Münsterkaplans Hieronymus Bri-

linger berichtet von 35 ordentlichen Prozessionen im Jahreskreis, die zum Teil das

Kircheninnere sowie den Kreuzgang abschritten, zum grösseren Teil aber auch den Münsterplatz
bis zur Johanneskapelle in den Prozessionsweg integrierten. An sechs Tagen weitete sich die

Prozession sogar aufdie gesamte Stadt aus. H. Brilinger: Ceremoniale Basiliensis Episcopatus.
Nach dem lat. Original hg. und ins Deutsche übertragen, in: K.W. Hieronimus: Das Hochstift

Basel im ausgehenden Mittelalter, Quellen und Forschungen, Basel 1938, 24, 121-124,
194, 204-216, 218-226, 568f.; vgl. den Beitrag von Caroline Schröder Field im vorliegenden
Heft, S. 393-408.

36 Hrabanus Maurus: Comm. in Paralipomena III, Migne PL CIX, 438: «Et statuit, inquit,
columnas duas in porticu templi. Cum statuisset columnam dexteram, vocavit earn nomine
Jachin, hoc est firmitas. Similter erexit columnam secundam, et vocavit nomen ejus Booz,
hoc est, in robore. Dextera columna, ut supra diximus, illorum exprimit figuram doctorum,

qui primitivam in Hierosolymnis instituere Ecclesiam ; secunda eorum, qui ad praedicandum
gentibus destinati sunt. Vel certe dextra columna eos significavit qui venturum in carne Dominum

prophetando praedixerant; secunda illos qui hunc jam venisse, et mundum suo sanguine
redemisse testantur.», Hervorhebungen durch Verf.

37 Grundsätzlich zum Thema P. Kurmann: Zur Vorstellung des Himmlischen Jerusalem und

zu den eschatologischen Perspektiven in der Kunst des Mittelalters, in: J.A. Aertsen (Hg.):
Ende und Vollendung, Berlin 2002, 293-300; R. Konrad: Das himmlische und das irdische

Jerusalem im mittelalterlichen Denken, in: C. Bauer, L. Boehm (Hg.): Speculum historiale.
Geschichte im Spiegel von Geschichtsschreibung und Geschichtsdeutung, FS Johannes Spörl,

Freiburg 1965, 523-540. Zu den mittelalterlichen Quellen W.W. Reader: Die Stadt Gottes in
der Johannesapokalypse, Göttingen 1971.

38 I. Herwegen: Antike, Germanentum und Christentum, Salzburg 1932,47.



222 Susanne Zeilhofer

ren Hier und Jetzt des Erdendaseins soll sich der Betende erheben zur verheisse-

nen Welt der Erlösung: Jerusalem, die reich geschmückte Braut des Gotteslammes

der Apokalypse, wird Ziel- und Kristallisationspunkt aller endzeitlichen Visionen

und Sehnsüchte.

Die kostbaren Materialien, Perlen, Gold und Edelsteine, wie auch die

vollkommene Ordnung der Himmelsstadt sind Vorbild für Theologen wie Künstler

gleichermassen und Ansatzpunkt für weiterführende Analogien, die das irdische

Bauwerk zum Abbild göttlicher Ordnung machen. Byzantinische39 Zentralbauten

mit eindrucksvollen Kuppeln über quadratischen Sockeln spiegeln in den

geometrischen Formen Kreis und Quadrat die endlose Vollkommenheit des

Himmels über der Erde, verbunden durch ein Oktogon - im frühen Christentum

Hinweis aufdie Auferstehung Christi sowie die Teilhabe an Christus in der Taufe.

Literarische Belege für eine Übertragung der Idee des kosmischen Tempels auf

eine christliche Basilika datieren bereits auf das Ende des 4. Jahrhunderts40, eine

kosmologische Interpretation eines Kuppelbaus, der Domkirche von Edessa41, ist

in der Mitte des 6. Jahrhunderts fassbar.

Dem solcherart majestätischen, nahezu der Schwerelosigkeit entrückt
scheinenden himmlischen Baldachin des Ostens stehen im Europa des frühen Mittelalters

Gotteshäuser gegenüber, die als Idealgestalt die Burg des Herren entwerfen.

Im äusseren Erscheinungsbild eher wuchtig, wehrhaft und mit soliden Türmen,

wie es in Basel der Fall ist, im Innenraum reich gegliedert, die Erfahrungswelt des

Alltags der darin versammelten Gläubigen (auch in ihrer Höhe) um ein Vielfaches

überschreitend, feierlich mit Bildern und Figuren ausgestattet. Der sakrale

Raum ist Ort des Übergangs zur jenseitigen Existenz und keine Kirchgründung
oder -weihe findet statt, in der nicht das Bauwerk zur rettenden geistlichen Fes-

39 Grundsätzlich dazu S. Curcic, Religious Settings of the Late Byzantine Sphere, in: H. Evans

(Hg.), Byzantium: Faith and Power (1261-1557), The Metropolitan Museum of Art, New
York 2004; R. Krautheimer: Early Christian and Byzantine architecture, Harmondsworth
41989; E.A. Baldwin Smith: The Dome ofHeaven, Princeton 1950, 88f.; W.L. MacDonald:

Early Christian and Byzantine Architecture, New York 1962.

40 Kirchweihpredigt des Eusebius von Caesarea anlässlich der Einweihung der Basilika in Tyrus,
Eusebius von Caesarea: Historia Ecclesiastica X, 4, bes. 2-9, 63-72.

41 Syrischer Hymnus auf die Kathedrale von Edessa. «It is the earliest extant document which
associates the central dome (and other architectural features) of a Christian church with
cosmology and mystical theology. Hence the hymn provides the first literary evidence for the

popularization of the notion of the < dome ofheaven > among Christians of the mid-sixth

century.» K.E. McVey: The Domed Church as Microcosm: Literary Roots of an Architectural

Symbol, DOP 37, Washington 1983, 91-121 (91).



Die Predigt der Steine 223

tung erklärt wurde. Die Liturgie der Kirchweihe vollzieht sich unter den Klängen
des Hymnus Urbs Jerusalem beata (Glückselige Stadt Jerusalem) und beschwört

die Himmelspforte, die Öffnung auf die jenseitige Glaubensheimat. Selbst auf
mikroarchitektonischer Ebene verstehen sich kleinere mobile Ausstattungsgegenstände,

Reliquienschreine, Monstranzen oder Rauchfässchen, Perikopen- und

Evangeliar-Einbände oder die prächtigen romanischen Radleuchter42 als Abbild
des Himmlischen Jerusalem.

Das zweite angesprochene wichtige architektonische Element des Haitomüns-

ters ist die (rekonstruierte43) Schranke, die auf halber Grundrisslänge Chor und

Laienschiffvoneinander abtrennte44. Sennhauser hat daraufhingewiesen, dass auf

42 Eindrucksvollstes Beispiel der Hezilo-Leuchter (1070 n.Chr.) im Hildesheimer Dom; auch

im Basler Münster gab es über dem Hochaltar einen Radleuchter, heute ersetzt durch den

grossen Art déco-Leuchter von 1922 (Fritz Stoecklin); vgl. G. Schiller; Ikonographie der

christlichen Kunst V, 1 (Apokalypse des Johannes), Gütersloh 1990, 192 ff. (Radleuchter,

Jerusalem-Lichtkronen). Exemplarisch ist die Ausdeutung des Leuchters durch Honorius

Augustodunensis; «Cap. CXLI De corona [...] tertia ut coelestis Hierusalem nobis ad me-
moriam revocetur, ad cujus figuram facta videtur. Constat enim ex auro, argento, aere et ferro.

Aurum sunt sapientia fulgentes: argentum, eloquio nitentes: aes, in doctrina coelestis dulciter

sonantes: ferrum, vitia domantes: turres coronae sunt, scriptis ecclesiam munientes. Lucernae

ejus bonis actibus lucentes: aurum enim sunt martyres: argentum, virgines: aes, continentes:
ferrum, conjugiis servientes. Gemmae in corona coruscantes sunt, qui et in virtutibus
rutilantes, metalla in igne excocta ad ornatum coronae sumuntur, et electi in Camino tribulationis

probati ad coelestis Hierusalem decorem eliguntur. Catena, qua corona in altum continetur,
est spes, qua Ecclesia a terrenis ad coelestia suspenditur. Supremus circulus cui innectitur, est

Deus aquo omnia continentur.» Honorii Agustodun. opp. Pars III Liturgica. Gemma ani-

mae Lib. 1, PL CLXXII, 588.

43 Die in der Mitte des karolingischen Langhauses nachgewiesenen Einzelfundamente 180

(südlich) und 186 (nördlich) dürfen als Uberreste einer Schrankenanlage gewertet werden.

Steingerechter Plan der karolingischen Mauerzüge bei H.R. Sennhauser, H.R. Courvoisier:
Das Basler Münster. Die frühen Kathedralen und der Heinrichsdom: Ausgrabungen 1966,

1973/74, Ostfildern 2018,48. Im Hintergrund ist auch hier zu sehen die Ableitung des Got-
tesgnadentums der Karolinger von alttestamentlichen Vorbildern und die dadurch bedingte
Übernahme biblischer Vorschriften; diese wirkten sich insbesondere auf das Priesterbild aus

durch die Forderung nach kultischer Reinheit, welche letztlich dazu führte, dass allein den

Priestern das Recht zukam, den Chor- und Altarbereich betreten bzw. den Altar berühren zu
dürfen. Zurückhaltender in der Frage der Ausstattung des karolingischen Münsters Bernas-

coni: Vorgängerbauten (Anm. 13), 81, der lediglich von zwei Punktfundamenten spricht, die

aufden Standort einer Chorschranke hinweisen.

44 Die Trennung des Kirchenschiffs in Laienbereich und Chor durch Konzilsbeschluss erfolgte
sehr frühzeitig (im Osten um 300 n.Chr., im Westen etwas später) und das Verbot für Laien,
das Presbyterium zu betreten, ist bereits für die Basilika von Tyrus belegt (vgl. Anm. 40, Hist.
Eccl. X, 4, 44).



224 Susanne Zeilhofer

Grund der massiven ergrabenen Fundamente eine für karolingische Zeit ortsübliche

Schrankenanlage unwahrscheinlich anzunehmen ist45. Er denkt an eine Form,

wie sie auch im St. Galler Klosterplan vorstellbar ist. Die dort sich abzeichnende

Säulenanordnung erinnert ihrerseits an die Rekonstruktion des konstantinischen

Fastigiums in S. Giovanni in Laterano (Abb. 5) als besonderes Ausstattungsstück
der ersten Kirche Roms, der mater ecclesiarumi6, Fdoheitsmotiv für den Thronsaal

Christi und in Rom selbst diversen Orts zitiert: Stiftungen von Säulenschranken

kennt man im 9. Jahrhundert zahlreiche47, zwei davon von Päpsten exakt in der

Zeit, in der FTaito in Basel baute. Diese Formsprache im Rückgriff auf Kaiser

45 Sennhauser: Basler Münster (Anm. 43), 71.

46 Grundlegend und mit umfangreicher Literatur P.C. Claussen, D. Senekovic: Die Kirchen der

Stadt Rom im Mittelalter 1050-1300, Bd. 2: San Giovanni in Laterano, Corpus Cosmatorum
11,2 FKGCA 21, Stuttgart 2008. Der monumentale Giebelaufbau (Fastigium) im Lateran

gehörte nach Ausweis des Liber Pontificalis als Schenkung Konstantins zur ursprünglichen
Ausstattung und erhob sich im Mittelschiff «vor dem Ort des Altares und der Apsisnische»,
einer Ehrenpforte vergleichbar, « in Analogie zu Architekturen des kaiserlichen Zeremoniells».

Claussen: ebd. 26, 184. - Zur Rekonstruktion des Fastigiums: Sible de Blaauw: Cultus

et decor. Liturgia e architettura nella Roma tardoantica e medievale: Basilica Salvatoris, Sanc-

tae Mariae, Sancti Petri, StT 355-356, Città del Vaticano 1994, 117-127.
47 F. Guidobaldi: Struttura e cronologia delle recinzioni liturgiche nelle chiese di Roma dal VI al

IX secolo, in: MNHIR 59, 's Gravenhage 2000, 81-99.



Die Predigt der Steine 225

Konstantin dürfte einen so vifen Geist wie Haito bei seinen ad limina-BtsucYitri

in Rom mit hoher Wahrscheinlichkeit inspiriert und in der Folge auch konzeptionell

beschäftigt haben im Rahmen des St. Galler Klosterplans sowie des Baus des

Basler Münsters; in der Planung von wesentlichen architektonischen Elementen

ist der direkte Rekurs auf Rom vorauszusetzen, wie oben bereits im Zusammenhang

mit der Münsterfassade dargelegt.

Neben der Anbindung an den Papst und die Liturgie in St. Peter eröffnet die

Anbindung an Rom noch eine weitere Assoziation. Schon Leon Battista Alberti
hatte im Quattrocento postuliert48, die christliche Basilika49 sei entstanden aus

der römischen Marktbasilika, deren Typus sie schöpferisch weiterentwickelte.

Die römische Marktbasilika erfährt über ihre funktionale Bestimmung hinaus

eine staatspolitische Ausrichtung aufdas Kaiserstandbild in ihr. Die Apsis bildet
das Himmelsgewölbe nach, weist den Kaiser als Kosmokrator aus. Hier knüpft
der christliche Kult an - an Stelle des Kaiserbildes tritt der Altar50, auf dem die

Eucharistiefeier vollzogen wird, ausgezeichnet als himmlischer Ort. In der Apsis
anstelle des irdischen Herrschers nun der König Christus. Wie der Altarbereich
den Ubergang in eine himmlische Sphäre markiert, so kommt auch vor allem

dem Altarziborium eine solche Symbolbedeutung zu. In vorkarolingischer Zeit
als Ausstattungselement kaum belegt, stiftete Haito den Anweisungen Karl des

Grossen folgend51 seiner Kathedrale als Vermächtnis ein Ziborium; als ursprünglich

zweckgebundenes Element zum Schutz eines Herdes oder Thrones hatte

sich der gebaute Baldachin rasch zum Ausweis von Rang und sakraler Sphäre

48 Leon Battista Alberti: De Re aedificatoria (1443/1452, erste gedruckte Ausgabe (lat.) (1485)
7,14.

49 Krautheimer: Architecture (Anm. 39); E. Langlotz: Der architekturgeschichtliche Ursprung
der christlichen Basilika (Rheinisch-Westfälische Akademie der Wissenschaften, Vorträge G

172) Wiesbaden 1972; A. Weckwerth: Die christliche Basilika - ein theologischer Begriff
und eine theologische Gestalt, WestfZs 112, Münster 1962.

50 Die auf den Altar übertragene Königssymbolik ist bereits bei Johannes Chrysostomos (344-
407) belegt; in der Homilie zum Hebräerbrief bezeichnet er den Tisch des Herrn explizit als

«königlichen Tisch» bzw. «Königstisch» (TtapiarapÉvoui; ri} Tpa7téi(y] ßaoAucfj), In Epistu-
lam ad Hebraeos, cap. X Horn. XVII (B. de Montfaucon XII, 171).

51 Karoli M. Capitulare generale (789), c. 17 «ut super altaria teguria fiant vel laquearia», Mi-
gne PCC 97, B. Caroli Magni opp. Pars I, 188. Auch die Lateranbasilika erhielt in ihrer
frühmittelalterlichen Erneuerung neben Altarschranken ein prachtvolles, von vier figürlich relie-

fierten Silbersäulen getragenes Ziborium: « [...] cyburium cum columnis suis IIII ex argenteo
purissimo diversis depictum storiis cum cancellis et columnellis suis mire magnitudinis et

pulchritudinis decoratum [.. .]» Liber Pontificalis (Duchesne) II, 27.



226 Susanne Zeilhofer

entwickelt52 - schon Alexander der Grosse hatte sich unter goldenem Baldachin

gezeigt - die kaiserliche Erscheinung gottgleich. Diese Bedeutung wird auf den

Altar übertragen und weist ihn als Ort göttlicher Epiphanie aus. In der

frühchristlichen Basilika zeichnet das Ziborium den freistehenden Altar über dem

Märtyrer- oder Eleiligengrab53 aus, wofür im Basler Münster keinerlei Anhaltspunkte

gegeben sind; gedeutet als Himmelsgewölbe (mit anthropomorphen
Wesen als Stützen) dient es weiter als Element der Nobilitierung bedeutender

Grabstätten - auch hier lässt sich für das Basler Münster die Nutzung der unter
dem Altarpodium liegenden Kryptakammer nicht mehr rekonstruieren. Es ist

aber anzunehmen, dass in Basel, wie andernorts üblich, am Ziborium über dem

Altar das Gefäß mit dem geweihten Brot hing und zwischen den Säulen Vorhänge

angebracht waren, die während des Kanons zugezogen wurden, auch dies ein

Verweis auf den Kult des Salomonischen Tempels, der das Allerheiligste hinter

Vorhängen geborgen hatte.

Zusammenfassend sind für den karolingischen Bau zwei Aspekte bedeutsam:

der Altarraum wird klar definiert als himmlischer Bereich und damit zum

Bedeutungsträger. Elemente des spätantiken kaiserlichen Hofzeremoniells werden

abgerufen - der zum Endgericht bereitete Thron des Menschensohnes, das es-

chatologische Gericht, wird abgegrenzt und aufgezeigt. Das Haito-Münster stellt

sich in Beziehung zur Liturgiefamilie mit Rom, ist Stützpfeiler für die sich

reorganisierende Liturgie im Frankenreich und hatte auf diese Weise etwa 100 Jahre

Bestand.

Dieser Bau wurde 917 nach Ausweis der Quellen, archäologisch jedoch nicht

gesichert, beim Einfall der Ungarn möglicherweise beschädigt; er dürfte renoviert
weiterbestanden haben, bis der frühromanische, 1019 geweihte Neubau Kaiser

52 Zum Ziborium als Königs- bzw. Kaisersymbol E.B. Smith: Architectural Symbolism of Im¬

perial Rome in the Middle Ages, PMAAr 30, Princeton, New Jersey 1956, 107-129 (197f.):
«[Alexander the Great] took over the Achaemenid «Tent of Heaven» as his military dwelling,

throne covering, and banqueting pavilion, where he and his guests could feast like the

gods. At that time he established one of the precedents not only for incorporating a sacred

meal into the palace ceremonies of the classical ruler-cult, but also for associating a royal and

oecumenical banquet with a domical tent ofsymbolic, cosmic dimensions. » ebd. S. 11 Of.

Bereits in vorchristlichen Kulturen kann der Baldachin Ausweis des Himmelsgewölbes sein, die

Stützen anthropomorph gedeutet, und findet in dieser Form Eingang in die christliche Kunst.
G. Bandmann: Mittelalterliche Architektur als Bedeutungsträger, Berlin 81981, 191.

53 A. Angenendt: Heilige und Reliquien - die Geschichte ihres Kultes vom frühen Christentum
bis zur Gegenwart, München 1997, 167-170.



Die Predigt der Steine 227

Heinrichs II. spätestens mit Beginn des Episkopats von Bischof Adalbero II.
(995-1025) in Angriffgenommen wurde.

Das frühromanische Heinrichs-Münster (Abb. 6 & 7) wurde vom letzten ot-
tonischen Kaiser, Heinrich II. und seiner Gemahlin, Kaiserin Kunigunde von
Luxemburg, gestiftet. Heinrich hatte das verarmte Bistum Basel im Jahr 1006 (mit
etwa 2000 Einwohnern) als Neffe des kinderlosen Burgunderkönigs Rudolf III.
(etwa 970-1032) erbvertraglich erhalten und integrierte es ins römisch-deutsche

Reich54. Wie andere Bistümer, die er als Stützen seiner Herrschaft wohl dotiert
hatte, beschenkte Heinrich Basel - auch in dem Wissen, dass die Stadt ihm den

Zugang zum Königreich Burgund eröffnete, - grosszügig mit königlichen Privilegien

(Münzrecht), Land- und Güterbesitz sowie zahlreichen liturgischen Gaben

(u.a. Heinrichskreuz, Goldene Altartafel), die ihm nicht zuletzt die dauerhafte

memoriale Präsenz in Gebet und Messfeier sicherten.

Eingeweiht wurde der Bau am 11. Oktober 1019 vom Bauherrn, dem Basler

Bischof Adalbero II. und dessen Mitbrüdern aus Lausanne, Genf, Strassburg,

Konstanz, Trier und Havelberg; die Anwesenheit des Kaiserpaars ist, wenn auch

sehr wahrscheinlich, erst deutlich später urkundlich belegt55. Von Bischof Adalbero

II. (t 1025), angesehen beim burgundischen König Rudolf III. wie bei Kaiser

Heinrich II. gleichermassen, kennt man weder Herkunft, noch Wahl- und

Weihedatum. Spätestens mit ihm beginnt die Reihe der Basler Bischofsmünzen56

und sein Siegel ist das älteste (bruchstückhaft) erhaltene Basler Bischofssiegel57.

54 Ausführlich zu den Quellen bzw. zum Ubergang Basels in die Herrschaft Heinrichs II.: J.

Dendorfer: Basel zwischen Burgund und dem ostfränkischen Reich, in: M. Fehlmann, M.
Matzke, S. Söll-Tauchert: Gold und Ruhm. Kunst und Macht unter Kaiser Heinrich II., AK,
München 2019,60-66.

55 Eine Weihenotiz, die die Anwesenheit des Kaisers ausdrücklich erwähnt {ipso imperatore as-

tante) findet sich als Ergänzung zur Nennung Bischofs Adalbero in der Basler Bischofschronik
des Stiftskaplans Nicolaus Gerung gen. Blauenstein (vor 1476). Vgl. dazu M. Matzke: Spätes

Zeugnis für die Münsterweihe 1019, in: AK Gold und Ruhm (Anm. 54), 266. Nach
Dendorfer muss dem Chronisten eine echte Aufzeichnung über die Kathedralweihe vorgelegen
haben. Demnach wird Heinrich im Kreis der Weihebischöfe als Zeichen seiner Herrschaft

von Gottes Gnaden eine quasi koepiskopale Stellung zugewiesen. J. Dendorfer: Der König
und die Bischöfe in seinem Reichen, in: ebd., 176-181 (177); vgl. auch T. Lohse: Welche

Rolle spielte Heinrich II. bei der Basler Münsterweihe im Jahr 1019), in: ebd., 224-227.
56 Revue suisse de numismatique, Bd. 11, Genf 1901, 349 mit Nachzeichnung.
57 R Rück: Die Urkunden der Bischöfe von Baseibis 1213, QFBG 1 (1966). Die Sulzburger Ur¬

kunde BischofAdalberos ist das erste erhaltene originale Schriftdokument der Basler Bischöfe

und datiert aufden 28. März 1010; das Original mit Siegel befindet sich heute in Porrentruy
(bisch. Archiv Urk. Nr. 3).



228 Susanne Zeilhofer

Abb. 6 Abb. 7

Eine eigentliche Vita lässt sich nicht greifen; archivalisch belegbar ist allein, dass

er als erster Basler Bischof im Münster beigesetzt wurde58 - ein Brauch, der bei

den linksrheinischen Bistümern seit dem späten 10. Jahrhundert aufkommt; um
1000 ist das Grab des Baubischofs in der Krypta an verschiedenen Orten nachgewiesen

(Basel, Worms, Mainz, Metz, Trier). In der Ostkrypta, aufder Mittelachse
des Münsters, kommt Adalbero II. als Bauherrn des frühromanischen Heinrichs-
Baus eine Grablege im sakralen Zentrum des eucharistischen Geschehens zu, die

ihm eine dauerhafte liturgische memoria und immerwährenden Anteil an den

Heilswirkungen der Messfeier zusichert. Allein Lüthold I. von Aarburg (Bischof

von Basel 1192-1213), Bauherr des spätromanischen Münsters, und Heinrich II.

von Thun (Bischofvon Basel 1216-1238), unter dem der spätromanische Bau

abgeschlossen wurde, fanden ihre letzte Ruhe ebenfalls an diesem privilegierten Ort.

Typologisch war das 1019 geweihte Heinrichs-Münster59 eine dreischifhge
Basilika, zunächst ohne Türme an der Westfassade und ohne ausgreifendes Querhaus,

mit zwei Chorflankentürmen, einer grossen zweiteiligen Krypta (im Osten

mit halbrundem Abschluss) und erhöhtem Chor sowie vermutlich einem

Chorumgang. Hinsichtlich seiner Dimensionen reichte es nur leicht über die Masse

58 Nachzuvollziehen über das Anniversarbuch des Domstifts von 1334/38, P. Bioesch (Hg.):
Das Anniversarbuch des Basler Domstifts (Liber vitae Ecclesiae Basiliensis) 1334/38-1610,
Quellen und Forschungen zur Basler Geschichte 7/2, Basel 1975, 227; vgl. E.A. Stückelberg:
Die Bischofsgräber der hintern Krypta des Basler Münsters, BZGA 8 (1909), 287-297.

59 Ausführlich zu den mindestens drei Bauphasen M. Bernasconi: Vorgängerbauten (Anm. 13),

85-89. Zu Gestalt und Typologie ebd., 89-95.



Die Predigt der Steine 229

des Vorgängerbaus hinaus. Wohl in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts wurde

an der Westfassade zumindest der nördliche Georgsturm angesetzt. Man darf
annehmen, dass eine Doppelturmfassade mit Zwischentrakt geplant war60.

Reinhardt61 hat daraufhingewiesen, dass sich das querschifflose Basler Münster

neben den großen Bauten, die zu Beginn des 11. Jahrhunderts am Rhein

errichtet wurden, eher eigenwillig ausnahm. Unter Erzbischof Willigis von Mainz
und Bischof Wernher von Straßburg entstanden repräsentative Domanlagen

mit großen Querhäusern, denen gegenüber sich das Basler Münster sehr viel
bescheidener und altertümlicher präsentierte. Vergleichbare Bauten lassen sich im
Süd(west)en über Besançon, Lausanne bis nach Norditalien (Ivrea) ausmachen;

darunter nahe des Thunersees die Kirche in Amsoldingen, ebenfalls eine

querschifflose Anlage, ebenfalls auf einem galloromanischem Heiligtum mit
keltischem Vorgänger, dem heiligen Mauritius, dem Hauptheiligen Hochburgunds,

geweiht. Die Entstehung dieser Kirche reicht zurück in die Zugehörigkeit zum

Königreich Burgund, zu dem auch Basel gehörte, bis es nach einer knapp dreis-

sigjährigen Ubergangsphase von 1006 bis 1032 ins Heilige Römische Reich überging,

und man darfannehmen, dass die Konzeption des Heinrichsmünsters noch

in Basels burgundische Zeit fällt62.

Unter Konrad II. (1024-1039), dem Nachfolger Heinrichs II., wurden Bistum
und Stadt Basel endgültig ins römisch-deutsche Reich integriert, was zu einem

deutlichen politischen wie wirtschaftlichen Aufschwung führte. Darüberhinaus

verschob sich im 11. Jahrhundert der Handelsschwerpunkt vom Mittelmeer in

Richtung Mittel- und Nordeuropa und Basel war als Knotenpunkt wichtiger
Verkehrswege rasch ein prosperierender Handelsplatz. Als zentraler Ort städtischer

Repräsentation musste auch das Basler Münster neuen Anforderungen genügen,

so dass in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts63 das Heinrichsmünster mit
Ausnahme des nördlichen Fassadenturms und der Kryptenanlage vollständig
abgebrochen und durch einen Neubau ersetzt wurde.

Die neue spätromanische Bischofskirche (um 1180-1220/30) (Abb. 8 & 9)

war eine dreischiffige Basilika mit Emporen, Querhaus und Chorumgang, Ost-

und Westkrypta und mit fünf Türmen. Eine Besonderheit des Baus war der über

60 H.R. Meier: Baugeschichte, in: Basler Münster (Anm. 13), 98-148 (98f.)
61 H. Reinhardt: Der Anteil der Bischöfe am Basler Münsterbau, BZGA 70 (1970) 5-27 (12).
62 Zu diesem «burgundischen Bautypus» vgl. H. Reinhardt: Bischöfe (Anm. 61); sowie Ber-

nasconi: Vorgängerbauten (Anm. 13), 92.

63 Zu Datierung und Bauverlaufvgl. H.R. Meier: Baugeschichte (Anm. 60), 100-105.



230 Susanne Zeilhofer

Abb. 9

den Hochchor bis zu den Emporengewölben

offene Chorumgang (Abb. 10),

der seit dem Erdbeben von 1356 jedoch
durch ein eingezogenes Deckengewölbe

geschlossen ist. Im Langhaus mit seinen

spitzbogigen Mittelschiffarkaden klingt
< burgundische Romanik > an, vergleichbar

der ebenfalls um 1140 durch einen

repräsentativen Neubau ersetzten Kathedrale

von Langres, nach dem architektonischen

Vorbild der dritten Abteikirche

von Cluny, wo der Spitzbogen für Arkaden

und Gewölbe erstmals nachweisbar
Abb. 10

ist.

Cluny - die 910 vom kinderlosen Herzog Wilhelm von Aquitanien gegründete

Niederlassung war Ausgangspunkt und Zentrum eines umfassenden

Reformprozesses, der zunächst als Klosterreform auf die Lebensführung der Geistlichkeit

zielte, sich aber bald mit ungeheurer Strahlkraft in einem weitverzweigten, institutionell

nur dem Papst unterstellten Klosterverband verbreitete und auf alle Bereiche

des liturgischen, aber auch gesellschaftlichen Lebens auswirkte. Die Bewegung

griff rasch auf das Gebiet der Schweiz über und in Basel ist ab 1093 ein Clunia-

zenserpriorat am St. Albankloster greifbar.

Zeitgleich manifestierte sich ab der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts die

Trennung von geistlichem und weltlichem Stand, des orda clericorum vom ordo



Die Predigt der Steine 231

laicorum, in Folge dessen die herrschenden Könige wie Kaiser ihre Sakralität

und Sazerdotalität als vicarii Christi einbüssten; ein Wandel, der seinen sinnenfälligsten

Höhepunkt imJanuar 1077 vor den Toren Canossas fand65. Es ist eine Zeit

tiefgehender Umbrüche, die zwangsläufig ihren Niederschlag im religiösen Leben

finden und neue Lebensformen aufblühen lassen, die das Ideal der christlichen

Vollkommenheit ins Zentrum stellen. Die Reformansätze der hochmittelalterlichen

Ordensgemeinschaften führten neben der manifesten Aufspaltung in
Kleriker und Laien, der sich auftuenden Kluft zwischen Schultheologie und frommem

Lebenswandel, zwischen Intellekt und Devotion, zu einer, wie es Adolfvon
Harnack präzise auf den Punkt gebracht hat, «Monachisierung der Laienwelt»;
irdische Werte und Realitäten66 treten hinter die Ausrichtung auf das jenseitige
Leben, ein Tun im Hier und Jetzt steht in einem grösseren, heilsgeschichtlich

orientierten Kontext. «AVLA CELESTI • LAP(I)DES VIVI • TITVLANTVR
HI DVO TEMPLI • HVIVS • QVIA STRVCTVRE LAMVLANTVR» (Im
Himmelssaal werden diese beiden lebendige Steine genannt, weil sie an diesem

Bau mitdienen.), heisst es auf der über der Innentür zum Georgsturm eingemauerten

Baumeistertafel (um 1200) des Basler Münsters (Abb. 11). Die Berufung,

in einen < grösseren Bau> oder ein geistliches Gebäude eingefügt zu sein, welches

64 Am eindrucksvollsten die Krönung Heinrichs II. durch Christus im etwa 1002-1014 ent¬

standenen sog. Regensburger Sakramentar (München, Bayerische Staatsbibliothek, clm 4456,
fol. 1 lr), wobei das Haupt des stehenden, überdimensional grossen Herrschers zu gut einem

Drittel in die Mandorla Christi hineinragt und zwei vom Himmel schwebende Engel ihm

mit verhüllten Händen Reichsschwert und Hl. Lanze überreichen, letztere mit Knospen
besetzt als Hinweis auf den Stab Arons als Stab des Auserwählten; zwei heilige Bischöfe im
Pontifikalornat und bedeutungsperspektivisch stark verkleinert stützen den Herrscher; sie

sind von ihm durch zwei Säulen abgetrennt, die ihrerseits auf die Säulen des Salomonischen

Tempels verweisen und eine quasi heilsgeschichtliche Kontinuität herstellen. Die Inszenierung
des Herrschers als Stellvertreter Christi aufErden (vgl. die die Mandorla rahmende Umschrift

+ CLEMENS XPE TUO LONGV[M] DA VIVERE XPICTO. VT TIBI DEUOTUS
N[ON] PERDAT TEMPORIS VSUS sowie zu Füssen Heinrichs + ECCE CORONA-
TUR DIUINITUS ATQ[UE] BEATUR | REX PIUS HEINRICVS P[RO]AU[R]ORUM
STIRPE POLOSUS.) orientiert sich an byzantinischen Herrscherdarstellungen (Menologi-
on Basileios' II.) In demselben Codex fol. 1 lv das Thronbild des unter einem Ziborium auf
einem edelsteinbesetzten goldenen Thron sitzenden Herrschers, über ihm die segnende Hand
Gottes.

65 Grundsätzlich dazu F.-R. Erkens: Herrschersakralität im Mittelalter. Von den Anfängen bis

zum Investiturstreit, Stuttgart 2006; G. Teilenbach; Die westliche Kirche vom 10. bis zum
frühen 12. Jahrhundert, Die Kirche in ihrer Geschichte, Bd. 2, Lieferung F 1, Göttingen
1988, v.a. 258-264.

66 Y. Congar: Der Laie. Entwurfeiner Theologie des Laientums, Stuttgart31964, 661.



232 Susanne Zeilhofer

nicht menschlichem Planen und Handeln

entspringt, fusst auf IPetr 2,1-10 und so wie ein

jeder seinen Platz in diesem geistlichen Gebilde

hat, so lässt sich umgekehrt ein jedes Element

der realen Kirche dementsprechend allegorisch
ausdeuten. Das geistige Gebäude der Ecclesia

umfasst einem Organismus gleich neben Christus

dem Schlussstein, Petrus dem Felsen und

dem Fundament aus Aposteln und Propheten
die lebendigen Steine aller Gläubigen.

Von daher soll nun nach einzelnen Teilen

der Kirche als materiellen Sinnträgern gefragt
werden, den divina signa,67 wie es bei Wilhelm
Durandus heisst, deren Entschlüsselung dem di-

ligens inspector obliegt. Seit dem 6. Jahrhundert

TT existiert eine reiche Tradition der Architektur-
Abb. 11

deutung und Gebäudeallegorese und von ebenso

weitreichendem wie langanhaltenden Einfluss war der erwähnte Wilhelm
Durandus, der ungeachtet einer glänzenden politischen Karriere insbesondere durch

die Abfassung diverser liturgischer Werke ins Gedächtnis der Geschichte einging,
in erster Linie des Rationale divinorum ofßciorum (etwa ab 1286), einer achtbändigen

reich detaillierten, weit verbreiteten allegorischen Messerklärung68.

67 A. Davril, T.M. Thibodeau (Hg.): Guillelmi Duranti Rationale divinorum officiorum, Buch

I-IV, CCCM 140, Turnhout 1995, 1-565; Proömium 1 «Quaecumque in Ecciesiasticis

officiis, rebus ac ornamentis consistunt, divinis plena sunt signis atque misteriis, ac singula
caelesti sunt dulcedine redundantia, si diligentem tarnen habeant inspectorem qui norit mel
de petra sugere oleumque de durissimo saxo. Quis tarnen novit ordinem coeli, et rationes ip-
sius ponet in terra? Scrutator quippe maiestatis opprimetur a gloria.» Massgebliche deutsche

Ubersetzung: H. Douteil (Hg.) mit einer Einführung von R. Suntrup in drei Bänden (LQF
107 I-III), Münster 2016.

68 Liturgische Messerklärungen stammen im Westen in erster Linie aus karolingischer Zeit, da

die im Rahmen des umfassenden Reformwerks erneuerten und vom römischen Ritus
durchdrungenen Messformen (besonders der Eucharistie) vor allem für den einfachen Klerus einer

Ausdeutung bedurften. Eine Art Standardwerk schuf Amalar von Metz (t um 850) mit
seinem vierbändigen Liber officialis. Nach diesem Hoch der liturgischen Literatur ist eine zweite
Blüte erst seit dem 12. Jahrhundert greifbar, ausgelöst und beeinflusst durch die erwähnte

spirituelle Neuorientierung sowie die Reformgedanken im Umfeld Papst Gregors VII. (1073-
1085) - am bekanntesten Honorius von Autun (ca. 1075/80-1151; Gemma animae) und



Die Predigt der Steine 233

Von grossem Gewicht ist darin die Bedeutung des Alten Testamentes, was in
zahllosen Typologien seinen Niederschlag findet und sich auf Architektur und
Kunst auswirkt. Alttestamentliche Opfer- und Kultvorstellungen werden als

Vorbilder für liturgische Geräte und Paramente rezipiert, aber auch das Kirchengebäude

als solches wird mehr und mehr in den Fokus gerückt; als symbolische
Vorbilder dienen hier Darstellungen der Stiftshütte und der Arche. Die acht Bücher

des Durandus stellen einen Endpunkt der liturgischen Messallegorese dar, innerhalb

derer er einen unübertroffenen Überblick über die Summe der liturgischen
Literatur von der Zeit der Kirchenväter bis ins 13. Jahrhundert bietet, «[un]
ouvrage dans lequel il explique tout l'ensemble de la liturgie, à l'aide des auteurs qui
l'ont précédé, en ajoutant ses propres observations. On peut considérer ce livre

comme le dernier mot du moyen âge sur la Mystique du culte divin».69

Für die Erschliessung des Kirchenraums fragt das Rationale unter anderem,

nach welchen Vorgaben und Vorbildern dieser gebaut ist, welche Bedeutung den

Raummassen zukommt, den einzelnen architektonischen Bauteilen, dem Altar
bis hin zu Einzelaspekten räumlicher Gestaltung; ein Verständnis der Liturgie ist

«nicht möglich [...] ohne eine vollständige Aufklärung über den Ort, an dem sich

die Liturgie vollzieht, an den sie gebunden ist wie die Seele an den Leib.»70

Durandus beginnt mit der bekannten grundsätzlichen Unterscheidung
zwischen materiellem Kirchenbau und spiritueller Gemeinschaft (ecclesia corporalis

/ ecclesia spiritualis)-. Jedes sichtbare materielle Element nimmt bildhaft auf die

geistige Ecclesia Bezug und vergegenwärtigt diese, beginnend bei der Bausubstanz:

dem Eckstein (Christus), dem Fundament (Apostel und Propheten), den

vier Grundmauern (Juden und Heiden aus allen vier Erdteilen) und den grösseren

und kleineren «lebendigen Steinen» des gesamten Baus (alle Gläubigen), die

zusammengehalten werden durch den aus Kalk (Liebe), Sand (gute Werke) und
Wasser des heiligen Geistes gemischten Mörtel. Die Architektur vergegenwärtigt
das Gesamt der Kirche in ihrer Geschichte und gibt dem Einzelnen zugleich das

Bewusstsein der fest eingebundenen Teilhabe an dieser communio-, die Mauersteine

dienen den Gläubigen, den <lebendigen Steinen>, als Anhaltspunkte der

Selbstverortung innerhalb der in der Heilsgeschichte sich aufbauenden Ecclesia.

Rupert von Deutz (ca. 1070-1129; Liber de opficiis).

69 Dom P Guéranger: Institutions liturgiques 1, Paris/Brüssel 21878, 341.

70 J. Sauer: Symbolik des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittel¬
alters: mit Berücksichtigung von Honorius Augustodunensis Sicardus und Durandus,
Freiburg i.Br. 1924, 106.



234 Susanne Zeilhofer

Für das Basler Münster dürfte das sehr eindrücklich gewesen sein, da neben den

Wand- und Gewölbemalereien die Mittelschiffwände des romanischen Baus

natursichtig und mit einem weissen Fugennetz akzentuiert waren. Bei den

Spitzbögen wechseln rote und gelbliche Quader ab, Rippen- und Gurtbögen sind rot
gefasst und durch ebenfalls weisse Fugenstriche akzentuiert, die Schlusssteine

besonders akzentuiert, so dass ein Memorieren des Gesamtsystems deutlich
erleichtert wird.

Der Alltagsrealität des mittelalterlichen Menschen durch Grösse und

Wertigkeit der verwendeten Materialien weit enthoben, wird das Kirchengebäude in

ist, dem Leib Christi gleichsam eingeschrieben, der Nachfolge Christi verpflichtet.

Die mittelalterliche Allegorese greift mit dieser anthropomorphen Deutung
des Kirchengebäudes zurück auf das neutestamentliche Bild vom menschlichen

Leib als Tempel des heiligen Geistes (IKor 6,19).

Gleichzeitig und ohne dies als Widerspruch zum Bild des Organismus zu

empfinden, weist der Kirchenraum in historischer Kontinuität zu Stiftshütte (Ex

26) und Tempel eine klare Zweiteilung auf in einen Laien- und einen Klerusbe-

Abb. 12

einem zweiten Schritt zur Projektionsfläche des

himmlischen Jerusalem und bietet ein Abbild
der von Gott geschaffenen kosmischen Ordnung
nach Mass, Zahl und Gewicht (Weish 11,21). Es

entsprechen, so Durandus, Masse und Proportionen

des materiellen Kirchengebäudes
idealbildlich dem menschlichen Körper: Christus als

Gekreuzigter ist dem Grundriss eingeschrieben,

«der Hochchor oder die Stelle, wo der Altar ist,

stellt das Haupt dar, die Kreuzschiffe auf beiden

Seiten die Arme und die Hände, der übrige Teil

vom Sonnenuntergang an scheint das zu sein,

was vom Körper übrig ist.»71 (Abb. 12) Damit
ist jeder Gläubige, der seinen individuellen Platz

im Gefüge innehält und in das Gesamt integriert

71 W. Durandus: Rationale (Anm. 67), I, 1, 14; R. Suntrup (Anm. 67), I, 58.



Die Predigt der Steine 235

reich72. Schranken, ab 1381 der imposante Lettner73, trennen im Basler Münster
den Chorbereich von der Laienkirche, scheiden den Bereich der vita activa des

Volkes und der vita contemplativa des Klerus, worin sich das Bild der zweifachen

Heilswirksamkeit des Menschen abzeichnet. Oft zu einseitig nur als hierarchisch

ab- und ausgrenzende Schranke gefasst, stellt der Lettner in der mittelalterlichen

Liturgie in Anlehnung an das alttestamentliche velum tabernaculi (Ex 36,35-38)
auch eine positiv verstandene und sinnenfällig inszenierte Verhüllung des Al-

lerheiligsten dar. Für das Basler Münster sind spätestens durch das Ceremoniale

Brilingers (1517) grosse Vorhänge bezeugt74, die in der Fastenzeit aufgespannt

wurden - aufbeiden Seiten des Chores und vor dem Lettner, ein vierter zwischen

Sanctuarium und Chor. Dieser letztere wurde am Mittwoch der Karwoche explizit

als Vorhang des Tempels gedeutet und man liess ihn beim Verlesen der Passion

genau in Moment des Todes Christi herunterfallen, wenn es im Evangelium
heisst, der Vorhang des Tempels riss von oben bis unten entzwei (Mt 27,50f.; par.)

Der Eettner wird im Ceremoniale mehrfach als Ort besonderer liturgischer

Handlungen erwähnt (Palmweihe, Weihe der Osterkerze75), vor allem innerhalb

der heiligen Woche - als quasi liturgisches Zentrum der Faienkirche werden

zentrale Glaubensinhalte hier in sinnenfälliger Weise aufgezeigt und auch im regionalen

Kontext verortet. Drei Altäre finden sich unter den vier Jochen des

Hallenlettners. Linker Hand (nordwestlich) der Marienaltar zu Ehren der Patronin des

Münsters, rechter Hand (südöstlich) der Kreuz- sowie der Himeriusaltar. Diese

Lösung ist ungewöhnlich, da üblicherweise bei einer ungeraden Anzahl von Jo-

72 W. Durandus: Rationale (Anm. 67), I, 1, 4f. «Praecepit namque Dominus Moysi in monte
Synai, ut faceret tabernaculum de cortinis fabricatis; divisum enim erat interposito velo in
duas partes, cujus pars prior sancta, ubi populus sacrificabat, interior vero sancta sanctorum,
ubi Sacerdos er Levitae ministrabant dicebatur [...]. Quod postquam vetustate consumptum
est, jussit Dominus fieri templum, quod Salomon aedificavit opere mirifico, duas habens

partes, ut in tabernaculo. Ab utroque vero, scilicet a tabernaculo et a templo, nostra materialis
Ecclesia formam sumpsit. In cujus parte anteriori populus audit, et orat ; in sanctuario vero
clerus orat, praedicat, jubilât, et ministrat.»

73 Zum Lettner: J.E. Jung: The gothic screen: space, sculpture and community in the cathedrals

of France and Germany, ca. 1200-1400, Cambridge 2012; dies.: Seeing through Screens: The

Gothic Choir Enclosure as Frame, in: S.E.J Gersd (Hg.): Thresholds of the Sacred: Architectural,

Art Historical, Liturgical and Theological Perspectives on Religious Screens, East and

West, Washington 2006; M. Schmelzer: Der mittelalterliche Lettner im deutschsprachigen
Raum. Typologie und Funktion, Petersberg 2004.

74 Brilinger: Ceremoniale (Anm. 35), 141.

75 Ebd. I47f. (Palmweihe), 183 (Osterkerze).



236 Susanne Zeilhofer

chen das mitdere den somit exponierten Kreuzaltar überfängt in Analogie zum
Ziborium des Hauptaltares. Im Basler Münster werden dagegen unter dem Lettner

drei Altäre zusammengefasst und in einer kosmischen Gesamtschau vereint

{vier Arkaden). Fussend auf der oben erwähnten Körpersymbolik (S. 245), die

den Körper des Gekreuzigten dem Grundriss der Kirche eingeschrieben sieht, ist

der Altar auf der Mittelachse meist dem Hl. Kreuz geweiht, um dem Volk das

Kreuzesopfer vor Augen und in direkten Bezug zur hinter dem Lettner vollzogenen

Eucharistie zu stellen. In Basel jedoch aus der Mittelachse gerückt, steht

dieser Altar gleichsam auf einer Stufe mit dem Marien- und dem Himeriusaltar.

Maria als barmherzige Gnadenvermittlerin (mediatrix) steht für das

heilsgeschichtliche Kontinuum: sie begleitet Geburt und Leben Jesu, ist Zeugin von Tod

und Auferstehung und repräsentiert durch ihre Fürbitte zugleich das endzeitliche

Heil, schafft eine Beziehung zwischen dem Göttlichen und der Welt76. Diese Welt

wird ganz regional konkret im daneben situierten Himeriusaltar gefasst. Vom

Altarpatron Himerius (um 570-um 620), Apostel des schweizerischen Juragebietes,

ist historisch belegt einer Pilgerfahrt nach Palästina um das Jahr 610, auf deren

Heimreise er in zahlreichen Glaubensprüfungen auch mit einem Greif, Urbild
heidnischer Grausamkeit, konfrontiert gewesen war und diesen überwinden

konnte77. Mit diesem Patrozinium ist für die Gläubigen eine regionale Verortung

76 Das Marien-Patrozinium ist beim Lettner, an der Schwelle zum Chorbereich, auch ikonogra-
phisch bedeutsam. Maria, Typus der Kirche und Antitypus der porta clausa des Propheten
Ezechiel (Ez 44,2), durch welche Christus eingezogen ist, wird As porta vitae / ianua salutis

bezeichnet; eine Tradition, die sich bereits bei Hieronymus festmachen lässt: Comm. in Ez.

Lib. XIII, cap. XLIV, Migne PL XXV, 430: «Pulchre quidam portam clausam, per quam solus

dominus Deus Israel ingreditur, et dux, cui porta clausa est, Mariam virginem intelligunt:

quae et ante partum et post partum virgo permansit. » Durch Maria als zweite Eva wird die

Tür des Paradieses wieder aufgetan. Aufschlussreich für die Basler Situation mit dem Marienaltar

am Übergang von Laienkirche zu Chorbereich und Hochaltar ist Petrus Damiani (um
1006-1072), der Maria in Beziehung setzt zur Lebensbrotrede des Johannes (Joh 6,26-58,
insb. 51): «Per cibum namque a paradisi sumus amoenitate dejecti, per cibum quoque ad

paradisi gaudia reparati. Cibum comedit Eva, per quem nos aeterni jejunii fame multavit;
cibum Maria edidit, qui nobis coelestis convivii aditum patefecit.» S. Petri Damiani opp. Pars

seu tomus II. Sermones, Migne PL CXLIV, 743. Maria hat der Welt die <Speise> geschenkt,
die den seit Eva verschlossenen Zutritt zum Paradies, zum himmlischen Festsaal, öffnet, und
deren Inkarnation im Zentrum des eucharistischen Geschehens am Hochaltar steht, zu dem

die beim Lettner ansetzende Chortreppe gleichsam eine Türe öffnet. Maria öffnet durch ihre

Fürbitte die via reconciliationis, ist aditus recuperationis, so Anselm von Canterbury: Oratio
LII - Ad sanctam virginem Mariam, Migne PL CLVIII, 954.

77 Die Legende des Eremiten Himerius ist in ihren Grundzügen vielen Heiligenviten vergleichbar.



Die Predigt der Steine 237

und Identifikationsmöglichkeit geschaffen; zugleich ist Himerius Vorbild für die

Anfechtungen eines jeden Einzelnen, die es zu bestehen gilt auf dem Weg zum

Partikulargericht des individuellen Sterbetages sowie dem allumfassenden Jüngsten

Gericht, der Seelenwägung des Erzengels Michael - auch er Bezwinger Satans

in Gestalt eines Drachen. Der Altar mit dem Michaelspatrozinium findet sich in
Basel mittig auf dem Lettner und fügt so das Jüngste Gericht als Fokus an

exponierter Stelle sinnenfällig mit ein.

Auf diesen Punkt führt jeder christliche Lebensweg hin und diesen Weg

symbolisiert auch die Ausrichtung des Gebäudes als Ganzes. Dominierend ist die

Ost-West-Achse und von Osten fällt das Licht zuerst in den Kirchenraum, weist

auf den Hauptaltar, den heilen Ort des Chordienstes und des Stundengebets. Der
Westteil hingegen als dunkle Abendseite bedarf eines besonderen Schutzes. Die
Mittelachse der Kirche symbolisiert in Analogie zum teleologischen Verlauf der

Heilsgeschichte den Weg eines jeden Einzelnen von der Dunkelheit zum Licht, von
der Glaubensferne zum Glauben, den gesamtkirchlich der Erzengel Michael

unterstützt, regional der heilige Himerius. Im Basler Münster wird dieser Gedanke noch

zusätzlich unterstützt durch den im südöstlichen Bereich des Mittelschiffs und

damit in Beziehung zum Himeriusaltar stehenden Drachentondo (nach 1185)78

des Schmuckfussbodens. Im rechten Glauben und im Vertrauen aufdie Fürsprache

Mariens gelingt es, über den Drachen, Sinnbild des Teufels, ganz real hinwegzuschreiten,

wie es der Psalmist zusagt: «Über Löwen und Vipern wirst du schreiten,

wirst zertreten Löwen und Drachen» (Ps 91,13).79 Der Basler Lettner leistet eine

Zusammenschau dieser Themenkomplexe und stellt als architektonisches
Schwellenelement zugleich die Brücke zu dem dahinterliegenden Mysterium dar, den

Blicken der Laien weitestgehend entzogen80 und allenfalls akustisch fassbar.

Gegen Ende eines bewegten Lebens zieht er sich in die Einsiedelei zurück und errichtet in Saint-

Imier (im Schweizer Jura) eine dem hl. Martin geweihte Kapelle, die rasch regen Zulauf erfährt
und Wallfahrtsort wird. Die nach dem Tod des Himerius entstandene cella sancti Hymerii überträgt

Kaiser Karl III. im Jahr 884 dem Kloster Moutier-Grandval; 999 kommt Saint-Imier

zusammen mit Moutier an den Bischofvon Basel. Gegen 1130 gründet der Basler BischofBerthold

von Neuenburg die Zelle neu als Chorherrenstift. Attribut des Himerius sind die Klauen des von
ihm überwundenen Greifen. Vgl. F.W. Bautz: Art. Himerius, BBKL II, Nordhausen 1990, Sp.

875 mit weiterer Literatur; P.-O. Walzer: La vie des saints du Jura, Réclère 1979, 99-132.

78 Zum Drachentondo C. Jäggi: Gipsestrich mit Drachenmedaillon, in: Basler Münster (Anm.
13), 100.

79 Vgl. den Beitrag von Caroline Schröder Field im vorliegenden Heft, S. 393-408.

80 J.E. Jung: Seeing through Screens (Anm. 73), 189 spricht von einem «focused glimpse oft he

most sacred space».



238 Susanne Zeilhofer

Im Hinblick aufdie Symbolik des Kirchengebäudes als Ganzes sind für die

erwähnte Schwellensituation auch die Portale miteinzubeziehen, die seit frühester

Zeit als Symbol Christi gedeutet wurden. Ein Betreten der Kirche wurde

gleichgesetzt mit dem Betreten des Paradieses und Rupert von Deutz (11129) sah im

Seitenportal des Salomonischen Tempels ein Symbol der Seitenwunde Christi81.

Bezugnehmend auf die Prophezeiung Mt 16,19, die Pforten der Unterwelt würden

die Kirche Christi nicht überwältigen, schrieb man den Kirchenportalen zu,
die Ungläubigen abzuhalten und in Barmherzigkeit den Gläubigen Zutritt zu
gewähren82, nach Auslegung des Augustinus insbesondere den Gerechten83.

Für das Basler Münster
verweist dies aufdas wohl schönste

architektonische Element, die

Galluspforte am Nordquerhaus,

das älteste romanische

Figurenportal im deutschsprachigen

Raum84. Im Hauptfeld des

Tympanons (Abb. 13) Christus

auf einem Faldistorium in
der Bildtradition der Maiestas

Domini, mit Siegesfahne und
dem aufgeschlagenen Buch des Lebens, flankiert von Petrus zu seiner Rechten

und Paulus zur Linken. Hinter Petrus der Stifter in Proskynese, ein Modell seiner

Stiftung in den Händen präsentierend - mit leicht geöffneter Tür; auf der

gegenüberliegenden Seite seine Gemahlin, geführt von Petrus und zusätzlich begleitet

durch einen Engel. Unmittelbar oberhalb des Tympanons der Moment der

Auferstehung; nahezu liebevoll detailreich beobachtet wird geschildert, wie die

gesamte Menschheit aufersteht am Jüngsten Tag, geweckt von den Posaunenfanfaren

der Engel. Christus ist nun nicht, wie Regenass unter Einbeziehung escha-

tologischer Konzepte des 12. Jahrhunderts völlig überzeugend aufgezeigt hat85,

84 Dazu ausführlich H.R. Meier / Dorothea Schwinn Schürmann: Baubeschreibung, in: Bas¬

ler Münster (Anm. 13), 179-186; dies.: Schwelle zum Paradies. Die Galluspforte des Basler

Münsters, Basel 2002; B. Boerner: Überlegungen zum Programm der Galluspforte, in: Kunst

+ Architektur in der Schweiz 45/3 (1994) 238-246.
85 N. Regenass: Drei Pforten zur Seligkeit. Die Galluspforte als Mittlerin zwischen Gegenwart

und Jüngstem Gericht, BZGA 118 (2018) 203-229 mit jüngster Literatur und zahlreichen

Vergleichsbeispielen.

Abb. 13



Die Predigt der Steine 239

als Richter dargestellt; er hält das Buch des Lebens in der Hand, seine Haltung
verweist auf seine zweite triumphale Rückkehr, den secundus adventus, an dem

sich die Menschheit am Ende aller Tage befindet. Die zweite Wiederkehr Christi
ist Auftakt zum Gericht, nicht der eigentliche Akt der Rechtsprechung.

Auch der Türsturz spart den Gerichtsakt aus und verweist sinnbildlich durch

die Parabel der klugen und der törichten Jungfrauen (Mt 25,1-13) auf den Jüngsten

Tag, assoziiert die Trennung der Auferstandenen in Gut und Böse - eine

explizite Darstellung des Endes bleibt jedoch aus.

Im Verlauf der Heilsgeschichte sind die zentralen Eckpunkte göttlicher
Offenbarung die Schöpfung, die Gesetzgebung am Sinai, Golgotha und das Jüngste

Gericht, die Erlösung. Alles innerweltliche Geschehen der Historie führt
unausweichlich auf diesen letzten Zielpunkt hin; Vergangenheit wie auch die jeweilige

Gegenwart sind durchsetzt von Prophezeiungen und Vorzeichen der messianischen

Verheissung, sind Typen des Heilshandelns Gottes. Die mittelalterliche Typologie

gliedert die Universalgeschichte in die Epoche vor der Theophanie und Gesetzgebung

am Sinai (ante legem), die anschliessende Zeit unter dem mosaischen Gesetz

{sub lege) bis hin zur Geburt Christi und der mit der göttlichen Inkarnation
ansetzenden Gnadenzeit {sub gratia), welche bis zum Ende der Zeiten und der Parusie

Christi andauern wird. Diesen zeitlichen Rahmen zeigen die beiden das Tympanon
flankierenden Johanni auf; Johannes der Täufer, der den Anbruch der Zeitspanne
sub gratia verkündete, und Johannes der Evangelist, der für deren Schlusspunkt im

Jüngsten Gericht steht, das unmittelbar bevorsteht - angedeutet durch das

aufgeschlagene Buch des Lebens. In der knappen dem Einzelnen noch verbleibenden

Zeitspanne ist allein die Ecclesia der wahre Zufluchtsort, der Kirchenraum als Bild
der Arche rettet vor der Flut der Verdammnis, und das Kirchengebäude präfiguriert
das Paradies. Will man dorthin gelangen - wie der Stifter der Galluspforte durch

die einen zarten Spalt aufweisende Pforte des Modells seiner Stiftung -, so gilt es

moralisch Rechenschaft abzulegen, die Werke der Barmherzigkeit zu befolgen und

sich am Wort der Evangelien zu orientieren, wie es die seitlichen Pfeiler des Portals

und die Gewändefiguren als klare Handlungsanweisung vor Augen stellen.

Der Pforte kommt damit eine eminent wichtige Rolle zu. Sie markiert den

Übertritt, sie ist der Ort, der eine moralische Hinterfragung fordert, sie hat es-

chatologische Bedeutung86. Die Türallegorie ist neutestamentlich gut fundiert,

86 Vgl. dazu grundsätzlich T. Bawden: Die Schwelle im Mittelalter. Bildmotiv und Bildort, Sen-

sus. Studien zur mittelalterlichen Kunst 4, Köln 2014.



240 Susanne Zeilhofer

Christus selbst bezeichnet sich als Tür, durch die allein der Durchgang zum Vater

offen ist, doch gleichzeitig weist das Lukasevangelium darauf hin, dass der Weg
ein enger ist; den Ungläubigen und Sündern bleibt er verschlossen87. Auch die

Liturgie trägt diesem Programm Rechnung, am eindrücklichsten in der Matutin
des Karsamstags, wenn die Domschüler anstelle des üblicherweise gesungenen
Liedes bei der Galluspforte ein deutsches Lied zum Verräter Judas anstimmen:

«O du armer Judas, was hastu gethon, / daz du gott den herren also verroten
hast? / Darumb müstu leyden in der helle pin, / Lucifers geselle müstu ewig sin, /
Kyrieleyson.»88. Die volkssprachlich gesungenen Verse zeigen in unmittelbarem

Zusammenhang mit der Liturgie der Osternacht, der Nacht der Nächte, die den

endgültigen Sieg Christi über Sünde und Tod ins Zentrum stellt, eindringlich die

Konsequenzen sündigen Verhaltens und weisen gleichzeitig durch die Verortung
des Liedes im Raum zwischen der Galluspforte und den Altären des heiligen Gallus,

welcher sich neben seiner missionarischen Tätigkeit auch durch Heilungen

hervorgetan hatte, sowie des heiligen Paulus, Sinnbild der Umkehr und des

Wesenswandels durch Christus, daraufhin, wie rechter Lebenswandel aussehen kann

und dass Umkehr jederzeit möglich ist.

Eine vergleichbare Rolle kam dem sog. Paradies oder Narthex zu, als Vorhalle

Ort der Vorbereitung, der Reinigung und Besinnung. Im Ceremoniale Brilingers
wird das Hauptportal89 des Basler Münsters als Ort der Büsserrekonziliation am

87 Vgl. Honorius Augustodunensis: Gemma animae I, CXXXVIII, Migne PL CVXXII, 587:

«Ostium quod inimicis obstat, et amicis aditum introeundi ostendit, est Christus qui per
justitiam obstans infidèles a domo sua arcet, et fideles aditum ostendo per fidem introducit » ;

sowie I, CLII (ebd. 591): «Portae quippe mortis sunt vitia et peccata. Portae vitae sunt fides,

baptisma, operatio. Per eum, qui intus respondet, diabolus intelligitur, qui de domo Ecclesiae

expellitur. Ipse quippe quasi fortis armatus atrium suum custodivit, dum hunc mundum quasi

jure possedit. Sed fortior superveniens eum expulit, spolia ejus distribuit (Matth. XII; Luc.

XI); dum Christus eum passione vicit, et Ecclesiam ab ejus jure eripuit. Mox ostium aperitur,
et episcopus ingreditur, quia Ecclesia ostium fidei Christo aperuit, et eum intra se devote re-

cepit. Episcopus ingrediens Pax huic domui dicit, quia Christus mundum ingrediens, pacem
hominibus contulit, quam resurgens a mortuis suis praebuit: Pax, inquit, vobis (Joann. XX).
Ter pax huic domui clamat, quia reconciliationem Ecclesiae per Trinitatem factam insinuât,
vel quia anus est Dens, unafides, unum baptisma (Ephes. IV). [...] pontifex populum [...] ad

orationem invitât, quia infidèles et impii non sunt salutandi, sed ad conversionem et poeni-
tentiam provocandi», womit auch ganz klar auf die der gegenwärtigen Kirche zukommende
Rolle bei der Heilsvermittlung rekurriert wird.

88 H. Brilinger: Ceremoniale (Anm. 35), 155.

89 Ausführlich dazu H.R. Meier / D. Schwinn Schürmann (Hg.): Himmelstür. Das Hauptportal
des Basler Münsters, Basel 2011.



Die Predigt der Steine 241

Gründonnerstag ausdrücklich als ostiumparadisi (im Gegensatz zum andernorts

verwendeten porta/ianua maior) bezeichnet. Büsserinnen und Büsser, barfuss

und mit brennenden Kerzen, treten auf dem Platz vor der Kirche («in atrio ante
ecclesiam ad circulum se statuunt»90) vor den Bischof, der auf einem Faldisto-

rium Platz genommen hat. Nach Bussakt und Absolution - und spätestens hier
wird die liturgische Bezugnahme auf das Tympanon der Galluspforte evident -
greift der in der Tür stehende Bischof die Büsser einzeln an der Hand und zieht

sie in die Kirche91, so wie auch Paulus die Frau des Portalstifters, am Handgelenk
haltend, Christus nachdrücklich empfiehlt. Die Wiedereingliederung in die

Gemeinschaft der Gläubigen erfolgt durch die Ein-Führung des Bischofs durch die

Paradiestür, an deren Spitze, im Scheitelpunkt der Archivolten, Abraham mit vier

Seligen im Schoss, begleitet von zwei Engeln mit Weihrauchfässern, den

paradiesischen Zustand anzeigt. In diesem Sinne fungiert das Hauptportal des Basler

Münsters auch bei Leichenprozessionen als Himmelspforte, durch die der Leichnam

in Prozession in die Kirche, ins Paradies, geleitet wird.
Hat der Gläubige schliesslich die porta iustitiae passiert und den sakralen

Raum betreten, spiegelt sich im Kircheninneren die Körperschaft der Ecclesia und

jeder einzelne Stein hat seine eigenen Qualitäten, wobei die zubehauenen

Quadersteine, bearbeitet im höchsten Rang der Vollkommenheit, für die Heiligen,
die Reinen, stehen. Der wichtigste Stein des Gefüges ist der Grundstein, dem der

Bischof in der Weihe das Kreuz aufdrückt: Christus, als Fels und Fundament der

Apostel und Propheten. Bereits im Neuen Testament werden die Apostel als Säulen

bezeichnet (Gal 2,9) und so stehen die den Langhausweg säumenden Säulen

sinnbildlich für die Apostel. Auch in Basel wird in den Rechnungsbüchlein der

Münsterfabrik 1479/80 und 1480/81 ein Apostelzyklus im Langhaus erwähnt,
der diese Symbolik noch bildlich unterstrichen haben dürfte.

Säulen92 verweisen auf all diejenigen, die die Kirche geistig tragen und stützen

durch ihre Lehre, wobei der ausdifferenzierte Schmuck der Kapitelle die Worte
der Heiligen Schrift anzeigt, die zum Gegenstand der Betrachtung und des

Lebens gemacht werden sollen, wenn man an ihnen vorüberzieht aufdem Weg zum
Altar; die damit abgeschrittene Raumlänge verweist ihrerseits noch einmal auf

90 H. Brilinger: Ceremoniale (Anm. 35), 156.

91 Ebd. 158 : «et episcopus stans iuxta hostium ecclesiae singulos penitentes manu ad ecclesiam

trahit.»
92 Grundsätzlich B. Reudenbach: Säule und Apostel. Überlegungen zum Verhältnis von Archi¬

tektur und architekturexegetischer Literatur im Mittelalter, FMSt 14 (1980) 310-351.



242 Susanne Zeilhofer

den Verlauf der Heilsgeschichte und das in ihr wandernde Gottesvolk - seit der

Patristik steht die Länge durchgehend als Raummetapher für die Zeit - eine Zeit,
deren Verlauf im Chorbereich noch einmal präzise zusammengefasst wird.

Die zum Chorumgang weisenden szenischen Kapitelle der Bündelpfeiler

zeigen vom biblischen Sündenfall (nördliches Kapitell) über den Greifenflug
Alexanders des Grossen als Zeichen menschlicher Hybris, durch welche Tod und Verlust

in die Welt gekommen sind, den weiteren Gang der Heilsgeschichte: die von
Sünde und Leid bedrohte Existenz des Menschen und dessen Kampf gegen das

Böse, Ritter im Gefecht gegen wilde Tiere (Bären, Stiere, Drachen und zwei

Löwen). Durch die den Metamorphosen Ovids entnommene Erzählung der beiden

unglücklich Liebenden Pyramus und Thisbe, die zu Typologien Christi und der

menschlichen Seele werden, enthält das anschliessende Kapitell ein Sinnbild der

Erlösung durch den Opfertod Christi am Kreuz, vor dessen bildlicher Darstellung

die Kapitellkunst mit nur ganz wenigen Ausnahmen grundsätzlich
zurückschreckte. Abgeschlossen wird der Zyklus dann am südlichen Kapitell mit dem

eschatologischen Ausblick: der Opferung Isaaks und dem Zustand der Seligkeit
in Abrahams Schoss, den bereits die Archivolten des Hautportals in Aussicht
gestellt hatten.

Es wird damit bildlich komprimiert die den Kosmos umfassende

Heilsgeschichte skizziert in einem horizontalen Kreis um das sakrale Zentrum herum,

in dem in der Eucharistie Christus tagtäglich gegenwärtig ist. Zugleich entwickelt

sich diese zeitliche Dimension auch in der Vertikalen: in der Vierungskrypta

wie auch dem leicht östlich darüberliegenden Chorscheitel befand sich je ein
den hll. Johannes dem Täufer und Johannes dem Evangelist geweihter Altar, die,

wie mehrfach gezeigt, das für das Basler Münster prominente heilsgeschichtliche
Kontinuum verkörpern und auf den verweisen, dessen Erlösungsopfer am Hochaltar

im Zentrum steht, aufden alle Bedeutungslinien zulaufen.

Die reiche Vielfalt der Ausdeutungen der Heilsgeschichte in Architektur und

Skulptur soll abschliessend noch an einem ebenso eigenwilligen wie liebenswerten

Detail des Basler Münsters gezeigt werden. Blickt man von aussen aufden östlichsten

Punkt des Chorhauptes, so sieht man sich zwei säulentragenden Elefanten

gegenüber, das Fenster rahmend und nach Osten blickend. Uber Elefanten weiss man
im Mittelalter vor allem aus antiken Berichten Bescheid, etwa bei Plinius (Hist,
nat. VIII) und vor allem durch den Physiologus, eine frühchristliche Naturlehre

und -deutung. Plinius und andere hatten die nur gering ausgeprägten sexuellen

Neigungen des Elefanten und sein Verbergen des Geschlechtsaktes betont, weswe-



Die Predigt der Steine 243

gen der Elefant immer wieder als Sinnbild der Keuschheit angeführt wird und er

hier als quasi externer Abschluss des Chorbereichs einen sinnenfälligen Platz

einnimmt. Der Physiologus aber geht noch einen Schritt weiter und berichtet, dass

der Elefant, wenn er doch einmal um Fortpflanzung besorgt sein sollte, sich auf
den Weg nach Osten mache in die Nähe des Paradieses. Dort sei der Ursprung der

Pflanze Mandragora93, die das Weibchen zu sich nähme, um es dann ihrem
Gefährten anzubieten. Die Parallelen zur Erzählung des biblischen Sündenfalls sind

offensichtlich und das Elefantenpaar wird immer wieder auf das erste Menschenpaar

ausgedeutet. Ebenfalls in Analogie zum Bericht der Genesis ist der Erzfeind
des Elefanten nach Ausweis des Plinius und anderer die Schlange (Drache), gegen
die der männliche Elefant anzukämpfen hat, während das Weibchen im Wasser

das Jungtier zur Welt bringt. Konrad von Würzburg, der in der zweiten Hälfte des

13. Jahrhunderts in Basel lebte und in der Magdalenenkapelle des Münsters seine

letzte Ruhe fand, stellte diese Schilderung des Physiologus in Beziehung zur
Erlösung, der wahren Geburt des Menschen durch die Taufe94. Und passenderweise

befand sich der Taufstein im Basler Münster auch lange Zeit in allernächster Nähe

im Chor. Der Physiologus berichtet vom Elefanten weiter, er habe keine

Kniegelenke und sei infolgedessen unfähig, sich nach einem Sturz wieder zu erheben.

Das vorgängig assoziierte Bild vom Sündenfall kann damit abgerundet ergänzt

93 Gemeint sind Alraunen, giftige Ritual- und Heilpflanzen, auch im Alten Testament als Aph-
rodisiakum oder empfängnissteigerndes Mittel bekannt (dudaim genannt, Gen 30, 14-16 /
Hld 7, 14, in der revidierten Lutherübersetzung: Liebesäpfel). Hervorgehoben wurde stets
die oftmals einer menschlichen Gestalt ähnelnde Wurzelform. Hildegard von Bingen sieht

in der unbehandelten Alraune den Teufel wohnen: Physica I cap. 56 / Hildegardis Abbatis-

sae Subtilitatum Diversarum Naturarum Creaturarum Libri Novem, Paris 1855, Migne, Sp.

1151 «Mandragora calida est et aliquantulum aquosa, et de terra illa, de qua Adam creatus

est, dilatata est; homini aliquantulum assimilatur. Sed tarnen herba haec, et propter similitu-
dinem hominis, suggestio diaboli huic plus quam aliis herbis adest et insidiatur. Unde etiam
secundum desideria sua homo, sive bona, sive mala sint, per eam suscitatur, sicut etiam olim

cum idolis fecit. »
94 Konrad von Würzburg, <Got gewaltic, was du schikest> (C 1),V. 150-154:

150 alsam der helfant mit genuht
in wasser luterlich gevar
enpfahet siner kinde fruht,
also enpfienc uns undt wider gebar
din tof, der sünde schuhet.

C KonrW 1, hg. von M. Braun und S. Seidl, in: Lyrik des deutschen Mittelalters, online

hg. von M. Braun, S. Glauch und F. Kragl, http://www.ldm-digital.de/. Veröffentlicht seit

01.01.2019 / besucht am 08.08.2020.



244 Susanne Zeilhofer

werden: Den gestürzten Elefanten können, so die Erzählung, weder ein einzelner

großer, noch zwölfweitere Elefanten aufrichten, wohl aber ein ganz kleines junges

Tier. Analog erretteten den Menschen weder das alte Gesetz (der große Elefant),
noch die Propheten (die 12 Elefanten) - erst Christus, der sich als Mensch

erniedrigte, erlöste die Menschheit. Konzentriert zusammengefasst spiegelt so auch

dieses kleine Skulpturenpaar die christlich gedeutete Menschheitsgeschichte.
Planen und Bauen im Mittelalter umfasste mehr als Ingenieurswissen und

Bauhandwerk. Es wurde einer geistlichen Ausdeutung unterzogen und in diesem

Sinn ist auch die gesamte Orientierung des Basler Münsters als physischer

Baukörper auffällig, es ist nicht geostet. Es liegt nordöstlich, zur Sommersonnwende.

Sonnwenden sind Symbole für Zeitenwenden. Seit dem 5. Jahrhundert ist der Tag
der Sommersonnwende, der 24. Juni, mit Johannes dem Täufer verbunden, der,

wie gezeigt, an zahlreichen prominenten Stellen im Basler Münster erscheint. Er

weist prophetisch auf Christus hin und es gehört zum Eindrücklichsten, wenn

alljährlich am Johannistag frühmorgens um 5 Uhr in der Krypta die aufgehende
Sonne exakt durch das Fenster an die rückseitige Kryptenwand fällt. Dem Lumen
Christi der Osternacht gleich erhellt der erste Sonnenstrahl die Krypta, in der

allegorischen Ausdeutung den Schoss Mariens, aus dem derjenige entspringt, auf
den Johannes der Täufer in seiner Predigt hingewiesen hatte. Ursprünglich mit
einem offenen Kryptaumgang noch weitaus eindrücklicher, wenn aus der Tiefe
das Licht im noch dunklen Münster nach oben steigt zum Hochaltar - dort, wo
mit dem Vollzug der Eucharistie die eigentliche Zeitwende angedeutet ist. Das

dichte Zeitgefüge der Galluspforte, das geistliche Abschreiten der Heilsgeschichte

im Münster - vertikal wie horizontal - all diese Bezüge, in die diese Ausführungen

einen kleinen Einblick zu geben versucht haben, werden am Johannistag
eindrücklich gebündelt, wenn dann, und nur dann, das Münster an diesem Tag
der Zeitenwende auf der Linie der aufgehenden Sonne liegt und mit den beiden

Elefäntchen die gesamte Ecclesiapraesens nach dem Paradiesgarten blickt.

Abbildungsverzeichnis
Abb. 1: Rekonstruktionsvorschlag des karolingischen Münsters, Rekonstruktion M. Ber-

nasconi, archaeolab, 2019.
Abb. 2: Karolingisches Münster, Schnitt mit Befundplan, Rekonstruktion M. Bernasconi,

archaeolab, 2019.
Abb. 3: St. Gallen, Rekonstruktionszeichnung des Klosters nach dem Klosterplan (K. La-

sius). R. Rahn: Geschichte der Bildenden Künste in der Schweiz. Von den Ältesten

Zeiten bis zum Schlüsse des Mittelalters. Zürich 1876.



Die Predigt der Steine 245

Abb. 4: Miniatur zu Ps. 23, Utrecht Psalter, Utrecht University Library, Ms. 32, fol. 13v;

mit freundlicher Genehmigung durch Frans Seilies, Special Collections, Utrecht
University Library.

Abb. 5: S. Giovanni in Laterano (Rom) mit konstantinischem Fastigium, Rekonstruktion
S. de Blaauw; mit freundlicher Genehmigung derselben, Faculteit de Letteren, Rad-

boud Universiteit Nijmegen.
Abb. 6: Rekonstruktionsvorschlag des frühromanischen Münsters, Rekonstruktion M.

Bernasconi, archaeolab, 2019.
Abb. 7: Frühromanisches Münster, Schnitt mit Befundplan, Rekonstruktion M. Bernas¬

coni, archaeolab, 2019.
Abb. 8: Rekonstruktionsvorschlag des spätromanischen Münsters, Rekonstruktion M.

Bernasconi, archaeolab, 2019.
Abb. 9: Spätromanisches Münster, Schnitt mit Befundplan, Rekonstruktion M. Bernas¬

coni, archaeolab, 2019.
Abb. 10: Hochchor des Münsters mit Blick aufden offenen Chorumgang, Rekonstrukti¬

on M. Bernasconi, archaeolab, 2019.

Abb. 11: Baumeistertafel (um 1200), inneres nördliches Seitenschiff, Westwand des Ge¬

orgsturms, eigene Aufnahme.
Abb. 12: Angelo dal Cortivo (nach Francesco di Giorgio), Körperproportionen des

Menschen, eingeschrieben in Kirchengrundrisse, Budapest, Metropolitan Ervin Szabö

Library, Zichy Codex, fol. 138; mit freundlicher Genehmigung durch S. Tibor,
Abteilungsleiter Hauptstädtische Bibliothek Ervin Szabö, Budapest.

Abb. 13: Nordquerhausfassade, Tursturz und Tympanon der Galluspforte (um 1170),

eigene Aufnahme.

Abb. 1,2,6-10 mit freundlicher Genehmigung durch M. Bernasconi, archaeolab.



246 Susanne Zeilhofer

Abstract
Das Basler Münster in seiner heutigen Gestalt blickt auf eine über 500jährige
Baugeschichte zurück und die vorliegenden Ausführungen fragen nach geistesgeschichtlichen
und politischen Rahmenbedingungen einzelner Bauphasen sowie den Auswirkungen von
kirchlichen Reformen auf den Bau des Münsters. Darüber hinaus werden Elemente des

spätantiken kaiserlichen Hofzeremoniells wie auch Bezugnahmen auf römische

Formsprache und Liturgie aufgezeigt.
Kirche als Sakralbau ist nicht zu verstehen ohne ihre Wurzeln in der Spätantike, sowohl

im Hinblick auf die bauliche Ausgestaltung als auch bezüglich ihrer symbolischen

Deutung. Bereits die Kirchenväter sahen im Tempel Salomos die Präfiguration Christi und der

Ecclesia, womit zunächst die Gemeinschaft der Gläubigen und seit Beginn des 4. Jahrhunderts

allmähliche auch der Kirchenbau umrissen ist. In einem zweiten Schritt wird daher

am Beispiel des Basler Münsters nach einzelnen Teilen der Kirche als materiellen Sinnträgern

gefragt und ein Blick aufArchitekturdeutung und Gebäudeallegorese geworfen, auf
den Zusammenhang von materiellem Kirchenbau und spiritueller Gemeinschaft (ecclesia

corporalis / ecclesia spiritualis).

The Basel cathedral as we see it today reveals over 500 years of construction history and

this essay intends to examine the intellectual history and the political framework of
essential phases of construction as well as what effects church reforms had on the building
of the cathedral. Furthermore, elements of the late antique imperial court ceremony and

references to Roman formal language and liturgy are presented.
Church as part of ecclesiastical architecture cannot be understood without considering
its roots in late antiquity, both in terms of construction and in terms of its symbolic

interpretation. The Church Fathers already considered the famous Temple of Solomon a

préfiguration ofChrist and Ecclesia - which initially outlined the community ofbelievers

and, starting from the beginning of the 4th century, gradually included the church building

itself. This initiated the interpretation ofa church building as being a carrier meaning.
For this reason, selected parts especially of the Basel cathedral are discussed as such material

carriers ofmeaning. Focal points are theological aspects of architectural elements and

building allegories as well as the connection ofmaterial church construction and spiritual

community (ecclesia corporalis /ecclesia spiritualis).

Susanne Zeilhofer, Basel


	Die Predigt der Steine : Gedanken zur Theologie der Münsterarchitektur

