
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 2

Artikel: Was passiert mit dem "stinkenden Madensack"? : Der Umgang mit dem
Tod als Lackmustest der reformatorischen Bestimmung von Leib und
Seele

Autor: Brunner, Benedikt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»?

Der Umgang mit dem Tod als Lackmustest der
reformatorischen Bestimmung von Leib und Seele

1. Umleitung

Die Kategorien von Leib und Seele spielen bekanntlich eine zentrale Rolle in der

theologischen Anthropologie. In systematisch-theologischer aber auch

praktischtheologischer Hinsicht werden beide intensiv verwendet und kritisch hinterfragt,
zumal auch Abgrenzungen zu alltagssprachlichen Verwendungen der beiden

Begriffe vorgenommen werden müssen.1 In historischer Perspektive stellt sich die

Frage, ob sich ausgehend von dem Verständnis der beiden Begriffe so etwas wie

ein spezifisches Menschenbild entwickelt hat, das sich möglicherweise in den

einzelnen Konfessionen unterschiedlich darstellt. Diese Frage ist allerdings nur
schwer zu beantworten.2 Denn die konfessionellen Spezifika konkretisierten sich

vor allem in den Fragen nach dem Wesen der Kirche und der Bestimmung der

Sakramente und werden historisch in den entsprechenden Traktaten verhandelt;

weniger aber, so scheint es, in Ausführungen zu Leib und Seele. Um konfessionellen

Differenzen im Menschenbild auf die Spur zu kommen, muss daher ein

indirekter Ansatz gewählt werden. Versteht man beispielsweise unter dem

Menschenbild all diejenigen Annahmen und Überzeugungen, die Aufschluss geben

über die Konstitutiva, das Wesen sowie den heilsgeschichtlichen Ort des

Menschen, kommt man der Beantwortung der Frage womöglich näher.

Stimulierend wirkten in jüngerer Zeit Forschungsansätze, die dezidiert
danach fragen, ob nicht auch das Schmecken, Hören, Sehen und Fühlen der

Autoren, sowie die Medien, in und durch die diese Ausdrucksformen expliziert
werden, daraufhin befragt werden müssten, inwiefern sie theologisches Denken

beeinflusst haben und umgekehrt.3 Oftmals bleibt bei diesen Arbeiten

allerdings eine gewisse Leerstelle hinsichtlich der theologischen Relevanz dieser

1 Vgl. u.a. H.-M. Rieger: Leiblichkeit in theologischer Perspektive, Stuttgart 2019.

2 Vgl. B. Brunner: Ein neuer Mensch? Körperlichkeit, Sinneserfahrungen und Emotionen in
der Reformation Martin Luthers, GWU 68 (2017) 520-534.

3 Jan-Friedrich Mißfelder hat hierfür die Bezeichnung «Ganzkörpergeschichte» gefunden,

vgl. J.-F. Mißfelder: Ganzkörpergeschichte. Sinne, Sinn und Sinnlichkeit für eine Historische

Anthropologie, IASL 39 (2014) 457-475.

ThZ 2/76 (2020) S. 164-190



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 165

Phänomene, beziehungsweise hinsichtlich der Spannungsfelder und wechselseitigen

Beeinflussungen, die es zwischen den beiden Bereichen gegeben haben

könnte. An einigen Stellen wäre noch genauer zu eruieren, ob ein solcher

Zusammenhang überhaupt bestand und wenn ja, an welchen Stellen und in welcher

Weise das Verhältnis von theologischer Reflexion, somatisch-sinnlichem

Erleben sowie religiöser Praxis analysiert werden kann.

Intensiv diskutiert wurden vor allem die Arbeiten Lyndal Ropers zum «feisten

Doktor» Martin Luther. Sie wies auf einen engen Zusammenhang
zwischen körperlichen Phänomenen und einigen theologischen Überlegungen
des Wittenberger Reformators hin.4 Unabhängig davon, wie stark man diesen

Zusammenhang sehen möchte, hat Roper damit wesentlich dazu beigetragen,
den kulturwissenschaftlich betrachteten Körper in die Forschungen zur früh-
neuzeitlichen Religionsgeschichte einzuzeichnen, und ihrer Aufforderung, diese

Dimension auch theologiehistorisch ernst zu nehmen, ist uneingeschränkt
zuzustimmen.5 In kirchenhistorischer Hinsicht lassen sich neue Perspektiven

gewinnen, so die These dieses Beitrages, wenn man die Aspekte der Körperlichkeit,

der Sinneserfahrungen sowie der Emotionen in den Mittelpunkt stellt.

Die Frage ist allerdings, mit welchen Quellen dazu gearbeitet werden kann.

Im Folgenden soll überprüft werde, inwiefern die Gattung der Leichenpredigten

hier interessante Antworten hefern könnte. Dafür werden in einem ersten
Schritt kurz die reformatorischen Bestimmungen von Leib und Seele skizziert

mit einem Fokus auf Martin Luther und Johannes Calvin. In der Annahme,
dass die Näherbestimmung von Leib und Seele besser an einem konkreten

Beispiel funktioniert als durch die abstrakte begriffsgeschichthch-dogmatische

Herangehensweise - zumindest, wenn ein kulturgeschichtlich anschlussfähiges
Thema traktiert werden soll - wird in einem zweiten, ausführlicheren Schritt
der Frage nachgegangen, inwiefern sich die konkrete Auseinandersetzung mit
dem Tod als Lackmustest für die vorhergegangenen Bestimmungen erweisen

kann. Dafür werden lutherische Leichenpredigten aus der Reichsstadt Nürnberg

und reformierte Leichenpredigten aus Basel und London untersucht.

4 Vgl. L. Roper: Der feiste Doktor. Luther, sein Körper und seine Biographen, Göttingen
2012, basierend auf L. Roper: Martin Luther's Body: The «Stout Doctor» and His
Biographers, AHR 115 (2010) 351-384; B. Brunner: Leib und Seele im Angesicht des Todes.

Reinheit und Vergänglichkeit bei Martin Luther [i. E.].
5 Vgl. M. Hengerer: Kontroverse Kategorie. Eine Umschau in der geisteswissenschaftlichen

Forschung zum Körper, ZHF 37 (2010) 219-247.



166 Benedikt Brunner

2. Leib und Seele bei Luther und Calvin — eine Ski^ge

Die klassische Ideengeschichte kennt bereits eine lange Forschungstradition im
Hinblick auf das Leib-Seele-Verhältnis, die es nicht zu vergessen gilt und auf
die ebenso aufzubauen ist, wenn es darum geht, die vorliegende Problematik

mit den «neuen» Fragen und Perspektiven anzugehen.6 Den genannten neueren

Forschungsansätzen ist es aber zu verdanken, dass die rein ideelle Ebene

verlassen und die wichtige Nachfrage nach den Rückwirkungen des eigenen

körperlichen Empfindens auf die Ausgestaltung theologischer Aussagen

aufgeworfen worden ist — mit den schwierigen heuristischen Problemstellungen,
die das mit sich bringt.

Luther hat mithin äusserst kritisch von seinem eigenen Körper gesprochen,

wenn er etwa fragte: «Wie kerne denn ich armer stinckender madensack dat-

zu, das man die kynder Christi solt mit meynem heyloszen namen nennen?»7

Zahlreiche Beispiele für eine negative Bewertung der eigenen Leiblichkeit, die

man als Teil seines monastischen Herkommens verstehen kann, Messen sich

anführen.8 Albrecht Peters hat in Bezug auf Luther treffend von einem

anthropologischen Übereinander von Leib, Seele, Geist und einem theologischen

gegeneinander von Geist und Fleisch gesprochen; viele weitere sind ihm in
diesem Urteil gefolgt.9 In seiner Magnificat-Auslegung bezeichnet Luther den

Leib als ein «atrium; der ist yderman offenbar, das man sehen kan, was er thut,
und wie er lebt.»10 Die Kontrolle des Leibes bleibt für Luther ein wesentliches

Element, dem er über die mittelalterlichen Vorbilder hinausgehend eine

«rechtfertigungstheologische Begründungsstruktur» verleiht.11 Allein, es bleibt bei

6 Vgl. beispielsweise schon R. Schwarz: Fides, Spes und Caritas beim jungen Luther unter
besonderer Berücksichtigung der mittelalterlichen Tradition, Berlin 1962.

7 WA 8,685,8-10. Vgl. aber auch die differenzierenden Aussagen zu Luthers Umgang mit
der Bezeichnung Lutheraner von A. Beutel: «Wir Lutherischen». Zur Ausbildung eines

konfessionellen Identitätsbewusstseins bei Martin Luther, ZThK 110 (2013) 158-186.

8 Vgl. V. Leppin: Madensack und Tempel des Heiligen Geistes. Leiblichkeit bei Martin Lu¬

ther, in: B. Janowski / Ch. Schwöbel (Hg): Dimensionen der Leiblichkeit. Theologische
Zugänge, Neukirchen-Vluyn 2015, 86-97, vor allem 86-92.

9 A. Peters: Der Mensch, Gütersloh 1979, 32-42; Leppin: Madensack (Anm. 8), 90 mit weite¬

rer Literatur sowie V. Leppin: Schmerz und Trost. Beobachtungen zu Luthers Umgang mit
dem Tod, in: A. Kohnle (Hg.): Luthers Tod. Ereignis und Wirkung, Leipzig 2019, 49-68; V.

Evener: Wittenberg's Wandering Spirits: Discipline and the Dead in the Reformation, CH
84/3 (2015) 531-555.

10 WA 7,551,23f.
11 Leppin: Madensack (Anm. 8), 92.



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 167

Luther nicht bei einer negativ-ablehnenden, primär asketischen Deutung des

Leibes. Der «Genuss» desselben kam als ein wichtiges weiteres Element hinzu.
Besonders bedeutsam sind hier seine Erfahrungen in der Ehe, nicht zuletzt
die Freuden der Sexualität und die Erziehung der Kinder.12 «Der Leib konnte

nun geradezu zum innerweltlichen Anschauungsobjekt der unverdienten Gnade

Gottes werden [. ,.]:»13 In diesem Spannungsfeld befinden sich, stark zu-

sammengefasst, Luthers Bewertungen des Leibes, womit noch nichts darüber

gesagt ist, inwieweit das Luthertum nach Luther ihm darin gefolgt ist.

Die Dichotomie von Geist und Fleisch entfaltet ihre Wirkung nicht zuletzt

in der Todesdeutung Luthers. Denn der Tod ist auch deshalb als Befreiung
anzusehen, weil er den Menschen von seinem sündigen Leib befreit. Die «böße

neygung stirbt nit eer grundlich, das fleysch werde dan zu pulver und new
geschaffen».14 In den Worten Werner Thiedes kann man von der Rechtfertigung

als einer «Entrechtung des Todes» sprechen, denn der «Glaubende lebt
bereits in einem unsterblichen Wesen, nur der Leib ist noch nicht darin. Daran
hält Luther bis ans Ende fest: <[...] erlosung haben wir nach der seelen, sterben

auch auffn glauben, Aber der arm madensack ist noch todt und ungluck unter-

worffen, der sol auch mit [.. ,].»>15

Calvins Aussagen über die eigene Leiblichkeit wurden bislang nicht in
vergleichbarer Weise untersucht, was sicherlich auch, aber nicht ausschliesslich mit
der Quellenlage zu tun hat. Man muss also hier den Umweg gehen über seine

Aussagen zur Anthropologie. Diese entwickelte er «unter dem Richtpunkt der

12 Vgl. u.a. A.-Ch. Trepp: Luther 1525: Vom «feisten Doktor», von brünstigen Jungfrauen
und toten Bauern, in: A. Jendorff / A. Pühringer (Hg.): Pars pro toto. Historische
Miniaturen zum 75. Geburtstag von Heide Wunder, Neustadt an der Aisch 2014, 299-309; J.

Strohl: Luther's New View on Marriage, Sexuality and the Family, LuJ 76 (2009) 159-192;

Leppin, Madensack (Anm. 8), 92-94.

13 Ebd., 93.

14 WA 7,211,26f; vgl. W. Thiede: Luthers individuelle Eschatologie, LuJ 49 (1982) 7-49; vgl.
zum Gesamtkomplex O.H. Pesch: Theologie des Todes bei Martin Luther, in: H. Becker /
B. Einig / P.-O. Ullrich (Hg.): Im Angesicht des Todes. Ein interdisziplinäres Kompendium,

Bd. II, St. Ottilien 1987, 709-789.

15 Thiede: Eschatologie (Anm. 14), 16, hier WA 49,510,26-28 zitierend. Vgl. ausserdem M.R.
Miles: «The rope brakes when it is tightest»: Luther on the body, consciousness, and the

word, HTR 77 (1984) 239-258.



168 Benedikt Brunner

Imago Dei».16 Sie hat bei ihm ihren Ort in der unsterblichen Seele.17 Calvin
verbindet ein antik-philosophisches mit einem biblisch-theologischen Verständnis

der Seele. Die beiden entscheidenden Seelenbestandteile sind für ihn Einsicht
und Wille, also intellectus und voluntas. Die antiken philosophischen Distinktio-

nen werden von ihm zusammengerafft zu den Kräften der Erkenntnis und des

Wollens. Das sinnliche Erfassen wird dem Verstand untergeordnet, die

emotionalen Affekte, die er in Auseinandersetzung mit dem stoischen Apathie-Ideal
wohl eher positiv wertet, subsumiert er unter dem Willen. Am Willen hängt es,

die Emotionen in die richtige Richtung zu zwingen und den leiblichen
Menschen auf das Rechte hinzulenken.18 Die Seele ist für Calvin kein Ausfluss oder

Spross der göttlichen Substanz mehr. Zugleich hebt er sie aber auch streng

von der leiblichen Herkunft aus den Eltern ab. Im Unterschied zu Luthers

Traduzianismus habe Calvin dem üblichen Kreatianismus der abendländischen

Tradition entsprochen.19 Die Seele ist wie die Engel ein echtes Geistwesen, was

seit dem Fall des Menschen zu einem Missverhältnis zwischen Leib und Seele

geführt habe. Der Körper beschmutzt nunmehr die Seele und sie erfahre sich

als in ihn eingeschlossen wie in einen dunklen Kerker. Gerade hier scheint eine

neuplatonische Sicht recht deutlich nachzuwirken, die nicht zuletzt über Cicero

vermittelt worden ist. Man kann beispielsweise die folgende Stelle aus Calvins

Psychopannychia heranziehen: «Corpus, quod corrumpitur, aggravat animam», der Leib

beschwert die Seele wie Calvin im Anschluss an Qoh 9,15 sagt.20

In der Institutio führt Calvin noch weiter aus, dass «kein Mensch in
diesem irdischen Kerker des Leibes Kraft genug [hat], um mit rechter Freudig-

16 Peters: Mensch (Anm. 9), 75. Tendenziell in die Richtung von Ropers Lutherinterpretation
geht das nicht unumstrittene Buch von W Bouwsma: John Calvin. A Sixteenth Century
Portrait, New York/Oxford 1988.

17 Vgl. G. Bockwoldt: Das Menschenbild Calvins, NZSTh 10 (1968), 170-189, hier 173-176;
M.R. Miles: Theology, Anthropology, and the Human Body in Calvin's Institutes of the

Christian Religion, HTR 74 (1981) 303-323.

18 Vgl. Peters: Mensch (Anm. 9), 78f. Zur Rezeption der antiken Philosophie vgl. U. Zahnd:
The Early John Calvin and Augustine: Some Reconsiderations, StPatr 87 (2017) 181-194;
U. Zahnd: Vom «philosophiae Romanae columen» zum «ethnicus ille». Die Cicero-Rezeption

beim jungen Calvin, in: A. Eusterschulte / G. Frank (Hg.): Cicero in der Frühen

Neuzeit, Stuttgart-Bad Canstatt 2018, 211-230.

19 So Peters: Mensch (Anm. 9), 79. Vgl. auch E. Busch: Gott und Mensch, in: H.J. Selderhuis

(Hg.): Calvin Handbuch, Tübingen 2008, 222-231 und D. Müller: Création et salut chez

Jean Calvin, RThPh 115 (1983) 11-22.

20 Psych. 54 CO 5,196.



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 169

keit seinen Lauf dahinzueilen, ja die meisten leiden unter solcher Schwachheit,
dass sie nur wankend und hinkend, ja auf dem Boden kriechend, bescheiden

vorankommen.»21 Beide, Luther wie Calvin, sehen den Leib insbesondere in
seiner theologischen Deutung als «Fleisch» äusserst negativ, was nicht weiter
überraschend ist. In eschatologischer Perspektive beginnt sich diese Ansicht

zu wandeln. Der Tod als Auflösung der leib-seeüschen Verbindung des

Menschen hat hierbei eine entscheidende Bedeutung, dient er doch der Befreiung
des Menschen aus seinem fleischlichen Leib, der in der Auferstehung zu einem

harmonischen neuen Menschen an Leib und Seele vervollkommnet wird. Die
Finalität des Menschen ist von zentraler Bedeutung für die theologische
Anthropologie des Genfer Reformators. «Verbundenheit und Trennung von Leib
und Seele bemessen sich [...] daran, ob das Ziel der vita futura sozusagen in
Sichtweite bleibt (wie beim ersterschaffenen Adam), ob es mehr oder weniger
abgeblendet ist (wie nach dem Fall), oder ob es mit der Auferstehung des Leibes

endlich erreicht wird.»22 Letztgenannter Aspekt ist für die Bewertung des Todes

von grundlegender Bedeutung. Ein fatalistischer Umgang, wie er Calvin nicht
zuletzt aufgrund seiner Prädestinationslehre immer wieder vorgeworfen wurde
und gelegendich auch als typische calvinistische Form angesehen worden ist,

geht am historischen Befund vorbei.23 Die Seele empfindet den Tod als einen

Moment der Befreiung vom sündbehafteten Leib, diese Vorstellung teilt Calvin

mit Luther. Indes: «The fact that God raises up our body says enough of the

value God attributes to the body. Neither is life in general to be devaluated.

The fact that there can be a longing for the life to come is simply because then

finally the real life gets started»24

21 Instit. Ill 6.5.

22 C. Link: Die Finalität des Menschen. Zur Perspektive der Anthropologie Calvins, in: H.J.
Selderhuis (Hg.): Calvinus praeceptor ecclesiae. Papers of the International Congress on
Calvin Research. Princeton, August 20-24,2002, Genf 2004,159-178 (169) [Hervorhebungen

im Original, BB].
23 Vgl. A. Bitzel: Vom Trost der Erwählung. Wie calvinistische Theologen der frühen Neuzeit

vor dem Hintergrund der Lehre von der doppelten Prädestination Seelsorge betrieben, in:
S. Lekebusch (Hg.): Historische Horizonte, Wuppertal 2002, 159-169; H.J. Selderhuis: Ars
Moriendi in Early Modern Calvinism, in: T. Rasmussen / J. Oygarden Flauten (Hg.): Preparing

for Death, Remembering the Dead, Göttingen 2015, 109-122.
24 H.J. Selderhuis: «We Are Always Heading Towards Death». John Calvin on Death and

Dying, in: H.J. Selderhuis / A. Huijgen (Hg.): Calvinus Pastor Ecclesiae. Papers of the
Eleventh International Congress on Calvin Research, Göttingen 2016, 109-121 (114).



170 Benedikt Brunner

Worin unterscheidet sich Luther und Calvin im Hinblick auf ihre

anthropologischen Grundannahmen? Albrecht Peters hat darauf hingewiesen,
dass Calvin die antike Tradidon betonter als Luther ins Spiel gebracht habe.

Ein weiterer Unterschied habe auch darin bestanden, dass Calvin «die pytha-

goräische Sicht vom Eingekerkertsein der Geist-Seele in das Zuchthaus des

Leibes, die durch Piaton und Origenes der Christenheit übermittelt wurde,

rezipiert» habe.25 Calvin drängt zugleich aber «auf eine leibhaftige Heiligung
aus der in Jesus Christus erneuerten Imago Dei heraus, ja die pneumatische

Heiligung ist erstaunlich gesetzlich fixiert bis in Einzelheiten einer <geisthaf-

ten> Gottesdienstform, kirchlicher Gemeindezucht sowie bürgerlicher
Ordnung hinein.»26

3. Gepredigtes Peib-Seele-Verhältnis in eschatologiscber Perspektivierung

Vor dem Hintergrund der hier holzschnittartig skizzierten Aspekte der Leib-

Seele-Bestimmungen bei Martin Luther und Johannes Calvin wird im Folgenden

danach zu fragen sein, wie die gepredigte Praxis, vor allem im 17. Jahrhundert,

ausgesehen hat und welche Elemente fortdauerten, ausgeschieden oder

modifiziert worden, beziehungsweise zu konfessionellen Differenzen
ausgewachsen sind. Theologiegeschichtliche Fragestellungen wurden bislang nur in
überraschend geringem Umfang an die so umfangreich vorhandene Quellengattung

der Leichenpredigten, beziehungsweise Funeralschriften herangetragen.27

Ihre Erforschung hat zudem eine lutherische Schlagseite, die der Vielfalt
der reformierten Quellenbestände aber nicht gerecht wird.28 Im Folgenden
wird zunächst kurz ausgeführt, worum es sich bei dieser Gattung konkret handelt

und warum sich eine intensivere Beschäftigung mit ihr lohnt. Tatsächlich

handelt es sich bei ihnen im Kern nicht nur um eine lutherische Erfindung,

25 Peters, Mensch (Anm. 9), 94.

26 Ebd., 95.

27 Vgl. jetzt S. Lehmann: Jrdische Pilgrimschafft und Himmlische Burgerschafft. Leid und
Trost in frühneuzeitlichen Leichenpredigten, Göttingen 2019; zu den gattungstypologi-
schen Fragen vgl. demnächst B. Brunner: Die gedruckte Leichenpredigt als Erbauungsbuch

- eine Erfolgsgeschichte des 17. Jahrhunderts? Medium Buch. Wolfenbütteler
interdisziplinäre Forschungen 1 (2019) 87-105.

28 Vereinzelt wurden auch reformierte Leichenpredigten thematisiert, wenn auch in geringe¬

rer Zahl. Vgl. A.N. Burnett: «To Oblige My Brethren»: The Reformed Funeral Sermons

of Johann Brandmüller, SCJ 36 (2005) 37-54; E.J. Carlson: English Funeral Sermons as

Sources: The Example of Female Piety in Pre-1640 Sermons, Albion 32 (2000) 567-597.



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 171

sondern sogar um eine Erfindung Luthers. Freilich wurden auch vor der
Reformation Predigten für Verstorbene gehalten, allerdings wurden diese nur sehr

vereinzelt zum Druck gebracht. Der Wittenberger Reformator gab mit seinen

Predigten «über den Leichen» der beiden Kurfürsten Friedrichs des Weisen

(1436-1525), beziehungsweise Johann des Beständigen (1486-1532) dieser Art
von Kasualpredigt einen folgenschweren Drift.29 Das Ziel dieser Predigtart sah

Luther darin, dass Gott gepriesen und die Leute gebessert werden.30 Doctri-

na und consolatio werden auf charakteristische Weise miteinander verbunden.31

Diese frühen Predigten enthalten keinerlei biografische Informationen. Dies

änderte sich zum Ende des 16. Jahrhunderts hin, nunmehr wurde den gedruckten

Leichenpredigten ein Lebenslauf32 angehängt, oftmals traten auch noch

Gedichte (Epicedia) und Lieder im Anhang hinzu.33 Nicht zuletzt erhielten sie

auch einen festen Platz in den Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts und

wurden zu einem fixen Bestandteil des evangelischen Beerdigungsrituals bis

weit in das 18. Jahrhundert hinein.34

29 Vgl. zur Bedeutung der Predigt bei Luther U. Nembach: Predigt des Evangeliums. Luther
als Prediger, Pädagoge und Rhetor, Neukirchen-Vluyn 1972.

30 WA 36,237,18.
31 Vgl. Nembach: Predigt (Anm. 29), 25-59; ferner A. Beutel: Verdanktes Evangelium. Das

Leitmotiv in Luthers Predigtwerk, LuJ 74 (2007) 11-28.

32 Vgl. C.N. Moore: Patterned Lives. The Lutheran Funeral Biography in Early Modern Ger¬

many, Wiesbaden 2006; R. Lenz: Zur Funktion des Lebenslaufes in Leichenpredigten, in:
W Sparn (Hg.): Wer schreibt meine Lebensgeschichte? Biographie, Autobiographie,
Hagiographie und ihre Entstehungszusammenhänge, Gütersloh 1990, 93-104.

33 Vgl. die umfassende Definition bei R. Lenz: Leichenpredigten — eine Quellengattung,
BDLG 111 (1975) 15-30 (15), demzufolge darunter «die Gesamtheit des literarischen
Produkts verstanden werden [soll]. Es ist oft mehrteilig und besteht dann aus der (christlichen

Leichenpredigt>, der Predigt, die der Pfarrer oder Prediger am Grabe oder in der Kirche
auf den Verstorbenen hielt, meist aufgebaut auf einer Textstelle in der Heiligen Schrift,
die der Abgeschiedene selbst bestimmte oder die einen Bezug auf sein irdisches Tun hatte;
sodann aus dem <Ehrengedächtnis> oder dem Lebenslauf, der <Abdankungsrede>, häufig im
Trauerhaus gehalten; schließlich aus den <Epicedien>, Trauergedichten der (Freundschaft?,

Personen, mit denen der Verstorbene in näherer Verbindung stand. Nicht vergessen werden

darf, auf das Titelblatt hinzuweisen, das in vielen Fällen ein Portrait — ein kunstvoller

Kupferstich - des Verstorbenen ziert.»
34 Vgl. K. Hammann: «Die Allerseligste Vorbereitung zum seligen Sterben». Kontinuität und

Wandel lutherischer Frömmigkeit und Sterbekultur vom 16. bis zum 18. Jahrhundert im
Spiegel Göttinger Leichenpredigten, JGNKG 101 (2003) 117-164; R. Kolb: Orders for
burial in the Sixteenth Century Wittenberg Circle, in: I. Dingel / A. Kohnle (Hg.): Gute

Ordnung. Ordnungsmodelle und Ordnungsvorstellungen in der Reformationszeit, Leipzig
2014, 257-279.



172 Benedikt Brunner

Gedruckte Leichenpredigten waren dabei zunächst ein Ort für theologische

Selbstverortung und damit auch ein Faktor von Grenzziehungsprozessen.
Ausgehend von der Todesthematik finden wir in ihnen auch weiterführende

Ausführungen zu theologischen Kernthemen, oftmals wird, in unterschiedlicher

Ausführlichkeit und mit Akzentsetzungen im Einzelnen, die gesamte
Heilsgeschichte wiedergegeben und diskutiert. Eine weitere zentrale Funktion, mit
der zuvor genannten eng verbunden, ist die «pädagogisch-appellative» Absicht,
mit der diese Drucke auf den Weg gebracht wurden.35 Beide Aspekte werden

immer wieder auch im Zusammenhang mit Aussagen zu Leib und Seele

thematisiert und sollen an diesem im Folgenden exemplarisch dargestellt werden.

In einem ersten Schritt werden dabei die Beschreibungen dieses Verhältnisses

untersucht sowie die damit verbundenen Implikationen analysiert. Dies wird
in einem zweiten Schritt dann ausführlicher zum Gegenstand gemacht, wenn
die Frage nach den mit diesen Aussagen verbundenen ethischen Apellen der

Autoren aufgeworfen wird.36

4. Leib und Seele infrühneu^eitlichen Funeralscbriften

Im lutherischen Nürnberg hielt der dort wohl bedeutendste Geistliche seiner

Zeit, Johann Michael Dilherr (1604-1669), immer wieder Leichenpredigten, die

in grosser Zahl auch in den Druck gelangten.37 Zudem liegt auch eine frühe

Sammlung von solchen Predigten vor, die 1655 in Nürnberg gedruckt wurde.38

Zu den häufig vorkommenden Stilmitteln, die auch Dilherr verwendete, gehörte

es, den Zuhörern und Lesern die Präsenz der Leiche vor Augen zu führen.

«Allhie/ Ihr auserwählte Zuhörer! ligt/ in diesem Sargk/ für unsern
Augen/ eine andere Tabea/ an der Hochwohlgebornen Frauen/ Frauen Ama-

35 Vgl. I. Dingel: «Recht glauben, christlich leben und seliglich sterben.» Leichenpredigt als

evangelische Verkündigung im 16. Jahrhundert, in: R. Lenz (Hg.): Leichenpredigten als

Quelle historischer Wissenschaften, Bd. 4, Stuttgart 2004, 9-36.

36 Hinsichtlich der Quellen kann es selbstverständlich nur um eine repräsentative Auswahl

gehen, die auf Basis eines umfangreichen Samples von einigen hunderten solcher Druck
aufbaut. Überdies wird ein Schwerpunkt auf Drucke des 17. Jahrhunderts gelegt, vgl. hierzu

auch Brunner: Leichenpredigt (Anm. 27).
37 Zu Dilherr vgl. F. van Ingen: Johann Michael Dilherr (1604-1669), in: U. Sträter (Hg.):

Orthodoxie und Poesie, Leipzig 2004, 47-61.

38 Vgl. J.M. Dilherr: Geistliche Klaghaus / Oder Christliche Leichpredigten [...], Nürnberg
1655. Es wäre noch weiter zu untersuchen, inwieweit Dilherr von Johann Gerhards

Predigtstil und Theologie beeinflusst worden ist.



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 173

lia/ Herrin von Stubenberg [...] welche wahrhaftig auch voll guter Werck
und Allmosen gewesen/ wie jederman wissend ist; und sich/ so lang sie es/
Leibes=Kräften halben/ thun können/ nicht geschämet/ mit eigenen Händen/

Hemder/ und ander dergleichen Zeug zu machen/ und ihren nothleiden-
den Nechsten mitzutheilen.»39 Deutlich wird hier die Präsenz der Verstorbenen

sprachlich unterstrichen, für den Zuhörer sowie für den späteren Leser glei-
chermassen. Dies verbindet Dilherr mit den tugendhaften Tätigkeiten, die der

Körper zu Lebzeiten ausführen konnte. Allerdings sei die Zeit, zu der die

Menschen von den Toten wiederauferstehen würden, vorbei.40 Deswegen müsse

man es im Hinblick auf die Tote halten wie Hiob: «Der Herr hat's gegeben, der

Herr hat's genommen.»41 Anhand des sterblichen und der Verwesung
anheimfallenden Körpers versucht der Nürnberger Prediger deutlich zu machen, das s

die Perspektive ein entscheidendes Kriterium bei der Bewertung des Todes

ist. Und der Christ dürfe sich vom toten, verwesenden Körper nicht täuschen

lassen über die Pläne Gottes mit den Menschen. Ein gläubiger Christ sei «auch

in seinem Tod getrost: denn er weiß/ was für eine herrliche Veränderung ihm

bevorstehe; und daß sein Jesus/ ja! Die ganze hochgebenedeite Dreieinigkeit/
nimmermehr von ihm werde absezen».42 Die Ausrichtung auf das Jenseits
einerseits und auf die leibhaftige Wiederauferstehung andererseits gehörten zu
den Eckpfeilern protestantischer Trauerarbeit. Leib und Seele kamen hierbei

naturgemäss eine zentrale Rolle zu. Dies zeigt auch eines der auf die Leichenpredigt

folgende Trauergedicht des Nürnberger Diakons Caspar Arnold.

Was ist des Menschen Leib? Ein Kerker für die Seele/
ein Stockhaus voller Qual: in welcher Trauer=Höle
sich ängstet unser Geist/
biß er von hinnen reist.

Die arme Seele ligt an Ketten und an Banden/
und wünscht ihr/ daß sie doch die Zeit bald überstanden;
in dem sie/ mit Verdruß/
so lang insitzen muß.

39 J.M. Dilherr: Stubenbergische Seelen=Erquickung: Bei hochansehnlicher und Volckreicher

Leichbestattung Der [...] Frauen Amalia/ Herrin von Stubenberg [...], Nürnberg 1665, 4.

40 Hierbei handelt es sich um eine Anspielung auf das Offnen der Gräber in Folge des Todes

Jesu wie es in Mt 27, 52 geschildert wird.
41 Dilherr, Seelen=Erquickung (Anm. 39), 5.

42 Ebd., 7.



174 Benedikt Brunner

Sie hoffet alle Tag/ es soll sie Gott auflösen/
und durch des Todes Streich losschlagen von dem Bösen:

Es druckt und quält sie fast

Des Leibes schwere Last.

Die seelig=fromme Frau hat solche wol gefühlet;
darum auch all Jhr Sinn allein auf Gott gezielet/
der uns hilfft aus der Noth/
durch einen sanften Tod.

So oft Sie angehört: Ich hab Lust abzuscheiden/
War Jhr Hertz stracks bereit/ und sprach hierauf mit Freuden/
nach Christlichem Gebrauch:
Ich auch! Ich auch! Ich auch!

Ja freilich ist Sie auch/ mit Lust/ bald abgeschieden;
der Kerker thät sich auf/ Sie fuhr dahin im Frieden:

Nun ist die Seele los/
Und ruht in Gottes Schos!41

Die intertextuellen Bezüge zwischen den Predigten und den angehängten

Trauergedichten sind noch weitestgehend unerforscht. Wie dies funktionieren

konnte, wird in diesem Fall aber deutlich. Das Motiv der Seele, die im Diesseits

im Kerker des Leibes lebe und für die der Tod eine Befreiung darstelle, wird
hier in lyrischer Form ausbuchstabiert. Die ersten drei Strophen beschreiben

ausführlich die Widerwärtigkeiten des irdischen, leiblichen Lebens. Auffällig
ist das platonische Motiv vom Kerker der Seele, das man zeittypisch wohl eher

im Calvinismus vermuten würde, erfuhr diese Vorstellung doch, wie wir oben

gesehen haben, eine deutliche Akzentuierung bei Johannes Calvin.44 Die fol-

43 Ebd., 37f. Die Epicedien tragen oftmals keine eigenen Titel und werden schlichtweg
durchnummeriert. Zu ihren Funktionen vgl. H.-H. Krummacher: Das barocke Epicedium.
Rhetorische Tradition und deutsche Gelegenheitsdichtung im 17. Jahrhundert, Jahrbuch
der deutschen Schillergesellschaft 18 (1974) 89-147; W. Segebrecht: Das Gelegenheitsgedicht.

Ein Beitrag zur Geschichte und Poetik der deutschen Lyrik, Stuttgart 1977; G.-R.

Koretzki: Kasualdrucke: Ihre Verbreitungsform und ihre Leser, in: D. Frost / G. Knoll
(Hg.): Gelegenheitsdichtung, Bremen 1977, 37-68 sowie D. Till: Poetik der Trauer. Zwei

Spielarten des Epicediums um 1700, in: S. Plotke / A. Ziem (Hg.): Sprache der Trauer.

Verbalisierungen einer Emotion in historischer Perspektive, Heidelberg 2014, 175-200.

44 Vgl. G. Babelotzky: Platonische Bilder und Gedankengänge in Calvins Lehre vom Men¬

schen, Wiesbaden 1977; U. Zahnd: Calvin, l'âme humaine et la philosophie classique. Influ-



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 175

genden Beschreibungen, auch in der vierten Strophe, beschreiben fast schon so

etwas wie eine Todessehnsucht und nicht zufallig findet sich hier der explizite

Bezug auf die Verstorbene. In der fünften Strophe wird diese Lust, abzuscheiden,

die in zahlreichen Funeralschriften diskutiert und beschrieben wird, noch

deutlicher akzentuiert. Die sechste und letzte Strophe versichert dem Leser

schliesslich, dass die Seele jetzt aus dem Kerker ausgebrochen ist und Eingang
in das himmlischen Friedensreich gefunden hat. Solche Epicedia, über deren

dichterischen Qualitäten sich oftmals streiten lässt, bieten Leichenpredigten
in a nutshell, beziehungsweise verarbeiten zentrale Themen der Predigt in eine

lyrische Form um.
Das souveräne Fleilshandeln Gottes am Menschen ist dabei ein weiterer

theologischer Eckpfeiler, auf dem die tröstenden Intentionen der Prediger
aufbauen. «Der Seelen Stand/ in Gottes Hand» lautet der Titel einer anderen

Funeralschrift Dilherrs. Ausgelegt wird in dieser Predigt der Vers Weish 3, 1.

Zunächst führt Dilherr aus, wer zu den Gerechten gehöre. Von zentraler

Bedeutung ist der Glaube an Jesus Chrisms als Erlöser der Menschen, der ihnen
das ewige Leben schenke.

«Wie die Gerechten und Glaubigen/ die gantze Zeit ihres Lebens/ Abends

und Morgens/ zu Mitternacht und zu Mittag/ und sonderlich bei dem letzten

Abdruck/ ihre Seele/ ihrem himmelischen Vatter/ und ihrem trauten Erlöser/
JEsu Christo/ zu treuen Händen anbevehlen: Also werden sie auch/ so bald

sie von den außgemergelten Leibern abscheiden/ in dieselbe williglich auf und

angenommen.»45 Der Tod sei für den Christen also als Arznei anzusehen, denn

«in dem Augenblick/ da die Seele/ von dem Leibe/ abscheidet/ heissts:

Sein Jammer/ Trübsal und Elend/
ist kommen zu eim seelign End:

er hat getragen Christi Joch:
ist gestorben/ und lebt doch noch.

ences philosophiques sur la Psychopannychia, premier écrit théologique de Calvin, Genf/
Lausanne 2009.

45 J.M. Dilherr: Der Seelen Stand/ in Gottes Hand. Das ist/ Schrifftmässige Erklärung deß

schönen Spruchs [...] Der Gerechten Seele sind in Gottes Hand; und keine Qual rühret sie

an. So/ bey Volckreicher Leichbestattung Des [...] Herrn Daniel Schnabels [...] fürgetragen

worden [...], Nürnberg 1659, 15.



176 Benedikt Brunner

Die Seele lebt ohn alle Klag:
der Leib schläft/ biß an jüngsten Tag:
an welchem Gott ihn verklären/
und ewigr Freud wird gewähren.

Hie ist er in Angst gewesen:
dort aber wird er genesen/
in ewigr Freude und Wonne/

leuchten/ als die helle Sonne.»46

Am Ende des ebenfalls im Druck enthaltenen Lebenslaufes wird die besondere

Brisanz der Ausführungen deutlich, da es sich um einen plötzlichen Todesfall

handelte, was bei den Zeitgenossen die Frage aufwerfen konnte, ob es sich

denn auch um einen seligen Todesfall gehandelt habe.47 Ganz bewusst streicht

Dilherr darum am Ende der Predigt heraus, dass der Verstorbene selig sei,

auch wenn das Ableben plötzlich eingetreten sei. Es komme nicht darauf an,
wie gestorben werde, sondern vielmehr auf das zuvor in christlicher Weise

gelebte Leben.48 Hier kommen zweierlei Aspekte zusammen: zum einen wird
im 17. Jahrhundert verschiedentlich der Versuch unternommen, die Stunde des

Todes zu entschärfen. Damit geht zum anderen eine Verschärfung des ethisch-

appellativen Aspekts der Schriften einher.

In einer Leichenpredigt über die Bibelstelle Offb 14, 13 versucht Dilherr
näher zu beschreiben, wie sich der jenseitige Freudenort konkret gestalte. Auf

46 Ebd., 22. Hierbei handelt es sich um Strophen eines Liedes von Georg Neumark. Der
Einschub von Liedstrophen war vor allem in lutherischen Leichenpredigten ein beliebtes

rhetorisches Stilmittel. Zur Bedeutung der Lyrik im Werk Dilherrs vgl. die Hinweise
bei J.A. Steiger: Multimediale Verkündigung des Wortes Gottes in der Freien Reichsstadt

Nürnberg. Zur Kooperation Sigmund von Birkens (1626-1681) mit Johann Michael
Dilherr (1604-1669), ZBKG 81 (2012) 106-122.

47 Vgl. W.F. Kümmel: Der sanfte und selige Tod. Verklärung und Wirklichkeit des Sterbens

im Spiegel lutherischer Leichenpredigten des 16. bis 18. Jahrhunderts, in: R. Lenz (Hg.):
Leichenpredigten als Quelle der historischen Wissenschaften, Bd. 3, Marburg 1984, 199-
226.

48 Vgl. Dilherr: Seelen Stand (Anm. 45), 30. Das entsprechende Augustinus-Zitat gibt den

Sinn richtiger wieder als der übersetzte Abschnitt: «Certè non potet malè mori, qui benè

vixerit». Der übersetze Abschnitt gibt für vixerit fälschlicherweise «sterben» wieder. Zur
Rezeption der Kirchenväter in Leichenpredigten vgl. demnächst B. Brunner: «wie Chrysos-
tomus schreibet» — die Kirchenväter als Quellen für den Umgang mit Trauer in frühneu-
zeitlichen Leichenpredigten nebst eines Ausblicks auf die Herausforderungen und Potenziale

der Digital Humanities, JEAC 2 (2020) [i.E.].



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 177

Grundlage von Weish 3,1 und Lk 23,43 unterscheidet er zwischen der vollkommenen

Seligkeit, die nach der Auferstehung von den Toten und der Wiedervereinigung

von Leib und Seele für die verstorbenen Gläubigen eintreten werde.

Gleichwohl

«sind doch die Seelen indessen/ für sich allein/ von dem ersten Augenblick ihres
Abschiedes an/ schon allbereit versamlet zu der Gemeinschafft aller Auserwehlten
Bekenner Christ/ und heiliger Engel; und erwarthen der Nachfolge ihrer hinterlassenen
lieben Mit=Christen/ und des gerechten allgemeinen Gerichts; in welchem sie/ zu
der recht=vollkommenen Seeligkeit (die nicht allein für unsere Seele/ sondern auch

für unsern/ vorher wolgeplagten und außgemergelten Leib/ gehöret) öffentlich und
mit einem grossen Jubel/ werden erhöhet werden.»49

Johann Saubert d. J. (1638-1688), Professor an der Universität Altdorf bei

Nürnberg, widmete eine Predigt vollständig dem Thema der Verwandlung des

Leibes. Das Leben sei von einem stetigen Verfall gekennzeichnet, der schon

mit der Geburt beginne und sich unaufhaltbar fortsetze:

«Und wandelt der Mensch in diesem Threnenthal einen stetigen Verwesungsweg/ biß

er gelanget zu dem Grabe und der vollkommenen ®6opâ, ja zu der äußersten Unvoll-
kommenheit und verweßlichen Zernichtung: also/ daß sein Leib allhier warhafftig
nichts anders ist/ als eine officina corruptionis, ein rechter Kohtstall und Miststette/
da es eine Verwesung über die andere gibet.»50

Saubert treibt diese Metapher bis auf die Spitze, indem er darauf hinweist, dass

der verblichene Leichnam schlussendlich auch einen üblen Geruch von sich

gebe, der sich schnell ausbreite.51 So gelingt es ihm, den Kontrast zum neuen
Leib besonders deutlich zu machen, bestehe doch

«ein ungeheuer großer Unterschied [...] zwischen der Unwerweßlichkeit und Unsterblichkeit

der Leiver [sie] der Frommen und der Leiber derer mit ewigvollen Schmerzen

umgebenen und in dem ewigen Tod liegenden Gottlosen.»52

49 J.M. Dilherr: Der Glaubig=Sterbenden seeliger Tod: fürgestellet in einer kurtzen Sermon,
bei [...] Leichbestattung Deß [...] Christoff Rothens [...], [Nürnberg] 1654, 14f. Dieser
Abschnitt ist durch umfangreiche Kirchenväterzitate belegt.

50 J. Saubert: Großer Unterschied der Beschaffenheit der Leiber der Frommen und Glaubi¬

gen hier in dieser Zeitlichkeit und dort in iener Ewigkeit [...] bej [...] Leichbestattung deß

[...] Joh. Matthsei Hopfners [...], Altdorf [1687], 6.

51 Vgl. ebd., 7.

52 Ebd., 9.



178 Benedikt Brunner

Am Ende werde den Menschen von Gott ein neuer, geistlicher Leib gegeben,

auf den die Prozesse des Verfalls und der Verwesung nicht länger zuträfen.

Saubert macht explizit klar, dass diese Ausführungen das Ziel haben, «wider

alle Furcht und Schrecken deß Todes und Grabes» zu erfrischen und beherzt

zu machen.53

Im reformierten Basel finden sich ebenfalls charakteristische Ausführungen zu
diesem Thema. Gedruckte Leichenpredigten liegen hier seit spätestens 1582

vor und reichen bis in die Gegenwart.54 Als frühes Beispiel können hier etwa

Predigten des Antistes Johann Jakob Grynaeus (1540-1617) dienen, der die

Gattung in Basel in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts deutlich geprägt
und wohl auch nicht unwesentlich popularisiert hat. Grynaeus hielt 1586 die

Leichenpredigt über seinen Pfarrkollegen Bartholomäus Genath und wählte

als Bibelstelle die beliebten Verse Joh ll,25f.: «Ich bin die Auferstehung und
das Leben, wer an mich glaubet, der wird leben, ob er gleich stürbe, und wer
da lebt, und glaubt an mich, der wird nimmermehr sterben.»55 Naheliegenderweise

führt ihn dies ebenfalls in eine Auseinandersetzung mit der Frage, was

der Tod nützt und was konkret den Einzelnen, im Glauben an Jesus Christus

Verstorbenen, im Jenseits erwartet. Grynaeus konstatiert zunächst, dass die

Frage nach der Heilsgewissheit vielen Christen auf dem Totenbett schwierige
Stunden bereite und man ihnen einen «gewissen und satten Trost»56 bieten

müsse und auch wohl könne, nämlich den Glauben an die Auferstehung von
den Toten und das ewige Leben. Häufiger kommt er in diesem Zusammen-

53 Ebd., 13.

54 Vgl. U. Koch: Ein Predig/ Uber der Leich/ deß f...] Herrn/ Georg Mengerheusern [...],
[Basel] 1582. Für ein anderess frühes Beispiel vgl. den wichtigen Beitrag von B.R. Jenny:
Tod, Begräbnis und Grabmal des Erasmus von Rotterdam, BZGAK 86 (1986) 61-104.

55 J.J. Grynaeus: Christliche Leüch-predigt, von dem wahren Trost, wider den zeitlichen Tod,
und ewige Verdamnuß. Bey der bestattung des Ehrwürdigen und Wolgelehrten Herren/
M. Bartholomaei Genathi [...] Anno 1686 gehalten [...], Basel 1634, 3

56 Ebd., 4. Die Auferstehung von den Toten ist für die allermeisten Prediger dieser Zeit
immer als leibhaftige gedacht, die mit einer Wiederzusammenführung von Leib und Seele

einhergeht. Vgl. E. Lambert: The Reformation and the Resurrection of the Dead, SCJ 47

(2016) 351-370; E. Lambert: Singing the Resurrection. Body, Community, and Belief in
Reformation Europe, Oxford/New York 2018. Zu den altkirchlichen und mittelalterlichen

Grundlagen, auf die sich vielfach bezogen wurde, vgl. C.W. Bynum: The Resurrection of
the Body in Western Christianity, 200-1336, New York 1995. Allerdings waren es vor allem
auch ostkirchliche Autoren, wie die Kappadokier, die in dieser Frage nachhaltig einflussreich

waren.



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 179

hang auf den Geist der Wiedergeburt zu sprechen, der «unsere todten glieder
widerumb lebendig machet.»57 Grynaeus bemüht sich um eine recht plastische

Beschreibung der vielfältigen Veränderungsprozesse, die nach dem Tod den

Menschen umgestalten werden. Das Ziel dieser Verwandlung besteht in der

uneingeschränkten geistlichen Gesinnung des Menschen. Ein anderer Basler

Pfarrer, Cyrillus Oesius (1576-1610), beschreibt 1602 das Handeln Jesu am
Sterbenden wie das eines geistlichen Arztes. Die Kur des leiblichen Arztes habe

nämlich keinen Bestand:

«Dann es kompt endlichen der Reutter auff dem fahlen Pferd, der Tod (Apk 6,7f.),
der rennet uns Menschen an, schlahet uns zu boden, streckt uns, dass uns der kalte
Schweiß ausbricht, dass sich der ganze Leib entfärbet, dass uns die sinn vergehen, das

Hertz zerbricht und auch endtlichen die Seel außgehet; da zerrinnet aller Menschen
hilff: Aber Christus, der hochberühmte Artzt von Israel, ist und bleibt bey uns, im
leben und sterben, nimmt unsere Seelen auff, bewahret unsere Leiber, ja alle härlin,
beinlin, und stäublin in der erden biß an den letzten Tag, da er uns aufferwecken wirdt
und alle gläubigen mit dem ewigen Leben begaaben [,..].»58

Auch in reformierten Leichenpredigten lässt sich also grundsätzlich eine

Abwertung des Leibes, beziehungsweise der immanenten Leiblichkeit des

Menschen beobachten. Grynaeus stellt an anderer Stelle fest: «die leibliche Übung
ist wenig nutz: Aber die Gottseligkeit ist zu allen dingen nutz und hat die ver-

heissung dieses und des zukünfftigen Lebens.»59 Ein christlicher Lebenswandel

auf der Grundlage des rechtmässigen Glaubens wurde als erforderlich angesehen,

um sich seines Heils gewiss zu werden. Allerdings dürfe dies nicht in dem

Sinne verstanden werden, dass man sich mit Werken sein Heil zu erarbeiten

57 Grynaeus: Leüch-predigt (Anm. 55), 6.

58 C. Oesius: Ein Christliche Leich^Predig/ Welche zu Basel bey St. Martin/ gehalten wor¬
den [...] Alß man zur erden bestattet/ des f...] Herren Samuel Burckhardts eheliches

Töchterlin [...], Basel 1613, 8£

59 J.J. Grynaeus: Leichpredig/ Die gehalten ist worden/ bey der Begrebdnuß/ weyland des

[...] Junckhern Eugenij von Coin [...], Basel [1587?], 24. Ahnlich auch J.J. Grynaeus:
Christlich Leichpredigt/ Gehalten [...] Bey der bestattung/ des [...] M. Henrici Justi [...],
[Basel] [1610] sowie die von moralischen Appellen durchzogene Pestpredigt von J.J.

Grynaeus: Ein Christliche Predig/ So zu Basel/ im Münster/ Sonntags/ den 20. Januarii, dieses

angehenden 1611. Jahrs/ Von der Frag/ Ob man auch zur zeit der einreissenden Pew-

stilentz/ ein anderen verlassen/ vnnd ein jeder ihm selbs erlauben möge/ an andere ort
sich zu begeben/ vnd nachdem die Sterbendesläuff etwas nachgelassen/ seins gefallens
nach hauß sich wider begeben möge/ oder aber nicht?, Basel [1611], z. B. 4f, 7, 10. Hierbei
handelt es sich gewissermaßen um eine Kollekdvleichenpredigt für die Basler Pesttoten.



180 Benedikt Brunner

habe. Vielmehr nimmt Grynaeus dezidiert Abgrenzungen zum katholischen

Umgang mit dem Tod vor:

«Jst derowegen ein grosse thorheit bey vnseren Widerwertigen/ vnd anderen/ die in
Todes-nöthen vnd forcht der Verdamnuß disen lebendigen Brunnen verlassen
[gemeint ist Jesus Christus, BB]/ vnd graben ihnen Cysternen/ da kein Wasser ist/ das

ist/ suochen hülff und trost bey den abgestorbenen Heiligen/ oder bey den Wer-
cken/ oder in dem Fegfewr/ Seel-messen/ der fürbitt/ vnd dergleichen/ von welchen
nimmermehr kann gesagt werden/ daß solche vns seyen die Aufferstehung vnd das

Leben.»60

In charakteristischer Weise argumentiert Grynaeus christozentrisch. Nichts
weiter ist nötig, als der Glaube an Jesus Christus und sein rettendes Heilswerk.

Er fordert zur Mäßigung auf: es kommt nicht auf die Masse der im Tod
unterstützenden Hilfsmittel an, sondern auf ihre Qualität. Zugleich mahnt er an,
sich nicht zu sehr zu fürchten, als gäbe es keine Hilfe oder Trost in der Stunde

des Todes. Johann Jacob Werenfels (1597-1665), ein weiterer Basler Theologe
und Vater des späteren Antistes Peter Werenfels, unterstrich 1638, dass die

Seelen der Gerechten «gestrack in das himmlische Paradeiß» kämen.61 Das

Fegefeuer indes, sowie Vigilien und Seelenmessen hält er für «Fabien», die «sich

selbsten gnugsam verrathen vnd widerlegen/ wann schon kein wort darwider

geredt wurde».62 Die Persistenz der Themadk lässt hier allerdings wohl Zweifel

angebracht sein, ob abweichende Jenseitsvorstellungen — nicht nur in Basel

— nicht auch noch im 17. Jahrhundert aus Sicht der Geisdichen ein Problem
darstellten.63

Die Frage nach dem Zustand von Leib und Seele nach dem Tode wurde in
Basler Leichenpredigten immer wieder aufgegriffen.64 1692 stellt der Pfarrer

60 Grynaeus: Leüch-predigt (Anm. 55), 18.

61 J.J. Werenfels: Christliche Leich-Predigt/ Waß gestalten Ein Christ seine Seele/ an seinem

Ende versorgen solle. Gehalten [...] Bey Christlicher Bestattung deß [...] Francisci Hentz-

gen [...], [Basel] [1638], 19.

62 Ebd., 21.

63 Vgl. W Sommer: Der Untergang der Hölle. Zu den Wandlungen des theologischen Höl¬
lenbildes in der lutherischen Theologie des 17. und 18. Jahrhunderts, in: W Sommer: Politik,

Theologie und Frömmigkeit im Luthertum der Frühen Neuzeit. Ausgewählte Aufsätze,

Göttingen 1999, 177-205; P. Marshall: The Reformation of Hell? Protestant and Catholic
Infernalisms in England, c. 1560-1640, JEH 61 (2010) 279-298; T. Rasmussen: Hell Disarmed?

The Function of Hell in Reformation Spirituality, Numen 56 (2009) 366-384.

64 Vgl. u.a. Th. Zwinger: Christliche Leich-Predigt/ Von dem zustand des Leibs und der



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 181

von St. Peter, Bonaventura von Brunn (1619-1704), einen Zusammenhang
zwischen der äusserlichen Verwesung des Menschen und seiner inneren

Erneuerung her. Er beschreibt zunächst ausführlich den fortschreitenden

körperlichen Verfall des Menschen, bis dieser schliesslich im Grab verwese und

verfaule, «alle Herrlichkeit dieser Welt vergeht vnd verwelcket wie die Blume
des Feldes: Als dann aber wird der innerliche recht erneweret/ die gläubige
Seel in das newe Jerusalem versetzet/ mit dem unverweßlichen/ vnvergängli-
chen vnbefleckten vnd vnverwelcklichen Erb im Himmel begäbet.»65 Im
Lebenslauf greift von Brunn die Ausführung des Predigtteils explizit auf und
wendet sie auf die Verstorbene an. Bis ins hohe Alter habe Gott ihr Kraft und
Stärke am äußerlichen wie auch am inneren Menschen erhalten. Nachdem sie

sich auf dem Sterbebett geduldig und im Glauben verharrend bewährt hatte,
sei mit dem Tod ihre Wallfahrt schließlich an ein Ende gekommen.66 Ihre Seele

sei schließlich «an den jenigen Orth/ da die Außerwehlten erfahren/ was

der heilige Psalmist sagt: Wie lieblich sind deine Wohnungen/ Herr Zebaoth.
Meine Seele verlanget und sehet sich nach den Vorhöfen des Herren. Mein
Leib vnd See frewen sich in dem lebendigen Gott.»67 Im Zusammenhang der

grossen seelsorgerlichen Herausforderung, jene zu trösten, die frühzeitig ihre
Kinder verloren, übernimmt die eschatologische Perspektive von Leib und
Seele eine tröstende Funkdon. In einer Leichenpredigt aus dem 1625 führt
Johann Georg Gross (1581-1630) eine Reihe von Beispielen an, wie «richtig»

Seelen nach dem Tode: Gehalten [...] Bey der Bestattung des [...] Niclauß Passavants [...],
Basel [1633]; J.-R. Dietrich: Thanatologia, Das ist/ Eigentliche betrachtung deß Zustands
deß Leibes vnd der Seelen deß Menschen/ in vnd nach dem Tod. [...] geprediget/ Bey

[...] Bestattung deß [...] Johann-Jacob Imhoff [...], [Basel] [1658]; J. J. Wolleb: Kräff-
tiger Trost/ Wider die verwäsung vnser verstorbenen Leiberen in dem Grab. Auß den

Worten des 16. Psalm. Davids v.9.10 verhandlet/ Jn einer Christlichen Leich=predigt [...]
Bey Christlicher Bestattung/ Der [...] Rosa Battierin [...], [Basel] [1667]; P. Werenfels:

Christliche Leich-predigt/ Uber die Wort: Wir haben hier kein bleibende Statt/ sonder
die zukünfftige suchen wir/ Gehalten [...] Als [...] bestattet ward/ Der [...] Herr Daniel
Kartscher [...], [Basel] [1687],

65 B. von Brunn: Christliche Leich=predigt/ Von dem eusserlichen Menschen/ welcher ver-
weßt/ vnd dem innerlichen/ welcher ernewert vnd gestärcket wird [...] Gehalten [...] Bey
Christlicher Bestattung/ Der [...] Anna Passavantin [...], Basel [1692], 10.

66 Zur Bedeutung des Sterbebetts vgl. H. von Thiessen: Das Sterbebett als normative Schwel¬

le. Der Mensch in der Frühen Neuzeit zwischen irdischer Normenkonkurrenz und göttlichem

Gericht, HZ 295 (2012) 625-659.

67 von Brunn: Leich-predigt (Anm. 65), 20.



182 Benedikt Brunner

mit diesen Todesfällen umzugehen sei.68 Erst kürzlich habe ein Vater, der vor
der Beerdigung seinen Sohn nochmals sehen wolle, die folgenden Worte

gesprochen:

«Nun wolan/ mein lieber Sohn/ dein Seel/ welche nun mehr in Himmel

auffgenommen/ wirdt meiner seelen ins künfftig ein trib vnd anloß seyn/ desto

öffter/ mit gedancken und seufftzen/ zu dir/ in Himmel/ sich obsich zu

schwingen/ vnd vor Gottes Angesicht eynzustellen.»69 Der Prediger, der

Augenzeuge dieser Aussage gewesen sein will, wirft im Anschluss die Frage ein,

ob man jemals etwas Tröstenderes gehört habe. Es geht hier aber auffalliger
Weise keineswegs nur um Trost, sondern der Vater nimmt den Tod des Sohnes

ja auch ganz offensichtlich zum Anlass, ein gottesfürchtigeres Leben zu
führen. Gegen Ende der Predigt unterstreicht Gross, dass zu bedenken sei,

«daß gleich wie Gläubiger abgestorbener Leuthen Leib/ von allerley gebrech-

lichkeiten/ prästen vnd Schwachheiten/ durch den zeitlichen Tod/ befreyet
wirdt/ also werde ihr Seel im ewigen Leben wohl getröstet/ vnd alles laeids

ergötzet.»70 Der zeitliche Tod ist also als Begrenzung des Leides und der

Fähigkeit zur Sünde tröstend und für die anstehende Verwandlung von Leib und
Seele eine notwendige Bedingung.71

Weitere Indizien für die Plausibilität der bisherigen Beobachtungen lassen

sich auch in englischen Funeralschriften finden. Als eindrückliches Beispiel
kann hierfür die 1608 gedruckte Leichenpredigt aus der Feder des puritanisch

geprägten Geistlichen Robert Pricke (f 1608) gelten, die dieser 1605 auf das

adelige Ehepaar Sir Edward Lewkenor und seiner Frau Lady Susan gehalten
hatte. In dieser Predigt finden sich umfangreiche Bemühungen, das Jenseits

68 Vgl. auch die Sammlung von dessen Bruder J. Gross: Morientium Apophthegmata, Geist¬

lich Schwanengesang: Das ist: denckwürdige Reden/ welche allerley Standspersonen/ für-
nemlich aber die Gläubigen vor ihrem End geführet [...], Basel 1622. Vgl. zum Thema C.

Jarzebowski: Kindheit und Emotion. Kinder und ihre Lebenswelten in der europäischen
Frühen Neuzeit, Berlin/Boston 2018, 71-162.

69 J.-G. Gross: Christliche Leüch-Predigt: Welche [...] gehalten worden [....] Alß der [...]
Jüngling/ Herr Andreas Güßler/ der jünger [...] zur Erden bestattet ward, Basel [1625],
12.

70 Ebd., 15f.

71 Vgl. L. Gernler: Chrisdiche Leichpredigt: Von dem Tod vnd Aufferstehung Christi/ vns
seiner Gliederen. [...] Gehalten [...] Bey ansehenlicher vnd volckreicher Bestattung/ deß

[...] Hanß Balthasar Burckhards [...], Basel [1666], z. B. 22f; P. Werenfels: Chrisdiche

Leich-predigt/ über die Wort Jacobs: Wenig vnd böse ist die Zeit meines Lebens [...].
Gehalten [...] Bey Bestattung Des [...] Hans=Georg Bartenschlags [...], [Basel] [1688], 19f.



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 183

als einen erstrebenswerten Ort zu beschreiben. Allerdings wird dies mit einer

deutlichen Warnung verbunden, dass ein nicht gottgefälliges Leben mit hoher
Wahrscheinlichkeit in die Hölle führt und einem die Vorzüge des Himmels
dann verwehrt bleiben. Für Pricke besteht der Mensch aus den zwei klassischen

Teilen, der Seele und dem Körper. Es folgt hier bei ihm keine explizite
Bezugnahme auf antike Seelenlehren, er bleibt vielmehr eng an seinem Text
und leitet dies zunächst in enger Anlehnung an seinen Predigttext Qoh 12,7

ab: «And dust returne to the earth as it was, and the spirit returne to GOD that

gave it.»'2 Demzufolge sei der Leib, beziehungsweise Körper des Menschen

wie Staub. Aufgrund dessen sei der Stolz des Menschen, den Pricke als ein

Grundübel immer wieder scharf kritisiert, «monstrous and absurd», sei er doch

«a wretched worme and dirt it seife».73 Alles was der Mensch für seinen Leib
hier auf Erden mache, sei «superfluous, vanitie and lost labour».74 Für die Seele

sei ein solcher Leib «euill matched», oder so scheine es zumindest.75 Denn die

Körper der Gläubigen werden bei der Auferstehung wiederhergestellt in einen

«better, renewed estate», in welchem «the bodyes of all the faithfull, first of all

bee quickened, and raised vp, (their soules restored to them againe) &
therewithal! the qualities of their bodies shalbee changed from their former worse,
to a better renewed estate: to wit, from mortall, to immortall: from corruption
to incorruption: from earthly to heavenly: from weak to strong, from base

to glorious.»76 Die Seele kehre mit dem Tod zurück zu dem, von dem sie

geschaffen worden sei. Sie ist für Pricke eine unsterbliche Substanz. Dies hätten

schon die heidnischen antiken Autoren wie Piaton, Phokylides, Plutarch und

andere erkannt, die er als Belege anführt.77 Pricke schliesst relativ umfangreiche

Ausführungen über den «estate of the soule of man after the departure from

72 R. Pricke: A Verie Godlie and Learned Sermon, treating of Mans mortalitie, and of the

estate both of his bodie and soule after death. Preached [...] At The Celebration of the
solemne and mournfull funerals of [...] Sir Edward Lewkenor Knight, and of the [...]
Ladie Susan [...], London 1608, [13, im Original unpaginiert, BB],

73 Ebd., [28],
74 Ebd., [31].
75 Ebd.
76 Ebd., [32],
77 Vgl. ebd., [35]. Vgl. auch die noch ausführlicher auf antike Autoren und Kirchenväter zu¬

rückgreifende Predigt von W Walker: A Sermon Preached at the Fvnerals of [...] William,
Lord Rvssel [...], London 1614, 21-23.



184 Benedikt Brunner

the body» an.78 Weder wandere die Seele zwischen Oben und Unten umher,
noch befinde sie sich an einem dritten Platz, wie die «Papisten» dies behaupten
würden. Es gebe nur zwei Orte, zu denen die Seelen nach dem Tod gelangen

könnten, getrennt nach dem Status als Gerechte oder Ungläubige.79 Vor diesem

Hintergrund folgt dann in Prickes Leichenpredigt die Aufforderung zu einer

Heiligung des Lebenswandels, um nicht wie die Ungläubigen in einem Ort
unendlicher Qualen zu landen.

Eine Predigt des vor allem als Dichters bekannten John Donne (1572-

1631) argumentiert ähnlich.80 In seiner letzten und auch wohl bekanntesten

Predigt, die 1632 unter dem Titel «Deaths Duell, or, A Consolation to the

Soule, against the dying life, and living death of the body» publiziert wurde

und posthum zu seiner eigenen Leichenpredigt gemacht wurde, wird dies

besonders deutlich.81 Donne fragt klassisch nach dem Sinn und Zweck des

Todes, um darin Trost zu finden, sowie um Hinweise für die Art von Lebensführung,

die zu einem seligen Ableben führt, abzuleiten. Dies verdeutlicht schon

die Wahl des Bibelverses Ps 68,20 als Predigttext: «And unto god the Lord

belong the issues of death, i. e. from death».82 Das Leben beschreibt Donne
als eine peregrenatio, eine «pilgrimage», die durch die einzelnen Lebenszyklen

zu einer stetigen Verschlechterung der leiblichen Verfassung des Menschen

führt, was er recht ausführlich beschreibt.83 Christus habe in seinem Tod eine

«dissolution, and in the same instant a redintegration, a recompacting of body
and soule» erfahren und eine wahrhaftige Auferstehung erlebt, keinen Schlaf

78 Pricke: Sermon (Anm. 72), [36].
79 Ebd., [37f[: «But contrariwise, the soûles of such infidels, as haue contemned Christ and

his gospel, and haue shewed themselues disobedient: they doe forthwith & without stay,

passe into a place of torments: where the worme neuer dieth & their fire neuer goeth out:

yea, where they lieu in anguish, paine and affliction, till the bodie (for the further increase

of their miserie) be restored to the soule againe.» Vgl. P. Marshall: Beliefs and the Dead in
Reformation England, Oxford/New York 2004, 188-231, zu Pricke 194.

80 Zu Donne vgl. J. Carey: John Donne. Life, Mind and Art, London 1981.

81 Ich zitiere nach dem Exemplar J. Donne: Deaths Dvell, or, A Consolation of the Soule,

against the dying Life, and living Death of the Body. Deliuered in a Sermon at White-Hall

[...], London 1633. Vgl. die neue Edition in D. Colclough (Hg): The Oxford Edition of the

Sermons of John Donne, Bd. 3: Sermons preached at the court of Charles I, Oxford 2013,

229-246. Zu den Predigten J. Shami: The Sermon, in: J. Shami / D. Flynn/ M.T. Hester

(Hg.): The Oxford Handbook of John Donne, Oxford/New York 2011, 318-347.

82 Donne: Dvell (Anm. 81), 1.

83 Z.B. ebd., 8.



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 185

im status corruptionis.84 Vom Todesmodus Christi sei jener der Menschen zu
unterscheiden.

«But for vs that dye now and sleepe in the state of the dead, wee must all passe this

postume death, this death after death, nay this death after burial, this dissolution after
dissolution, this death of corruption and purification, of vermiculation and incenera-

tion, of dissolution and dispersion in and from the grave [...].»85

Im Folgenden klingt bei ihm das Motiv an, dass der Tod ein grosser Gleichmacher

ist und die von ihm beschriebenen Prozesse für adelige wie nicht-adelige
Gebeine gelten. Man fühlt sich in gewisser Weise an die mittelalterlichen
Totentänze erinnern. Er versichert seinen Zuhörern, dass, auch wenn dieser Tod
des Zu-Staub- und Zerstreut-Werdens für die Vernunft als der «most irrecoverable

death of all»86 gelten müsse, Gott der Herr über die Angelegenheiten des

Todes sei: «and by recompacting this dust into the same body, and remaining
the same body with the same soule, hee shall in a blessed and glorious
resurrection give mee such an issue from this death, as shall never passe into any
other death, but establish mee into a life that shall last as long as the Lord of
Life himselfe.»87

Es zeigt sich also auch in diesem Fall, wie sehr die Auferstehung als glei-
chermassen tröstendes, wie auch erbauliches Element in den Predigten verwendet

werden konnte. Unter dieser Prämisse steht wohl auch Donnes Bemühen,
die Art und Weise, wie jemand stirbt, zu entdramatisieren. Seiner Ansicht nach

sollten plötzliche oder besonders schmerzhafte und qualvolle Todesfalle

theologisch nicht überbewertet werden, was er zugleich mit einem ethischen Impetus

versetzt: «Our Criticall day is not the very day of our death: but the whole

course of our life».88 Ein gutes Leben fliesse ins ewige Leben «without any
consideration, what manner of death we dye.»89 Denn Gott kümmere sich darum,
dass die Seele in Sicherheit sei, unabhängig von den Agonien, in denen sich der

Körper in der Stunde des Todes krümme. Der Tod ist letztlich als eine Befreiung

zu verstehen und das Heil gerate nicht in Gefahr.90

84 Ebd., 15.

85 Ebd.
86 Ebd., 17.

87 Ebd., 17f.

88 Ebd., 20.

89 Ebd., 21.

90 Vgl. auch N. Hardy: A Divine Prospective: Representing the just Mans peacefull end. In a



186 Benedikt Brunner

Ausführungen zum körperlichen Verfall und eine damit einhergehende

theologische Deutung findet sich pointiert in einer Funeralschrift des Dichters
und Pfarrers Charles Fitzgeoffrey (1576-1636). Er formuliert die These: «We

cannot liue but by the Death of others.»91 Der menschliche Körper werde

durch den Tod anderer Lebewesen erhalten, müsse schlussendlich aber selbst

sterben.

«Consider we our bodies themselues, and the seuerall parts thereof. Our eyes euery
night dying in sleepe doe shew vs, that we at last must sleepe in Death. The haire of
our heads, the nailes on our fingers, calling so often for polling and paring, tell vs that
the whole body must shordy be shaued by Death.»92

Beim körperlichen Verfall, der als Vorbote auf den Tod erscheint, handelt es

sich um eine langlebige und sprachlich weit verbreitete Ausdrucksweise.

Fitzgeoffrey greift dann das Motiv der Ernährung auf:

«Our stomack stil digesting our meat, and crauing for more, sheweth vs the insatiable

manner of the Graue, that hauing eaten and disgested our Ancestors, gaspeth for vs;
and when it hath deuoured vs, will hunger also for our Successours. The Wörmes take

possession of vs, almost asoone as we doe of life, and haue bespoken vs euen in our
Cradles, for their fellowes that awaite vs in the Earth. Thus haue we Death already in

vs and on vs.»93

In den physischen Prozessen der Ernährung und Verdauung lässt sich der Weg
des menschlichen Leibes schon jetzt konkret beobachten.94 Durch die

Beobachtung des eigenen Verfalls und des Sterbens Anderer sollen die Gestaltung
des eigenen Lebens und die ethischen Maximen, denen man zu folgen habe,

immer wieder vor Augen geführt werden: «The Death of others should bee a

Document vnto vs.»95

Funerall Sermon Preached [...] At the Enterment of the Remaines of [...] Sir John Gayr

[...], London 1660.

91 C. Fitz-Geffry: Deaths Sermon Vnto the Liuing. Delivered at The Funerals of the Reli¬

gious Ladie Philippe [...], London 1620, 10.

92 Ebd.
93 Ebd., lOf.
94 Zum Verhältnis von Ernährung und Reformation vgl. jetzt die innovativen Arbeiten von

Eleanor Barnett: Reforming Food and Eating in Reformation England, c. 1560 - c. 1640,

HJ 2019, doi: 10.1017/S0018246X19000426 sowie ihre 2019 verteidigte Dissertation mit
dem Titel «Food and Religion in the English and Italian Reformations, c. 1560 - c. 1640».

95 Fitz-Geffry: Deaths (Anm. 91), 12.



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 187

Damit klingt auch der andere Aspekt an, der noch einer ausführlicheren

Beschäftigung bedürfte und bereits mehrfach anklang: Leichenpredigten versuchten

in den meisten Fällen nämlich, den Hörern auch konkrete Anweisungen

zur Lebensführung zu geben, also die Frage zu beantworten, wie man «richtig»
lebt und «richtig» trauert.96 Die rechte Lebensweise steht dabei oftmals in
einem engen Zusammenhang mit dem seligen und das heisst, möglichst friedvollem

Tod. Dieser Aspekt, dem Donne eine eher ungewöhnliche Wendung gab,

findet sich auch immer wieder in Basler Leichenpredigten. Solche Plädoyers

richteten sich nicht selten an die Jugend. Bei der Leichenpredigt für einen in
Basel verstorbenen schlesischen Medizinstudenten rief der Pfarrer Nicolaus

Brombach dazu auf, in Vorbereitung auf das jederzeit mögliche Ableben den

Aufruf Jesu ernst zu nehmen, zu wachen und zu beten (Lk 21,36). Die
Vorbereitung zum Sterben solle so geschehen, dass man «lästeren und fleyschlicher
Sicherheit»97 meide und ernstlich bete. Brombach führt einen recht ausführlicher

Lasterkatalog an mit besonders häufigen Warnungen vor den Gefahren

der Trunkenheit, wobei sich hier nicht genau sagen lässt, ob das eine Spitze

gegen das studentische Milieu Basels insgesamt war, oder aber der Lebenswandel

des Verstorbenen im Einzelnen hierzu Anlass gab.98 Jedenfalls referierte
Brombach diese Zusammenhänge in einem Abschnitt, der sich der Frage widmet,

wie man sich richtig auf den Tod vorbereiten könne.99

Ein besonders radikales Beispiel für diese Stossrichtung ist eine Funeral-

schrift von dem stark puritanisch geprägten Cranebrooker Vicar Robert Abbot,
die 1636 mit dem bezeichnenden Titel «The Young-Man's Warning-Peece»

96 Vgl. hierzu die grundlegenden Beiträge von Dingel: Leichenpredigt (Anm. 35); I. Dingel:
Religion et politique dans les éloges funèbres des souverains des XVIe et XVIIe siècles,

RHPR 94 (2014) 137-161.

97 N. Brombach: Ein christliche Leichpredig/ Welche/ Bey der begräbnuß des [...] Iohannis
Waltheri, Sprottaviensis Silesii, Artis Asclepiadeae Candidati [...] gehalten worden, Basel

[1610], 6.

98 Funeralschriften lassen sich also, trotz ihres normativen Grundcharakters auch als sozial¬

historische Quellen im Hinblick auf die Basler Oberschichten lesen. Durch das ab und an
auch spannungsvolle Verhältnis zwischen Kirche und Staat könnten die Leichenpredigten
hier neue Perspektiven aufzeigen. Vgl. Th. Maissen: Zum politischen Selbstverständnis der

Basler Eliten, 1501-1798, BZGAK 100 (2000) 19-40.

99 Brombach: Leichpredig (Anm. 97), 6: «Wir sollen vns jederzeit fleissig auff die stund vn-
sers absterbens bereiten.» Dem Eindruck, dass die Funeralschriften mehr und mehr die

Aufgaben und Funktionen der Ars Moriendi-Literatur aus der Reformationszeit übernahmen,

wäre noch weiter nachzugehen.



188 Benedikt Brunner

erschien.100 Die Devise «De mortuis nil nisi bene» galt hier ganz offenbar nicht.

Die Schrift ist eine Generalabrechnung mit dem nach Ansicht des Predigers
moralisch verwerflichen Lebenswandel des Verstorbenen, der ihn geradewegs

— oder zumindest mit hoher Wahrscheinlichkeit — in die Hölle geführt habe.

Auch wenn Abbot nicht eindeutig sagt, dass dieser in die Hölle gekommen sei

— die Entscheidung darüber steht nämlich natürlich allein Gott zu —, so bringt
er doch umso stärker die Hölle rhetorisch in Anschlag, um den Zuhörern die

eminenten Gefahren eines schlechten Lebenswandels deutlich zu machen.101

Hierbei handelt es sich um die schwersten Geschütze, die ein Prediger in

Anschlag bringen konnte, um moralische Besserung einzufordern. Dies
geschah freilich eher selten, was eine ganze Reihe von Gründen hatte. Nicht nur
erschien vielen Predigern eine allzu explizite Abrechnung mit moralischen

Verfehlungen seelsorgerüch unangemessen zu sein, sondern es dürfte auch die

Tatsache, dass es sich meist um von den Hinterbliebenen in Auftrag gegebene

Drucke handelte und die Kosten von diesen bezahlt wurden, «Höllenfeuerpre-

digten» im Alten Reich und in Basel zu einer seltenen Erscheinung gemacht
haben. Dies hat den Funeralschriften immer wieder und bis heute den
Vorwurf eingebracht, nur in panegyrischer Weise das Leben von Verstorbenen zu
loben. Wie schon die oben angeführten Beispiele deutlich machen konnten,

greift dieser Vorwurf zu kurz und mag nicht zuletzt daher rühren, dass man
die Drucke nicht in ihrer Gesamtheit zur Kenntnis genommen hat, was zu
differenzierteren Eindrücken führen kann.

5. Schluss

Leichenpredigten sind eine reizvolle und aussagekräftige Quellengattung. Sie

führen uns tiefer in die Frage ein, wie sich theologische Reflexionen — in diesem

Fall über das Verhältnis von Leib und Seele des Menschen — in praxi niedergeschlagen

haben. Da der Umgang mit dem Tod im protestantischen Verständnis

kein Sakrament erforderlich machte und eher zu den Adiaphora zu zählen

ist, scheinen die Leichenpredigten allerdings kein Ort übermässig starker

100 R. Abbot: The Yovng-Man's Warning-peece: on A Sermon preached at the burial of Wil¬

liam Rogers, Apothecary- Together with an Historie of his sinfull Life, and woefull Death.
Dedicated to the Young-men of thee parish, especially his Companions, London 1636.

Zur puritanischen Sicht auf diese Quellengattung vgl. F.B. Tromly: «Accordinge to sounde

religion»: the Elizabethan controversy over the funeral sermon, JMRS 13 (1983), 293-312.

101 Vgl. Abbot: Yovng-Man (Anm. 100), 3, 22, 60f und öfter.



Was passiert mit dem «stinkenden Madensack»? 189

konfessioneller Grenzziehungen gewesen zu sein, zumindest nicht unter den

evangelischen Konfessionen.102 Dafür müsste man die durchaus vorhandenen

Predigten konsultieren, die einen stärker polemisch-kontroverstheologischen

Zug haben. Es wird also bei der weiteren Auseinandersetzung mit der Gattung
darauf ankommen, die Nuancierungen und unterschiedlichen thematischen

Akzentsetzungen im historischen Längsschnitt herauszuarbeiten.

Aufschlussreich ist die Art und Weise, mit denen die Prediger der Frühen

Neuzeit auf die spezifischen Erfahrungen von Kontingenz und Vulnerabilität

zu reagieren versuchten. Die bleibende Herausforderung von Krankheit, Sterben

und Tod wurde in poimenischer und homiletischer Hinsicht ernst genommen.

Die protestantische Uberzeugung, dass sich mit dem Augenblick des Todes

entscheide, in welche Richtung die Reise geht, forderte den Predigern dabei

ein besonderes Fingerspitzengefühl ab. Was mit dem «stinkenden Madensack»

und der diesen beseelenden Lebenskraft nach dem Tod geschieht, war für die

Zeitgenossen jedenfalls eine Frage von grosser Bedeutung. Nicht immer folgen
die Aussagen der Leichenpredigten den in den reformatorischen Anthropologien

angelegten konfessionellen Bahnen. Sie ermöglichen uns aber «Dichte

Beschreibungen» (C. Geertz), die auch die Nuancen und Tendenzen, wie das

Leib-Seele-Verständnis sich im Verlauf der Frühen Neuzeit entwickelte, in den

Blick geraten lassen können. Folglich ermöglichen sie das Sammeln wertvoller

Spuren für eine protestantische Identitätsgeschichte, an die wir anders kaum

herankommen können.103

102 Wenn man diese Schriften allerdings im Kontext des Todesritual sieht, kommen auch kon¬

fessionelle Abgrenzungsmechanismen stärker in den Blick, vgl. vor allem K.P. Luria: Sacred

Boundaries. Religious Coexistence and Conflict in Early Modern France, Washington
2005 sowie vor allem D. Hacke: Konfession und Kommunikation. Religiöse Koexistenz
und Politik in der Alten Eidgenossenschaft — Die Grafschaft Baden 1531-1712, Köln/
Weimar/Wien 2017. Denn die Tatsache des Vorhandenseins einer Leichenpredigt ist ja
selbst ein konfessioneller Marker.

103 Vgl. zu diesem Stichwort A. Beutel: Spurensicherung. Studien zur protestantischen Identi¬

tätsgeschichte, Tübingen 2013.



190 Benedikt Brunner

Abstract
Der Beitrag verwendet die Kategorien von Leib und Seele als heuristisches Werkzeug,

um danach zu fragen, wie sich das «Menschenbild» im 17. Jahrhundert entwickelt
hat. Zunächst werden am Beispiel von Martin Luther und Johannes Calvin die
reformatorischen Grundbestimmungen von Leib und Seele skizziert, ehe anhand von
lutherischen und reformierten Leichenpredigten aus Nürnberg, Basel und London dem

«gepredigten» Leib-Seele-Verhältnis im Angesicht des Todes nachgegangen wird. Dabei
kann gezeigt werden, dass die Rezeptionswege sich nicht an vermeintliche konfessionelle

Grenzen halten, sondern es vielmehr auf die Nuancierungen ankommt. Zugleich
ermöglichen die Quellen eine «dichte Beschreibung» protestantischen Umgangs mit
Tod und Trauer. Der Aufsatz schliesst mit einem Plädoyer, Leichenpredigten als kirch-

en- und theologiehistorische Quellen ernstzunehmen.

The article uses the categories of body and soul as heuristic tools to ask how the

idea of man developed in the 17th century. The first part offers an overview of the

basic anthropological concepts of Martin Luther and John Calvin. The second part
examines the body/soul relationship as it was preached in the face of death, based on
case studies of Lutheran and Reformed Funeral Sermons from Nuremberg, Basel and

London. It can be shown that the ways of reception did not follow the denominational
lines, but that it was rather the nuances that matter. At the same time, the sources
enable a «thick description» of protestant ways of coping with death and mourning. The
article concludes with a plea to take Funeral Sermons more seriously as sources for the

study of Church History.

Benedikt Brunner, Mainz


	Was passiert mit dem "stinkenden Madensack"? : Der Umgang mit dem Tod als Lackmustest der reformatorischen Bestimmung von Leib und Seele

