
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 2

Artikel: Paulus und die Perspektiven

Autor: Kobel, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paulus und die Perspektiven1

1. Einstieg: Paul writes (a letter)

Unlängst wurde ein wunderbar farbiges Bilderbuch mit dem Titel «Paul writes

(a letter)» veröffentlicht.2 Es hat zum Ziel, die wichtigsten Dinge aus den

Paulusbriefen für Kinder in Auswahl zusammenzufassen. Die Paulusbriefe fehlen

in den meisten Kinderbibeln komplett. Umso interessanter ist es, wenn ihnen

gleich ein ganzes Bilderbuch gewidmet ist. Der Autor und Gestalter, Chris

Raschka, hat seinen Zugang zu Paulus sehr bewusst gewählt. Sein Ziel ist es,

eine Geschichte von Paulus als Briefeschreiber zu erzählen. Es geht ihm also

einerseits natürlich um die Inhalte der Briefe, aber andererseits auch darum,
dass Paulus überhaupt Briefe geschrieben hat, die die Weltgeschichte wesentlich

geprägt haben. Es sind unendlich einflussreiche Briefe, ob wir uns nun dessen

bewusst sind oder nicht. Raschkas Buch gibt Teile der paulinischen Briefe in

englischer Übersetzung - streckenweise auch in eigenwilliger Formulierung —

wieder. Und der Autor betont, dass Paulus eine echte Person war. Als reale

Person hat Paulus richtige Briefe an echte Menschen geschrieben. Bei seiner

eigenen intensiven Lektüre der Paulusbriefe kommt der Bilderbuchautor zum
Schluss, dass sich in den Briefen geradezu eine Geschichte über deren Schreiber

herauskristallisiere. In einer online geschalteten Kurzreflexion über sein

Werk hält Raschka fest, dass man innerhalb der Briefe förmlich eine Geschichte

spüre und zwar zunehmend je älter Paulus werde und sich um seine Zukunft

sorge und schliesslich, als er in Rom im Gefängnis sitze.3

Aber zunächst von vorne. Beachtenswert ist die auf der allerersten Textseite

des Buches abgedruckte ultrakurze Zusammenfassung von Paulus' Leben

und Wirken: «A couple of thousand years ago, there lived a man named Paul.

He was a faithful and learned man who, in the middle of his life, began to
believe in the story of the life and teachings of Jesus. He traveled all over the

1 Öffentliche Antrittsvorlesung als Privatdozentin an der Universität Basel, gehalten am
3.12.19. Der mündliche Stil des Vortrags und die Ausrichtung auf ein breites Publikum
wurden für die Publikation beibehalten.

2 C. Raschka: Paul writes (a letter), Grand Rapids 2018. Ich danke Frau Dr. theol. Beate

Bengart für den Hinweis auf dieses Buch.
3 https://www.youtube.com/watch?v=eF3_r4GEaQs, zuletzt geprüft: 9.12.19.

ThZ 2/76 (2020) S. 126-141



Paulus und die Perspektiven 127

world he knew, which was the Roman Empire, to talk about his new way of
thinking. During his travels, he wrote letters to the people he had seen or would

see soon.»4

Auf diese Kurzzusammenfassung folgen in Raschkas Buch in kanonischer

Reihenfolge die Darstellungen der einzelnen Briefe — Protopaulinen und Deu-

teropaulinen gleichermassen - also Briefe, die Paulus mit hoher Wahrscheinlichkeit

selbst geschrieben bzw. diktiert hat, und solche, die später von anderen

verfasst, aber Paulus zugeschrieben wurden, um ihnen mehr Autorität zu
verleihen. Aus jedem dieser Briefe hat Raschka die zentralsten Stellen herausgesucht,

oder besser gesagt: die Stellen, die ihm aus seiner Perspektive und für
seine Zwecke am zentralsten erschienen.

Als erstes Beispiel sei der Brief an die Christusgläubigen in Rom vorgestellt:
Raschka widmet diesem zwei Seiten und folgende Inhalte sind ihm zentral:

«Dear Friends in Rome, I'm planning a visit on my way to Spain. First I must stop in
Jerusalem. Remember: love your neighbour as much as you love yourselves. Please

greet my friend Priscilla for me. Also my friend Phoebe is on her way to see you.
Grace be with you. PAUL Rom 1:7, 13:9, 15:24-25, 16:l-3»5

Aus Raschkas Perspektive ist also im Brief an die Christusgläubigen in Rom

wichtig: die Ankündigung der Reise nach Spanien, der geplante Aufenthalt in
Jerusalem, die Nächsten- sowie die Eigenliebe, Grüsse an eine namentlich

genannte Empfängerin sowie die Ankündigung der Ankunft einer Mitarbeiterin.

In der genannten Auswahl Raschkas findet sich so gut wie nichts zu den

klassischen theologischen Topoi des Römerbriefes: Rechtfertigung, Taufe,

Sünde, Israel fehlen hier. Mit einiger Wahrscheinlichkeit erachten Sie, liebe Hö-

4 Übersetzung: «Vor zweitausend Jahren lebte ein Mann namens Paulus. Er war ein

gesetzestreuer und gebildeter Mann, der in der Mitte seines Lebens begann, an die
Geschichte vom Leben Jesu und an dessen Lehre zu glauben. Er bereiste die ganze ihm
bekannte Welt, also das römische Reich, um über diese neue Denkweise zu sprechen. Auf
seinen Reisen schrieb er Briefe an die Menschen, die er getroffen hatte oder bald treffen
würde.» Vgl. Raschka: Paul writes (a letter) (Anm. 2), 1.

Sämtliche Übersetzungen aus dem Englischen wie aus dem Griechischen stammen von der

Autorin dieses Beitrags.
5 Übersetzung: «Liebe Freunde in Rom, auf meinem Weg nach Spanien plane ich einen

Besuch. Zuerst muss ich in Jerusalem Halt machen. Denkt daran: Liebt euren Nächsten

so wie euch selbst. Bitte grüsst meine Freundin Priscilla von mir. Auch meine Freundin
Phoebe ist unterwegs zu euch. Gnade sei mit euch. PAULUS Rom 1,7; 13,9; 15,24-25 16,1-
3» Vgl. Raschka: Paul writes (a letter) (Anm. 2), 2-3.



128 Esther Kobel

rerinnen und Hörer, deutlich andere Punkte als zentral für den Römerbrief.
Ähnlich divergierend dürften Ihre Einschätzungen zu den Kernelementen der

übrigen Briefe ausfallen.

Für Raschka ist — als zweites Beispiel - im 1. Brief an die Christusgläubigen
in Korinth Folgendes zentral:

«Dear Friends in Corinth, Don't be old lumps of bread. Be new lumps of bread. There

is faith. There is hope. There is caring for others. The greatest is caring for others.

I'm planning a trip to see you this winter on my way to Macedonia. Priscilla says hello.
Be strong. PAUL I Cor 5:7, 13:13, 16:5; 16:13; 16:19.»6

Als drittes und letztes Beispiel schliesslich sei der Brief an die Christusgläubigen

in Philippi vorgestellt. Hier überlasse ich gleich Raschka selbst das Wort:

«My favorite line from the book is from the letter to the Philippians which goes:
(whatever is true, whatever is honest, whatever is pure, whatever is lovely, these are

the things you should muse upon> [Phil 4:8]. And I think that is a lovely it's not
we're not burying our heads in the sand but we're thinking about the good things in
the world.»7

2. Reflexion

Die hier referierten Beispiele erscheinen mir durchaus repräsentativ für das

Buch. «Leider fehlen fast alle schönen grossen theologischen Themen!» möchten

Sie vielleicht sagen. Fragt man Theologinnen und Theologen und vielleicht
insbesondere die an systematischen Fragen Interessierten nach den zentralen

Inhalten der Paulusbriefe, kommen mit hoher Wahrscheinlichkeit Themen

wie die Sündenlehre und die Heilswende in Christus mit Kreuz und Auferstehung,

aber auch die Ekklesiologie und Ethik als wichtige theologische Topoi
zur Sprache. Neben dem grossen Thema des Glaubens und seinem Verhältnis

6 Übersetzung: «Liebe Freunde in Korinth, schafft den alten Brotteig weg, seid neuer
Brotteig. Es gibt Glaube. Es gibt Hoffnung. Es gibt die Sorge um andere. Das Grösste
ist die Sorge um andere. Ich plane eine Reise, um euch diesen Winter auf dem Weg nach

Mazedonien zu besuchen. Priszilla lässt grüssen. Seid stark. PAULUS I Kor 5,7; 13,13;

16,5.13.19» Vgl. Raschka: Paul writes (a letter) (Anm. 2), 4-5.

7 https://www.youtube.com/watch?v:::eF3_r4GEaQs; 3:42-4:14, zuletzt geprüft 9.12.19,

Transkription EK. Übersetzung: «Mein Lieblingsvers im Buch ist aus dem Philipperbrief
und lautet: (Alles, was wahr ist, was ehrlich ist, was rein ist, was liebenswert ist: das sind die

Dinge, denen wir nachsinnen sollten) [Phil 4,8]. Und ich denke, das ist schön es ist nicht
wir vergraben unsere Köpfe nicht im Sand, sondern wir denken an die guten Dinge in

der Welt.»



Paulus und die Perspektiven 129

zum Gesetz spielt im apokalyptischen Weltbild des Paulus natürlich auch die

Eschatologie eine zentrale Rolle. Bei Raschka hingegen haben Aussagen zum
Glauben zwar eine gewisse Prominenz, indessen ist es die Ethik, die beinahe

eine Monopolstellung innehat. Andere Themen paulinischer Theologie, die in

einschlägigen Werken als ganz zentral angesehen werden, fehlen hier hingegen

komplett.8 Hat Raschka allzu willkürlich selektioniert? Darf man das? Hat er

etwas nicht begriffen? Das könnte man so sehen. Man kann aber Raschka — wie

jedem anderen Leser, jeder anderen Leserin der Paulusbriefe — auch einfach

zumindest versuchsweise zugestehen, dass er 1. seine ganz eigene Perspektive
auf Paulus haben darf und dass er 2. bei seiner Paulusinterpretation sein eigenes

Zielpublikum hatte — Kinder im aktuellen Fall. Paulus selbst hat schliesslich

auch seine eigene - durchaus sehr eigenwillige — Perspektive auf das

Christusgeschehen und dessen Rolle in der Heilsgeschichte und auch er schreibt jeweils

an eine ganz bestimmte Adressatenschaft im Mittelmeerraum.

In meiner eigenen Beschäftigung mit Paulus habe ich auch eine eher

eigenwillige oder zumindest noch nicht verbreitete Sicht auf Paulus gewählt und

gefragt, inwiefern man Paulus als interkulturellen Vermittler ansehen kann,

respektive: wie Paulus gemäss seinen Selbstdarstellungen solchen modernen

Kategorien und Terminologien zugeordnet werden kann.9 Ich habe hierbei den

Apostel für die Völker) aus einer kulturwissenschaftlichen Perspektive betrachtet.

Wenn man über Paulus und Perspektiven spricht, kann man natürlich den

von James D.G. Dunn geprägten Begriff der «new perspective on Paul»10 nicht

aussen vor lassen. Ziel dieses kontrovers diskutierten Ansatzes ist es, die

Paulusbriefe unabhängig von der traditionellen lutherischen Paulusinterpretation
zu lesen und insbesondere die Rechtfertigung der Gläubigen neu zu erfassen,

und zwar aus einem frühjüdischen Kontext heraus.

Auf der «new perspective on Paul» wiederum baut die noch jüngere so

8 Vgl. etwa F.W. Horn (Hg.): Paulus Handbuch, Tübingen 2013; L. Bormann: Theologie des

Neuen Testaments. Grundlinien und wichtigste Ergebnisse der internationalen Forschung,
Göttingen 2017.

9 E. Kobel: Paulus als interkultureller Vermittler. Eine Studie zur kulturellen Positionierung
des Apostels der Völker, Paderborn 2019.

10 Der Aufsatz, in dem er diesen Terminus prägte, heisst: J.D.G. Dunn: The New Perspective

on Paul, BJRL 65 (1983) 95-122. Inhaltlich baut Dunn auf anderen Arbeiten auf, zu denen
als herausragende Werke zählen: K. Stendahl: Paul among Jews and Gentiles, Philadelphia
1976; E.P. Sanders: Paul and Palestinian Judaism. A Comparison of Patterns of Religion,
London 1977.



130 Esther Kobel

genannte «radical new perspective on Paul» auf, die auch «Paul within Judaism»

Perspektive genannt wird. Ihr Proprium ist es, den Juden Paulus <radikal> in
seinem Judentum zu verorten und ihn aus dieser Tradition heraus innerhalb
der griechisch-römischen Welt zu verstehen. Eine Vertreterin dieses Ansatzes,

dem letztlich auch mein eigener am ehesten zugeordnet werden könnte, hat

folgenden Satz geprägt: «The notion of Paul as faithful to the Law throughout
his career among gentiles is a refreshing idea that I suspect would surprise Paul

much less than it does many Pauline scholars.»11 Dazu gäbe es einiges zu sagen.
Ob Paulus nun tatsächlich sein Leben lang gesetzestreu gelebt hat, als er unter
den Menschen aus den Völkern wirkte und das Evangelium von der

Auferstehung Christi unter ihnen verkündete, ist Gegenstand grosser exegetischer

Debatten, sei aber hier für einmal dahingestellt.12

Vielmehr als diese Debatte interessieren mich einerseits das Überraschungsmoment,

das in den Begriffen «refreshing idea» und «surprise» zum Ausdruck

kommt, sowie andererseits die Gegenüberstellung von Paulus und den

Paulusforschenden, die hier auf ein und dieselbe Zeitebene gehoben werden, was

wiederum ganz eigene und neue Perspektiven eröffnet. Inspiriert von dieser

Idee lade ich Sie zu einem kleinen — durchaus sehr ernst gemeinten —

Gedankenspiel ein.

3. Eine fiktive Begegnung mit Vaulus im Jahr 2019

Stellen wir uns vor, Paulus, der vor bald 2000 Jahren wahrscheinlich in Rom

gestorben ist, wäre von den Toten auferstanden und würde sich heute zu uns

gesellen, um sich meine Antrittsvorlesung anzuhören.13 Und nehmen wir an,

er würde uns und unsere Welt zumindest ansatzweise verstehen. Er hätte auf

11 C. Johnson Hodge: If Sons, then Heirs. A Study of Kinship and Ethnicity in the Letters

of Paul, Oxford 2007,122. Übersetzung: «Die Auffassung, dass Paulus in seinem gesamten
Wirken unter den Völkern gesetzestreu gelebt hat, ist eine erfrischende Idee, von der ich

annehme, dass sie Paulus sehr viel weniger überraschen würde als viele Paulusforschende.»

12 Hierfür verweise ich auf die entsprechenden Publikationen zum Thema. Für einen guten
Überblick siehe: M. Zetterholm: Approaches to Paul. A Student's Guide to Recent

Scholarship, Minneapolis 2009, 69-90; K. Hedner Zetterholm: The Question of Assumptions.
Torah Observance in the First Century, in: Paul within Judaism. Restoring the First-Century

Context to the Aposde, Minneapolis 2015, 79-103.

13 Die im Folgenden beschriebene fiktive Begegnung mit Paulus spielt in der alten Aula der

Universität Basel, die sich im Naturhistorischen Museum an der Augustinergasse 2 befindet.



Paulus und die Perspektiven 131

dem Weg zu einem Sitzplatz irgendwo in dieser Aula zur Kenntnis genommen,

dass das Publikum zu einer Veranstaltung erschienen ist, die Perspektiven
auf ihn, Paulus, zum Thema hat. Als aufmerksamer Zuhörer und gewiefter
Denker würde er schon auf Grund des Titels oder spätestens im Laufe des

Vortrags realisieren, dass einige seiner Briefe eine nie geahnte Prominenz
erhalten haben und damit auch ein gehöriges Stück vom antizipierten Zweck
entfremdet wurden. Paulus hatte seine Briefe jeweils an ganz bestimmte Kreise

von Empfängerinnen und Empfängern in einer jeweils spezifischen Situation
verfasst. Staunend würde er feststellen, dass eine Auswahl seiner Briefe noch

heute gelesen wird: abgedruckt in einem Buch, das «Neues Testament» genannt
wird. Und dieses so genannte «Neue Testament» wird zusammen mit den ihm
bestens bekannten und für ihn so zentralen Schriften des Judentums in ein

Buch — genannt Bibel - gebunden. Beim Zuhören würde er auch realisieren,
dass über seine Briefe bereits so viele Bücher verfasst worden sind, dass sie

ganze Bibliotheken füllen. Und vor allem konstatiert er, dass im Vortrag über

ihn selbst gesprochen wird. Überrascht wäre er auch über gewisse Begriffe, die

er hier aufschnappt: «Paul within Judaism». Nach einem zusätzlichen Crashkurs

in der aktuellen Lingua Franca und einer kleinen Erläuterung zur Debatte

würde er gerne reagieren mit: «Paul within Judaism — what eise?» Dass er ein

IouSaloç, ein Angehöriger des Volkes Israel ist und bleibt, ist alles andere als

«radical» im Sinne von «extrem», sondern radikal im eigentlichen Wortsinn:
seine Wurzeln sind im IouSaïagoç, d. h. im frühen Judentum, und nirgendwo
anders. Das ist nicht eigentlich «new», sondern seine ganz eigene «perspective».
Vermutlich würde er dann auch fragen, warum eigentlich gerade er das Thema
dieser Veranstaltung sei - noch dazu das exklusive. Klar, als IouSatoç, «beschnitten

am achten Tag», noch dazu «vom Geschlecht Israel, vom Stamm Benjamin,
Hebräer von Hebräern» (Phil 3,5), und vor allem als berufener Apostel (Rom
1,1; I Kor 1,1) ist er sich seines Status' bewusst. Gleichwohl würde ihm auffallen

und wäre ihm vielleicht auch nicht recht, dass seine vielen Mitwirkenden

komplett aussen vor bleiben, was übrigens ein äusserst verbreitetes Phänomen

in der Paulusforschung ist. Mit Paulus gewirkt, ihn unterstützt haben und mit
ihm gereist sind: AxüXa;, AvSpovucoç, A-rroXXcôç, A-rc-cjn«. Âpi'orap^oç, Apj(i7t7ro<;,

Â^aÏKÔç, Bapvaßä?, A^pâç,'ETO(veTOç,TTra<£pâç)'E7raJ>pôSiToç,"Epa<7Toç, EtioStct. Yà-

ïoç.'Iâcxov, Iotw'«. KAyjptvjç, Koûaptoç, AouKâç, Aoukioç, Mapt'a. MâpKoç, OïLrjpwv,

Ooißl}, OopxouvâToç, Oüpßavö;, nspaic. npioTca. ZfXouavéç, 2t£c|>avâç,

2coa0£vr]<;, ScoaT7taTpoç;, Etivruvr]. TépTioç, Tif*60£oç, Trroç, Tprouva. Tpucjicja«.



132 Esther Kobel

XXôrj.14 Hinzu kämen noch alle diejenigen, die namentlich als Empfängerinnen
und Empfänger von Grüssen oder als Kollektive genannt sind. Es sind also

überaus zahlreiche Menschen, mit denen zusammen Paulus gewirkt hat.

Solche Dinge könnten Paulus durch den Kopf gehen, würde er einer

Vorlesung, in deren Zentrum er selbst steht, beiwohnen.

4. Reflexion

Auch der Titel dieses Beitrags hält sich an die Konvention und nennt Paulus

als einzige Person. Es ist mir aber wichtig zu betonen, dass es ein grosses
Netz ist, innerhalb dessen Paulus lebt, webt und wirkt. Ein bedeutender Anteil
dieser Menschen ist nicht-jüdischer Herkunft. Nicht zu den IouSatoi ist Paulus

geschickt, sondern zu den Menschen aus den Völkern, d. h. zu den NichtJuden

der hellenistisch-römischen Welt, also zum Gros der damals bekannten

Menschheit. Für Paulus gibt es genau genommen zwei Kategorien von
Menschen: die IouSatoi auf der einen Seite und xa. iövr], die Völker, wahlweise auch

als «die Griechen» bezeichnet, auf der anderen. Diese Menschen davon zu

überzeugen, dass Christus auferstanden ist, ist zu seiner Lebensaufgabe
geworden. Wohl kaum eine Gelegenheit lässt Paulus aus, um die Botschaft vom
Auferstanden zu verkündigen. Die Zeit drängt, denn in Paulus' apokalyptischer
Weltsicht ist das Ende der Tage nahe und es gilt, vorher noch möglichst viele zu

retten (vgl. I Kor 9,23), d. h. für den Glauben an Christus zu gewinnen und sie

damit an Gottes Heil Anteil haben zu lassen. Die Grenzen zum Heil, das den

IouSaloi bereits zugesichert ist, sind durch das Christusgeschehen permeabel

geworden. Durch den Glauben an den auferstandenen Jesus als den Messias

haben auch Menschen aus den Völkern die Möglichkeit, am Heil teilzuhaben,
und zwar ohne dass sie zuerst IouSaloi werden müssen.

Wenn nun Paulus in seinen Briefen an verschiedenen Stellen Dinge über

sich selbst schreibt, tut er es kaum aus Interesse an der Darstellung seiner

Person, sondern immer im Dienste seines Auftrags. Viel wichtiger als seine Person

oder die seiner Mitwirkenden - und im Übrigen auch als die des historischen

Jesus — ist doch der gekreuzigte und vor allem auferstandene Christus! Dem
historischen Jesus ist Paulus nie begegnet und aus den Briefen zu schliessen

interessiert ihn dessen irdisches Wirken auch wenig. Umso zentraler und prägender

ist das Berufungserlebnis durch den Auferstandenen. Indem Paulus eine

14 Die Frauennamen sind unterstrichen.



Paulus und die Perspektiven 133

Vision von ihm hat, ändert sich seine Perspektive auf Jesus Christus radikal.

Aufgrund der Vision vom Auferstandenen, die Paulus später mit prophetischen

Berufungsgeschichten in Verbindung bringt,15 legitimiert er sein Wirken

unter den Menschen aus den Völkern. In sein durch und durch jüdisch geprägtes

Verständnis von Gott und der Welt und der Interaktion zwischen diesen

beiden Instanzen integriert Paulus den Glauben an Jesus als den Christus. Das

Christusgeschehen erhält damit eine zentrale Stellung in seinem Denken und

beeinflusst sein Wirken. An Christus als dem neuen Kern orientieren sich alle

übrigen Elemente seines Denksystems. Konsequenterweise wird Paulus der

Verfolger von Christusgläubigen zum Christus-Botschafter in weiten Teilen
der ihm bekannten Welt — ohne aber dabei selbst sein Jüdisch-Sein in Frage

zu stellen.

Die Briefe sind das einzige direkte Zeugnis, das wir von und über den

IonSatoç Paulus haben. Die Apostelgeschichte kann in einzelnen Punkten unser
Bild von Paulus ergänzen und erhellen, aber deren Darstellung hat wiederum
ihre ganz eigene Perspektive auf Paulus und ein eigenes Programm, das ein

anderes Ziel verfolgt, als Paulus möglichst historisch adäquat darzustellen. Die
Briefe sind für Paulus nebst der persönlichen Begegnung mit den

Christusgläubigen aus den Völkern das Kommunikationsmittel schlechthin. Dadurch,
dass die Briefe gesammelt und als Teil des Neuen Testaments in die christliche

Bibel aufgenommen, konserviert und überliefert wurden, erlangten sie einen

immens wichtigen Status. Diese Tatsache lässt uns gerne die facettenreiche

historische Realität, in der sie entstanden sind, ausblenden. Paulus schreibt also

jeweils an eine bestimmte Gruppe von Menschen an einem bestimmten Ort
und in einer bestimmten Situation, wobei wir sehr vieles nur indirekt aus den

Briefen ermitteln können. Die Kontextgebundenheit der Briefe lässt sich kaum

genügend betonen. Würde Paulus moderne wissenschaftliche Abhandlungen
zu bestimmten theologischen Themen innerhalb seiner Briefe lesen, wäre er
vermutlich immer wieder versucht zu klären, dass er niemals ein umfassendes

theologisches System formuliert habe, nicht einmal im Brief an die

Christusgläubigen in Rom. Vielmehr sei das Gros seiner Aussagen auf eine jeweils
bestimmte Situation gemünzt gewesen und dürfe nicht aus ihrem Kontext
herausgelöst verstanden werden.

15 Gal 1,15-16 weist starke Anklänge an Jes 49,1.6 und an Jer 1,5 auf.



134 Esther Kobel

5. Zur Kontextgebundenheit der Paulusbriefe: Bin Beispiel anhand der Opferfleischdebatte

Die Kontextgebundenheit kommt ganz besonders im Brief an die

Christusgläubigen in Korinth zum Ausdruck. In diesem Brief geht Paulus in lose

erscheinender Folge auf diverse Fragen und Probleme ein, die in Korinth nach

seiner Abreise aufgetaucht sind und von denen ihm berichtet wurde, oder über

die er sogar konkrete Anfragen erhalten hat. Vergegenwärtigen wir uns ein

solches Beispiel aus dem I. Brief nach Korinth, an dem sich nebst der

Kontextgebundenheit auch schön aufzeigen lässt, wie sehr alles auf die Perspektiven

ankommt, und zwar konkret in der Auseinandersetzung zum Thema
Opferfleisch.

Der Konsum von Opferfleisch ist in Korinth ein Alltagsproblem wie es

prinzipiell im ganzen hellenistisch-römischen Umfeld vorstellbar wäre.

Christusgläubige leben hier in einer Umwelt, in der viele Götter verehrt werden.

Dies manifestiert sich insbesondere auch in kultischen Mahlzeiten, bei denen

Opferfleisch gegessen wird. Auch das meiste Fleisch, das erworben werden

kann — sei es roh vom Metzger oder gekocht und damit bereit zum Verzehr in

Speisesälen eines Tempels oder einer Garküche — ist in irgendeiner Weise mit
einer Opferzeremonie in Berührung gekommen.

In Korinth nun scheint es offensichtlich grössere Auseinandersetzungen

gegeben zu haben hinsichtlich der Frage, ob man Fleisch essen darf, das zuvor
einer fremden Gottheit geopfert wurde. Die Frage, auf die Paulus in I Kor 8

eingeht, wird also gelautet haben: Darf man Fleisch kaufen und essen, bei dem

ein Kontakt mit fremden Göttern nicht ausgeschlossen werden kann? Diese

implizierte Frage erörtert Paulus wie folgt: «Zur Frage des Opferfleisches: Wir
wissen, dass wir alle Erkenntnis besitzen. Die Erkenntnis bläht auf, die Liebe

aber baut auf. Wenn jemand meint, etwas erkannt zu haben, hat er noch nicht

erkannt, wie man erkennen soll. Wenn aber jemand Gott liebt, ist er von ihm
erkannt.» (I Kor 8,1).

Paulus nennt also das Opferfleisch als Thema und hält dann zunächst
einmal prinzipiell fest: Er und diejenigen, die seine Ansichten und Vorstellungen

teilen, besitzen die Erkenntnis. Mit Erkenntnis dürfte hier nichts Anderes

gemeint sein als der Monotheismus mit all seinen Implikationen. Dieser

Monotheismus ist die massgebliche Denkkategorie, was spätestens vom
darauffolgenden Vers 4 her deutlich wird: «Über das Essen von Fleisch fremder

Gottheiten wissen wir, dass es keine Gottheit in der Welt gibt und dass kein

Gott ist als nur einer.» (I Kor 8,4).



Paulus und die Perspektiven 135

Für Paulus scheint also auch im Kontext von Essensangelegenheiten klar

zu sein: Es gibt keine anderen Götter, es gibt nur den einen und einzigen Gott
Israels. Dieses monotheistische Bekenntnis widerspiegelt die Verwurzelung
des Paulus in der alttestamentlichen und in der hellenistisch geprägten
frühjüdischen Tradition,16 wie sich beispielsweise in Paulus' Aussage im Anklang
an Jes 45,1 zeigt: «Ich bin der Herr, der Gott, und ausser mir gibt es keinen

Gott.» In I Kor 8,4 greift also Paulus das Thema des ersten Verses wieder auf
und übernimmt hierbei die Argumentation der Menschen in Korinth. Inhalt
der Erkenntnis ist die Gewissheit, dass es nur einen einzigen Gott gibt. Der

Begriff ei'SaAov meint nicht allein das Götzenbild, von denen es ja sehr viele

gibt, sondern überhaupt die pagane Gottheit, der ihre Wirklichkeit abgesprochen

wird: «Das griechische Wort bezeichnet das Bild bzw. Abbild, zumeist

abgehoben von der Wirklichkeit; es ist das Schattenbild, das Unwirkliche oder

Trügerische.»17

Aus der Argumentation in den Versen 1-4 ist zu schliessen, dass von
Christusgläubigen in Korinth eine Position vertreten wird, die jedwede Existenz
anderer göttlicher Wesen negiert. Hier ist Paulus vorsichtiger. Schon im nächsten

Vers relativiert er den strengen Monotheismus: «Auch wenn es vieles gibt, was

Gott genannt wird, sei es im Himmel oder auf Erden — wie es ja viele Götter
und viele Herren gibt — » (I Kor 8,5). Mit vorangestelltem e'imv (I Kor 8,5) werden

die anderen Götter und Herren sogar noch betont. Rechnet Paulus nun
doch mit der Existenz anderer Gottheiten? Er rechnet auf jeden Fall damit,
dass die eigentlich nicht existenten Götter in der Erfahrungswelt vieler
Menschen in Korinth weiterleben und als Objekte der Lebenspraxis für diese real

existent sind.18 Er fährt im angefangenen Satz fort: « — so gibt es doch für uns

nur einen Gott, den Vater, von dem her alles ist und wir auf ihn hin, und einen

Herrn, Jesus Christus, durch den alles ist und wir durch ihn.» (I Kor 8,6).

Für Paulus und seine Adressatinnen und Adressaten in Korinth ist die mo-

16 Beispiele zur Zentralität der «oneness theology» in der Literatur aus der Spätzeit des

zweiten Tempels finden sich nebst Mal 2,10-16 und Sach 14,9 auch in den Sibyllinischen
Orakeln, bei Philo und Josephus. Vgl. dazu: N. MacDonald: The Beginnings of Oneness

Theology in Late Israelite Prophetic Literature, in: Monotheism in Late Prophetic and

Early Apocalyptic Literature. Colloquium Held in the Paulinerkirche in the Georg-August-
Universität Göttingen in June 2012, Tübingen 2014, 103-123.

17 C. Wolff: Der erste Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig 2011, 171.

18 Vgl. H. Merklein: Der erste Brief an die Korinther. Kapitel 5,1-11,1, Gütersloh 2000,185.



136 Esther Kobel

notheistische Überzeugung zwar gesetzt. Aber Paulus ist offenbar ein Realist:

Er weiss um die paganen Götterkulte. Hier gesteht Paulus anderen Menschen

gewissermassen eine andere Perspektive zu: Mag sein, dass andere Menschen

die Existenz anderer Götter für wahr halten. Paulus ist wohl durchaus

überzeugt, dass die Adressatinnen und Adressaten in Korinth und er selbst die wahre

Erkenntnis haben und die Dinge so sehen, wie sie eben tatsächlich sind. Und
daraus könnte er den Schluss ziehen, dass man sich in erster Linie dringend
darum bemühen müsste, dass alle zu dieser einen wahren Erkenntnis kommen.

Aber die Anweisung des Paulus gegenüber den Menschen in Korinth lautet
anders. Paulus ergreift sogar ausdrücklich Partei für diejenigen, die noch immer

an die Wahrheit und Existenz von paganen Gottheiten glauben. Er setzt sich

ein für diejenigen, die sich von den paganen Gottheiten noch nicht haben

freimachen können und auf den Fleischkonsum verzichten, weil das Fleisch mit
jenen Göttern in Kontakt gekommen sein könnte, was einen Verstoss gegen
den einzig wahren Gott bedeuten würde:

«Doch nicht in allen ist die Erkenntnis; einige sind bis jetzt noch so an ihre Götter
gewohnt, dass sie es als Opferfleisch essen, und ihr Gewissen, da es schwach ist,
wird befleckt. Speise bringt uns nicht näher zu Gott; essen wir sie nicht, werden wir
nicht geringer; essen wir sie doch, gewinnen wir nichts. Achtet darauf, dass diese eure
Freiheit nicht zum Anstoss für den Schwachen wird. Denn wenn jemand dich, der
du die Erkenntnis hast, in einem Tempel zu Tische liegen sieht, wird dann nicht sein

Gewissen, wenn er schwach ist, ermuntert, vom Opferfleisch zu essen? Der Schwache

wird nämlich durch deine Erkenntnis zugrunde gerichtet, der Bruder, um dessentwil-
len Christus gestorben ist. Wenn ihr aber so an euren Brüdern schuldig werdet und
ihr schwaches Gewissen belastet, sündigt ihr gegen Christus. Darum werde ich, wenn
eine Speise meinem Bruder Ärgernis gibt, in aller Ewigkeit kein Fleisch mehr essen,

um meinem Bruder kein Ärgernis zu bereiten.» (I Kor 8,7-13).

Kriterium für die Beurteilung der Situation ist nun also nicht, wer Recht hat.

Es kann nicht darum gehen, um jeden Preis die anderen von der eigenen

Erkenntnis, ja von der eigenen Wahrheit, zu überzeugen. In der Praxis gilt es,

die Perspektiven anderer wahrzunehmen und auf die Schwachen Rücksicht

zu nehmen. Die Frage, ob man Fleisch, das theoretisch mit paganen Kulten in

irgendeiner Form in Kontakt gekommen sein könnte, essen darf, ist also für
Paulus letztlich eine ethische. Die Entscheidung dafür oder dagegen richtet
sich nach den Mitmenschen. Das Gewissen ist die entscheidende Instanz und

bestimmt die Perspektive, aus der die Teilnahme an Kultmählern beurteilt werden

muss. Häufig wurden I Kor 8 und I Kor 10, wo die Frage nach dem Essen



Paulus und die Perspektiven 137

von Opferfleisch erneut thematisiert wird, als Gegensatz gelesen, weil dort ein

absolutes und striktes Verbot ausgesprochen wird:

«Darum, meine Geliebten, flieht vor der Verehrung nichtiger Götter.»

(I Kor 10,14). Und: «Ihr könnt nicht den Kelch des Herrn trinken und den

Kelch der Dämonen; ihr könnt nicht am Tisch des Herrn teilhaben und am

Tisch der Dämonen.» (I Kor 10,21). De facto läuft es aber beide Male, also in

I Kor 8 und I Kor 10, auf dasselbe hinaus. In Kapitel 8 müssen die Adressatinnen

und Adressaten den Schluss noch selbst ziehen, aber letztlich ist in beiden

Kapiteln das Resultat dasselbe: Der Konsum von Opferfleisch ist zu meiden.

Allerdings unterscheiden sich die beiden Abschnitte im Gesichtspunkt, unter
dem das Problem diskutiert wird. Während in Kapitel 8 die Erkenntnis die

Perspektive vorgibt, ist es in Kapitel 10 das Herrenmahl. Der Perspektivenwechsel

muss denn auch kein Hinweis auf eine Inkohärenz sein, sondern könnte sehr

wohl in der Argumentations Strategie des Paulus liegen, «der klugerweise nicht
alle Register auf einmal, sondern in der ihm passend erscheinenden Abfolge
zieht. Dies wäre umso wahrscheinlicher, wenn sich zeigen ließe, daß die beiden

Gesichtspunkte von den Korinthern vorgegeben wurden, so daß Paulus

nur reagiert. Zumindest für den Gesichtspunkt der <Erkenntnis> läßt sich dies

mit Sicherheit nachweisen, für den des Sakramentes kann man es als plausible

Möglichkeit in Betracht ziehen.»19 Aus diesen Ausführungen ist also zu schlies-

sen, dass Paulus selbst unterschiedliche Perspektiven einzunehmen versteht

und sich bewusst ist, dass auch unter der heterogenen Adressatenschaft der

Menschen aus den Völkern mit unterschiedlichen Perspektiven zu rechnen und

mit diesen umzugehen ist.

6. Zweites Beispiel: Identität alsperspektivische Angelegenheit

Ein weiteres Beispiel für die Perspektivität, das ich an dieser Stelle nur noch
kurz skizziere, ist Paulus selbst und zwar hinsichtlich seiner Identität. Paulus

bezeichnet sich selbst als IouSaloç. Auch in seiner Eigenschaft als berufener

Apostel Jesu Christi (Rom 1,1; I Kor 1,1) zur Verkündigung seines Evangeliums

unter den Völkern (IThess 1,9; Gal 1,16; 2,2.7-9; Rom 11,13) bleibt er
nach eigener Darstellung ein IouSatoç.20 Allerdings erfordert der Umgang mit

nicht-jüdischen Menschen eine Anpassung der Lebensweise und zwar nach

19 Ebd., 166.

20 Vgl. dazu: Kobel: Paulus als interkultureller Vermittler (Anm. 9), 116-119.



138 Esther Kobel

dem Prinzip der Toleranz gegenüber der im Glauben schwächeren Person.

Von aussen mag solches Verhalten Missfallen auslösen, was sich beispielsweise

in Form von synagogaler Strafe äussert. Paulus bleibt dennoch innerhalb der

Grenzen des Iou5aï<rpo<;, ansonsten würde er auch ausserhalb des Bereichs von
jüdischer Strafbarkeit fallen. Dass er in den Augen anderer als Apostat, als

Abtrünniger, als aus dem Volk Israel Ausgetretener erscheint, ist möglich. Aber
auch hier gilt es zu bedenken, dass Apostasie keine absolute Kategorie mit
klaren Kriterien, sondern ein soziales Produkt ist, dem eine grosse Relativität
anhaftet. Wenn Paulus also als aus dem Judentum ausgetreten angesehen und
als erster Christ interpretiert wird, dürfte es sich um eine Auffassung handeln,
die vornehmlich in der Retrospektive entstehen konnte. Paulus ist zwar
christusgläubig und hatte diesen Christusglauben in sein jüdisches Weltverständnis

inkorporiert, aber den Begriff Christentum und das, was heute darunter in

all seinen unzähligen Varianten verstanden werden kann, kennt Paulus noch
nicht.21 Je nachdem, welche Perspektive wir einnehmen, begegnet uns ein anderer

Paulus bzw. begegnet uns Paulus auf andere Weise. Und so gibt es nur
plausiblere und weniger plausible Interpretationen, aber keine eigentliche Wahrheit
über Paulus in einem absoluten Sinn.

7. Konklusion

Meine Ausführungen zielen darauf, die Komplexität von Geschichte und

Theologie und deren Zusammenspiel und ihre perspektivische Begrenztheit
bewusst zu machen. Sie sind immer viel komplexer und vielfältiger als wir sie

je zu erfassen vermögen und Unterschiede werden allzu gerne nivelliert oder

gar ausgemerzt. Dabei wurzelt all unser Verstehen und Denken in kulturellen

Konventionen und Traditionen, die wiederum verwoben und verflochten sind

und nicht auf ein singuläres Ereignis oder ein einzelnes Prinzip zurückgeführt
werden können. Nicht einmal unser Tun können wir letztlich rational begründen,

und zwar, wie es der Literaturtheoretiker T. Eagleton sagt, «nicht nur weil

es verschiedene, unzusammenhängende und vielleicht auch nicht miteinander

vergleichbare Arten von Vernunft gibt, sondern weil jeder Grund, den wir vor-

21 Im NT begegnet der Begriff j(pioriavö; erst in späten Schriften (Apg 11,26; 26,28; I Petr

4,16). Zur Verwendung des Begriffs siehe D.G. Horrell: The Label Xpioriavô;. 1 Peter 4:16

and the Formation of Christian Identity, JBL 126 (2007) 361-381. Die frühesten Belege
für «Christentum» (XpiaTicmotyôç) finden sich bei Ignatius von Antiochien (IgnMagn 8,1;

10,3; IgnRom 3,3; IngPhld 6,1).



Paulus und die Perspektiven 139

bringen, stets durch einen vor-rationalen Kontext von Macht, Glaube, Interesse

oder Begehren geformt wird, der selbst niemals Gegenstand der rationalen

Beweisführung sein kann.»22

Entsprechend kann es nur eine Vielzahl von Kulturen und Geschichten

und eben auch Paulusinterpretationen geben. Diese lassen sich letzdich weder

hierarchisch ordnen noch sind sie mit irgendwelchen Vorrechten ausgestattet

oder auszustatten. Sie müssen in ihrer Andersheit und den dazugehörigen

Handlungsweisen respektiert werden, auch wenn es nicht die eigenen sind,

denn, so noch einmal Eagleton,

«Wissen bezieht sich immer auf bestimmte kulturelle Kontexte, so daß die Behauptung,

die Welt so zu kennen, <wie sie ist>, einfach eine Schimäre darstellt - nicht nur
weil unser Verstehen stets eine Sache bruchstückhafter, voreingenommener Interpretation

ist, sondern weil die Welt selbst keinen bestimmten Zustand hat. Wahrheit ist
ein Produkt der Interpretation, Fakten sind Konstrukte des Diskurses, Objektivität
nur eine fragwürdige Interpretation der Dinge, die gerade das Sagen hat, .).»23

Jedes Wissen und Forschen bezieht sich auf einen bestimmten kulturellen Kontext.

Paulus wahrhaftig zu kennen, so wie er war, darf entsprechend niemand

beanspruchen. Unser Verstehen ist stets eine bruchstückhafte und

voreingenommene Interpretation. Das gilt auch für meine eigene in diesem Beitrag
geschilderte fiktive Begegnung. Selbst Paulus relativiert gegenüber den Menschen

in Korinth sein eigenes Erkennen und beschreibt dies als bruchstückhaft bzw.

stückweise, wenn er festhält:

«(...) Seien es aber Prophezeiungen, sie werden zunichtegemacht werden; seien es

Sprachen, sie werden aufhören; sei es Erkenntnis, sie wird zunichtegemacht werden.

Denn wir erkennen stückweise, und wir prophezeien stückweise; wenn aber das

Vollkommene gekommen sein wird, so wird das, was stückweise ist, zunichtegemacht
werden. Als ich ein Kind war, redete ich wie ein Kind, dachte wie ein Kind, überlegte
ich wie ein Kind; als ich aber ein Mann wurde, habe ich abgelegt, was kindlich war.
Denn wir sehen jetzt durch einen Spiegel, in rätselhafter Gestalt, dann aber von
Angesicht zu Angesicht. Jetzt erkenne ich stückweise, dann aber werde ich erkennen,

gleichwie auch ich erkannt worden bin.» (I Kor 13:8-12).

Aus diesen pauünischen Sätzen geht ein deutliches Bewusstsein von Perspek-

tivität und von der Begrenztheit von Verstehen hervor und damit auch die

22 T. Eagleton: Einführung in die Literaturtheorie, Stuttgart 1997,228.
23 Ebd.



140 Esther Kobel

Relativierung des eigenen Verstehens. Es kann also im eigenen Erkennen wie
auch in der Paulusforschung, ja in der Exegese generell, überhaupt nur darum

gehen, dieses Bruchstückhafte weiter zusammenzupuzzeln. Es muss darum

gehen, neue Perspektiven zu suchen und mit Paulusbriefen, anderen Schriften
des entstehenden Christentums wie auch ihren Auslegerinnen und Auslegern
in Geschichte und Gegenwart in einen konstruktiven und fruchtbaren Dialog
zu treten.

Aus der Auswahl der von mir skizzierten Aspekte zu den Paulusbriefen

und meiner fiktiven Begegnung mit dem Apostel der Völker hier in der Aula
möchte ich drei Punkte festhalten:

- Was Paulus in seinen Briefen schreibt und beschreibt, ist bereits Konstruktion.

Es ist eine konstruierte Wirklichkeit: Diese ist subjektiv verfasst und
situativ geschildert. Wie wir zweitausend Jahre später die darin und dahinter

geschilderte Wirklichkeit verstehen, ist hinwiederum eine Wirklichkeitskonstruktion

zweiter Ordnung. Diesem Faktum sollte noch mehr Rechnung

getragen werden - zum Beispiel mit einem Bewusstsein über unsere

eigenen Perspektiven einerseits und mittels bewusster Perspektivenwechsel
andererseits, wie ich sie auch nur ganz ansatzweise habe vorstellen können.

Perspektivenwechsel vermögen dazu dienen, Verflechtungen geschichtlicher

Ereignisse, aber auch Identitäten von Personen adäquater zu erfassen

und zu beschreiben.

- Wir täten gut daran, noch stärker die Dynamik des paulinischen Wirkens

zu beachten. Wir riskieren damit zwar, dass Paulus noch weniger fassbar

wird, als er ohnehin schon ist. Aber Paulus selbst und paulinische Theologie

sind alles andere als statische Gebilde. Vielmehr interagiert Paulus mit
seinen Adressatinnen und Adressaten an ganz unterschiedlichen Ecken des

heterogenen hellenistischen Mittelmeerraums und mit deren jeweils sehr

unterschiedlichen Situationen. Und er tut es weder allein, noch um seiner

Person, sondern einzig um Christi willen.

- Und schliesslich — mit den Worten Raschkas: «And believe me, or believe

me not, this one man, Paul, by writing letters to his friends, changed the

world.»24

24 Übersetzung: «Und glaube mir, oder auch nicht, dieser eine Mann, Paulus, veränderte die

Welt, indem er seinen Freundinnen und Freunden Briefe schickte.» Vgl. Raschka: Paul

writes (a letter) (Anm. 2), 31.



Paulus und die Perspektiven 141

Abstract
Seit der Etablierung der Forschungsrichtung der «New Perspective on Paul» ist der

Begriff der «Perspektiven» eng mit Paulus verbunden. Ausgehend von einem Kinderbuch
zu Paulus und von einer Analyse seiner Perspektiven wird die Perspektivengebundenheit

jeglicher Interpretation thematisiert. Die Dynamik des paulinischen Wirkens und
das seiner Mitarbeitenden kommt auch in einer fiktiven Begegnung mit dem Apostel
der Völker zum Ausdruck. Der Beitrag beleuchtet sowohl unterschiedliche Blickwinkel
auf Paulus als auch Aspekte der Perspektivität in dessen Briefen.

The term «perspectives» is firmly connected to Paul since the «New Perspective on
Paul» became established in Pauline scholarschip. Departing from the analysis of a

children's book, a fictitious encounter with the apostle to the nations demonstrates

how much any interpretation is dependent on its perspective and emphasizes the
dynamics of Paul's acts and deeds in cooperation with his co-workers. This article

explores various perspectives on Paul as well as different perspectives within his letters.

Esther Kobel, Basel


	Paulus und die Perspektiven

