Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 2

Artikel: Homizid und nicht Asyl / Asylstadte : das Thema von Numeri 35,9-34
Autor: Mathys, Hans-Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914124

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 76 2020 Heft 2

Homizid und nicht Asyl / Asylstddte
Das Thema von Numeri 35,9-34

«Die Asylstidte»: So tberschreibt die Jerusalemer Bibel (JB) den Abschnitt
Num 35,9-34, und die Ziircher Bibel (ZB) setzt tber das ganze Kapitel die
Uberschrift «Leviten- und Asylstidte». Wihrend der erste Teil des Kapitels
Num 35 tatsichlich von Levitenstidten handelt, dringt sich fiir seinen zwei-
ten Teil eine andere Uberschtift auf. Er enthilt die ausfithtlichste Diskussion
dartiber, was absichtlicher (Mord) und unabsichtlicher Totschlag sind, und zu-
gleich deren schirfste Verurteilung. Am angemessensten versteht man ihn als
Auslegung von Gen 9,6: «Wer Menschenblut vergiesst, dessen Blut wird durch
Menschen vergossen.»' Wie wenig sonst eignet sich die Asylgesetzgebung mit
ihrer Unterscheidung von beabsichtigtem und unbeabsichtigtem Totschlag als
Aufhinger fiir eine Diskussion tiber Homizid.

Der Entfaltung dieser These miissen einige allgemeine Ausfiihrungen zu
Homizid und Asylstidten sowie zur inneralttestamentlichen Gesetzesausle-
gung vorangehen.

1. Homizid?
Homizid nimmt im Alten Testament weniger Platz ein als spontan vermutet
— Tote gibt es vor allem im Kriege. Barmash hat die einschligigen Stellen, un-
ter denen Gesetzesbestimmungen prominent vertreten sind, zusammengestellt
und interpretiert,’ und zwar aufgrund folgender Begriffsbestimmung: «Only

1 Zur Ubersetzung dieses Verses s. unten S. 115.

2 Obetbegtiff fur absichtlichen (Mord) und unabsichtlichenTotschlag; im vorliegenden Auf-
satz da verwendet, wo zwischen ihnen nicht unterschieden werden muss oder kann.

3 Gen 4,1-16.23-25; 9,5f.; 37,18-36; Ex 20,13 par. Dt 5,17; Ex 21,12-14.20-25.28-36; 22,1f;

ThZ 2/76 (2020) S. 97-125



98 Hans-Peter Mathys

direct physical assault is legally actionable in the Hebrew Bible.»* Besonders gut
zeigt Gen 37,22, wodurch sich Homizid auszeichnet: «Und Ruben sagte zu ih-
nen [seinen Briidern]: Vergiesst kein Blut! Werft ihn in diese Zisterne da in der
Wiiste, aber legt nicht Hand an ihn (\2-m%@a 5% 77)» Ohne «Hand anlegen»
also kein Homizid.> Das zeigt sich auch bei den drei Asylgesetzen. Gehen sie
auch unterschiedliche Wege, in einem Punkt stimmen sie miteinander Gberein:
Zum Vokabular, das ihnen gemeinsam ist, gehort neben ©11 und 7123 auch 7.6
Zum Homizid (auch dem positiv bewerteten) bietet das Alte Testament
nur wenig Anschauungsmaterial und nicht unerwartet vor allem spektakulires.

Hier eine Zusammenstellung bekannter und aussergewdhanlicher Fille: Ehud stosst
mit der linken Hand (!) sein zweischneidiges Schwert, das er selbst angefertigt hat, bis
in den Bauch Eglons — nicht nur die Klinge, sondern auch noch den Griff, und das
Fett schliesst sich um die Klinge (Ri 3,21). — Von einem phantasievollen Mord berich-
tet das anschliessende Kapitel: Jael nimmt einen Hammer in die Hand (1) und schligt
damit Sisera einen Pflock durch die Schlife, der bis in die Erde dringt (Ri 4,21). — Eine
nicht mit Namen bekannte Frau wirft von einem Turm aus Abimelech einen oberen
Miihlstein auf den Kopf und zertrimmert so seinen Schidel (Ri 9,53). — Simson
rahmt sich, mit dem Kieferknochen eines Esels tausend Mann erschlagen zu haben
(Ri 15,16). — Von einer besonders grausamen T6tung weiss I Chr 20,3 zu berichten:
David soll Minner aus Rabba zersagt haben. Man muss zu philologisch eher gewalt-
samen Operationen greifen, um diese Tat in eine andere zu verwandeln oder sie ganz
zum Verschwinden zu bringen.” — Pinechas durchbohrt mit einer Lanze in der Hand
() einen Israeliten sowie die Midianiterin, mit der sich dieser eingelassen hat, und zwar
durch den Bauch (Num 25,6-8). — Num 25,4 beauftragt der Herr Mose damit, alle
Haupter des Volkes zu pfihlen, da sie von ihm abgefallen sind. — Nicht vergessen sei
David, der Goliath mit einer Steinschleuder umbringt (ISam 17).

Lev 24,17-22; Num 35,9-34; Dt 4,41-43; 17,8-11; 19,1-13; 21,1-9; 27,24; Jos 20,1-9; Ri
9,1-5.22-24.50-57; 11 Sam 2,18-28; 3,27-30; 12,5-12; 14,4-11; 21,1-14; I Reg 2,5£.28-34;
21,8-29; II Reg 14,5f,; P. Barmash: Homicide in Ancient Israel, the Ancient Near East, and
Traditional Societies, Ann Arbor MI 1999, 240.

4  Barmash: Homicide (Anm. 3), 227. — In diesem Punkt besteht auch ein Unterschied zum
Alten Orient, wie aus der Fortsetzung des obigen Zitats hervorgeht: «<However, individuals
might be held ethically responsible for causing a death in any other manner. However,
those who did not deal the fatal blow can be held liable to legal action in the cuneiform
sphere»

5  Auf die scheinbare Ausnahme II Sam 12,9 wifft das «legally actionable» nicht zu.

Belege: Ex 21,13; Dt 19,5; Num 35,17.18.21.

7 Vgl dazu T. Willi: Die Chronik als Auslegung. Untersuchungen zur literarischen Gestal-
tung der historischen Uberlieferung Israels (FRLANT 106), Gottingen 1972, 118,

N



Homizid und nicht Asyl / Asylstidte 99

Erweiterte man das untersuchte Material um Schlachtenberichte, inderte sich
nicht viel am eher tiberraschenden Resultat: Im Alten Testament kommen zwar
unzihlige Menschen ums Leben, aber wie das geschieht, interessiert in den
seltensten Fallen; ein Ausdruck wie «mit der Scharfe des Schwertes» wirkt da
schon fast geschwiitzig,

Was bei Kriegsschilderungen noch angehen mag, erstaunt beim ersten
Motd der Weltgeschichte, dessen Darstellung an Lapidaritit® ihresgleichen
sucht (Gen 4,8):

Darauf redete Kain mit seinem Bruder Abel. Und als sie auf dem Feld waren, erhob
sich Kain gegen seinen Bruder Abel und schlug thn tot (17137771 g 5237758 179 0p7).

Der eigentliche Mord kommt mit einem Worte aus (113771, mit dreien, wenn
man die vorbereitende Handlung % 077 mitrechnet. Wie er geschieht, wird
nicht gesagt. Nur Maler miissen sich fir ein Mordinstrument entscheiden: Be-
liebt sind Holzkeulen’ und eiserne Gegenstinde, etwa Axte und Messer'’; gele-
gentlich kommen Steine vor''.

2. Grundlegendes zn Asyl und Asylstitten/ -stadten'
Das Alte Testament enthdlt nicht weniger als sieben Texte, in denen es um
Asylstadte/-stitten geht, wobel allerdings nur in vier unter ihnen der Terminus
technicus 257 votkommt (er fehlt in Ex 21; Dt 4; 19). Bei drei unter ihnen

handelt es sich um Gesetzestexte, ihrem Alter nach geordnet um Ex 21,12-14;
Dt 19,1-14 und Num 35,6.9-34." Zwei berichten von der Einrichtung der Le-

8  C. Westermann: Genesis. Kapitel 1-11 (BKAT I/1), Neukirchen-Vluyn *1976, 411: «ab-
rupte Darstellung des Brudermordes».

So etwa Peter Paul Rubens, 1608-1609, Courtauld Institute of Art.

10 So von Albrecht Diirer, 1511, Dresden, Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Kupfer-
stich-Kabinett, Inventar-Nr. 1878-1 & B.1 & Meder 106. Alttestamentlich gesehen un-
terliegt diese Waffe schweren Bedenken: Tubal-Kain, der Stammvater der Kupfer- und
Eisenschmiede, ist ein entfernter Nachkomme Kains (Gen 4,22); dieser diirfte also weder
Messer noch Axt besessen haben.

11 Vor allem auf modetrnen Comics, wie leicht tber eine Googlesuche erschlossen werden
kann,

12 Uber die beiden jiingsten Monographien lisst sich die iltere Literatur erschliessen: C.
Dietrich: Asyl. Vergleichende Untersuchung zu einer Rechtsinstitution im Alten Israel und
seiner Umwelt (BWANT 182), Stuttgart 2008; M. Staszak: Die Asylstidte im Alten Testa-
ment. Realitit und Fiktivitit eines Rechtsinstituts (AAT 65), Wiesbaden 2006.

13 Im Folgenden werden die drei Gesetze nur noch mit Kapitel zitiert. — Fine Minderheit von



100 Hans-Peter Mathys

vitenstadte: Dt 4,41-43 (Ostjordanland) und Jos 20. Jos 21,13.21.27.32.38 weist
bei der Aufzihlung der Levitenstidte aus, welche unter ihnen «Asylstadt fiir
den Totschliger (7377 8%pR TY)» sind, I Chr 6,42.52 tut das Gleiche, allerdings
ohne die Prizisierung «fiir den Totschliger». Der scheinbare Quellenreichtum
darf nicht dartiber hinwegtiuschen, wie wenig wir Uber das Funktionieren des
Asyls in Israel wissen — anders als tiber das in Griechenland, wo verwertbare
Quellen reichlich fliessen.

Hochst wahrscheinlich dienten die Asylorte (Altar, Tempel, Stiddte) nicht
nur Totschligern als Zufluchtsort, wie insbesondere einige Psalmstellen ver-
muten lassen.'* Allerdings hiesse es Kaffeesatz zu lesen, wollte man bestim-
men, wer alles in den Asylorten um Schutz bat. Nach einer Untersuchung von
Bolkestein nehmen unter den Asylsuchenden in Griechenland der Reihe nach
die folgenden Gruppen die ersten Plitze ein: 1. besiegte Feinde, 2. in Partei-
kimpfen Unterlegene, 3. zum Tode Verurteilte.”” Diese Resultate lassen sich
schon deshalb nicht auf Israel iibertragen — auch nicht mit vielen Kautelen —,
well sich dieses politisch, gesellschaftlich und wirtschaftlich doch recht stark
von Griechenland unterschied.

Im Folgenden geht es nicht um das Funktionieren des Asyls und schon
gar nicht um eine Geschichte des Asylwesens, sondern um die theologischen
Vorstellungen, die den Gesetzestexten zugrunde liegen.

3. Gesetzesanslegung und -novellierung
Das Deuteronomium legt das Bundesbuch aus, ohne dieses zu abrogieren,
und viele priesterschriftliche Gesetze, insbesondere des sogenannten «Heilig-
keitsgesetzes», verfahren mit dem Deuteronomium gleich wie dieses mit dem

Kommentatoren betrachtet Dt 19 als jiingstes Asylgesetz; s. etwa T. Staubli: Die Biicher
Levitikus. Numeri (NSKLAT 3), Stuttgart 1996, 346, bei der Auslegung von Num 35: «Es
scheint, als hitte der Reformkonig Joschija ... erstmals die Entwiirfe »Pes in die Tat um-
zusetzen versucht und die dabei entstandenen Konkretisierungen in sein eigenes Gesetz
cinfliefen lassen.» Vgl. weiter M. Greenberg: The Biblical Conception of Asylum, JBL
78 (1959) 125-132 (s. etwa 131); B. Kilch6r: Mosetora und Jahwetora. Das Verhiltnis von
Deuteronomium 12-26 zu Exodus, Levitikus und Numeri (BZAR 21), Wiesbaden 2015,
231-237.

14 Vgl. dazu zuletzt Dietrich: Asyl (Anm. 12), 169-206.

15  H. Bolkestein: Wohltitigkeit und Armenpflege im vorchristlichen Altertum. Ein Beitrag
zum Problem «Moral und Gesellschaft», Utrecht 1939, 243-248. — Grundlegende Untersu-
chung: E. Schlesinger: Die griechische Asylie, Giessen 1933.



Homizid und nicht Asyl / Asylstidte 101

Bundesbuch. Die drei wichtigsten Beispiele: Altargesetz (Ex 20,22-26; Dt 12;
Lev 17,1-9) und Liebesgebot (Ex 23,4f,; Dt 22,1-4; Lev 19,171.) sind je in drei
verschiedenen Fassungen vorhanden, und Festkalender gibt es gleich vier'® (Ex
23,14-19; Dt 16; Lev 23; Ex 34,18-26). Auch Ex 21; Dt 19 sowie Num 35 lassen
sich mit dem Begriff der «Novellierung» angemessen erfassen, wie Ruwe nach-
gewiesen hat.'” Er behandelt die einzelnen Asyltexte ungefihr gleich ausfiiht-
lich, in den vorliegenden Ausfithrungen steht Num 35 im Zentrum, und zwar
aus zwel Grinden. In seiner Untersuchung verzichtet Staszak auf eine Analyse
von Num 35. Da nach ihm Dt 19 das wichtigste «Scharniem zwischen Ex 21
und Jos 20 bildet, dem iltesten und dem jingsten Asyltext,’® und er nicht alle
Texte gleich ausfithrlich interpretieren kann, bezieht er Num 35 nur am Rande
in seine Untersuchung ein.'” Hier besteht eine Forschungsliicke.

Staszaks Entscheidung hatte vielleicht noch einen tieferen Grund. Bis vor
kurzem fristeten Leviticus und vor allem Numeri in der alttestamentlichen For-
schung ein Mauerbliimchendasein; Deuteronomium und deuteronomistische
Schriften zogen iiber Jahrzehnte deutlich mehr Aufmerksamkeit auf sich. Das
hat sich griindlich und fast schlagartig geindert, wie ein 2008 erschienener
Artikel von Thomas Romer festhalt: «De la périphérie au centre. Les livres du
Lévitique et des Nombres dans le débat actuel sur le Pentateuque»™.

Der spezifische Beitrag von Num 35 zur Frage des Asyls und der Asylstidte
erschliesst sich am besten aus einem Vergleich des Kapitels mit den Parallel-
bestimmungen von Ex 21 und Dt 19, die hier kurz vorgestellt seien — immer
schon mit Blick auf Num 35.

16 Funf bei Miteinbezug des Opferkalenders von Num 28f.

17 A, Ruwe: Das Zusammenwirken von «Gerichtsverhandlungy, «Blutrache» und «Asyl».
Rechtsgeschichtliche Erwigungen zu den todesrechtsrelevanten Asylbestimmungen im
Hexateuch, ZABR 6 (2000) 190-221(194): «Es wird gezeigt, dal3 die litaraturgeschichtlich
wahrscheinlichste Abfolge dieser Texte als ein fortschreitender Novellierungsprozel3 der
Asylbestimmungen zu verstehen ist. Weiterhin wird deutlich gemacht, daf3 die inhaltlichen
und terminologischen Abweichungen der jiingeren Texte gegeniiber den ilteren jeweils als
Reaktionen auf strukturelle Probleme der dlteren Regelung zu deuten sind.»

18  Staszak: Asylstidte (Anm. 12), 120.

19  Eine indirekte Begriindung in Staszak: Asylstidte (Anm. 12), 119f.

20 InT. Rémer (Hg): The books of Leviticus and Numbers (BETL 215), Leuven / Paris /
Dudley 2008, 3-34.



102 Hans-Peter Mathys

4. Die Vorginger von Num 35
4.1. Ex21,12-17

12 Wer einen Menschen schligt, so dass er stirbt, muss getotet werden. 13 (1) Hat
er ihm aber nicht nachgestellt, sondern hat Gott es seiner Hand zustossen lassen,?' so
will ich dir einen Ort bestimmen, wohin er flichen kann. 14 Wenn aber (*27) jemand
gegeniiber einem andern vorsitzlich handelt und ihn heimtiickisch umbringt, sollst du
ihn von meinem Altar wegholen, damit er stirbt. 15 Wer seinen Vater oder seine Mut-
ter schligt, muss getStet werden. 16 Wer einen Menschen raubt, ob er ihn verkauft
hat oder ob er sich noch in seiner Hand befindet, muss getdtet werden. 17 Wer seinen
Vater oder seine Mutter schméht, muss getitet werden.

Der Abschnitt ist von V. 13f. abgesehen formal einheitlich: Er enthilt eine
Aufzihlung todeswiirdiger Verbrechen. Auf die Formulierung des Vergehens
mit einem Partizip folgt die Strafbestimmung 772 1i3; es handelt sich formal
um eine Mischform zwischen kasuistischem und apodiktischem Recht.” Die
Vergehen sind wohl ihrer Schwere nach geordnet. Der Homizid, der nicht ni-
her qualifiziert wird, steht an erster Stelle; auf ihn steht die Todesstrafe, handle
es sich nun um eine absichtliche oder eine fahrldssige Tétung. Die Bestimmung
kommt dem nahe, was in moderner juristischer Terminologie «Erfolgshaftungy
heisst (im Unterschied zur «Verschuldenshaftungy).” Durch den Homizid ent-
steht der Gruppe, welcher der Getétete angehorte, ein Schaden, den es auszu-
gleichen gilt — entweder indem der Totschldger oder allenfalls ein Glied seiner
Gruppe ums Leben gebracht wird, oder aber durch eine Ersatzzahlung (mehr
dazu weiter unten). Es handelt sich hier um eine archaische Einstellung zum
Totschlag — und gleichzeitig um eine natiirliche und also zeitlos giiltige. Ex

21 Die vorliegende Stelle und insbesondere das Verb 1IN spielen bei der Frage nach direkter
und indirekter Verursachung eine Rolle; s. dazu D. Daube: Direct and Indirect Causation
in Biblical Law, VT XI (1961) 263-269. Nach ihm ist die auch von der ZB vertretene
Ubersetzung die richtige (265); ohne Belege schreibt et 264£.: «According to Ex. xii 13, full
criminal liability does not arise where e lie not in wait and God let it happen to his hand.
Perhaps the more prevalent rendering is <and God deliver (the victim) into his hand. Either
interpretation is justifiable.»

22 Zwei Literaturhinweise: M. Noth: Das 2. Buch Mose. Exodus (ATD 5), Géttingen °1973,
145; C. Dohmen: Exodus 19—40 (HThKAT), Freiburg / Basel / Wien 2004, 163. Ex
spricht von «Kapitalverbrechen.

23  Die Ausdriicke verwendet prominent E. Otto: Tendenzen der Geschichte des Rechts in
der Hebriischen Bibel, in: ders.: Altorientalische und biblische Rechtsgeschichte. Gesam-
melte Studien (BZAR 8), Wiesbaden 2008, 1-55 (31£)).



Homizid und nicht Asyl / Asylstidte 103

21,12 ist wahrscheinlich die ilteste alttestamentliche Bestimmung beziiglich
Homizid. Sie erlebt in Lev 24,17.21, einem der jungsten pentateuchischen Ge-
setze, ein Revival — in Form einer impliziten Korrektur:

Und wenn jemand einen Menschen erschlagt, muss er getétet werden

(nT N OTR YRIOD N 3 URY).

Und wer Vieh erschligt, muss dafiir Ersatz leisten. Wer aber einen Menschen er-
schligt, soll getGtet werden (D7 o7 72129).

So eng diese Bestimmungen von der Formulierung her auch mit Ex 21,12
Ubereinstimmen, so deutlich weichen sie davon auch ab: Im Bundesbuch geht
es um den Totschlag eines &%, hier um den eines Q7% (respektive einer &5;
07y), den Gott bekanntlich in seinem Bild erschaffen hat.** Aber auch wenn
man nicht so weit geht und in 2778 keine Anspielung auf die Gottebenbildlich-
keit des Menschen erblickt: 278, respektive 2% ¢2) weisen gegeniiber &N ei-
nen theologischen Mehrwert auf; vorsichtiger formuliert: 2% 1st mehr als @°N.
o heisst der Mensch nimlich vor allem als Geschopf Gottes.”

Lev 24,21 enthilt eine implizite Aussage, die Num 35,31f. explizit macht:
Fir Menschen kann kein Ersatz geleistet werden. Ex 21,12 und Lev 24,17.21
besagen das Gleiche und unterscheiden sich doch toto coelo voneinander: Je-
manden zu toten geht nicht an (Ex 21,12); einen Menschen, also ein Geschopf
Gottes, zu toten geht nicht an (Lev 24,17.21).

Homizid ist Homizid und gehort mit dem Tode bestraft. Dieser Grundsatz
bleibt im jungen Kapitel Lev 24 so stehen, in Ex 21 witd er in den Versen 13f.
durch die Unterscheidung zwischen absichtlichem und unabsichtlichem Tot-
schlag und der damit verbundenen Ablésung der Erfolgs- durch die Schuldhaf-
tung aufgeweicht. Die Sitze enthalten einen Protest gegen die Unbedingtheit

24 Die Gottebenbildlichkeit des Menschen bedeutet eine starke Aufwertung der menschli-
chen Person und ihres Lebens. Das geht nicht nur aus Gen 9,6 hervor, sondern indirekt
auch aus Num 35,33 und ein Stiick weit auch Lev 24,17.21.

25 Vgl dazu etwa C. Westermann: Art. o8, THAT I, Minchen / Ziirich 21975, 41-57 (44):
«Es wird im AT nicht unterschiedslos tiberall von Zdam gesprochen, wo das Wesen homo
sapiens vorkommt, sondern Uberwiegend dort, wo dieses Wesen in irgendeiner Weise in
Beziehung auf sein Geschaffensein oder ein besonderes Element seines Geschaffenseins
gesehen wird.» Einen anderen Akzent setzt |. Milgrom: Leviticus 23-27 (AncB 3B), New
York 2001, 2121: «The use of idam duman being and especially the seemingly superflu-
ous ko/ any is deliberate, to include the non-Israelite under Israelite jurisdiction, namely,
the gér»



104 Hans-Peter Mathys

von V. 12, weshalb in ihnen zuerst vom unabsichtlichen Totschlag die Rede ist.
Ihr Verfasser ringt um die richtige Formulierung;®® ihm stand offensichtlich
noch kein Terminus technicus zur Verfigung Vom Verb 1173, méglicherweise
einer Nebenform von 7113,% enthilt das Alte Testament gerade noch einen wei-
teren Beleg, I Sam 24,12: David beschuldigt Saul, ihm nachzustellen und nach
dem Leben zu trachten.

Ein sprachliches wie inhaltliches Hapaxlegomenon bildet die Formulierung
5 mas ovi58m (V. 13). Im anschliessenden Vers verschwindet £°7o87, und
an seine Stelle tritt das goéttliche Ich. Der grammatikalisch harte Wechsel von
der 3. zur 1. Person, an dem aber weder LXX noch V Anstoss nahmen,” er-
laubt es, Gott gleichzeitig mit dem «Zufall» zu verbinden wie ihn von diesem
abzuheben.

Den vorsitzlichen Totschlag (Mord) umschreibt V. 14 mit einem Verb (77)
und einem Nomen (727y). Die Lexika schlagen fiir das Verb so unterschiedliche
Ubersetzungen wie «frevelhaft handeln» (Ges.'®) und «sich erhitzen» (KAHAL)
vot. Die alten Versionen helfen auch nicht weiter, und JB wie ZB Gbersetzen, was
der Sinn erfordert, nimlich «vorsitzlich». 127y bezeichnet entweder die Klugheit
(Prov 1,4; 8,5.12) oder deren negative Auspragung, die Tiicke (so noch Jos 9,4).

Wir kénnen abbrechen: Ex 21,13f. filhrt die Unterscheidung zwischen un-
absichtlichem und absichtlichem Totschlag ein, und zwar aus Protest gegen
die Erfolgs-, die durch eine Verantwortungshaftung abgelost wird. Wann und
wo dieser Protest erstmals laut wurde, lisst sich nicht mit Bestimmtheit sagen,
auch nicht warum.

Dass es sich bei V. 13f. um einen Einschub in eine formal ansonsten ein-
heitliche Reihe handelt, bildet fast communis opinio der Forschung.® Weiter
reicht der Konsens allerdings nicht — und weiter wird auch nicht gefragt. Mit
grosser Wahrscheinlichkeit geht Ex 21,13f. allerdings nicht auf einen Theo-
logen deuteronomistischer Provenienz zurtick, wie das in den beiden Versen
verwendete Vokabular zeigt.

26 Vgl. dazu F. Criisemann: Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen
Gesetzes, Minchen 21997, 205: «Die verwendeten Formulierungen sind umstindlich und
ganz offensichtlich tastend.»

27  So - fragend — Ges.'®, KAHAL s.v.

28 &M 6 Bedg maptdwkey eig Tag yelpoag alTod, Swow oot Témov; sed Deus illum tradidit in manu
eius constituam tibi locum ...

29  Stellvertretend fiir viele sei genannt: Noth: Exodus (Anm. 22) 145,



Homizid und nicht Asyl / Asylstadte 105

Die Unterscheidung zwischen «beabsichtigt» und «unbeabsichtigt» kommt
auch in anderen Rechtstraditionen zum Tragen — im Falle der hethitischen Ge-
setze und des rémischen Zwolftafelgesetzes spielt dabei auch die Hand eine
Rolle:

§ 3 B [Wenn] jemand einen freien [Mann] oder eine (freie) Frau schligt, und er (sie)
(daraufhin) stirbt, (wenn) seine Hand siindigt, bringt er ihn (sie) hin und gibt 2 Perso-
nen, und er spiht in sein Haus.”

Si telum manu fugit magis quam iecit”

Diese beiden Texte gehoren in zwei unterschiedliche Welten, was zeigt, wie
naheliegend es ist, unbeabsichtigten Totschlag und Hand miteinander in Ver-
bindung zu setzen.

4.2. Dt19,1-13

1 Wenn der Herr, dein Gott, die Nationen ausrottet, deren Land der Herr, dein Gott,
dir gibt, und du ihren Besitz iibernimmst und dich in ihren Stidten und Hiusern
niederlisst, 2 dann sollst du dir drei Stidte aussondern in deinem Land, das der Herr,
dein Gott, dir gibt, damit du es in Besitz nimmst. 3 Du sollst den Weg abmessen und
das Gebiet deines Landes, das der Herr, dein Gott, dir als Erbbesitz zuweist, in drei
Bezirke teilen, so dass jeder dorthin fliehen kann, der jemanden erschligt. 4 Und so
soll man es halten mit dem Totschliger, der dorthin flicht und am Leben bleibt: Wenn
einer seinen Nichsten ohne Vorsatz erschligt, ohne dass er thm feind war, 5 (W8Y)
wenn er mit seinem Nichsten in den Wald geht, um Holz zu schlagen, und seine Hand
holt aus mit der Axt, um den Baum zu fillen, und das Eisen fihrt vom Stiel und trifft
seinen Nichsten, und dieser stirbt, dann soll er in eine dieser Stadte fliehen und am
Leben bleiben, 6 sonst konnte der Blutracher in der Hitze seines Zorns den Totschla-
ger verfolgen und thn einholen, weil der Weg zu weit ist, und ihn erschlagen, obwohl
er nicht des Todes schuldig ist, denn er war dem Opfer nicht feind. 7 Darum gebiete
ich dir: Drei Stddte sollst du dir aussondern. 8 Und wenn der Herr, dein Gott, dein
Gebiet erweitert, wie er es deinen Vorfahren geschworen hat, und dir das ganze Land
gibt, das er deinen Vorfahren zu geben verheissen hat, 9 wenn du dieses ganze Ge-
bot, das ich dir heute gebe, hiltst und danach handelst, und den Herrn, deinen Gott,
liebst und allezeit auf seinen Wegen gehst, dann sollst du zu diesen drei Stddten noch

30 E. von Schuler: Hethitische Rechtsbiicher. Die hethitischen Gesetze, in O. Kaiser u.a.:
Texte aus der Umwelt des Alten Testaments, Bd. I, Gutersloh 1982, 97f. Es gibt weitere
Belege. — S. 98 weist von Schuler in der zu § 3 gehérenden Anmerkung darauf hin, dass
«der Kopf siindigt» den absichtlichen Totschlag bezeichnet.

31 D. Flach: Das Zwdlftafelgesetz. Leges XII tabularum (TzF 83), Darmstadt 2004, 1341,



106 Hans-Peter Mathys

drei weitere hinzufiigen, 10 damit in deinem Land, das der Herr, dein Gott, dir zum
Erbbesitz gibt, kein unschuldiges Blut vergossen wird und nicht Blutschuld auf dich
kommt. 11 Wenn aber ("27) jemand seinem Nichsten feind ist und ihm auflauert, ihn
tiberfillt und erschligt und dann in eine dieser Stidte flieht, 12 dann sollen die Altes-
ten seines Ortes thn von dort holen lassen und ihn dem Blutricher ibergeben, und er
soll sterben; 13 du sollst kein Mitleid mit ihm kennen und das Blut des Unschuldigen
aus Israel wegschaffen, dann wird es dir gut gehen.

Der Verfasser dieser Bestimmungen kennt Ex 21,12-14 und gibt das auf tber-
raschende Art und Weise zu verstehen: Die beiden Unterfille von Homizid,
unbeabsichtigter und beabsichtigter Totschlag, werden in Ex 21,13f. mit =¢/xy,
respektive "2 eingefithrt. Das geschieht auch in Dt 19,5.11, mit Sicherheit kein
Zufall.* Eine grammatikalische Konstruktion besitzt hier also Verweisfunkdti-
on.

Der Verfasser von Ex 21,13f. setzt das Asylverfahren als bekannt voraus.
Nur in einem Punkt gewinnt es an Anschaulichkeit. Erweist sich der Schutzsu-
chende als schuldig, so soll er vom Altar weggerissen werden (dessen Hérner
er ergriffen hatte, als er im Heiligtum Zuflucht suchte). Das deutlich linge-
re deuteronomische Gesetz, welches als wichtigste Neuigkeit das Stidteasyl
einfihrt,” bietet diesbeziiglich nicht wesentlich mehr, erweckt aber diesen Fin-
druck: Die Altesten des Ortes, aus dem der Mérder stammit, lassen ihren fiir
schuldig befundenen Mitbewohner aus der Asylstadt abholen und tibergeben
ihn dem Blutricher. Der Altar von Ex 21,12 verschwindet, und die Altesten
erscheinen auf der Bihne. Das passt insofern gut, als das Verfahren keinen
sakralen Charakter mehr besitzt. Vielleicht setzt der Verfasser von Dt 19 still-
schweigend voraus, dass die Altesten des Asylortes den eigentlichen Prozess
durchfiihren.” Die Heiligtiimer verlieren zwar in Dt 19 ihren Status als Asylor-
te, dafiir gewinnen die Asylstadte an Heiligkeit. Die Israeliten sollen sich Stiadte
aussondern (5713, V. 2). Dieses Verb weist eine starke, wenn auch nicht exklusiv
kultische Prigung auf.”

32 So E. Otto: Deuteronomium 12-34. Erster Teilband: 12,1-23,15 (HThKAT), Freiburg /
Basel / Wien 2016, 1523.

33  Ruwe: Zusammenwirken (Anm. 17), 200.

34 So versteht auch Jos 20 dieses Kapitel; s. dazu unten S. 123.

35 Vgl dazu B. Otzen: Art. 593, ThWAT 1, Stuttgart / Berlin / Koln / Mainz 1973, 518-520
(519). Ex versteht die Verwendung dieses Verbes als Hinweis darauf, woher das Asyl ur-
spriinglich stammt: «Obwohl Deut den sakralen Charakter der Institution abstreift, liBt die
Wortwahl ahnen, wo sie ihren Ursprung hat.»



Homizid und nicht Asyl / Asylstadte 107

Die Asylgesetzgebung von Dt 19 ist etwas weniger nlichtern und lapidar
als die des Bundesbuches. Das Bundesbuch bietet g% n2» (Ex 21,12), das
Deuteronomium 1g7708 7127 (Dt 19,4) sowie ¥23 1m2m (Dt 19,6.11). 7 kann
affektiv stirker aufgeladen sein als @°X. Mit Sicherheit enthilt aber @9) einen
theologischen Mehrwert, auch wenn sich dieser nicht exakt beziffern lasst; das
Nomen dient als implizite Begriindung des Totungsverbotes: Beim Opfer des
Totschlags handelt es sich um ein (lebendes) Wesen (¢/23).

Weiter fithrt Dt 19 das Blut in die Asylgesetzgebung ein, und zwar gleich
in vier Wendungen: Blutricher (277 83, V. 6.12), unschuldiges Blut (P31 07,
V. 10), Blut des Unschuldigen (*p3n07, V. 13) und Blutschuld (@7, V. 10) (s.
dazu unter 5).

Die Gesetze im Buche Deuteronomium sind allgemein stark durch «pre-
digtartige» Elemente aufgeweicht. Auch in Dt 19 nimmt die Parinese viel Platz
ein, ein gutes Drittel des Kapitels, verteilt auf drei verschiedene Stellen (V.
1[£].8-10.13). Ihr Inhalt in Stichworten: Ausrottung der Nationen, Gabe des
(ganzen) Landes (wie den Vorfahren zugesagt), dessen Erweiterung (vgl. Dt
12,20); Niederlassung in Stidten und Hausern (vgl. Dt 6,10£,; 9,1f,; 13,13); Ge-
botsbefolgung, Liebe Gottes, Gehen auf seinen Wegen, Wohlergehen des Ge-
setzesadressaten. Zwischen den Asylbestimmungen und der Parinese besteht
kein enger inhaltlicher Zusammenhang.

Zwei Punkte in der Gesetzesrahmung verdienen Beachtung: 1. Das Gesetz
verbindet die Einrichtung der Asylstidte mit einer prizisen historischen Situ-
ation, nidmlich der eben vollzogenen Landnahme. Gleich im Anschluss daran
gilt es, die Asylstidte einzurichten; das Institut besitzt also eine gewisse Dring-
lichkeit. 2. Es handelt sich bei ihm um eine segensreiche Einrichtung. Anders
wurden den Israeliten nicht drei zusitzliche Asylstidte fur den Fall verspro-
chen, dass sie die Tora befolgen.

Die Unterscheidung zwischen absichtlichem und unabsichtlichem Tot-
schlag erfolgt in typisch deuteronomischer Weise, relativ ausfuhtlich und durch
eine Geschichte, etwa so, wie dies bei der Vergewaltigung einer Jungfrau (Dt
22,23-29) oder dem renitenten Sohn (Dt 21,18-21) geschieht. Anders als in die-
sen beiden Fillen liegt in IKCap. 19 allerdings eine Beispielerzahlung vor, an de-
ren Stelle auch eine andere stehen konnte. Freilich fillt es schwer, eine bessere
zu finden, was fur ihre Qualitét spricht.

Wie der unabsichtliche wird auch der absichtliche Totschlag als .Abfo/ge
einzelner Handlungen dargestellt: auflauern, im Hinterhalt liegen (27R) — auf-



108 Hans-Peter Mathys

stehen gegen (v 017) — totschlagen (¥23 m33). Das erste Verb ist vor allem
in kriegerischem Kontext belegt, gelegentlich auch im Zusammenhang mit
Privatfehden,* das zweite unter anderem da, wo es um Feindschaft geht.”” Im
Unterschied zum unbeabsichtigten Totschlag wird der Mord nicht durch ein
Beispiel veranschaulicht. Ein solches eriibrigt sich auch, da V. 11 zwar allge-
mein gehalten ist, aber gleichzeitig anschaulich wirkt. Um keinen Zweifel daran
aufkommen zu lassen, dass es sich beim Homizid um Mord handelt, weist
der Gesetzgeber eingangs darauf hin, dass der Morder sein Opfer hasst. N
bezeichnet dabei neben der inneren Einstellung auch die Taten, die sich aus
dieser ergeben (vgl. etwa Dt 9,28); demnach ist es moglich, dass es im Vorfeld
des Mordes bereits zu verbalen oder physischen Auseinandersetzungen kam.

Dem i beim Mord entspricht beim nicht vorsitzlichen Totschlag das Ge-
genteil — X1 XY — sowie ny7522. ZB und ]B iibersetzen diesen Ausdruck mit
«ohne Vorsatz».*®

5. Num 35,9-34
Num 35 handelt so ausfiihrlich wie kein anderer Text vom Asyl. Boling be-
zeichnet ihn gar als «epic narrative»”, wobei das «narrative» allerdings nicht
passt. Das Kapitel regelt nacheinander die Zuweisung von Wohnorten an die
Leviten und die Einrichtung von Asylstidten, wobel letztere sechs allesamt
auch zu den Levitenstadten gehoren.
Das Gesetz betreff L’)i?[??;JU "y wird wie in Dt 19 historisch genau situiert
und damit als wichtig qualifiziert (Num 35,10):

Rede zu den Israeliten ...: Wenn ihr Giber den Jordan in das Land Kanaan zieht

36 Belege: Jos 8,4; Ri 9,25.32.34.43; 16,2; 21,20; I Sam 15,5; II Chr 20,22 (im weitesten Sinne
kriegerische Auseinandersetzungen); Mi 7,2; Ps 10,9; 59,4; Prov 1,11.18; 7,12; 12,6; 23,28;
24,15; Hi 31,9; Thr 3,10; 4,19 («personliche» Feinde).

37  An ecinigen Stellen geht Sy o der T6tung direkt voraus; am aufschlussreichsten ist Dt
22.26: «Denn in diesem Fall ist es so, wie wenn einer seinen Nichsten uberfallt und tot-
schldgt (M 9277 12 893 371 MYT O L O WK *3).» Mit anderen zusammen schligt
H. Gunkel: Genesis, Géttingen #1969, 44, vor, mit Peschitta und Vulgata in Gen 4,8 55 zu
lesen. Allerdings ist 58 an einigen Stellen gleichbedeutend mit Sy

38 Die Verbindung v N5 auch im Zusammenhang mit kultischen Vergehen: Lev 5,17f. —
E.A. Knauf: Josua (ZBK 6), Ziirich 2008, 171 bemerkt zu diesem Ausdruck: «unwissent-
lichs ... ist strenger als unser aanwillentlichy.

39 R.G. Boling: Joshua. A New Translation with Notes and Commentary (AncB 6), Garden
City 1982, 473.



Homizid und nicht Asyl / Asylstidte 109

Vergleichbare Gesetzeseinleitungen enthilt das Buch Numeri auch anderswo,
niamlich Num 15,2.18 (Opfer, vgl. weiter Num 33,51; 34,2).

Als erster und zugleich einziger Gesetzestext verwendet Num 35 den Ter-
minus technicus ©5pm. Moglicherweise hat ihn der Verfasser des Abschnitts
selbst geprigt. Er erscheint neben Num 35 noch Jos 20f. und I Chr 6 sowie
in Qumran (4Q251,3,1 = DJD 35,31),% also in jungeren Texten. Das heisst:
Dem Verfasser von Num 35 liegt an begrifflicher Prazision, der Ausdruck aipn
reichte ihm nicht oder erinnerte ihn vielleicht zu stark an Dt 12, wo das Lexem
die Stitte bezeichnet, die der Herr als seine Wohnung erwihlen wird. Er hitte
auch auf andere Begriffe zuriickgreifen kénnen: m‘;;ar;, 1 und vor allem 23,
Aber offensichtlich legte er Wert auf einen Ausdruck, gewissermassen einen
Terminus technicus, der nur im Zusammenhang mit Asylstidten verwendet
wird. Idiosynkratisch ist auch das Verb, mit welchem die Wahl / Bestimmung
der Asylstidte umschrieben wird: nicht 9n2 wie in Dt 19 und eigentlich erwar-
tet, sondern 17 I Hifil (V. 11, in dieser Bedeutung nur hier).

In Ex 19,12-14 folgt auf den allgemeinen Grundsatz «Wer tGtet, muss ge-
totet werden» der Einspruch «Das gilt aber nicht fiir unbeabsichtigten Tot-
schlagr, und erst dann kommt die Rede wieder auf den Mord. Dt 19 handelt
nacheinander den unbeabsichtigten und den beabsichtigten Totschlag ab. Num
35 hilt sich weder an die Dreiteilung von Ex 21 noch an die Reihenfolge von
Dt 19. Das Kapitel beinhaltet umfangreiche Ausfiihrungen tber den Mord,
gefolgt von nur halb so langen iiber den unbeabsichtigten Totschlag. Allein
diese Abfolge und dieses Verhiltnis sprechen Binde.

Zum Mord (Num 35,16-21):

16 Schligt er ihn aber mit einem eisernen Gerit (5172 *523), und er stirbt, so ist er
ein Mérder. Der Morder muss getotet werden. 17 Schldgt er ihn mit einem Stein in
der Hand (77 1283), durch den eciner gettet werden kann, und er stirbt, so ist er ein
Morder. Der Morder muss getotet werden. 18 Oder schligt er ihn mit einem hélzer-
nen Gegenstand in der Hand (777¥ *923), durch den einer getétet werden kann, und
er stirbt, so ist er ein Mo6rder. Der Morder muss getotet werden. 19 Der Blutricher
soll den Mérder téten. Wenn er ihn antrifft, soll er ihn téten. 20 Versetzt er ihm aus
Hass (MRi%3) einen Stoss oder wirft er in heimtiickischer Absicht (M7732) etwas nach
ihm, und er stirbt, 21 oder schligt er ihn in Feindschaft (72°83) mit seiner Hand, und

40 Er taucht sowohl fiir sich (25zm, Num 35,12.15; Jos 20,3), fiir eine einzelne (in5pn 7',
Num 35,25-28.32) oder fiir alle Asylstidte (5p»7 "%, Num 35,6.11.13.14; Jos 20,2; I Chr
6,42.52) auf, weiter in der Verbindung mb,‘;r; 30 7w Jos 21,13.21.27.32.38).



110 Hans-Peter Mathys

er stirbt, dann muss der, der geschlagen hat, getotet werden, er ist ein Morder. Der
Blutriicher soll den Morder toten, wenn er thn antrifft.

So detailliert und prizise wie sonst nirgends im Alten Testament wird hier
definiert, was Mord ist. Dies geschieht in zwei Abschnitten. Im ersten geht es
um (die) drei Tatwaffen," mit denen der Schlag erfolgt (7121), im zweiten um
drei verschiedene (innere) Einstellungen, die zu (unterschiedlichen) Angriffen
mit todlicher Wirkung fithren: einen Stoss versetzen, mit etwas werfen, mit der
Hand schlagen.

Streng genommen enthalten V. 16-18 allerdings nur eine Aufzihlung der
Materialien, aus denen sich Waffen herstellen lassen. Steine brauchen keine
Bearbeitung, um als Tatwaffen dienen zu kénnen; deshalb entstehen aus ihnen
auch keine «Gerite» ("52), anders als bei Eisen und Holz. Der Verfasser der
Vorschrift geht wohl davon aus, dass sich jedes eiserne Gerit — spontan denkt
man an Schwerter — als Waffe eignet, dies aber fur Steine, respektive holzerne
Gegenstinde nicht zutrifft. Anders erklirte sich nur schwer, warum bei die-
sen die Einschrinkung steht: «durch den einer getétet werden kann». Alle drei
Waffen fuhrt der Morder mit der Hand, aber 77 128 und 7777v steht blosses
‘711; gegeniiber. Geht es um Steine und Holzgegenstinde, die in die Hinde
passen — im Unterschied zu solchen, auf die das nicht zutrifft?* Dann wiirde
bei eisernen Geraten vorausgesetzt, dass sie dies auf jeden Fall tun.

Zur zweiten Dreiergruppe: Die Motive, die jemanden zum Moérder werden
lassen, sind der Reihe nach Hass (mXi%), Nachstellung (7773) und feindliche
Gesinnung (712°8). Den Hass Gbernimmt der Verfasser von Num 35 aus Dt
19,4.11, die Nachstellung aus Ex 21,13 (dort das Verb 173): Letzteres ist ne-
ben Ex 21,13 nur noch I Sam 24,12 belegt, und das davon abgeleitete Nomen
1773 kommt nur Num 35,20.22 vor. Der Verfasser von Num 35 verweist also
mithilfe zweier Nomina auf Ex 21 und Dt 19 zurtck. Er wendet also ein ahn-
liches Verfahren an, wie es Otto fur das letztgenannte Kapitel gegentiber Ex
21 nachgewiesen hat (/81 / *27); damit meldet er ebenfalls den Anspruch
an, seine «Vorgangem nicht abrogieren zu wollen. Mit dem Nomen 712°8, das

41 Dt 19 kennt nur eine Tatwaffe (bei unbeabsichtigtem Totschlag), nimlich die Axt. Die
Bestimmung von Ex 21,12-14 erwihnt keine, dafiir finden sich im daran anschliessenden
Abschnitt Gber Kérperverletzung gleich drei, mit denen geschlagen wird, nimlich Stein,
Faust (V. 18) und Stock (V. 20).

42 So Targum Onkelos und Raschi.



Homizid und nicht Asyl / Asylstidte 111

sich nicht in seinen Vorlagen fand, setzt der Text einen eigenen Akzent. Es
bezeichnet eine grundsitzliche Feindschaft, wie sie zwischen der Schlange und
Eva besteht (Gen 3,15), und die nicht wie Hass einfach wieder verschwindet.*’

Im Unterschied zu Ex 21 und Dt 19 trennt Num 35 durchgehend zwischen
Tatmotiven und Handlungen und bezieht sie gleichzeitig aufeinander. Auch
hier zeigt sich das Bemiithen um eine systematische Erfassung und Durchdrin-
gung des Homizids.

Zu den Mordhandlungen: Was das Verb 5771 betrifft, das nur in V. 20.22 in
gesetzlichem Kontext vorkommt, geniigt der Verweis auf die deutsche Uber-
setzung «wegstossen». Das zweite Verb, 752, hat in V. 20 kein Objekt," in
V. 22 lautet dieses *3753. Der Gesetzgeber formuliert allgemein und umfas-
send zugleich; das betrifft Verb wie Objekt. Zu 1121, schlagen: Schon Ex 21,12
liasst sich dahingehend verstehen, dass der Totschldger sein Opfer durch einen
Faustschlag umbringt, also mit der blossen Hand als Waffe. Explizit formuliert
allerdings erst der Verfasser von Num 35 diese Moglichkeit als solche, darin
seinem Bestreben nach Vollstindigkeit treubleibend.

Zum unbeabsichtigten Totschlag (V. 221.):

22 Versetzt er ithm aber unversehens (¥N93) einen Stoss, nicht aus Feindschaft
(28 x53), oder wirft er einen Gegenstand auf ihn ohne heimtiickische Absicht
(73 ¥53) 23 oder lisst er, ohne es zu sehen (niN7 ¥532), einen Stein, durch den einer
getotet werden kann, auf ihn fallen, und er stirbt, obgleich er nicht sein Feind war und
ihm nicht iibel wollte (iNy7 @pan 857 45 27ix"K5 3

Anders als seine Vorganger in Ex 21 und Dt 19 umschreibt der Verfasser dieser
Sitze den unbeabsichtigten Totschlag zum Teil mit dem gleichen Vokabular
wie den Mord. Aus Num 35,16-21 ibernimmt er die Verben 7771 und 5% so-
wie die Nomen 7773 und 112°; dagegen ldsst er 732 123 sowie X2 weg. Neu
ist die Fallbeschreibung «oder lisst er, ohne es zu sehen, einen Stein, durch
den einer getotet werden kann, auf ihn fallen». Wie in V. 17 («schligt er ihn
mit einem Stein in der Hand, durch den einer getétet werden kanny) dient ein

43 Vgl. dazu Westermann: Genesis. Kapitel 1-11 (Anm. 8) 353, der von Ez 25,15; 35,5 ausge-
hend meint: An diesen «beiden Stellen bei Ez ist das Wort dhnlich gebraucht: Feindschaft
von alters her oder alte Feindschaft. Es ist also das Phinomen gemeint, daf3 Feindschaft
nicht nur in einer begrenzten Situation, sondern zu einem bestehenden Zustand wird,
etwas wie eine Institution.»

44  Die LXX liest wie V. 22.



112 Hans-Peter Mathys

Stein als Tatwerkzeug. Dessen «Sonderbehandlung» erklirt sich vielleicht da-
mit, dass es mit Steinen eher zu einem unbeabsichtigten Totschlag kommen
konnte als mit einem eisernen oder holzernen Gegenstand. Man denke etwa
an einen Fels, den man mit einem ungliicklichen Fusstritt von seiner Unterlage
16st und der beim Herunterrollen den Schiadel eines Mannes zertrimmert, der
seinen Weg kreuzt. Auch bei Bauarbeiten kann es zu einem unbeabsichtigten
Totschlag mit einem Stein kommen. Dies sind kaum gekunsteltere Szenarien
als das des Beiles, dessen Blatt sich von seinem Stiele 16st. Dieses Beispiel
hitte der Verfasser von Num 35 allerdings nicht verwenden koénnen, denn
so wichtig ihm auch ist, an vorliegende Texte anzukniipfen, so liegt ihm auch
daran, tatsichlich weitersuschreiben; auch ibernimmt er keine lingeren Passagen
aus seinen Vorlagen.

Durch viele Kautelen will der Gesetzgeber sicherstellen, dass tatsichlich ein
Fall von unbeabsichtigtem Totschlag und nicht Mord vorliegt: Zu den bereits
aufgefiihrten kommen die folgenden hinzu: pnpz, ning 852, © 2mvNS M
iy vpan N5, Zwar entfillt g3, aber dafiir gibt 27X seinen Einstand.

Von den neuen Niherbestimmungen am bemerkenswertesten ist 27885 77
iny7 wpan N9 1%, Sie findet sich fast woértlich gleich in der Rede, mit der sich
Abigail bei David einschmeichelt (I Sam 25,20):

Nun sollen deine Feinde und die meinem Herrn Boses wollen wie Nabal werden
(TF7 "TWOR SURIRT TR D332 T AL,

«Boses wollen» bedeutet soviel wie «nach dem Leben trachteny, wie einige Stel-
len aus Jeremia deutlich machen, an denen 278 und &3 wp2 parallel zueinander
stehen und in denen es um eine T6tungsabsicht geht.*

Die Einschrinkung N7 852 versteht sich von selbst, nicht dagegen prn3.%

45 Jer 19,7.9; 21,7; 34,20; 49,37; daneben gibt es im Jeremiabuch, aber auch in den individu-
ellen Klageliedern, fast dreissig Belege der Verbindung 23 wp2 in der Bedeutung «nach
dem Leben trachten»; vgl. dazu S. Wagner: Art. wp2, ThWAT I, Stuttgart / Berlin / Kéln
/ Mainz 1973, 754-769 (759f.).

46 Dazu ausfihrlich: M.M. Braveman: The Onomatopoetic Origin of Some Terms for The
Concept «Suddeny, in ders.: Studies in Semitic Philology (Studies in Semitic Languages
and Linguistics VI), Leiden 1977, 483-490. Vereinfacht ausgedriickt hingen nach ihm
vn2 und oxno mit Akkadisch ina pitti, ina pitéma und pittimma und vielen anderen semiti-
schen Wurzeln zusammen. «[W]e see in all these verbs cognates of the Hebrew and Akka-
dian root pt‘, pt’, which is in our opinion a spontaneous (elementary) linguistic creation, in
other words: an «expressive> term: pat (or bad), imitative of a stroke or blow, and used as an



Homizid und nicht Asyl / Asylstadte 113

In den Worterbiichern finden sich fiir diese Vokabel die Eintrige «augenblick-
lich, im Nuw» (KAHAL), «augenblicklich, plétzlich» (Ges.'®), in Ubersetzungen
Wiedergaben wie «unversehens» (ZB), «aus Unachtsamkeit» (JB). Von den
Worterbtichern zu den Bibelibersetzungen fithrt die Umschreibung: «Es ging
so schnell, dass man es praktisch nicht merkte».

Ein letzter Punkt: Handlung und Motiv sind zwar jeweils aufeinander be-
zogen, gehoren aber nicht untrennbar zueinander: Man kann aus Feindschaft
schlagen (V. 21), aber auch stossen (V. 22). «variatio delectat» allein erklirt die-
sen Tatbestand nicht. Es sollen vielmehr moglichst viele der Moglichkeiten er-
fasst werden, wie es zu einem Mord oder unbeabsichtigten Totschlag kommen
kann.

Eigentlich versteht es sich von selbst, dass die Bestimmungen von Num
35 zu befolgen sind. Aber das reicht dem Gesetzgeber nicht: Er erwartet, dass
genau nach diesen Bestimmungen vorgegangen wird (V. 24: o8 oroswnn Sy)
— also nicht nach anderen, welche die gleiche Matetie regeln!”’” Das heisst: Die
Gesetzesnovelle von Num 35 tritt mit einem starken Autoritdtsanspruch auf.
Sie will zwar die Parallelen aus Bundesbuch und Deuteronomium nicht erset-
zen, beharrt aber auf der Richtigkeit und Wichtigkeit der eigenen Auslegung,
Ein leichtes Konkurrenzbewusstsein ist in diesem Verse nicht zu tiberhéren.

Zu den Verantwortlichkeiten im Asylverfahren: Ex 21 schweigt sich diesbe-
zuglich aus.® Dt 19 regelt nur den letzten Akt, und zwar fiir den Fall, dass es
sich beim Schutzsuchenden um einen Mérder handelt. Ist seine Schuld erwie-
sen, holen ihn die Altesten aus dem Orte, aus dem er stammt, ab und liefern
ihn dem Blutricher aus. Es handelt sich also um ein rein ziviles Verfahren. Als
Leser stellt man auch Vermutungen an: Wenn schon bei seinem letzten Akt

expressiomn of the psychic affect caused in the speaking individual by certain phenomena.»
(484) Nach ihm kénnen auch Hebr. mns, Akkad. petii und Arab. fataha, 6ffnen «be accom-
panied by the aspect of <suddenness» (490).

47  J. Milgrom: Numbers (The JPS Torah Commentary), Philadelphia / New York 1990, 293,
ubersetzt ohne Begriindung mit «in such cases», schligt aber 294 als Alternativwiedergabe
«according to these rules» vor (V. 16-23). B.A. Levine: Numbers 21-36. A New Translation
and Commentary (AncB 4A), New York 2000, 557, verweist auf Ex 21,1 («Und dies sind
die Rechtssatzungen [2"22t/R7], die du thnen vorlegen sollst.») Hier handelt es sich aller-
dings um etwas anderes als in Num 35,24, nimlich um eine Uberschrift.

48  Gelegentlich wird die Vermutung gedussert, die Gemeinde sei dafiir zustindig gewesen: B.
Baentsch: Exodus-Leviticus-Numeri (HK 1/2), Gottingen 1903, 693f. Was genau versteht
er unter «Gemeinde»?



114 Hans-Peter Mathys

Alteste mitwirkten, so kénnte die eigentliche Gerichtsverhandlung in der Hand
der Altesten der Asylstadt gelegen haben, in welcher der 39 Zuflucht suchte.

In Num 35 trigt die Gemeinde (m7w) die Verantwortung fir das — blass
bleibende — Verfahren. Damit ist «fast ausschlieBSlich die religiés bestimmte
Gemeinde»® gemeint, und zwar die Gesamtgemeinde. Daraus schliesst Ruwe™,
das Gerichtsverfahren sei wieder zentralisiert worden. FEine Verlegenheitsaus-
kunft bildet die Vermutung, ein bestimmtes Organ der 17¢ habe diese beim
Verfahren reprisentiert.”’ Solche Gemeindeorgane gibt es, namlich Fursten (in
Ubersetzungen hiufig auch mit «Vorsteher» und «Oberste» wiedergegeben)
und Alteste.”? Sie brauchen jedoch nicht in Aktion zu treten, da nicht das Asyl-
verfahren im Fokus des Kapitels steht.”

Zur Qualifizierung des Homizids: Das Bundesbuch kommt ohne eine Wer-
tung aus, auch Dt 19 bietet keine explizite. Einer solchen kommen allerdings
die Ausdriicke «unschuldiges Blut» (V. 10), «Blut des Unschuldigen» (V. 13) und
vor allem «Blutschuld» (V. 10) nahe.* In Num 35,33 nun wird das Blut zum
zentralen theologischen Begriff:

denn das Blut (27) entweiht das Land, und dem Land kann keine Sihne erwirkt wet-
den fiir das Blut (27%), das darin vergossen wurde, ausser durch das Blut (2172) dessen,
der es vergossen hat.

49 G. Sauer, Art. 77, THAT I, Miinchen / Zurich *1975, 742-746 (745).

50  Ruwe: Zusammenwirken (Anm. 17), 215.

51  Levine: Numbers 21-36 (Anm. 47), 555: «But, like many social and political terms of re-
ference, Hebrew ‘édah may also refer to an assembly representing or acting on behalf of
the community, and this is the proper sense here.» Vgl. weiter H. Seebass: Numeri. 3. Teil-
band Numeri 22,2 — 36,13 (BKAT IV/3), Neukirchen-Vlyun 2007, 442: «Gegentiber Dtn
19,4-7.11f. ist hier neu, daf} die Gesamtgemeinde Israels (durch geeignete Organe) fiir das
Urteil zustandig sein sollte, wihrend Dtn *19 nicht regelte, wer das Urteil zu fillen hatte.»

52 Es seije ein Beispiel genannt: m7w7 "8#3753 (Ex 16,22); w7 370 Ri 21,16). — Vgl. unten
den Exkurs zu Jos 20.

53 So mit Seebass: Numeri. 3. Teilband (Anm. 51), 444: «Die Tradition interessiert sich weder
dafir, wie die Gemeinde ihre fiir ein Urteil kompetente Vertretung organisierte, noch fiir
den Ort der Verhandlung — auBBer darauf, daf dieser nicht in der Asylstadt stattfinden soll-
te. ... Unsere Gesetzgebung interessiert sich fiir die Prinzipien eines solchen Verfahrens,
nicht fiir ihre Konkretion.»

54 Vgl. dazu H. Christ: Blutvergiessen im Alten Testament. Der gewaltsame Tod des Men-
schen untersucht am hebriischen Wort dam (Theologische Dissertationen XII), Basel
1977 (Die Auslegung der einzelnen Stellen kann tiber das Bibelstellenregister erschlossen
werden).



Homizid und nicht Asyl / Asylstadte 115

Dieser theologisch hochbefrachtete Vers stellt eine Verbindung zwischen ver-
gossenem Blut und Land her. Nirgends sonst geschieht dies mit soviel Nach-
druck und auf so grundsatzliche Art und Weise. Kurz formuliert: Blut, aller-
dings nur schuldhaft vergossenes, entweiht das Land.” Im Hebriischen steht
hier nicht 551, sondern 7311, das auch an andern Stellen 778 als grammatika-
lisches oder logisches Objekt bei sich fithrt (s. Anm. 63). Die 7% wird nicht
nur durch Homizid, sondern auch durch Hurerei entweiht (3, Jer 3,1.2.9).
Homizid und Hurerei werden dadurch zu verwandten Verbrechen.
Num 35,33 bezieht sich auf Gen 9,6 zurlick:

Wer das Blut eines Menschen vergiesst, dessen Blut wird (soll) durch Menschen (27832)
vergossen werden. Denn als Bild Gottes hat er den Menschen gemacht.

Andere Ubersetzungen rechnen mit einem 3 pretii (ZB).*® Welche der beiden
Wiedergaben auch das Richtige trifft: Die Auslegung der Stelle in Num 35,33
versteht Gen 9,6 nicht im Sinne der ZB — oder macht aus dem 2 pretii ein 2
instrumenti.

Der chiastisch aufgebaute, aus zwei Dreiern bestehende Satz von Gen 9,6
wirkt zugleich feierlich und eingingig. Allerdings erlaubt diese Charakterisie-
rung kein Urteil dariiber, ob er (sehr) alt ist oder im Gegenteil jung. Die For-
schung schwankt auch in der Frage, wo sein Sitz im Leben liegt. Rechtsspruch
— zugespitzt und konkretisiert: apodiktischer Rechtssatz — ist die am héiufigsten
gegebene Antwort, gefolgt von der, in Gen 9,6 liege ein Sprichwort vor. Eine
Aussenseiterposition bildet die Auskunft, es handle sich bei diesem Satz um
eine prophetische Mahnung.” Man darf in ihm schwerlich den Beleg dafiir
erblicken, dass Gott die ihm zukommende Strafgewalt in menschliche Hinde
gelegt habe,”® wodurch er eine partikulare Firbung erhielte; er hat aber «einen

55  Vgl. dazu Christ: Blutvergiessen (Anm. 54), 84: «In Num 35,33(bis) schindet das Blut das
Land, aber nur das morderische, nicht das zur Vergeltung vergossene. Der Gedanke einer
«nechanischen Befleckung der Erde durch vergossenes Blut liegt also nicht vor»

56  «dessen Blut soll fiir den Wert des getdteten Menschen (D77832) vergossen werdeny; promi-
nent vertreten wird diese Ubersetzung von E. Jenni: Die hebriischen Pripositionen. Band
1: Die Priposition Beth, Stuttgart / Berlin / Koln 1992, 154 (mit Anm. 260) mit Verweis
auf Ernst, Brockelmann und insbesondere Il Sam 3,27. Das 2in Num 35,33 versteht er als
2 instrument (S. 135).

57  Bibliographische Angaben zu den verschiedenen Positionen bei Westermann: Genesis.
Kapitel 1-11 (Anm. 8), 625f.

58  E Delitzsch: Neuer Commentar iiber die Genesis, Leipzig 1887, 189: «Es sind das die ers-



116 Hans-Peter Mathys

ausgesprochen universalen Klang»”. Den besitzt er auch in Num 35 (mehr
dazu weiter unten).

An gleich zwei Stellen in Num 35 wird der Getétete als 2] bezeichnet (V.
15.30). Das bildet gegeniiber den alteren Asylbestimmungen ein Novum. Viel-
leicht fithrt der Verfasser von Num 35 den Ausdruck deshalb in den Text ein,
weil er auf Lev 17,11 (vgl. V. 14; Dt 12,23) verweisen will, wo das Verbot des
Blutgenusses (V. 10, vgl. V. 14) wie folgt begrundet wird:

Denn das Leben des Fleisches ist das/im Blut (811 292 @20 /93 °3).

Dieser Satz, dessen genaue Bedeutung unklar ist und dessen Gewicht wohl
cher Uber- als unterschitzt worden ist, ® beruhte urspriinglich auf konkreter
Beobachtung: Wenn ein (geschlachtetes) Tier oder ein Mensch ihr Blut verlie-
ren, hauchen sie damit gleichzeitig ihr Leben aus. Da dieses dem Menschen von
Gott gegeben ist, bedeutet jeder Homizid einen Eingriff in die Eigentums-
rechte Gottes. Und daraus folgt: «Auch ein nicht durch Blutschuld betroffener
Titer galt hier als durch T6tung belastet.»® Unter anderem David meint, damit
lasse sich auch der Aufenthalt des Totschligers in der Asylstadt erklaren:

«Damit musste sich wohl die Auffassung Bahn brechen, dass der Aufenthalt in der
Asylstadt nicht allein dazu diente, um den Titer vor dem Blutricher zu schiitzen,
vielmehr auch eine Strafe flir das fahrldssige Vergehen selbst darstelle. Und in welch
starkem Masse diese Uberzeugung durchgedrungen ist, beweist vs. 32, wonach es
verboten ist, Losegeld dafir anzunehmen, dass der Titer vor dem Tode des Hohen-
priesters die Stadt verlassen durfte.»®

ten Lineamente zur Einsetzung der Obrigkeit als der Vollstreckerin der Forderungen der
sittlichen Weltordnung und also Stellvertreterin Gottes»; A. Dillmann: Die Genesis (KEH
11), Leipzig ©1892, 154: «[es] wird nur der Grundsatz aufgestellt, dass durch die Menschen
die Vergeltung geschehen soll, die Art u. Weise derselben aber der weiteren geselligen u.
staatl. Entwicklung iiberlassen.»

59  Westermann: Genesis. Kapitel 1-11 (Anm. 8), 627.

60 Nach E. Gerstenberger: Das 3. Buch Mose. Leviticus (ATD 6), Géttngen 1993, 220,
liegen in den V 11.14 Spitzenaussagen vor: «Das alles sind theologische Aussagen von un-
gewohnlicher Dichte, Reflektiertheit und Eindringlichkeit. Selten werden heilige Dinge im
AT so bewuBt interpretiert.» Vgl. damit K. Elliger: Leviticus (HAT 1/4), Ttbingen 1966,
228: «es leidet keinen Zweifel, dal3 eine animistisch-totemistische Anschauung zugrunde-
liegt und der Brauch der Furcht entsprungen ist, sich eine fremde Seele zu inkorporieren.»

61  Seebass: Numeti. 3. Teilband (Anm. 51), 444.

62 M. David: Die Bestimmungen tber die Asylstidte in Josua xx. Ein Beitrag zur Geschichte
des biblischen Asylrechts (OTS IX), Leiden 1951, 30-48 (45).



Homizid und nicht Asyl / Asylstadte 117

Als ob der Homizid noch nicht gentigend perhorresziert wire, zeigt der Ver-
fasser weiter auf, dass Blutvergiessen auch das Land in Mitleidenschaft zieht

(V. 33)%%

Und ihr dirft das Land (y87708), in dem ihr seid, nicht entweihen, denn das Blut
entweiht das Land (7987 1%), und dem Land (77891 kann keine Sithne erwirkt wer-
den fiir das Blut, das darin vergossen wurde, ausser durch das Blut dessen, der es
vergossen hat.

Land und vergossenes Blut bringt man cher als mit Num 35 mit Gen 4,10 in
Verbindung:

Horch, das Blut deines Bruders schreit (2°2%) zu mir vom Ackerboden.

Wie das Verb pus® zeigt, wird die Ermordung Abels juridisch und nicht kul-
tisch beurteilt. Von daher stehen andere Stellen, an denen das Land als eine
lebendige Grosse erscheint, Num 35 niher, so z.B. Lev 18,25 (vgl. V. 28; 20,22):

So ist das Land unrein geworden (787 Riwml), und ich habe seine Schuld heimge-
sucht an thm, und das Land hat seine Bewohner ausgespien.

Wie stark das Land personal gefasst wird, geht auch daraus hervor, dass es die
Sabbate befolgen muss, respektive diese in der Vergangenheit nicht befolgen
konnte (Lev 25,2.5; 26,34f.).

Eigentlich konnte es in Num 35 mit dem Hinweis auf die Verunreinigung
des Landes sein Bewenden haben. Aber dabei bleibt es nicht. Das Verbot, das
Land zu verunreinigen, erhilt in V. 34 eine ausfihrliche Begriindung:

So sollst du das Land nicht verunreinigen, in dem ihr wohnt, in dessen Mitte ich
wohne, denn ich, der Herr, wohne mitten unter den Israeliten (% A2 2°2¢" ong wR
$oNT 32 TIN2 128 MY U 0P ARIN3 [9Y ).

03 In einer Mehrzahl der Belege ist das Verb 731 mit dem Nomen 778 verbunden: Jes 24,5;
Jer 3,1.2.9; Ps 106,38. Letztere Stelle ist besonders interessant: «und vergossen unschul-
diges Blut, das Blut ihrer Sohne und Téchter, die sie den Goétzen Kanaans opferten. So
wurde durch Blutschuld das Land entweiht (j35 "230% 12t 7¢ix omniin: omiz o7 *p1 o7 18w
T2 IR NanD».

64 S.dazu J.A. Soggin: Das Buch Genesis, Darmstadt 1997, 97: «Der Schrei des Blutes deines
Bruders klagt vom Ackerboden dich an vor mirly; 102: «sa‘ag in einem solchen Zusam-
menhang driickt nicht den allgemeinen Schmerzensschrei aus, sondern ist auch eine Auf-
forderung an Gott, Gerechtigkeit zu schaffen.»



118 Hans-Peter Mathys

Die Wurzel 1ot «wohnen» verbindet sich in vielfiltiger Weise mit Jahwe.” Bis
587 v.Chr. wohnte er im Tempel von Jerusalem, auf dem Zion, vom Exil an
(auch) inmitten seines Volkes. In dieser theologiegeschichtlichen Entwicklung
reflektiert sich die Zerstérung des Tempels. Jahwe musste sich nach 587 v.Chr.
einen neuen «Wohnort» suchen. Auch nach Num 35,34 wohnt er mitten unter
den Israeliten. Neu ist jedoch, dass er auch inmitten des Landes wohnt, was der
Vetfasser von Num 35 mit der gleichen Formulierung ausdrickt: 7ina o
Es handelt sich bei dieser Aussage um ein theologisches Hapaxlegomenon,
das begriinden soll/will, warum die Verunreinigung der 1% durch vergossenes
Blut so schlimm ist.

Jahwe und Isracliten wohnen beide im Land, tun dies jedoch auf unter-
schiedliche Weise: Jahwe 7102 und die Israeliten 2. Die Minimalinterpretation
dieses Unterschieds, Uber die man kaum hinauskommt, lautet: Gott und Israe-
liten stehen nicht auf der gleichen Stufe, sind voneinander verschieden.

Die Perhorreszierung des Homizides in Num 35 zeitigt nun auch prak-
tische Konsequenzen: 1) Es darf kein Losegeld angenommen werden: nicht
fir einen Mann, der des Todes schuldig befunden wurde, und auch nicht von
einem Totschldger, der sich in eine Asylstadt fliichtete und vor dem Tod des
Hohepriesters nach Hause zurtickkehren méchte (V. 31f). Das Verbot, sich
mit Losegeld freizukaufen oder freikaufen zu lassen, zeigt, dass diese Praxis in
Israel geubt wurde. Gerade fur drmere Familien konnte es interessant sein, fiir
den Verlust eines ihrer Mitglieder «finanziell» entschidigt zu werden. 2) In den
Asylstidten kénnen neben den Israeliten auch Fremde und Beisassen Zuflucht
suchen (V. 15). Sie geniessen also den gleichen Schutz wie die Einheimischen.
Auch anderswo in der priesterschriftlichen Gesetzgebung werden Fremde und
Beisassen in das Gesetz einbezogen und ihm unterworfen.” In einen grosse-
ren Zusammenhang stellt de Vaulx diese Stelle: «LLa loi s’applique a ’étranger

65 Zur Prisenztheologie s. B. Janowski: »Ich will in eurer Mitte wohnen«. Struktur und Ge-
nese der exilischen Schekina-Theologie (JBTh 2: Der cine Gott der beiden Testamente),
Neukirchen-Vluyn 1987, 165-193.

66  Belege von Jahwe/Gott + 7inz 2% sind eher selten: Ex 25,8; 29,46; Num 5,3; 35,34; I Reg
6,13; Ez 43,7.9; Sach 2,14.15; 8,3. — A.A. Diesel: »Ich bin Jahwe«. Der Aufstieg der Ich-
bin-Jahwe-Aussage zum Schliisselwort des alttestamentlichen Monotheismus (WMANT
110), Neukirchen-Vluyn 20006, 205, Anm. 63 bemerkt dazu: «Stirker als 1o alleine hat die
Wendung 7102 12¢ in Bezug auf Gott die Konnotation der heilvollen Zuwendung Jahwes
zu seinem Volk.»

67 Ex 12,19.48f; Lev 16,29; 17,15; 18,26; 19,34; 24,16.22; Num 15,29f.



Homizid und nicht Asyl / Asylstadte 119

. et au résident ... Cet élargissement est caractéristique de I'époque perse
ou lautorité cherchait a régir selon les mémes lois les populations mélangées
vivant dans une méme région. Peu a peu le gus sop remplace le gus personaen.5®
Aus einer anderen Perspektive formuliert: Das «Land» tritt als Bezugsgrdsse
(teilweise) an die Stelle des «Volkes».

Das Gesetz kennt auch keine zeitlichen und 6rtlichen Begrenzungen,” wo-
durch es zusitzlich an Gewicht gewinnt (V. 29):

Dies soll fir euch als Rechtsordnung gelten von Generation zu Generation an allen
euren Wohnstitten.

Ist damit etwa auch die Diaspora anvisiert?”

In vielem erweckt Num 35 den Eindruck, rein theoretisches Konstrukt zu
sein und sich nicht wirklich fiir das Asylverfahren zu interessieren.” Dagegen,
in diesem Kapitel bloss abstraktes Programm zu sehen, spricht nun allerdings
das Auftreten des Hohepriesters, vor dessen Tod ein Totschliger die Asylstadt,
in der er Zuflucht gefunden hat, nicht verlassen darf. Vielleicht enthilt sein Tod
einen entscheidenden Hinweis auf das Schicksal des Asylanten. Auf Delekat
geht die These zurtick, wonach zwischen Hohepriester und Asylsuchendem
eine Art Paramoneverhiltnis bestand. Bei diesem handelt es sich um eine «per-
sonenrechtliche Bindung»’?, durch die sich ein Schuldner oder Sklave einem
Gldubiger / Herrn unterstellt und fiir diesen gewisse Leistungen erbringt, also
arbeitet, im Gegenzug dazu aber auch «geschiitzt» wird (etwa durch Verpfle-
gung). Auf Num 35 angewandt:

«Die Aufnahme des Flichtlings in der israelitischen Asylstadt miisste man sich
urspriinglich folgendermassen denken. Der Flichtling begibt sich zum Heiligtum,
bittet Jahwe um Schutz, indem er sich ihm dediziert, und wird nach Anhdéren der
Gegenpartei bzw. Prozess in der Heimatstadt von dem Oberpriester in ein Paramone-

68 J. de Vaulx: Les Nombres (SBi), Paris 1972, 400.

69  So in Gesetzesbestimmungen noch Lev 3,17; 23,14.21.31.

70 Vgl dazu Ramban (Nachmanides): Commentary on the Torah. Numbers. Translated and
Annotated with Index by Rabbi Dr. Charles B. Chavel, New York 1975, 397: «it is binding]
even during the exile, outside the Land.»

71 Auf einen zentralen Punkt in diesem Zusammenhang macht Levine: Numbers 21-36
(Anm. 47), 566 aufmerksam: «What is missing from Numbers 35 is any provision for the
total exoneration of the one accused of murder, for a determination that the wrong person
had been accused.»

72 G. Thur: Art. Paramone, DNP 9, Stuttgart / Weimar 2000, 320.



120 Hans-Peter Mathys

verhiltnis genommen oder richtiger entlassen, das ihm zunichst eine Anstellung im
(niederen) Tempeldienst und ein Auskommen verschafft und weiterhin die Aussicht
eroffnet, beim Tod des Hohenpriesters, u.U. auch schon frither, ganz frei zu werden.»”

Es handle sich dabei um eine alte Einrichtung, und «[d]a die deuteronomische
Reform das Asylinstitut beibehalten wollte, musste sie in diesem Falle auf die
vollstindige Profanierung des Heiligen verzichten.»™ Diese These wirkt umso
attraktiver, als andere Erklarungen auch nicht restlos zu Giberzeugen vermogen,
etwa die Theorie, der Tod des Hohepriesters habe sithnende Wirkung™ oder

16se eine Amnestie aus; in dieser Funktion habe der Hohepriester den Konig
t.76

abgelds

Selbst wenn Delekats These zutrife, bildete dies doch nur einen weiteren
Beleg datiir, wie wenig in Num 35 das Asylverfahren interessiert, insbesondere
auch die Rolle, welche dem Hohenpriester zukommt. Nicht, was er ##f, halt

73 L. Delekat: Asylie und Schutzorakel am Zionheiligtum. Eine Untersuchung zu den pri-
vaten Feindpsalmen. Mit zwei Exkursen, Leiden 1967, 307. — Diese Erklirung hat den
zusitzlichen Vorteil, dass sich der Bezug auf die hohepriesterliche Amtsperiode befriedi-
gend erkliren ldsst. Auf den ersten Blick wirkt die Bemessung des «Strafaufenthaltes» des
Totschligers in der Asylstadt nach dem Todesdatum, respektive der Linge der Amtsdauer
des Hohepriesters willktrlich und ungerecht. Der Hinweis auf eine griechische Praxis ver-
mag diesen Eindruck ein Stiick weit zu entkriften. In seiner Rede gegen Aristokrates 71
referiert Demosthenes, was nach griechischem Recht / Brauch fiir den Totschlager gilt
— fiir sie gibt es ein eigenes Gericht (Sikaotiplov 10 T@v dxovaiwy ¢pévwv) — Er hat an dazu
bestimmten Tagen das Land auf einer vorgeschriebenen Route zu verlassen und muss im
Exil bleiben, bis er sich mit einem Verwandten des Getéteten verséhnt hat. Dann darf
er zuriickkehren und muss unter anderem ein Opfer darbringen und sich reinigen (J.H.
Vince: Demosthenes III. Against Meidias, Androtion, Aristocrates, Timocrates, Aristogei-
ton XXI-XXVI [LCL 299], London / Cambridge [MA] 1964, 262 [griechischer Text], 263
[englische Ubersetzung]). Sowohl bei der von Demosthenes berichteten wie der in Num 35
enthaltenen Regelung spielt der Zufall eine Rolle, hinter dem im Alten Testament letztlich
Gott steht.

74 Delekat: Asylie (Anm. 73), 300.

75  De Vaulx: Nombres (Anm. 68), 403: «Cette disposition étrange n’est pas une amnistie,
puisque le bénéficiaire n'est pas coupable. Elle n’a de sens que si cette mort est considérée
comme expiatoire de ces homicides faits par mégarde pour que soit @ccomplie toute justi-
ce» — Vgl. S.D. Luzzatto: Torah Commentary, translated and annotated by E. Munk. Vol.
4 Pinchas-Vezot habrachah, Jerusalem / New York 2012, 1134: «The fact is that there is
no greater and more far ranging atonement than the death of the High Priest which brings
atonement for involuntary murder, the most severe of all unintentionally committed sins.»

76 So etwa M. Noth: Das vierte Buch Mose. Numeri (ATD 7), Géttingen 1966, 221.



Homizid und nicht Asyl / Asylstiadte 121

der Text fest, sondern wer er isz nimlich derjenige, den er (wer?) 77 mit dem
heiligen Ol gesalbt hat (&1 w2 R nmenwy 730 720, V. 25). Wihrend
es einige Belege des Ausdrucks «Salbél» gibt (u.a. Lev 8,12: Weihung Aarons),
ist «heiliges Salb6l» hapax legomenon. Das «heiligy verstirkt die Aura, die den
Hohenpriester umgibt, noch zusitzlich und farbt vielleicht auf das ganze Ka-
pitel ab.

Num 35,30-34 gilt einigen Kommentatoren als Nachtrag.”® Sie tbersehen
einen Punkt: In Dt 19 schliesst an das Gesetz fiir die Aussonderung von Asyl-
stadten (V. 1-13) das Verbot an, die Grenze des Nachbarn zu verschieben (V.
14). In den V. 15-21 folgen Bestimmungen tber das Zeugnis vor Gericht, an
deren Anfang die Mehrzeugenregelung steht (V. 15). Der Verfasser von Num
35 lasst zwar die Bestimmung zur Grenzverschiebung weg, hilt sich ansonsten
aber an die Reihenfolge von Dt 19 und bietet deshalb auch eine Regelung be-
ziiglich Zeugenaussagen (Num 35,30):

Wenn jemand einen Menschen erschligt, so soll man auf die Aussage von Zeugen hin
den Mérder téten. Ein Zeuge allein aber kann nicht gegen einen Menschen aussagen,
so dass er sterben muss.

Da die Mehrzeugenregelung als bekannt vorausgesetzt wird, kann sie hier sehr
allgemein formuliert werden, ohne Nennung der Zahlen «zwei oder drei».
Num 35 folgt zwar der Reihe der Gesetze in Dt 19,7 aber was die inhaltliche
Fillung der Mehrzeugenregelung betrifft, weichen die beiden Kapitel vonein-
ander ab: Das Gesetz gilt in Num 35 nicht generell, sondern nur fiir Kapital-
verbrechen, so wie dies auch Dt 17,6 der Fall ist. Das bedeutet nicht zwingend,
dass der Verfasser von Num 35 Dt 19,15 widerspricht; nur gilt sein Interesse
ausschliesslich den Tétungsdelikten.

77  Die LXX liest Plural. Vgl. dazu Septuaginta Deutsch. Erliuterungen und Kommentare I
Genesis bis Makkabier, Stuttgart 2011, 520: «Die LXX bietet an einigen Stellen den P,
wenn von der Salbung des Priesters die Rede ist, auch wenn der KT nur den Sg. liest, vgl.
va. Lev 16,32. So soll vielleicht der Eindruck entstehen, dass der Priester zugleich von
Gott und seinem Reprisentanten gesalbt wird.»

78  Z.B. L. Schmidt: Das vierte Buch Mose. Numeri 10,11-36,13 (ATD 7/2), Gottingen 2004,
216: «Auch der Abschnitt V. 30-34 ist ein Zusatz». Von den Alteren s. exempli gratia:
Baentsch: Exodus-Leviticus-Numeri (Anm. 48), 692-696; er schligt V. 30-34 P° zu, den
Grundbestand P.

79  So indirekt R. Achenbach: Die Vollendung der Tora. Studien zur Redaktionsgeschichte des
Numetibuches im Kontext von Hexateuch und Pentateuch (BZAR 3), Wiesbaden 2003,
599.



122 Hans-Peter Mathys

Die anschliessenden Verse 31-34 kénnen ebenso gut vom gleichen Autor
sein wie Erginzungen unterschiedlicher Hinde: vom gleichen Autor, weil es
immer um Homizid geht, von mehreren Erginzern, weil zwischen den einzel-
nen Versen nicht wirklich ein unangreifbarer innerer Zusammenhang besteht.

Exckars: Josua 20: Ausgleich und Ergingung

Wihrend Num 35 beherzt interpretiert und innoviert, bietet Jos 20 eine Syn-
these der dlteren Texte, die das Asylwesen regeln, und beantwortet dartber hin-
aus Pragen, welche die drei Gesetzestexte offen gelassen haben. Das Kapitel,
das wenigstens in seiner jetzigen Gestalt jinger ist als Num 35 und als einziges
eine Aufzihlung aller sechs Asylstidte enthilt, behandelt nur den Fall des un-
schuldigen Totschlagers.

Das Kapitel liegt in zwei Fassungen vor: der lingeren masoretischen, der
auch ein Teil der LXX-Textzeugen folgt, und einer kiirzeren LXX-Uberliefe-
rung, welche alter sein durfte.** Das Plus in M lautet (V. 4-6):

4 Und wer zu einer dieser Stidte flieht, soll am Eingang des Stadttors warten und
den Altesten jener Stadt seinen Fall vortragen. Und sie sollen ihn zu sich in die Stadt
nehmen und ihm einen Ort geben, und er soll bei ihnen wohnen. 5 Und wenn der
Blutricher ihn verfolgt, sollen sie ihm den Totschliger nicht ausliefern, denn er hat
seinen Nichsten ohne Vorsatz erschlagen, ohne dass er ihm feind war. 6 Und er soll
in jener Stadt bleiben, bis er in der Gemeinde vor Gericht gestanden hat, bis der Hohe
Priester stirbt, der in jenen Tagen im Amt ist. Dann soll der Totschlidger zuriickkehren
und in seine Stadt gehen und in sein Haus, in die Stadt, aus der er geflohen war.

Folgende Motive erkliren diese Erginzung:® 1. Sie beantwortet ansatzwei-
se die in keinem Gesetzestext behandelte Frage, wie genau der zentrale Teil

80  Septuaginta Deutsch (Anm. 77), 649: «Diese Verse [4-6] haben zweifellos in der Vorlage
der LXX gefehlt» So bereits A. Rofé: Joshua 20: Historico-Literary Criticism Illustrated,
in: J. Tigay (Hg.), Empirical models for Biblical criticism, Philadelphia 1985, 131-147 (mit
differenzierten Ausfithrungen zu den Nihten zwischen Grundtext und Erginzung). Viele
Kommentatoren unterlassen es nicht nur, dieses Minus, respektive die spitere Erginzung
zu interpretieren, sie verzeichnen es nicht einmal: M. Noth: Das Buch Josua (HAT I/ 7),
Tiibingen 1953, 120, bietet nichts und sichtin V. 6 noch eine sekundire Erweiterung (122:
«bis er vor die Gemeinde zur Gerichtsverhandlung treten kanny); V. Fritz: Das Buch Josua
(HAT 1/7), Tubingen 1994, 203, der die textkritische Frage mit keinem Worte streift, rech-
net in V. 6.9 mit priesterschriftlichen Nachtrigen.

81 Vgl schon J.A. Soggin: Josué (CAT Va), Neuchitel 1970, 147: «Manquent dans LXX" et
ont tout 'air d’une interpolation explicativen.



Homizid und nicht Asyl / Asylstidte 123

des Asylverfahrens ablief. Die eigentliche Hauptverhandlung kann zwar nicht
nachgezeichnet werden, da sie je nach Fall unterschiedlich verlauft. Hingegen
beschreibt der Gesetzgeber den Empfang des Asylsuchenden am Eingang des
Tores, in dem das Verfahren stattfinden wird: Er erhilt einen Ort (23p7) zuge-
wiesen, wo er wohnen kann. &ipn verdankt sich Ex 21,13: «So will ich dir einen
0P bestimmen, wohin er fliehen kann.» Diesen identifiziert Num 35 als Wohn-
ort fur den Asylsuchenden wihrend seines Aufenthaltes in der Asylstadt. Noch
eine weitere Liicke schliesst der Zusatz: Nur aus ihm geht hervor, was mit dem
Mann passiert, der im Gerichtsverfahren seine Unschuld beweisen konnte.

Bei Jos 20 in seiner jetzigen Gestalt handelt es sich um ein ausgesprochenes
Kompromiss- oder diplomatisches Dokument, das in Widerspruch zu keinem
der drei Gesetze steht, welche das Asylverfahren regeln, vielmehr aus allen
etwas aufnimmt.?* Damit beansprucht es indirekt, sie widersprichen sich nicht.
Sicher aus diesem Grunde erscheinen in Jos 20 auch die Gemeinde und der
Tod des Hohepriesters (aus Num 35). So prisentiert sich Jos 20 als typisch
deuteronomisch-priesterschriftlicher Mischtext. Praktisch gesehen dominiert
allerdings die deuteronomische Darstellung: Die Altesten wirken; was die Ge-
meinde genau macht, bleibt ungesagt. Beide «Instanzen» kénnen neben- oder
miteinander amten, da es innerhalb der Gemeinde ein Altestengremium gibt
(s. etwa Ri 21,16).

Die Synthese und der Ausgleich zwischen den einzelnen Gesetzesbestim-
mungen konnte nicht (mehr) innerhalb des Pentateuchs erfolgen; dafiir gab es
in thm keinen geeigneten Platz.

Wer Jos 20,4-6 zum urspriinglichen Text rechnet, den ein Spiterer wegliess,
gerit in Argumentationsnote: Ideologisch-theologische Bedenken, die ihn zur
Kiirzung veranlassten, erkenne wenigstens ich nicht. Aussere Griinde fiir den
Wegfall eines so umfangreichen Textstickes lassen sich auch keine nambhaft
machen.

82 Vgl T.C. Butler: Joshua (WBC 7), Waco 1983, 211: «Parts of vv 4-6 can be explained as
language taken up from the parallel passages in Num 35; Deut 4:41-43; 19:1-13: 4a = Deut
4:42b; 19:11b; cf. 19:5b. 52A // 19:6aa 5aB // 19:12 () 5b // 19:4b 6 // Num 35:28».
Allerdings bemerkt er auch: «Even so, 4aP,b, the unique language of 5aB and 6 are not
adequately explained.»



124 Hans-Peter Mathys

Zum Schluss

In Num 35 geht es um die Verschirfung eines bestehenden Gesetzes unter
Einfluss von oder (indirekter) Berufung auf Gen 9,6. Es handelt sich nicht um
den einzigen Fall von Gesetzesverscharfung im Alten Testament. Wie Nihan
nachwies, hatte die Talion «Auge um Auge, Zahn um Zahn...» in Ex 21,22-25
urspriinglich die Funktion «de souligner le principe de stricte proportionnalité
qui doit prévaloir entre le dommage causé et le dédommagement payé par le
coupable»® Lev 24,10-23 dagegen interpretiert die Talion streng wortlich. Lev
24 und Num 35 sind geistige Brider. Num 35 geht sehr weit: Der Verfasser
des Kapitels fithrt zwar nicht gerade wieder die Erfolgshaftung ein, aber er
verkdmpft sich auch nicht fiir eine reine Verantwortungshaftung. Damit nihert
et sich wieder der Position von Ex 21,12 an, dndert diese aber insofern ab, als
er Gott ins Spiel bringt, den es im Bundesbuch erst brauchte, als dort der un-
beabsichtigte Totschlag seinen Einzug hielt.

Num 35 verbindet die Achtung des Homizides mit der Erschaffung des
Menschen durch Gott, vielleicht sogar mit seiner Erschaffung nach dem Bilde
Gottes, und stellt ihn damit in einen breiten theologischen Rahmen. In diesem
haben noch weitere Theologumena Platz: das Wohnen Jahwes unter den Israe-
liten und — neu! — auch auf der Erde, schliesslich die «Ich (bin) Jahwe»-Formel,
welche den Autorititsanspruch ihres Sprechers uniiberhérbar zur Sprache
bringt. Das menschliche Leben ist theologisch gut, rundum geschiitzt. Dazu
passt auf den ersten Blick nur schlecht die umstindliche, detailverliebt oder
-besessen wirkende Art und Weise, wie Num 35 den Homizid darstellt. Doch
dies geschieht wohl auch deshalb, damit er nach allen Seiten hin ausgeleuch-
tet wird: Keine Mordwaffe und kein Mordmotiv entgeht dem Verfasser des
Abschnitts. Was diese Motive betrifft, lassen sich aus ihnen Schlisse auf die
dunklen Seiten des Menschen ziehen: So tief kann die Feindschaft zwischen
Menschen sein wie die zwischen Eva und der Schlange.

83  C. Nihan: Révisions scribales et transformation du droit dans I'Israél ancien: le cas du tali-
on (jus talionts), in: O. Artus (éd.): Loi et Justice dans la Littérature du Proche-Orient ancien
(BZAR 20), Wiesbaden 2013,1 123-158 (158): «... il y a de bonnes raisons de penser que la
possibilité d’une compensation volontaire en cas d’homicide et de blessure par négligence
représentait vraisemblablement un aspect central du droit coutumier de I'Israél ancien ...».



Homizid und nicht Asyl / Asylstidte 125

Abstract
Der Abschnitt Num 35,9-34 handelt anhand des Asylrechts die Frage ab, wie Homizid
zu beurteilen ist. Er schliesst sich formal bewusst an seine Vorginger an, denen er
nicht widerspricht und als deren Weiterfithrung er sich versteht. Inhaltlich beriihrt er
sich am engsten mit Ex 21,12 (Erfolgshaftung). Zwar lehnt er die Unterscheidung zwi-
schen Erfolgs- und Verantwortungshaftung (wie sie Ex 21,13f,; Dtn 19,1-3 vertreten)
nicht ab, aber insistiert auf der Schwere jedes Homizids; jemanden zu tGten, heisst ein
Geschopf Gottes umzubringen. Die Unklarheiten, welche in den drei Texten beziig-
lich des konkreten Asylverfahrens bestehen, beseitigt Jos 20,4-6; die drei Verse, die in
einem Teil der LXX fehlen, bilden innerhalb des Kapitels einen sekundiren Einschub.

The passage in Num 35:9-34 that deals with the right of asylum discusses how hom-
icide is to be treated. In formal terms, it adheres deliberately to its predecessors, ex-
pressing no disagreement and functioning as their continuation. In terms of content,
it is very closely related to Ex 21:12 (strict liability). While it does not reject the dis-
tinction between liability and responsibility, as set out in Ex 21:13 and Deut 19:1-3, it
insists on determining the severity of each act of homicide. Killing someone means
taking the life of one of God’s creatures. Jos 20:4-6 eliminates any lack of clarity in the
three passages with regard to the concrete conditions of refuge. These three verses,
which are missing in part of the LXX, were inserted in the chapter secondarily.

Hans-Peter Mathys, Basel



	Homizid und nicht Asyl / Asylstädte : das Thema von Numeri 35,9-34

