
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 2

Artikel: Homizid und nicht Asyl / Asylstädte : das Thema von Numeri 35,9-34

Autor: Mathys, Hans-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 76 2020 Heft 2

Homizid und nicht Asyl / Asylstädte
Das Thema von Numeri 35,9-34

«Die Asylstädte»: So überschreibt die Jerusalemer Bibel (JB) den Abschnitt

Num 35,9-34, und die Zürcher Bibel (ZB) setzt über das ganze Kapitel die

Überschrift «Leviten- und Asylstädte». Während der erste Teil des Kapitels
Num 35 tatsächlich von Levitenstädten handelt, drängt sich für seinen zweiten

Teil eine andere Überschrift auf. Er enthält die ausführlichste Diskussion

darüber, was absichtlicher (Mord) und unabsichtlicher Totschlag sind, und

zugleich deren schärfste Verurteilung. Am angemessensten versteht man ihn als

Auslegung von Gen 9,6: «Wer Menschenblut vergiesst, dessen Blut wird durch

Menschen vergossen.»1 Wie wenig sonst eignet sich die Asylgesetzgebung mit
ihrer Unterscheidung von beabsichtigtem und unbeabsichtigtem Totschlag als

Aufhänger für eine Diskussion über Homizid.

Der Entfaltung dieser These müssen einige allgemeine Ausführungen zu

Homizid und Asylstädten sowie zur inneralttestamentlichen Gesetzesauslegung

vorangehen.

1. Homizid2

Homizid nimmt im Alten Testament weniger Platz ein als spontan vermutet
— Tote gibt es vor allem im Kriege. Barmash hat die einschlägigen Stellen, unter

denen Gesetzesbestimmungen prominent vertreten sind, zusammengestellt
und interpretiert,3 und zwar aufgrund folgender Begriffsbestimmung: «Only

1 Zur Übersetzung dieses Verses s. unten S. 115.

2 Oberbegriff für absichtlichen (Mord) und unabsichtlichenTotschlag; im vorliegenden Auf¬

satz da verwendet, wo zwischen ihnen nicht unterschieden werden muss oder kann.

3 Gen 4,1-16.23-25; 9,5£; 37,18-36; Ex 20,13 par. Dt 5,17; Ex 21,12-14.20-25.28-36; 22,1£;

ThZ 2/76 (2020) S. 97-125



98 Hans-Peter Mathys

direct physical assault is legally actionable in the Hebrew Bible.»4 Besonders gut
zeigt Gen 37,22, wodurch sich Homizid auszeichnet: «Und Ruben sagte zu

ihnen [seinen Brüdern]: Vergiesst kein Blut! Werft ihn in diese Zisterne da in der

Wüste, aber legt nicht Hand an ihn (iirinWrrbx T") !» Ohne «Hand anlegen»
also kein Homizid.5 Das zeigt sich auch bei den drei Asylgesetzen. Gehen sie

auch unterschiedliche Wege, in einem Punkt stimmen sie miteinander überein:

Zum Vokabular, das ihnen gemeinsam ist, gehört neben 013 und i"D3 auch T.6

Zum Homizid (auch dem positiv bewerteten) bietet das Alte Testament

nur wenig Anschauungsmaterial und nicht unerwartet vor allem spektakuläres.

Hier eine Zusammenstellung bekannter und aussergewöhnlicher Fälle: Ehud stösst

mit der linken Hand sein zweischneidiges Schwert, das er selbst angefertigt hat, bis

in den Bauch Eglons - nicht nur die Klinge, sondern auch noch den Griff, und das

Fett schliesst sich um die Klinge (Ri 3,21). — Von einem phantasievollen Mord berichtet

das anschliessende Kapitel: Jael nimmt einen Hammer in die Hand und schlägt
damit Sisera einen Pflock durch die Schläfe, der bis in die Erde dringt (Ri 4,21). — Eine
nicht mit Namen bekannte Frau wirft von einem Turm aus Abimelech einen oberen

Mühlstein auf den Kopf und zertrümmert so seinen Schädel (Ri 9,53). — Simson
rühmt sich, mit dem Kieferknochen eines Esels tausend Mann erschlagen zu haben

(Ri 15,16). — Von einer besonders grausamen Tötung weiss I Chr 20,3 zu berichten:
David soll Männer aus Rabba zersägt haben. Man muss zu philologisch eher gewaltsamen

Operationen greifen, um diese Tat in eine andere zu verwandeln oder sie ganz
zum Verschwinden zu bringen. — Pinechas durchbohrt mit einer Lanze in der Hand

einen Israeliten sowie die Midianiterin, mit der sich dieser eingelassen hat, und zwar
durch den Bauch (Num 25,6-8). — Num 25,4 beauftragt der Herr Mose damit, alle

Häupter des Volkes zu pfählen, da sie von ihm abgefallen sind. — Nicht vergessen sei

David, der Goliath mit einer Steinschleuder umbringt (ISam 17).

Lev 24,17-22; Num 35,9-34; Dt 4,41-43; 17,8-11; 19,1-13; 21,1-9; 27,24; Jos 20,1-9; Ri

9,1-5.22-24.50-57; II Sam 2,18-28; 3,27-30; 12,5-12; 14,4-11; 21,1-14; I Reg 2,5f.28-34;
21,8-29; II Reg 14,5£; P. Barmash: Homicide in Ancient Israel, the Ancient Near East, and

Traditional Societies, Ann Arbor MI 1999, 240.

4 Barmash: Homicide (Anm. 3), 227. — In diesem Punkt besteht auch ein Unterschied zum
Alten Orient, wie aus der Fortsetzung des obigen Zitats hervorgeht: «However, individuals

might be held ethically responsible for causing a death in any other manner. However,
those who did not deal the fatal blow can be held liable to legal action in the cuneiform
sphere.»

5 Auf die scheinbare Ausnahme II Sam 12,9 trifft das «legally actionable» nicht zu.
6 Belege: Ex 21,13; Dt 19,5; Num 35,17.18.21.
7 Vgl. dazu T. Willi: Die Chronik als Auslegung. Untersuchungen zur literarischen Gestal¬

tung der historischen Überlieferung Israels (FRLANT 106), Göttingen 1972, 118.



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 99

Erweiterte man das untersuchte Material um Schlachtenberichte, änderte sich

nicht viel am eher überraschenden Resultat: Im Alten Testament kommen zwar

unzählige Menschen ums Leben, aber wie das geschieht, interessiert in den

seltensten Fällen; ein Ausdruck wie «mit der Schärfe des Schwertes» wirkt da

schon fast geschwätzig.
Was bei Kriegsschilderungen noch angehen mag, erstaunt beim ersten

Mord der Weltgeschichte, dessen Darstellung an Lapidarität8 ihresgleichen
sucht (Gen 4,8):

Darauf redete Kain mit seinem Bruder Abel. Und als sie auf dem Feld waren, erhob
sich Kain gegen seinen Bruder Abel und schlug ihn tot (:ian,T1 vnK Ti?

Der eigentliche Mord kommt mit einem Worte aus (inipnüT), mit dreien, wenn

man die vorbereitende Handlung Dj>T mitrechnet. Wie er geschieht, wird
nicht gesagt. Nur Maler müssen sich für ein Mordinstrument entscheiden:

Beliebt sind Holzkeulen9 und eiserne Gegenstände, etwa Äxte und Messer10;

gelegentlich kommen Steine vor11.

2. Grundlegendes Asyl undAsylstätten/-Städten12

Das Alte Testament enthält nicht weniger als sieben Texte, in denen es um
Asylstädte/-Stätten geht, wobei allerdings nur in vier unter ihnen der Terminus

technicus £2/pi3 vorkommt (er fehlt in Ex 21; Dt 4; 19). Bei drei unter ihnen

handelt es sich um Gesetzestexte, ihrem Alter nach geordnet um Ex 21,12-14;

Dt 19,1-14 und Num 35,6.9-34.13 Zwei berichten von der Einrichtung der Le-

8 C. Westermann: Genesis. Kapitel 1-11 (BKAT 1/1), Neukirchen-Vluyn 21976, 411: «ab¬

rupte Darstellung des Brudermordes».
9 So etwa Peter Paul Rubens, 1608-1609, Courtauld Institute of Art.
10 So von Albrecht Dürer, 1511, Dresden, Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Kupfer¬

stich-Kabinett, Inventar-Nr. 1878-1 & B.l & Meder 106. Alttestamentlich gesehen

unterliegt diese Waffe schweren Bedenken: Tubal-Kain, der Stammvater der Kupfer- und

Eisenschmiede, ist ein entfernter Nachkomme Kains (Gen 4,22); dieser dürfte also weder

Messer noch Axt besessen haben.

11 Vor allem auf modernen Comics, wie leicht über eine Googlesuche erschlossen werden

kann.
12 Über die beiden jüngsten Monographien lässt sich die ältere Literatur erschliessen: C.

Dietrich: Asyl. Vergleichende Untersuchung zu einer Rechtsinstitution im Alten Israel und

seiner Umwelt (BWANT 182), Stuttgart 2008; M. Staszak: Die Asylstädte im Alten Testament.

Realität und Fiktivität eines Rechtsinstituts (ÄAT 65), Wiesbaden 2006.

13 Im Folgenden werden die drei Gesetze nur noch mit Kapitel zitiert. - Eine Minderheit von



100 Hans-Peter Mathys

vitenstädte: Dt 4,41-43 (Ostjordanland) und Jos 20. Jos 21,13.21.27.32.38 weist
bei der Aufzählung der Levitenstädte aus, welche unter ihnen «Asylstadt für
den Totschläger (nipn ühfpa TW)» sind, I Chr 6,42.52 tut das Gleiche, allerdings
ohne die Präzisierung «für den Totschlägen). Der scheinbare Quellenreichtum
darf nicht darüber hinwegtäuschen, wie wenig wir über das Funktionieren des

Asyls in Israel wissen — anders als über das in Griechenland, wo verwertbare

Quellen reichlich fliessen.

Höchst wahrscheinlich dienten die Asylorte (Altar, Tempel, Städte) nicht

nur Totschlägern als Zufluchtsort, wie insbesondere einige Psalmstellen

vermuten lassen.14 Allerdings hiesse es Kaffeesatz zu lesen, wollte man bestimmen,

wer alles in den Asylorten um Schutz bat. Nach einer Untersuchung von
Bolkestein nehmen unter den Asylsuchenden in Griechenland der Reihe nach

die folgenden Gruppen die ersten Plätze ein: 1. besiegte Feinde, 2. in

Parteikämpfen Unterlegene, 3. zum Tode Verurteilte.15 Diese Resultate lassen sich

schon deshalb nicht auf Israel übertragen — auch nicht mit vielen Kautelen —,

weil sich dieses politisch, gesellschaftlich und wirtschaftlich doch recht stark

von Griechenland unterschied.

Im Folgenden geht es nicht um das Funktionieren des Asyls und schon

gar nicht um eine Geschichte des Asylwesens, sondern um die theologischen

Vorstellungen, die den Gesetzestexten zugrunde liegen.

3. Geset^esauslegung und -novellierung

Das Deuteronomium legt das Bundesbuch aus, ohne dieses zu abrogieren,
und viele priesterschriftliche Gesetze, insbesondere des sogenannten
«Heiligkeitsgesetzes», verfahren mit dem Deuteronomium gleich wie dieses mit dem

Kommentatoren betrachtet Dt 19 als jüngstes Asylgesetz; s. etwa T. Staubli: Die Bücher
Levitikus. Numeri (NSK.AT 3), Stuttgart 1996, 346, bei der Auslegung von Num 35: «Es

scheint, als hätte der Reformkönig Joschija erstmals die Entwürfe >P<s in die Tat
umzusetzen versucht und die dabei entstandenen Konkretisierungen in sein eigenes Gesetz

einfließen lassen.» Vgl. weiter M. Greenberg: The Biblical Conception of Asylum, JBL
78 (1959) 125-132 (s. etwa 131); B. Kilchör: Mosetora und Jahwetora. Das Verhältnis von
Deuteronomium 12-26 zu Exodus, Levitikus und Numeri (BZAR 21), Wiesbaden 2015,
231-237.

14 Vgl. dazu zuletzt Dietrich: Asyl (Anm. 12), 169-206.

15 H. Bolkestein: Wohltätigkeit und Armenpflege im vorchristlichen Altertum. Ein Beitrag
zum Problem «Moral und Gesellschaft», Utrecht 1939, 243-248. — Grundlegende Untersuchung:

E. Schlesinger: Die griechische Asyüe, Giessen 1933.



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 101

Bundesbuch. Die drei wichtigsten Beispiele: Altargesetz (Ex 20,22-26; Dt 12;

Lev 17,1-9) und Liebesgebot (Ex 23,4£; Dt 22,1-4; Lev 19,17f.) sind je in drei

verschiedenen Fassungen vorhanden, und Festkalender gibt es gleich vier16 (Ex
23,14-19; Dt 16; Lev 23; Ex 34,18-26). Auch Ex 21; Dt 19 sowie Num 35 lassen

sich mit dem Begriff der «Novellierung» angemessen erfassen, wie Ruwe

nachgewiesen hat.17 Er behandelt die einzelnen Asyltexte ungefähr gleich ausführlich,

in den vorliegenden Ausführungen steht Num 35 im Zentrum, und zwar

aus zwei Gründen. In seiner Untersuchung verzichtet Staszak auf eine Analyse

von Num 35. Da nach ihm Dt 19 das wichtigste «Scharnier» zwischen Ex 21

und Jos 20 bildet, dem ältesten und dem jüngsten Asyltext,18 und er nicht alle

Texte gleich ausführlich interpretieren kann, bezieht er Num 35 nur am Rande

in seine Untersuchung ein.19 Hier besteht eine Forschungslücke.
Staszaks Entscheidung hatte vielleicht noch einen tieferen Grund. Bis vor

kurzem fristeten Leviticus und vor allem Numeri in der alttestamentlichen

Forschung ein Mauerblümchendasein; Deuteronomium und deuteronomistische

Schriften zogen über Jahrzehnte deutlich mehr Aufmerksamkeit auf sich. Das

hat sich gründlich und fast schlagartig geändert, wie ein 2008 erschienener

Artikel von Thomas Römer festhält: «De la périphérie au centre. Les livres du

Lévitique et des Nombres dans le débat actuel sur le Pentateuque»20.

Der spezifische Beitrag von Num 35 zur Frage des Asyls und der Asylstädte
erschüesst sich am besten aus einem Vergleich des Kapitels mit den

Parallelbestimmungen von Ex 21 und Dt 19, die hier kurz vorgestellt seien — immer
schon mit Blick auf Num 35.

16 Fünf bei Miteinbezug des Opferkalenders von Num 28f.
17 A. Ruwe: Das Zusammenwirken von «Gerichtsverhandlung», «Blutrache» und «Asyl».

Rechtsgeschichtliche Erwägungen zu den todesrechtsrelevanten Asylbestimmungen im
Hexateuch, ZABR 6 (2000) 190-221(194): «Es wird gezeigt, daß die litaraturgeschichdich
wahrscheinlichste Abfolge dieser Texte als ein fortschreitender Novellierungsprozeß der

Asylbestimmungen zu verstehen ist. Weiterhin wird deutlich gemacht, daß die inhaltlichen
und terminologischen Abweichungen der jüngeren Texte gegenüber den älteren jeweils als

Reaktionen auf strukturelle Probleme der älteren Regelung zu deuten sind.»

18 Staszak: Asylstädte (Anm. 12), 120.

19 Eine indirekte Begründung in Staszak: Asylstädte (Anm. 12), 119f.

20 In T. Römer (Hg.): The books of Leviticus and Numbers (BETL 215), Leuven / Paris /
Dudley 2008, 3-34.



102 Hans-Peter Mathys

4. Die Vorgänger von Num 35

4.1. Ex 21,12-17

12 Wer einen Menschen schlägt, so dass er stirbt, muss getötet werden. 13 ("©Kl) Hat
er ihm aber nicht nachgestellt, sondern hat Gott es seiner Hand zustossen lassen,21 so
will ich dir einen Ort bestimmen, wohin er fliehen kann. 14 Wenn aber (©1) jemand
gegenüber einem andern vorsätzlich handelt und ihn heimtückisch umbringt, sollst du
ihn von meinem Altar wegholen, damit er stirbt. 15 Wer seinen Vater oder seine Mutter

schlägt, muss getötet werden. 16 Wer einen Menschen raubt, ob er ihn verkauft
hat oder ob er sich noch in seiner Hand befindet, muss getötet werden. 17 Wer seinen
Vater oder seine Mutter schmäht, muss getötet werden.

Der Abschnitt ist von V. 13f. abgesehen formal einheitlich: Er enthält eine

Aufzählung todeswürdiger Verbrechen. Auf die Formulierung des Vergehens
mit einem Partizip folgt die Strafbestimmung nOT niO; es handelt sich formal

um eine Mischform zwischen kasuistischem und apodiktischem Recht.22 Die

Vergehen sind wohl ihrer Schwere nach geordnet. Der Homizid, der nicht
näher qualifiziert wird, steht an erster Stelle; auf ihn steht die Todesstrafe, handle

es sich nun um eine absichtliche oder eine fahrlässige Tötung. Die Bestimmung
kommt dem nahe, was in moderner juristischer Terminologie «Erfolgshaftung»
heisst (im Unterschied zur «Verschuldenshaftung»).23 Durch den Homizid
entsteht der Gruppe, welcher der Getötete angehörte, ein Schaden, den es

auszugleichen gilt — entweder indem der Totschläger oder allenfalls ein Glied seiner

Gruppe ums Leben gebracht wird, oder aber durch eine Ersatzzahlung (mehr
dazu weiter unten). Es handelt sich hier um eine archaische Einstellung zum

Totschlag — und gleichzeitig um eine natürliche und also zeitlos gültige. Ex

21 Die vorliegende Stelle und insbesondere das Verb HON spielen bei der Frage nach direkter
und indirekter Verursachung eine Rolle; s. dazu D. Daube: Direct and Indirect Causation
in Biblical Law, VT XI (1961) 263-269. Nach ihm ist die auch von der ZB vertretene
Übersetzung die richtige (265); ohne Belege schreibt er 264f.: «According to Ex. xii 13, full
criminal liability does not arise where <he lie not in wait and God let it happen to his hand).

Perhaps the more prevalent rendering is <and God deliver (the victim) into his hand). Either
interpretation is justifiable.»

22 Zwei Literaturhinweise: M. Noth: Das 2. Buch Mose. Exodus (ATD 5), Göttingen 51973,

145; C. Dohmen: Exodus 19-40 (HThKAT), Freiburg / Basel / Wien 2004, 163. Er
spricht von «Kapitalverbrechen».

23 Die Ausdrücke verwendet prominent E. Otto: Tendenzen der Geschichte des Rechts in
der Hebräischen Bibel, in: ders.: Altorientalische und biblische Rechtsgeschichte. Gesammelte

Studien (BZAR 8), Wiesbaden 2008,1-55 (31£).



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 103

21,12 ist wahrscheinlich die älteste alttestamentliche Bestimmung bezüglich
Homizid. Sie erlebt in Lev 24,17.21, einem der jüngsten pentateuchischen
Gesetze, ein Revival — in Form einer impliziten Korrektur:

Und wenn jemand einen Menschen erschlägt, muss er getötet werden

(nar nia d-jx n?: 's trxi).
Und wer Vieh erschlägt, muss dafür Ersatz leisten. Wer aber einen Menschen

erschlägt, soll getötet werden (nav d"jk naai).

So eng diese Bestimmungen von der Formulierung her auch mit Ex 21,12

übereinstimmen, so deutlich weichen sie davon auch ab: Im Bundesbuch geht
es um den Totschlag eines EPK, hier um den eines DTK (respektive einer

-JX), den Gott bekanntlich in seinem Bild erschaffen hat.24 Aber auch wenn
man nicht so weit geht und in lHX keine Anspielung auf die Gottebenbildlichkeit

des Menschen erblickt: D"1K, respektive QTK weisen gegenüber EPK

einen theologischen Mehrwert auf; vorsichtiger formuliert: DTK ist mehr als KTX.

D"1X heisst der Mensch nämlich vor allem als Geschöpf Gottes.25

Lev 24,21 enthält eine implizite Aussage, die Num 35,31 f. explizit macht:

Für Menschen kann kein Ersatz geleistet werden. Ex 21,12 und Lev 24,17.21

besagen das Gleiche und unterscheiden sich doch toto coelo voneinander:
Jemanden zu töten geht nicht an (Ex 21,12); einen Menschen, also ein Geschöpf
Gottes, zu töten geht nicht an (Lev 24,17.21).

Homizid ist Homizid und gehört mit dem Tode bestraft. Dieser Grundsatz

bleibt im jungen Kapitel Lev 24 so stehen, in Ex 21 wird er in den Versen 13f.

durch die Unterscheidung zwischen absichtlichem und unabsichtlichem

Totschlag und der damit verbundenen Ablösung der Erfolgs- durch die Schuldhaftung

aufgeweicht. Die Sätze enthalten einen Protest gegen die Unbedingtheit

24 Die Gottebenbildlichkeit des Menschen bedeutet eine starke Aufwertung der menschli¬

chen Person und ihres Lebens. Das geht nicht nur aus Gen 9,6 hervor, sondern indirekt
auch aus Num 35,33 und ein Stück weit auch Lev 24,17.21.

25 Vgl. dazu etwa C. Westermann: Art. C7X, THAT I, München / Zürich 21975, 41-57 (44):
«Es wird im AT nicht unterschiedslos überall von adäm gesprochen, wo das Wesen homo
sapiens vorkommt, sondern überwiegend dort, wo dieses Wesen in irgendeiner Weise in
Beziehung auf sein Geschaffensein oder ein besonderes Element seines Geschaffenseins

gesehen wird.» Einen anderen Akzent setzt J. Milgrom: Leviticus 23—27 (AncB 3B), New
York 2001, 2121: «The use of 'âdâm (human being) and especially the seemingly superfluous

kol <any> is deliberate, to include the non-Israelite under Israelite jurisdiction, namely,
the gër.»



104 Hans-Peter Mathys

von V. 12, weshalb in ihnen zuerst vom unabsichtlichen Totschlag die Rede ist.

Ihr Verfasser ringt um die richtige Formulierung;26 ihm stand offensichtlich
noch kein Terminus technicus zur Verfügung. Vom Verb HTi, möglicherweise
einer Nebenform von TIS,27 enthält das Alte Testament gerade noch einen

weiteren Beleg, I Sam 24,12: David beschuldigt Saul, ihm nachzustellen und nach

dem Leben zu trachten.

Ein sprachliches wie inhaldiches Hapaxlegomenon bildet die Formulierung
iTb TX DTb^T (V. 13). Im anschliessenden Vers verschwindet üT'bxn, und

an seine Stelle tritt das göttliche Ich. Der grammatikalisch harte Wechsel von
der 3. zur 1. Person, an dem aber weder LXX noch V Anstoss nahmen,28

erlaubt es, Gott gleichzeitig mit dem «Zufall» zu verbinden wie ihn von diesem

abzuheben.

Den vorsätzlichen Totschlag (Mord) umschreibt V. 14 mit einem Verb (TT)

und einem Nomen (na-]f). Die Lexika schlagen für das Verb so unterschiedliche

Ubersetzungen wie «frevelhaft handeln» (Ges.18) und «sich erhitzen» (KAHAL)
vor. Die alten Versionen helfen auch nicht weiter, und JB wie ZB übersetzen, was

der Sinn erfordert, nämlich «vorsätzlich». no~ll? bezeichnet entweder die Klugheit
(Prov 1,4; 8,5.12) oder deren negative Ausprägung, die Tücke (so noch Jos 9,4).

Wir können abbrechen: Ex 21,13f. führt die Unterscheidung zwischen

unabsichtlichem und absichtlichem Totschlag ein, und zwar aus Protest gegen
die Erfolgs-, die durch eine Verantwortungshaftung abgelöst wird. Wann und

wo dieser Protest erstmals laut wurde, lässt sich nicht mit Bestimmtheit sagen,
auch nicht warum.

Dass es sich bei V. 13f. um einen Einschub in eine formal ansonsten
einheitliche Reihe handelt, bildet fast communis opinio der Forschung.29 Weiter

reicht der Konsens allerdings nicht — und weiter wird auch nicht gefragt. Mit
grosser Wahrscheinlichkeit geht Ex 21,13f. allerdings nicht auf einen Theologen

deuteronomistischer Provenienz zurück, wie das in den beiden Versen

verwendete Vokabular zeigt.

26 Vgl. dazu F. Crüsemann: Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen

Gesetzes, München 21997, 205: «Die verwendeten Formulierungen sind umständlich und

ganz offensichtlich tastend.»

27 So - fragend - Ges.18, KAHAL s.v.

28 àXXà ô Gsoç 7rapsSci)K8v stç ràç ^elpaç aüroü, §»<ru croi tottov; sed Deus ilium tradidit in manu
eius constituant tibi locum

29 Stellvertretend für viele sei genannt: Noth: Exodus (Anm. 22) 145.



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 105

Die Unterscheidung zwischen «beabsichtigt» und «unbeabsichtigt» kommt
auch in anderen Rechtstraditionen zum Tragen — im Falle der hethitischen
Gesetze und des römischen Zwölftafelgesetzes spielt dabei auch die Hand eine

Rolle:

§ 3 B [Wenn] jemand einen freien [Mann] oder eine (freie) Frau schlägt, und er (sie)

(daraufhin) stirbt, (wenn) seine Hand sündigt, bringt er ihn (sie) hin und gibt 2 Personen,

und er späht in sein Haus.30

Si telum manu fugit magis quam iecit31

Diese beiden Texte gehören in zwei unterschiedliche Welten, was zeigt, wie

naheliegend es ist, unbeabsichtigten Totschlag und Hand miteinander in
Verbindung zu setzen.

4.2. Dt 19,1-13

1 Wenn der Herr, dein Gott, die Nationen ausrottet, deren Land der Herr, dein Gott,
dir gibt, und du ihren Besitz übernimmst und dich in ihren Städten und Häusern
niederlässt, 2 dann sollst du dir drei Städte aussondern in deinem Land, das der Herr,
dein Gott, dir gibt, damit du es in Besitz nimmst. 3 Du sollst den Weg abmessen und
das Gebiet deines Landes, das der Herr, dein Gott, dir als Erbbesitz zuweist, in drei
Bezirke teilen, so dass jeder dorthin fliehen kann, der jemanden erschlägt. 4 Und so

soll man es halten mit dem Totschläger, der dorthin flieht und am Leben bleibt: Wenn
einer seinen Nächsten ohne Vorsatz erschlägt, ohne dass er ihm feind war, 5 ("itixi.)

wenn er mit seinem Nächsten in den Wald geht, um Holz zu schlagen, und seine Hand
holt aus mit der Axt, um den Baum zu fällen, und das Eisen fährt vom Stiel und trifft
seinen Nächsten, und dieser stirbt, dann soll er in eine dieser Städte fliehen und am
Leben bleiben, 6 sonst könnte der Bluträcher in der Hitze seines Zorns den Totschläger

verfolgen und ihn einholen, weil der Weg zu weit ist, und ihn erschlagen, obwohl
er nicht des Todes schuldig ist, denn er war dem Opfer nicht feind. 7 Darum gebiete
ich dir: Drei Städte sollst du dir aussondern. 8 Und wenn der Herr, dein Gott, dein
Gebiet erweitert, wie er es deinen Vorfahren geschworen hat, und dir das ganze Land
gibt, das er deinen Vorfahren zu geben verheissen hat, 9 wenn du dieses ganze
Gebot, das ich dir heute gebe, hältst und danach handelst, und den Herrn, deinen Gott,
liebst und allezeit auf seinen Wegen gehst, dann sollst du zu diesen drei Städten noch

30 E. von Schuler: Hethitische Rechtsbücher. Die hethitischen Gesetze, in O. Kaiser u.a.:

Texte aus der Umwelt des Alten Testaments, Bd. I, Gütersloh 1982, 97f. Es gibt weitere

Belege. - S. 98 weist von Schuler in der zu § 3 gehörenden Anmerkung darauf hin, dass

«der Kopf sündigt» den absichtlichen Totschlag bezeichnet.
31 D. Flach: Das Zwölftafelgesetz. Leges XII tabularum (TzF 83), Darmstadt 2004, 134f.



106 Hans-Peter Mathys

drei weitere hinzufügen, 10 damit in deinem Land, das der Herr, dein Gott, dir zum
Erbbesitz gibt, kein unschuldiges Blut vergossen wird und nicht Blutschuld auf dich
kommt. 11 Wenn aber ("Ol) jemand seinem Nächsten feind ist und ihm auflauert, ihn
überfällt und erschlägt und dann in eine dieser Städte flieht, 12 dann sollen die Ältesten

seines Ortes ihn von dort holen lassen und ihn dem Bluträcher übergeben, und er
soll sterben; 13 du sollst kein Mitleid mit ihm kennen und das Blut des Unschuldigen
aus Israel wegschaffen, dann wird es dir gut gehen.

Der Verfasser dieser Bestimmungen kennt Ex 21,12-14 und gibt das auf
überraschende Art und Weise zu verstehen: Die beiden Unterfälle von Homizid,
unbeabsichtigter und beabsichtigter Totschlag, werden in Ex 21,13f. mit "lEiNT,

respektive eingeführt. Das geschieht auch in Dt 19,5.11, mit Sicherheit kein

Zufall.32 Eine grammatikalische Konstruktion besitzt hier also Verweisfunktion.

Der Verfasser von Ex 21,13f. setzt das Asylverfahren als bekannt voraus.

Nur in einem Punkt gewinnt es an Anschaulichkeit. Erweist sich der Schutzsuchende

als schuldig, so soll er vom Altar weggerissen werden (dessen Hörner

er ergriffen hatte, als er im Heiligtum Zuflucht suchte). Das deutlich längere

deuteronomische Gesetz, welches als wichtigste Neuigkeit das Städteasyl

einführt,33 bietet diesbezüglich nicht wesentlich mehr, erweckt aber diesen

Eindruck: Die Ältesten des Ortes, aus dem der Mörder stammt, lassen ihren für

schuldig befundenen Mitbewohner aus der Asylstadt abholen und übergeben
ihn dem Bluträcher. Der Altar von Ex 21,12 verschwindet, und die Ältesten

erscheinen auf der Bühne. Das passt insofern gut, als das Verfahren keinen

sakralen Charakter mehr besitzt. Vielleicht setzt der Verfasser von Dt 19

stillschweigend voraus, dass die Ältesten des Asylortes den eigentlichen Prozess

durchführen.34 Die Heiligtümer verlieren zwar in Dt 19 ihren Status als Asylorte,

dafür gewinnen die Asylstädte an Heiligkeit. Die Israeliten sollen sich Städte

aussondern (", V. 2). Dieses Verb weist eine starke, wenn auch nicht exklusiv

kultische Prägung auf.3'

32 So E. Otto: Deuteronomium 12—34. Erster Teilband: 12,1—23,15 (HThKAT), Freiburg /
Basel/Wien 2016,1523.

33 Ruwe: Zusammenwirken (Anm. 17), 200.

34 So versteht auch Jos 20 dieses Kapitel; s. dazu unten S. 123.

35 Vgl. dazu B. Otzen: Art. b~a, ThWAT I, Stuttgart / Berlin / Köln / Mainz 1973, 518-520

(519). Er versteht die Verwendung dieses Verbes als Hinweis darauf, woher das Asyl
ursprünglich stammt: «Obwohl Deut den sakralen Charakter der Institution abstreift, läßt die

Wortwahl ahnen, wo sie ihren Ursprung hat.»



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 107

Die Asylgesetzgebung von Dt 19 ist etwas weniger nüchtern und lapidar
als die des Bundesbuches. Das Bundesbuch bietet BT« H3Q (Ex 21,12), das

Deuteronomium ininülN HS1. (Dt 19,4) sowie DgJ TCrn (Dt 19,6.11). in kann

affektiv stärker aufgeladen sein als BTN. Mit Sicherheit enthält aber t?33 einen

theologischen Mehrwert, auch wenn sich dieser nicht exakt beziffern lässt; das

Nomen dient als implizite Begründung des Tötungsverbotes: Beim Opfer des

Totschlags handelt es sich um ein (lebendes) Wesen (2733).

Weiter führt Dt 19 das Blut in die Asylgesetzgebung ein, und zwar gleich
in vier Wendungen: Bluträcher (D^n bxà, V. 6.12), unschuldiges Blut (1p3 ü^j,

V. 10), Blut des Unschuldigen (1p3n"D1, V. 13) und Blutschuld (1prJ, V. 10) (s.

dazu unter 5).

Die Gesetze im Buche Deuteronomium sind allgemein stark durch

«predigtartige» Elemente aufgeweicht. Auch in Dt 19 nimmt die Paränese viel Platz

ein, ein gutes Drittel des Kapitels, verteilt auf drei verschiedene Stellen (V.

1 [f.].8-10.13). Ihr Inhalt in Stichwörtern Ausrottung der Nationen, Gabe des

(ganzen) Landes (wie den Vorfahren zugesagt), dessen Erweiterung (vgl. Dt
12,20); Niederlassung in Städten und Häusern (vgl. Dt 6,10f.; 9,If.; 13,13);

Gebotsbefolgung, Liebe Gottes, Gehen auf seinen Wegen, Wohlergehen des

Gesetzesadressaten. Zwischen den Asylbestimmungen und der Paränese besteht

kein enger inhaltlicher Zusammenhang.
Zwei Punkte in der Gesetzesrahmung verdienen Beachtung: 1. Das Gesetz

verbindet die Einrichtung der Asylstädte mit einer präzisen historischen
Situation, nämlich der eben vollzogenen Landnahme. Gleich im Anschluss daran

gilt es, die Asylstädte einzurichten; das Institut besitzt also eine gewisse
Dringlichkeit. 2. Es handelt sich bei ihm um eine segensreiche Einrichtung. Anders

würden den Israeliten nicht drei zusätzliche Asylstädte für den Fall versprochen,

dass sie die Tora befolgen.
Die Unterscheidung zwischen absichtlichem und unabsichtlichem

Totschlag erfolgt in typisch deuteronomischer Weise, relativ ausführlich und durch
eine Geschichte, etwa so, wie dies bei der Vergewaltigung einer Jungfrau (Dt
22,23-29) oder dem renitenten Sohn (Dt 21,18-21) geschieht. Anders als in diesen

beiden Fällen liegt in Kap. 19 allerdings eine Beispielerzählung vor, an

deren Stelle auch eine andere stehen könnte. Freilich fällt es schwer, eine bessere

zu finden, was für ihre Qualität spricht.
Wie der unabsichtliche wird auch der absichtliche Totschlag als Abfolge

einzelner Handlungen dargestellt: auflauern, im Hinterhalt liegen (3~N) — auf-



108 Hans-Peter Mathys

stehen gegen (bv Dip) — totschlagen (EEj rD3). Das erste Verb ist vor allem

in kriegerischem Kontext belegt, gelegentlich auch im Zusammenhang mit
Privatfehden,36 das zweite unter anderem da, wo es um Feindschaft geht.37 Im
Unterschied zum unbeabsichtigten Totschlag wird der Mord nicht durch ein

Beispiel veranschaulicht. Ein solches erübrigt sich auch, da V. 11 zwar allgemein

gehalten ist, aber gleichzeitig anschaulich wirkt. Um keinen Zweifel daran

aufkommen zu lassen, dass es sich beim Homizid um Mord handelt, weist

der Gesetzgeber eingangs darauf hin, dass der Mörder sein Opfer hasst. N3S2

bezeichnet dabei neben der inneren Einstellung auch die Taten, die sich aus

dieser ergeben (vgl. etwa Dt 9,28); demnach ist es möglich, dass es im Vorfeld
des Mordes bereits zu verbalen oder physischen Auseinandersetzungen kam.

Dem K3S beim Mord entspricht beim nicht vorsätzlichen Totschlag das

Gegenteil — N3É? Kb — sowie n?b",!rp3. ZB und JB übersetzen diesen Ausdruck mit
«ohne Vorsatz».38'

5. Num 35,9-34

Num 35 handelt so ausführlich wie kein anderer Text vom Asyl. Boling
bezeichnet ihn gar als «epic narrative»39, wobei das «narrative» allerdings nicht

passt. Das Kapitel regelt nacheinander die Zuweisung von Wohnorten an die

Leviten und die Einrichtung von Asylstädten, wobei letztere sechs allesamt

auch zu den Levitenstädten gehören.
Das Gesetz betreff "Hü wird wie in Dt 19 historisch genau situiert

und damit als wichtig qualifiziert (Num 35,10):

Rede zu den Israeliten ...: Wenn ihr über den Jordan in das Land Kanaan zieht

36 Belege: Jos 8,4; Ri 9,25.32.34.43; 16,2; 21,20; I Sam 15,5; II Chr 20,22 (im weitesten Sinne

kriegerische Auseinandersetzungen); Mi 7,2; Ps 10,9; 59,4; Prov 1,11.18; 7,12; 12,6; 23,28;

24,15; Hi 31,9; Thr 3,10; 4,19 («persönliche» Feinde).
37 An einigen Stellen geht bil Dip der Tötung direkt voraus; am aufschlussreichsten ist Dt

22,26: «Denn in diesem Fall ist es so, wie wenn einer seinen Nächsten überfällt und

totschlägt (ntn -npn p irp-ll insrbg üb# Dip) -«ftp '?).» Mit anderen zusammen schlägt
H. Gunkel: Genesis, Göttingen 81969, 44, vor, mit Peschitta und Vulgata in Gen 4,8 5l) zu
lesen. Allerdings ist an einigen Stellen gleichbedeutend mit bll.

38 Die Verbindung SJT auch im Zusammenhang mit kultischen Vergehen: Lev 5,17f. -
E.A. Knauf: Josua (ZBK 6), Zürich 2008, 171 bemerkt zu diesem Ausdruck: «(unwissentlich)

ist strenger als unser <unwillentlich»>.

39 R.G. Boling: Joshua. A New Translation with Notes and Commentary (AncB 6), Garden

City 1982, 473.



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 109

Vergleichbare Gesetzeseinleitungen enthält das Buch Numeri auch anderswo,

nämlich Num 15,2.18 (Opfer, vgl. weiter Num 33,51; 34,2).

Als erster und zugleich einziger Gesetzestext verwendet Num 35 den

Terminus technicus tûbpp. Möglicherweise hat ihn der Verfasser des Abschnitts
selbst geprägt. Er erscheint neben Num 35 noch Jos 20f. und I Chr 6 sowie

in Qumran (4Q251,3,1 DJD 35,31),40 also in jüngeren Texten. Das heisst:

Dem Verfasser von Num 35 liegt an begrifflicher Präzision, der Ausdruck Dipp
reichte ihm nicht oder erinnerte ihn vielleicht zu stark an Dt 12, wo das Lexem
die Stätte bezeichnet, die der Herr als seine Wohnung erwählen wird. Er hätte

auch auf andere Begriffe zurückgreifen können: Cibpp, flipp und vor allem OPp.

Aber offensichtlich legte er Wert auf einen Ausdruck, gewissermassen einen

Terminus technicus, der nur im Zusammenhang mit Asylstädten verwendet

wird. Idiosynkratisch ist auch das Verb, mit welchem die Wahl / Bestimmung
der Asylstädte umschrieben wird: nicht 7113 wie in Dt 19 und eigentlich erwartet,

sondern mp I Hifil (V. 11, in dieser Bedeutung nur hier).

In Ex 19,12-14 folgt auf den allgemeinen Grundsatz «Wer tötet, muss
getötet werden» der Einspruch «Das gilt aber nicht für unbeabsichtigten
Totschlag», und erst dann kommt die Rede wieder auf den Mord. Dt 19 handelt
nacheinander den unbeabsichtigten und den beabsichtigten Totschlag ab. Num
35 hält sich weder an die Dreiteilung von Ex 21 noch an die Reihenfolge von
Dt 19. Das Kapitel beinhaltet umfangreiche Ausführungen über den Mord,
gefolgt von nur halb so langen über den unbeabsichtigten Totschlag. Allein
diese Abfolge und dieses Verhältnis sprechen Bände.

Zum Mord (Num 35,16-21):

16 Schlägt er ihn aber mit einem eisernen Gerät (bî73 1b?P), und er stirbt, so ist er
ein Mörder. Der Mörder muss getötet werden. 17 Schlägt er ihn mit einem Stein in
der Hand (~P J3K3), durch den einer getötet werden kann, und er stirbt, so ist er ein
Mörder. Der Mörder muss getötet werden. 18 Oder schlägt er ihn mit einem hölzernen

Gegenstand in der Hand (T"f? 1b??), durch den einer getötet werden kann, und

er stirbt, so ist er ein Mörder. Der Mörder muss getötet werden. 19 Der Bluträcher
soll den Mörder töten. Wenn er ihn antrifft, soll er ihn töten. 20 Versetzt er ihm aus

Hass (ntjpfep) einen Stoss oder wirft er in heimtückischer Absicht (!T733) etwas nach

ihm, und er stirbt, 21 oder schlägt er ihn in Feindschaft (il3rK3) mit seiner Hand, und

40 Er taucht sowohl für sich (läbpO, Num 35,12.15; Jos 20,3), für eine einzelne (tobpl? TS,
Num 35,25-28.32) oder für alle Asylstädte (ßbpBil TS, Num 35,6.11.13.14; Jos 20,2; I Chr

6,42.52) auf, weiter in der Verbindung ßbpO nglil TS (Jos 21,13.21.27.32.38).



110 Hans-Peter Mathys

er stirbt, dann muss der, der geschlagen hat, getötet werden, er ist ein Mörder. Der
Bluträcher soll den Mörder töten, wenn er ihn antrifft.

So detailliert und präzise wie sonst nirgends im Alten Testament wird hier

definiert, was Mord ist. Dies geschieht in zwei Abschnitten. Im ersten geht es

um (die) drei Tatwaffen,41 mit denen der Schlag erfolgt (nr>j), im zweiten um
drei verschiedene (innere) Einstellungen, die zu (unterschiedlichen) Angriffen
mit tödlicher Wirkung führen: einen Stoss versetzen, mit etwas werfen, mit der

Hand schlagen.

Streng genommen enthalten V. 16-18 allerdings nur eine Aufzählung der

Materialien, aus denen sich Waffen herstellen lassen. Steine brauchen keine

Bearbeitung, um als Tatwaffen dienen zu können; deshalb entstehen aus ihnen
auch keine «Geräte» (,!?3), anders als bei Eisen und Holz. Der Verfasser der

Vorschrift geht wohl davon aus, dass sich jedes eiserne Gerät — spontan denkt

man an Schwerter — als Waffe eignet, dies aber für Steine, respektive hölzerne

Gegenstände nicht zutrifft. Anders erklärte sich nur schwer, warum bei diesen

die Einschränkung steht: «durch den einer getötet werden kann». Alle drei

Waffen führt der Mörder mit der Hand, aber 1) J3N und T~fT steht blosses

bn? gegenüber. Geht es um Steine und Holzgegenstände, die in die Hände

passen — im Unterschied zu solchen, auf die das nicht zutrifft?42 Dann würde

bei eisernen Geräten vorausgesetzt, dass sie dies auf jeden Fall tun.
Zur zweiten Dreiergruppe: Die Motive, die jemanden zum Mörder werden

lassen, sind der Reihe nach Hass (nxjp'), Nachstellung (rPTS) und feindliche

Gesinnung (n3,X). Den Hass übernimmt der Verfasser von Num 35 aus Dt
19,4.11, die Nachstellung aus Ex 21,13 (dort das Verb n~3): Letzteres ist
neben Ex 21,13 nur noch I Sam 24,12 belegt, und das davon abgeleitete Nomen

H'lp kommt nur Num 35,20.22 vor. Der Verfasser von Num 35 verweist also

mithilfe zweier Nomina auf Ex 21 und Dt 19 zurück. Er wendet also ein
ähnliches Verfahren an, wie es Otto für das letztgenannte Kapitel gegenüber Ex
21 nachgewiesen hat ("ipxi / "DT); damit meldet er ebenfalls den Anspruch

an, seine «Vorgänger» nicht abrogieren zu wollen. Mit dem Nomen rn1*!, das

41 Dt 19 kennt nur eine Tatwaffe (bei unbeabsichtigtem Totschlag), nämlich die Axt. Die

Bestimmung von Ex 21,12-14 erwähnt keine, dafür finden sich im daran anschliessenden

Abschnitt über Körperverletzung gleich drei, mit denen geschlagen wird, nämlich Stein,
Faust (V- 18) und Stock (V. 20).

42 So Targum Onkelos und Raschi.



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 111

sich nicht in seinen Vorlagen fand, setzt der Text einen eigenen Akzent. Es

bezeichnet eine grundsätzliche Feindschaft, wie sie zwischen der Schlange und

Eva besteht (Gen 3,15), und die nicht wie Hass einfach wieder verschwindet.43

Im Unterschied zu Ex 21 und Dt 19 trennt Num 35 durchgehend zwischen

Tatmotiven und Handlungen und bezieht sie gleichzeitig aufeinander. Auch
hier zeigt sich das Bemühen um eine systematische Erfassung und Durchdringung

des Homizids.

Zu den Mordhandlungen: Was das Verb rpn betrifft, das nur in V. 20.22 in

gesetzlichem Kontext vorkommt, genügt der Verweis auf die deutsche

Übersetzung «wegstossen». Das zweite Verb, ~pv, hat in V. 20 kein Objekt,44 in
V. 22 lautet dieses 'bs'bs. Der Gesetzgeber formuliert allgemein und umfassend

zugleich; das betrifft Verb wie Objekt. Zu H3j, schlagen: Schon Ex 21,12

lässt sich dahingehend verstehen, dass der Totschläger sein Opfer durch einen

Faustschlag umbringt, also mit der blossen Hand als Waffe. Explizit formuliert

allerdings erst der Verfasser von Num 35 diese Möglichkeit als solche, darin

seinem Bestreben nach Vollständigkeit treubleibend.

Zum unbeabsichtigten Totschlag (V. 22£):

22 Versetzt er ihm aber unversehens (J?nS3) einen Stoss, nicht aus Feindschaft
(rÇTX'xbs), oder wirft er einen Gegenstand auf ihn ohne heimtückische Absicht
(rP"!3 xb?) 23 oder lässt er, ohne es zu sehen (niX"| xbs), einen Stein, durch den einer

getötet werden kann, auf ihn fallen, und er stirbt, obgleich er nicht sein Feind war und
ihm nicht übel wollte (inj?-! jjQO xb] ib ntix'xb Kirn)

Anders als seine Vorgänger in Ex 21 und Dt 19 umschreibt der Verfasser dieser

Sätze den unbeabsichtigten Totschlag zum Teil mit dem gleichen Vokabular

wie den Mord. Aus Num 35,16-21 übernimmt er die Verben und "|bt7

sowie die Nomen HH? und n:PX; dagegen lässt er 1T3 rD3 sowie weg. Neu
ist die Fallbeschreibung «oder lässt er, ohne es zu sehen, einen Stein, durch

den einer getötet werden kann, auf ihn fallen». Wie in V. 17 («schlägt er ihn
mit einem Stein in der Hand, durch den einer getötet werden kann») dient ein

43 Vgl. dazu Westermann: Genesis. Kapitel 1—11 (Anm. 8) 353, der von Ez 25,15; 35,5 ausge¬
hend meint: An diesen «beiden Stellen bei Ez ist das Wort ähnlich gebraucht: Feindschaft

von alters her oder alte Feindschaft. Es ist also das Phänomen gemeint, daß Feindschaft
nicht nur in einer begrenzten Situation, sondern zu einem bestehenden Zustand wird,
etwas wie eine Institution.»

44 Die LXX liest wie V. 22.



112 Hans-Peter Mathys

Stein als Tatwerkzeug. Dessen «Sonderbehandlung» erklärt sich vielleicht
damit, dass es mit Steinen eher zu einem unbeabsichtigten Totschlag kommen
konnte als mit einem eisernen oder hölzernen Gegenstand. Man denke etwa

an einen Fels, den man mit einem unglücklichen Fusstritt von seiner Unterlage
löst und der beim Flerunterrollen den Schädel eines Mannes zertrümmert, der

seinen Weg kreuzt. Auch bei Bauarbeiten kann es zu einem unbeabsichtigten

Totschlag mit einem Stein kommen. Dies sind kaum gekünsteltere Szenarien

als das des Beiles, dessen Blatt sich von seinem Stiele löst. Dieses Beispiel
hätte der Verfasser von Num 35 allerdings nicht verwenden können, denn

so wichtig ihm auch ist, an vorliegende Texte anzuknüpfen, so liegt ihm auch

daran, tatsächlich weiter^uschreibetr, auch übernimmt er keine längeren Passagen

aus seinen Vorlagen.
Durch viele Kautelen will der Gesetzgeber sicherstellen, dass tatsächlich ein

Fall von unbeabsichtigtem Totschlag und nicht Mord vorliegt: Zu den bereits

aufgeführten kommen die folgenden hinzu: i?n?3, niX"] xbs, ib StiX'xb Xin]
ins"! tffj?3ö xb], Zwar entfällt HN3Ç3, aber dafür gibt 3""iX seinen Einstand.

Von den neuen Näherbestimmungen am bemerkenswertesten ist 3)ix~xb Kirn

ins-] D|?30 xb] ib. Sie findet sich fast wörtlich gleich in der Rede, mit der sich

Abigail bei David einschmeichelt (I Sam 25,26):

Nun sollen deine Feinde und die meinem Herrn Böses wollen wie Nabal werden

(nin pfix'bx ,çj??rprn ^prpx b3:3 rir rm?]).

«Böses wollen» bedeutet soviel wie «nach dem Leben trachten», wie einige Stellen

aus Jeremia deutlich machen, an denen 3)iX und 0p3 parallel zueinander

stehen und in denen es um eine Tötungsabsicht geht.45

Die Einschränkung niX"] xb? versteht sich von selbst, nicht dagegen UH33.46

45 Jer 19,7.9; 21,7; 34,20; 49,37; daneben gibt es im Jeremiabuch, aber auch in den individu¬

ellen Klageliedern, fast dreissig Belege der Verbindung ÖS3 Bp3 in der Bedeutung «nach

dem Leben trachten»; vgl. dazu S. Wagner: Art. Dpa, ThWAT I, Stuttgart / Berlin / Köln

/ Mainz 1973, 754-769 (759£).
46 Dazu ausführlich: M.M. Braveman: The Onomatopoetic Origin of Some Terms for The

Concept «Sudden», in ders.: Studies in Semitic Philology (Studies in Semitic Languages
and Linguistics VI), Leiden 1977, 483-490. Vereinfacht ausgedrückt hängen nach ihm
DÇD und Dxns mit Akkadisch inapitti, inapitêma und pittimma und vielen anderen semitischen

Wurzeln zusammen. «[W]e see in all these verbs cognates of the Hebrew and Akkadian

root pt pt ', which is in our opinion a spontaneous (elementary) linguistic creation, in
other words: an <expressive> term: pat (or bad), imitative of a stroke or blow, and used as an



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 113

In den Wörterbüchern finden sich für diese Vokabel die Einträge «augenblicklich,

im Nu» (KAHAL), «augenblicklich, plötzlich» (Ges.18), in Übersetzungen

Wiedergaben wie «unversehens» (ZB), «aus Unachtsamkeit» QB). Von den

Wörterbüchern zu den Bibelübersetzungen führt die Umschreibung: «Es ging
so schnell, dass man es praktisch nicht merkte».

Ein letzter Punkt: Handlung und Motiv sind zwar jeweils aufeinander

bezogen, gehören aber nicht untrennbar zueinander: Man kann aus Feindschaft

schlagen (V. 21), aber auch stossen (V. 22). «variatio delectat» allein erklärt diesen

Tatbestand nicht. Es sollen vielmehr möglichst viele der Möglichkeiten er-
fasst werden, wie es zu einem Mord oder unbeabsichtigten Totschlag kommen
kann.

Eigentlich versteht es sich von selbst, dass die Bestimmungen von Num
35 zu befolgen sind. Aber das reicht dem Gesetzgeber nicht: Er erwartet, dass

genau nach diesen Bestimmungen vorgegangen wird (V. 24: nVNil Q1C?SEii2n bs)

— also nicht nach anderen, welche die gleiche Materie regeln!47 Das heisst: Die
Gesetzesnovelle von Num 35 tritt mit einem starken Autoritätsanspruch auf.

Sie will zwar die Parallelen aus Bundesbuch und Deuteronomium nicht ersetzen,

beharrt aber auf der Richtigkeit und Wichtigkeit der eigenen Auslegung.
Ein leichtes Konkurrenzbewusstsein ist in diesem Verse nicht zu überhören.

Zu den Verantwortlichkeiten im Asylverfahren: Ex 21 schweigt sich diesbezüglich

aus.48 Dt 19 regelt nur den letzten Akt, und zwar für den Fall, dass es

sich beim Schutzsuchenden um einen Mörder handelt. Ist seine Schuld erwiesen,

holen ihn die Ältesten aus dem Orte, aus dem er stammt, ab und liefern
ihn dem Bluträcher aus. Es handelt sich also um ein rein ziviles Verfahren. Als

Leser stellt man auch Vermutungen an: Wenn schon bei seinem letzten Akt

(expression) of the psychic affect caused in the speaking individual by certain phenomena.»
(484) Nach ihm können auch Hebr. nns, Akkad.perä und Amb.fataha, öffnen «be accompanied

by the aspect of (suddenness)» (490).
47 J. Milgrom: Numbers (The JPS Torah Commentary), Philadelphia / New York 1990, 293,

übersetzt ohne Begründung mit ((in such cases», schlägt aber 294 als Alternativwiedergabe
«according to these rules» vor (V. 16-23). B.A. Levine: Numbers 21-36. A New Translation
and Commentary (AncB 4A), New York 2000, 557, verweist auf Ex 21,1 («Und dies sind

die Rechtssatzungen [rtpstfaij], die du ihnen vorlegen sollst.») Hier handelt es sich

allerdings um etwas anderes als in Num 35,24, nämlich um eine Uberschrift.
48 Gelegentlich wird die Vermutung geäussert, die Gemeinde sei dafür zuständig gewesen: B.

Baentsch: Exodus-Leviticus-Numeri (HK 1/2), Göttingen 1903, 693f. Was genau versteht

er unter «Gemeinde»?



114 Hans-Peter Mathys

Älteste mitwirkten, so könnte die eigentliche Gerichtsverhandlung in der Hand
der Ältesten der Asylstadt gelegen haben, in welcher der nah Zuflucht suchte.

In Num 35 trägt die Gemeinde (rra) die Verantwortung für das — blass

bleibende — Verfahren. Damit ist «fast ausschließlich die religiös bestimmte

Gemeinde»49 gemeint, und zwar die Gesamt^.meinde. Daraus schüesst Ruwe50,

das Gerichtsverfahren sei wieder zentralisiert worden. Eine Verlegenheitsauskunft

bildet die Vermutung, ein bestimmtes Organ der rn» habe diese beim

Verfahren repräsentiert.51 Solche Gemeindeorgane gibt es, nämlich Fürsten (in

Ubersetzungen häufig auch mit «Vorsteher» und «Oberste» wiedergegeben)
und Älteste.52 Sie brauchen jedoch nicht in Aktion zu treten, da nicht das

Asylverfahren im Fokus des Kapitels steht.53

Zur Qualifizierung des Homizids: Das Bundesbuch kommt ohne eine Wertung

aus, auch Dt 19 bietet keine explizite. Einer solchen kommen allerdings
die Ausdrücke «unschuldiges Blut» (V. 10), «Blut des Unschuldigen» (V. 13) und

vor allem «Blutschuld» (V. 10) nahe.54 In Num 35,33 nun wird das Blut zum
zentralen theologischen Begriff:

denn das Blut (ürin) entweiht das Land, und dem Land kann keine Sühne erwirkt werden

für das Blut (C"lb), das darin vergossen wurde, ausser durch das Blut (D"13) dessen,

der es vergossen hat.

49 G. Sauer, Art. Ii", THAT 1, München / Zürich 21975, 742-746 (745).
50 Ruwe: Zusammenwirken (Anm. 17), 215.

51 Levine: Numbers 21-36 (Anm. 47), 555: «But, like many social and political terms of re¬

ference, Hebrew 'êdâh may also refer to an assembly representing or acting on behalf of
the community, and this is the proper sense here.» Vgl. weiter H. Seebass: Numeri. 3.

Teilband Numeri 22,2 - 36,13 (BKAT IV/3), Neukirchen-Vlyun 2007, 442: «Gegenüber Dtn
19,4—7.11 f. ist hier neu, daß die Gesamtgemeinde Israels (durch geeignete Organe) für das

Urteil zuständig sein sollte, während Dtn *19 nicht regelte, wer das Urteil zu fällen hatte.»

52 Es sei je ein Beispiel genannt: rnçn 1K,t?r!?3 (Ex 16,22); rnjjn 'jpj (Ri 21,16). - Vgl. unten
den Exkurs zu Jos 20.

53 So mit Seebass: Numeri. 3. Teilband (Anm. 51), 444: «Die Tradition interessiert sich weder

dafür, wie die Gemeinde ihre für ein Urteil kompetente Vertretung organisierte, noch für
den Ort der Verhandlung - außer darauf, daß dieser nicht in der Asylstadt stattfinden sollte.

Unsere Gesetzgebung interessiert sich für die Prinzipien eines solchen Verfahrens,
nicht für ihre Konkretion.»

54 Vgl. dazu H. Christ: Blutvergiessen im Alten Testament. Der gewaltsame Tod des Men¬

schen untersucht am hebräischen Wort dam (Theologische Dissertationen XII), Basel

1977 (Die Auslegung der einzelnen Stellen kann über das Bibelstellenregister erschlossen

werden).



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 115

Dieser theologisch hochbefrachtete Vers stellt eine Verbindung zwischen

vergossenem Blut und Land her. Nirgends sonst geschieht dies mit soviel Nachdruck

und auf so grundsätzliche Art und Weise. Kurz formuliert: Blut,
allerdings nur schuldhaft vergossenes, entweiht das Land.55 Im Hebräischen steht

hier nicht sondern «pn, das auch an andern Stellen fix als grammatikalisches

oder logisches Objekt bei sich führt (s. Anm. 63). Die y*]X wird nicht

nur durch Homizid, sondern auch durch Hurerei entweiht («pn, Jer 3,1.2.9).

Homizid und Hurerei werden dadurch zu verwandten Verbrechen.

Num 35,33 bezieht sich auf Gen 9,6 zurück:

Wer das Blut eines Menschen vergiesst, dessen Blut wird (soll) durch Menschen (0*1X2)

vergossen werden. Denn als Bild Gottes hat er den Menschen gemacht.

Andere Ubersetzungen rechnen mit einem 3 pretii (ZB).56 Welche der beiden

Wiedergaben auch das Richtige trifft: Die Auslegung der Stelle in Num 35,33

versteht Gen 9,6 nicht im Sinne der ZB — oder macht aus dem 3 pretii ein 3

instrumenti.
Der chiastisch aufgebaute, aus zwei Dreiern bestehende Satz von Gen 9,6

wirkt zugleich feierlich und eingängig. Allerdings erlaubt diese Charakterisierung

kein Urteil darüber, ob er (sehr) alt ist oder im Gegenteil jung. Die
Forschung schwankt auch in der Frage, wo sein Sitz im Leben liegt. Rechtsspruch
— zugespitzt und konkretisiert: apodiktischer Rechtssatz — ist die am häufigsten

gegebene Antwort, gefolgt von der, in Gen 9,6 liege ein Sprichwort vor. Eine

Aussenseiterposition bildet die Auskunft, es handle sich bei diesem Satz um
eine prophetische Mahnung.57 Man darf in ihm schwerlich den Beleg dafür

erblicken, dass Gott die ihm zukommende Strafgewalt in menschliche Hände

gelegt habe,58 wodurch er eine partikulare Färbung erhielte; er hat aber «einen

55 Vgl. dazu Christ: Blutvergiessen (Anm. 54), 84: «In Num 35,33(bis) schändet das Blut das

Land, aber nur das mörderische, nicht das zur Vergeltung vergossene. Der Gedanke einer
(mechanischem Befleckung der Erde durch vergossenes Blut liegt also nicht vor.»

56 «dessen Blut soll für den Wert des getöteten Menschen (07X3) vergossen werden»; promi¬
nent vertreten wird diese Übersetzung von E. Jenni: Die hebräischen Präpositionen. Band
1 : Die Präposition Beth, Stuttgart / Berlin / Köln 1992, 154 (mit Anm. 260) mit Verweis
auf Ernst, Brockelmann und insbesondere II Sam 3,27. Das 3 in Num 35,33 versteht er als

2 instrumenti (S. 135).
57 Bibliographische Angaben zu den verschiedenen Positionen bei Westermann: Genesis.

Kapitel 1-11 (Anm. 8), 625f.
58 F. Delitzsch: Neuer Commentar über die Genesis, Leipzig 1887, 189: «Es sind das die ers-



116 Hans-Peter Mathys

ausgesprochen universalen Klang»59. Den besitzt er auch in Num 35 (mehr
dazu weiter unten).

An gleich zwei Stellen in Num 35 wird der Getötete als ©S3 bezeichnet (V.

15.30). Das bildet gegenüber den älteren Asylbestimmungen ein Novum.
Vielleicht führt der Verfasser von Num 35 den Ausdruck deshalb in den Text ein,

weil er auf Lev 17,11 (vgl. V. 14; Dt 12,23) verweisen will, wo das Verbot des

Blutgenusses (V. 10, vgl. V. 14) wie folgt begründet wird:

Denn das Leben des Fleisches ist das/im Blut (Xin 013 7É>2n trs: 'S).

Dieser Satz, dessen genaue Bedeutung unklar ist und dessen Gewicht wohl
eher über- als unterschätzt worden ist,60 beruhte ursprünglich auf konkreter

Beobachtung: Wenn ein (geschlachtetes) Tier oder ein Mensch ihr Blut verlieren,

hauchen sie damit gleichzeitig ihr Leben aus. Da dieses dem Menschen von
Gott gegeben ist, bedeutet jeder Homizid einen Eingriff in die Eigentumsrechte

Gottes. Und daraus folgt: «Auch ein nicht durch Blutschuld betroffener
Täter galt hier als durch Tötung belastet.»61 Unter anderem David meint, damit
lasse sich auch der Aufenthalt des Totschlägers in der Asylstadt erklären:

«Damit musste sich wohl die Auffassung Bahn brechen, dass der Aufenthalt in der

Asylstadt nicht allein dazu diente, um den Täter vor dem Bluträcher zu schützen,
vielmehr auch eine Strafe für das fahrlässige Vergehen selbst darstelle. Und in welch
starkem Masse diese Uberzeugung durchgedrungen ist, beweist vs. 32, wonach es

verboten ist, Lösegeld dafür anzunehmen, dass der Täter vor dem Tode des

Hohenpriesters die Stadt verlassen dürfte.»62

ten Lineamente zur Einsetzung der Obrigkeit als der Vollstreckerin der Forderungen der
sittlichen Weltordnung und also Stellvertreterin Gottes»; A. Dillmann: Die Genesis (KEH
11), Leipzig 61892, 154: «[es] wird nur der Grundsatz aufgestellt, dass durch die Menschen
die Vergeltung geschehen soll, die Art u. Weise derselben aber der weiteren geselligen u.

Staad. Entwicklung überlassen.»

59 Westermann: Genesis. Kapitel 1-11 (Anm. 8), 627.

60 Nach E. Gerstenberger: Das 3. Buch Mose. Leviticus (ATD 6), Göttingen 1993, 220,

liegen in den V 11.14 Spitzenaussagen vor: «Das alles sind theologische Aussagen von
ungewöhnlicher Dichte, Reflektiertheit und Eindringlichkeit. Selten werden heilige Dinge im
AT so bewußt interpretiert.» Vgl. damit K. Elliger: Leviticus (HAT 1/4), Tübingen 1966,
228: «es leidet keinen Zweifel, daß eine animistisch-totemistische Anschauung zugrundeliegt

und der Brauch der Furcht entsprungen ist, sich eine fremde Seele zu inkorporieren.»
61 Seebass: Numeri. 3. Teilband (Anm. 51), 444.

62 M. David: Die Bestimmungen über die Asylstädte in Josua xx. Ein Beitrag zur Geschichte
des biblischen Asylrechts (OTS IX), Leiden 1951, 30-48 (45).



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 117

Als ob der Homizid noch nicht genügend perhorresziert wäre, zeigt der
Verfasser weiter auf, dass Blutvergiessen auch das Land in Mideidenschaft zieht

(V. 33)63:

Und ihr dürft das Land (fpxmnx), in dem ihr seid, nicht entweihen, denn das Blut
entweiht das Land (ypxrrnx), und dem Land (fixbl) kann keine Sühne erwirkt werden

für das Blut, das darin vergossen wurde, ausser durch das Blut dessen, der es

vergossen hat.

Land und vergossenes Blut bringt man eher als mit Num 35 mit Gen 4,10 in

Verbindung:

Horch, das Blut deines Bruders schreit (npip) zu mir vom Ackerboden.

Wie das Verb pl?2564 zeigt, wird die Ermordung Abels juridisch und nicht
kultisch beurteilt. Von daher stehen andere Stellen, an denen das Land als eine

lebendige Grösse erscheint, Num 35 näher, so z.B. Lev 18,25 (vgl. V. 28; 20,22):

So ist das Land unrein geworden (]HXn xapni), und ich habe seine Schuld heimgesucht

an ihm, und das Land hat seine Bewohner ausgespien.

Wie stark das Land personal gefasst wird, geht auch daraus hervor, dass es die

Sabbate befolgen muss, respektive diese in der Vergangenheit nicht befolgen
konnte (Lev 25,2.5; 26,34f.).

Eigentlich könnte es in Num 35 mit dem Hinweis auf die Verunreinigung
des Landes sein Bewenden haben. Aber dabei bleibt es nicht. Das Verbot, das

Land zu verunreinigen, erhält in V. 34 eine ausführliche Begründung:

So sollst du das Land nicht verunreinigen, in dem ihr wohnt, in dessen Mitte ich
wohne, denn ich, der Herr, wohne mitten unter den Israeliten ("lÖX na DpET Drix "Px
: rx-p- -p pin? pr rnrr; px: p ppirp pr pK).

63 In einer Mehrzahl der Belege ist das Verb «pn mit dem Nomen fix verbunden: Jes 24,5;

Jer 3,1.2.9; Ps 106,38. Letztere Stelle ist besonders interessant: «und vergossen unschuldiges

Blut, das Blut ihrer Söhne und Töchter, die sie den Götzen Kanaans opferten. So

wurde durch Blutschuld das Land entweiht (jms ,asgl? -çx oryriptf onua-na 'pj d-j ids??»]

D'ana pxn ijnrn)».
64 S. dazu J.A. Soggin: Das Buch Genesis, Darmstadt 1997, 97: «Der Schrei des Blutes deines

Bruders klagt vom Ackerboden dich an vor mir!»; 102: «sä 'aq in einem solchen
Zusammenhang drückt nicht den allgemeinen Schmerzensschrei aus, sondern ist auch eine

Aufforderung an Gott, Gerechtigkeit zu schaffen.»



118 Hans-Peter Mathys

Die Wurzel pttf «wohnen» verbindet sich in vielfältiger Weise mit Jahwe.65 Bis

587 v.Chr. wohnte er im Tempel von Jerusalem, auf dem Zion, vom Exil an

(auch) inmitten seines Volkes. In dieser theologiegeschichtlichen Entwicklung
reflektiert sich die Zerstörung des Tempels. Jahwe musste sich nach 587 v.Chr.

einen neuen «Wohnort» suchen. Auch nach Num 35,34 wohnt er mitten unter
den Israeliten. Neu ist jedoch, dass er auch inmitten des Landes wohnt, was der

Verfasser von Num 35 mit der gleichen Formulierung ausdrückt: Jin? pt!i.66

Es handelt sich bei dieser Aussage um ein theologisches Hapaxlegomenon,
das begründen soll/will, warum die Verunreinigung der )'~1K durch vergossenes
Blut so schlimm ist.

Jahwe und Israeliten wohnen beide im Land, tun dies jedoch auf
unterschiedliche Weise: Jahwe Jirç und die Israeliten 3. Die Minimalinterpretation
dieses Unterschieds, über die man kaum hinauskommt, lautet: Gott und Israeliten

stehen nicht auf der gleichen Stufe, sind voneinander verschieden.

Die Perhorreszierung des Homizides in Num 35 zeitigt nun auch

praktische Konsequenzen: 1) Es darf kein Lösegeld angenommen werden: nicht
für einen Mann, der des Todes schuldig befunden wurde, und auch nicht von
einem Totschläger, der sich in eine Asylstadt flüchtete und vor dem Tod des

Hohepriesters nach Hause zurückkehren möchte (V. 31 f.). Das Verbot, sich

mit Lösegeld freizukaufen oder freikaufen zu lassen, zeigt, dass diese Praxis in
Israel geübt wurde. Gerade für ärmere Familien konnte es interessant sein, für
den Verlust eines ihrer Mitglieder «finanziell» entschädigt zu werden. 2) In den

Asylstädten können neben den Israeliten auch Fremde und Beisassen Zuflucht
suchen (V. 15). Sie gemessen also den gleichen Schutz wie die Einheimischen.

Auch anderswo in der priesterschriftlichen Gesetzgebung werden Fremde und

Beisassen in das Gesetz einbezogen und ihm unterworfen.67 In einen grösseren

Zusammenhang stellt de Vaulx diese Stelle: «La loi s'applique à l'étranger

65 Zur Präsenztheologie s. B. Janowski: »Ich will in eurer Mitte wohnen«. Struktur und Ge¬

nese der exilischen Schekina-Theologie (JBTh 2: Der eine Gott der beiden Testamente),

Neukirchen-Vluyn 1987, 165-193.

66 Belege von Jahwe/Gott + rpna P® s'n<l eher selten: Ex 25,8; 29,46; Num 5,3; 35,34; I Reg

6,13; Ez 43,7.9; Sach 2,14.15; 8,3. - A.A. Diesel: »Ich bin Jahwe«. Der Aufstieg der Ich-
bin-Jahwe-Aussage zum Schlüsselwort des alttestamentlichen Monotheismus (WMANT
110), Neukirchen-Vluyn 2006, 205, Anm. 63 bemerkt dazu: «Stärker als pttf alleine hat die

Wendung "pro psi in Bezug auf Gott die Konnotation der heilvollen Zuwendung Jahwes

zu seinem Volk.»
67 Ex 12,19.48£; Lev 16,29; 17,15; 18,26; 19,34; 24,16.22; Num 15,29f.



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 119

et au résident Cet élargissement est caractéristique de l'époque perse
où l'autorité cherchait à régir selon les mêmes lois les populations mélangées

vivant dans une même région. Peu à peu le <jus solis remplace le puspersonam
Aus einer anderen Perspektive formuliert: Das «Land» tritt als Bezugsgrösse

(teilweise) an die Stelle des «Volkes».

Das Gesetz kennt auch keine zeitlichen und örtlichen Begrenzungen,69
wodurch es zusätzlich an Gewicht gewinnt (V. 29):

Dies soll für euch als Rechtsordnung gelten von Generation zu Generation an allen

euren Wohnstätten.

Ist damit etwa auch die Diaspora anvisiert?70

In vielem erweckt Num 35 den Eindruck, rein theoretisches Konstrukt zu
sein und sich nicht wirklich für das Asylverfahren zu interessieren.7' Dagegen,
in diesem Kapitel bloss abstraktes Programm zu sehen, spricht nun allerdings
das Auftreten des Hohepriesters, vor dessen Tod ein Totschläger die Asylstadt,
in der er Zuflucht gefunden hat, nicht verlassen darf. Vielleicht enthält sein Tod
einen entscheidenden Hinweis auf das Schicksal des Asylanten. Auf Delekat

geht die These zurück, wonach zwischen Hohepriester und Asylsuchendem
eine Art Paramoneverhältnis bestand. Bei diesem handelt es sich um eine

«personenrechtliche Bindung»72, durch die sich ein Schuldner oder Sklave einem

Gläubiger / Herrn unterstellt und für diesen gewisse Leistungen erbringt, also

arbeitet, im Gegenzug dazu aber auch «geschützt» wird (etwa durch Verpflegung).

Auf Num 35 angewandt:

«Die Aufnahme des Flüchtlings in der israelitischen Asylstadt müsste man sich

ursprünglich folgendermassen denken. Der Flüchtling begibt sich zum Heiligtum,
bittet Jahwe um Schutz, indem er sich ihm dediziert, und wird nach Anhören der

Gegenpartei bzw. Prozess in der Heimatstadt von dem Oberpriester in ein Paramone-

68 J. de Vaulx: Les Nombres (SBi), Paris 1972, 400.

69 So in Gesetzesbestimmungen noch Lev 3,17; 23,14.21.31.
70 Vgl. dazu Ramban (Nachmanides): Commentary on the Torah. Numbers. Translated and

Annotated with Index by Rabbi Dr. Charles B. Chavel, New York 1975, 397: «it is binding]
even during the exile, outside the Land.»

71 Auf einen zentralen Punkt in diesem Zusammenhang macht Levine: Numbers 21-36

(Anm. 47), 566 aufmerksam: «What is missing from Numbers 35 is any provision for the
total exoneration of the one accused of murder, for a determination that the wrong person
had been accused.»

72 G. Thür: Art. Paramone, DNP 9, Stuttgart / Weimar 2000, 320.



120 Hans-Peter Mathys

Verhältnis genommen oder richtiger entlassen, das ihm zunächst eine Anstellung im

(niederen) Tempeldienst und ein Auskommen verschafft und weiterhin die Aussicht

eröffnet, beim Tod des Hohenpriesters, u.U. auch schon früher, ganz frei zu werden.»73

Es handle sich dabei um eine alte Einrichtung, und «[d]a die deuteronomische

Reform das Asylinstitut beibehalten wollte, musste sie in diesem Falle auf die

vollständige Profanierung des Heiligen verzichten.»74 Diese These wirkt umso

attraktiver, als andere Erklärungen auch nicht restlos zu überzeugen vermögen,
etwa die Theorie, der Tod des Hohepriesters habe sühnende Wirkung75 oder

löse eine Amnestie aus; in dieser Funktion habe der Hohepriester den König
abgelöst.76

Selbst wenn Delekats These zuträfe, bildete dies doch nur einen weiteren

Beleg dafür, wie wenig in Num 35 das Asylverfahren interessiert, insbesondere

auch die Rolle, welche dem Hohenpriester zukommt. Nicht, was er tut, hält

73 L. Delekat: Asylie und Schutzorakel am Zionheiligtum. Eine Untersuchung zu den pri¬

vaten Feindpsalmen. Mit zwei Exkursen, Leiden 1967, 307. - Diese Erklärung hat den

zusätzlichen Vorteil, dass sich der Bezug auf die hohepriesterliche Amtsperiode befriedigend

erklären lässt. Auf den ersten Blick wirkt die Bemessung des «Strafaufenthaltes» des

Totschlägers in der Asylstadt nach dem Todesdatum, respektive der Länge der Amtsdauer
des Hohepriesters willkürlich und ungerecht. Der Hinweis auf eine griechische Praxis

vermag diesen Eindruck ein Stück weit zu entkräften. In seiner Rede gegen Aristokrates 71

referiert Demosthenes, was nach griechischem Recht / Brauch für den Totschläger gilt

- für sie gibt es ein eigenes Gericht (StKaortjpiov tô tûv ctKoucriuv <j>ov«v) —: Er hat an dazu

bestimmten Tagen das Land auf einer vorgeschriebenen Route zu verlassen und muss im
Exil bleiben, bis er sich mit einem Verwandten des Getöteten versöhnt hat. Dann darf
er zurückkehren und muss unter anderem ein Opfer darbringen und sich reinigen (J.H.

Vince: Demosthenes III. Against Meidias, Androtion, Aristocrates, Timocrates, Aristogei-
ton XXI-XXVI [LCL 299], London / Cambridge [MA] 1964, 262 [griechischer Text], 263

[englische Ubersetzung]). Sowohl bei der von Demosthenes berichteten wie der in Num 35

enthaltenen Regelung spielt der Zufall eine Rolle, hinter dem im Alten Testament letztlich
Gott steht.

74 Delekat: Asylie (Anm. 73), 300.

75 De Vaulx: Nombres (Anm. 68), 403: «Cette disposition étrange n'est pas une amnistie,

puisque le bénéficiaire n'est pas coupable. Elle n'a de sens que si cette mort est considérée

comme expiatoire de ces homicides faits par mégarde pour que soit accomplie toute justice).»

— Vgl. S.D. Luzzatto: Torah Commentary, translated and annotated by E. Münk. Vol.
4 Pinchas-Vezot habrachah, Jerusalem / New York 2012, 1134: «The fact is that there is

no greater and more far ranging atonement than the death of the High Priest which brings
atonement for involuntary murder, the most severe of all unintentionally committed sins.»

76 So etwa M. Noth: Das vierte Buch Mose. Numeri (ATD 7), Göttingen 1966, 221.



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 121

der Text fest, sondern wer er ist nämlich derjenige, den er (wer?)77 mit dem

heiligen Öl gesalbt hat (Ehpn JOEG ins nrà~~lrà jnhn, V. 25). Während

es einige Belege des Ausdrucks «Salböl» gibt (u.a. Lev 8,12: Weihung Aarons),
ist «heiliges Salböl» hapax legomenon. Das «heilig» verstärkt die Aura, die den

Hohenpriester umgibt, noch zusätzlich und färbt vielleicht auf das ganze
Kapitel ab.

Num 35,30-34 gilt einigen Kommentatoren als Nachtrag.78 Sie übersehen

einen Punkt: In Dt 19 schliesst an das Gesetz für die Aussonderung von
Asylstädten (V. 1-13) das Verbot an, die Grenze des Nachbarn zu verschieben (V.

14). In den V. 15-21 folgen Bestimmungen über das Zeugnis vor Gericht, an

deren Anfang die Mehrzeugenregelung steht (V. 15). Der Verfasser von Num
35 lässt zwar die Bestimmung zur Grenzverschiebung weg, hält sich ansonsten
aber an die Reihenfolge von Dt 19 und bietet deshalb auch eine Regelung
bezüglich Zeugenaussagen (Num 35,30):

Wenn jemand einen Menschen erschlägt, so soll man auf die Aussage von Zeugen hin
den Mörder töten. Ein Zeuge allein aber kann nicht gegen einen Menschen aussagen,
so dass er sterben muss.

Da die Mehrzeugenregelung als bekannt vorausgesetzt wird, kann sie hier sehr

allgemein formuliert werden, ohne Nennung der Zahlen «zwei oder drei».

Num 35 folgt zwar der Reihe der Gesetze in Dt 19,79 aber was die inhaltliche

Füllung der Mehrzeugenregelung betrifft, weichen die beiden Kapitel voneinander

ab: Das Gesetz gilt in Num 35 nicht generell, sondern nur für
Kapitalverbrechen, so wie dies auch Dt 17,6 der Fall ist. Das bedeutet nicht zwingend,
dass der Verfasser von Num 35 Dt 19,15 widerspricht; nur gilt sein Interesse

ausschliesslich den Tötungsdelikten.

77 Die LXX liest Plural. Vgl. dazu Septuaginta Deutsch. Erläuterungen und Kommentare I

Genesis bis Makkabäer, Stuttgart 2011, 520: «Die LXX bietet an einigen Stellen den Pl.,

wenn von der Salbung des Priesters die Rede ist, auch wenn der KT nur den Sg. liest, vgl.
v.a. Lev 16,32. So soll vielleicht der Eindruck entstehen, dass der Priester zugleich von
Gott und seinem Repräsentanten gesalbt wird.»

78 Z.B. L. Schmidt: Das vierte Buch Mose. Numeri 10,11-36,13 (ATD 7/2), Göttingen 2004,
216: «Auch der Abschnitt V. 30-34 ist ein Zusatz.». Von den Alteren s. exempli gratia:
Baentsch: Exodus-Leviticus-Numeri (Anm. 48), 692-696; er schlägt V. 30-34 Ps zu, den
Grundbestand P.

79 So indirekt R. Achenbach: Die Vollendung der Tora. Studien zur Redaktionsgeschichte des

Numeribuches im Kontext von Hexateuch und Pentateuch (BZAR 3), Wiesbaden 2003,
599.



122 Hans-Peter Mathys

Die anschliessenden Verse 31-34 können ebenso gut vom gleichen Autor
sein wie Ergänzungen unterschiedlicher Hände: vom gleichen Autor, weil es

immer um Homizid geht, von mehreren Ergänzern, weil zwischen den einzelnen

Versen nicht wirklich ein unangreifbarer innerer Zusammenhang besteht.

Exkurs: Josua 20: Ausgleich und Ergänzung

Während Num 35 beherzt interpretiert und innoviert, bietet Jos 20 eine

Synthese der älteren Texte, die das Asylwesen regeln, und beantwortet darüber hinaus

Fragen, welche die drei Gesetzestexte offen gelassen haben. Das Kapitel,
das wenigstens in seiner jetzigen Gestalt jünger ist als Num 35 und als einziges
eine Aufzählung aller sechs Asylstädte enthält, behandelt nur den Fall des

unschuldigen Totschlägers.
Das Kapitel liegt in zwei Fassungen vor: der längeren masoretischen, der

auch ein Teil der LXX-Textzeugen folgt, und einer kürzeren LXX-Überliefe-

rung, welche älter sein dürfte.80 Das Plus in M lautet (V. 4-6):

4 Und wer zu einer dieser Städte flieht, soll am Eingang des Stadttors warten und
den Ältesten jener Stadt seinen Fall vortragen. Und sie sollen ihn zu sich in die Stadt

nehmen und ihm einen Ort geben, und er soll bei ihnen wohnen. 5 Und wenn der

Bluträcher ihn verfolgt, sollen sie ihm den Totschläger nicht ausliefern, denn er hat
seinen Nächsten ohne Vorsatz erschlagen, ohne dass er ihm feind war. 6 Und er soll
in jener Stadt bleiben, bis er in der Gemeinde vor Gericht gestanden hat, bis der Hohe
Priester stirbt, der in jenen Tagen im Amt ist. Dann soll der Totschläger zurückkehren
und in seine Stadt gehen und in sein Haus, in die Stadt, aus der er geflohen war.

Folgende Motive erklären diese Ergänzung:81 1. Sie beantwortet ansatzweise

die in keinem Gesetzestext behandelte Frage, wie genau der zentrale Teil

80 Septuaginta Deutsch (Anm. 77), 649: «Diese Verse [4-6] haben zweifellos in der Vorlage
der LXX gefehlt.» So bereits A. Rofé: Joshua 20: Historico-Literary Criticism Illustrated,
in: J. Tigay (Hg.), Empirical models for Biblical criticism, Philadelphia 1985, 131-147 (mit
differenzierten Ausführungen zu den Nähten zwischen Grundtext und Ergänzung). Viele
Kommentatoren unterlassen es nicht nur, dieses Minus, respektive die spätere Ergänzung
zu interpretieren, sie verzeichnen es nicht einmal: M. Noth: Das Buch Josua (HAT 1/ 7),

Tübingen 21953,120, bietet nichts und siehtin V. 6 noch eine sekundäre Erweiterung (122:

«bis er vor die Gemeinde zur Gerichtsverhandlung treten kann»); V. Fritz: Das Buch Josua

(HAT 1/7), Tübingen 1994, 203, der die textkritische Frage mit keinem Worte streift, rechnet

in V. 6.9 mit priesterschriftlichen Nachträgen.
81 Vgl. schon J.A. Soggin: Josué (CAT Va), Neuchâtel 1970, 147: «Manquent dans LXXB et

ont tout l'air d'une interpolation explicative».



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 123

des Asylverfahrens ablief. Die eigentliche Hauptverhandlung kann zwar nicht

nachgezeichnet werden, da sie je nach Fall unterschiedlich verläuft. Hingegen
beschreibt der Gesetzgeber den Empfang des Asylsuchenden am Eingang des

Tores, in dem das Verfahren stattfinden wird: Er erhält einen Ort (üipa)
zugewiesen, wo er wohnen kann. nipp verdankt sich Ex 21,13: «So will ich dir einen

Dipp bestimmen, wohin er fliehen kann.» Diesen identifiziert Num 35 als Wohnort

iüx den Asylsuchenden während seines Aufenthaltes in der Asylstadt. Noch
eine weitere Lücke schliesst der Zusatz: Nur aus ihm geht hervor, was mit dem

Mann passiert, der im Gerichtsverfahren seine Unschuld beweisen konnte.

Bei Jos 20 in seiner jetzigen Gestalt handelt es sich um ein ausgesprochenes

Kompromiss- oder diplomatisches Dokument, das in Widerspruch zu keinem

der drei Gesetze steht, welche das Asylverfahren regeln, vielmehr aus allen

etwas aufnimmt.82 Damit beansprucht es indirekt, sie widersprächen sich nicht.

Sicher aus diesem Grunde erscheinen in Jos 20 auch die Gemeinde und der

Tod des Hohepriesters (aus Num 35). So präsentiert sich Jos 20 als typisch

deuteronomisch-priesterschriftlicher Mischtext. Praktisch gesehen dominiert

allerdings die deuteronomische Darstellung: Die Ältesten wirken; was die

Gemeinde genau macht, bleibt ungesagt. Beide «Instanzen» können neben- oder

miteinander amten, da es innerhalb der Gemeinde ein Ältestengremium gibt
(s. etwa Ri 21,16).

Die Synthese und der Ausgleich zwischen den einzelnen Gesetzesbestimmungen

konnte nicht (mehr) innerhalb des Pentateuchs erfolgen; dafür gab es

in ihm keinen geeigneten Platz.

Wer Jos 20,4-6 zum ursprünglichen Text rechnet, den ein Späterer wegliess,

gerät in Argumentationsnöte: Ideologisch-theologische Bedenken, die ihn zur

Kürzung veranlassten, erkenne wenigstens ich nicht. Äussere Gründe für den

Wegfall eines so umfangreichen Textstückes lassen sich auch keine namhaft

machen.

82 Vgl. T.C. Butler: Joshua (WBC 7), Waco 1983, 211: «Parts of w 4—6 can be explained as

language taken up from the parallel passages in Num 35; Deut 4:41-43; 19:1—13: 4a Deut
4:42b; 19:11b; cf. 19:5b. 5aA // 19:6aa 5aB // 19:12 5b // 19:4b 6 // Num 35:28».

Allerdings bemerkt er auch: «Even so, 4aß,b, the unique language of 5aB and 6 are not
adequately explained.»



124 Hans-Peter Mathys

Zum Schluss

In Num 35 geht es um die Verschärfung eines bestehenden Gesetzes unter
Einfluss von oder (indirekter) Berufung auf Gen 9,6. Es handelt sich nicht um
den einzigen Fall von Gesetzesverschärfung im Alten Testament. Wie Nihan

nachwies, hatte die Talion «Auge um Auge, Zahn um Zahn...» in Ex 21,22-25

ursprünglich die Funktion «de souligner le principe de stricte proportionnalité
qui doit prévaloir entre le dommage causé et le dédommagement payé par le

coupable.»83 Lev 24,10-23 dagegen interpretiert die Talion streng wörtlich. Lev
24 und Num 35 sind geistige Brüder. Num 35 geht sehr weit: Der Verfasser

des Kapitels führt zwar nicht gerade wieder die Erfolgshaftung ein, aber er

verkämpft sich auch nicht für eine reine Verantwortungshaftung. Damit nähert

er sich wieder der Position von Ex 21,12 an, ändert diese aber insofern ab, als

er Gott ins Spiel bringt, den es im Bundesbuch erst brauchte, als dort der

unbeabsichtigte Totschlag seinen Einzug hielt.

Num 35 verbindet die Ächtung des Homizides mit der Erschaffung des

Menschen durch Gott, vielleicht sogar mit seiner Erschaffung nach dem Bilde

Gottes, und stellt ihn damit in einen breiten theologischen Rahmen. In diesem

haben noch weitere Theologumena Platz: das Wohnen Jahwes unter den Israeliten

und — neu! — auch auf der Erde, schliesslich die «Ich (bin) Jahwe»-Formel,
welche den Autoritätsanspruch ihres Sprechers unüberhörbar zur Sprache

bringt. Das menschliche Leben ist theologisch gut, rundum geschützt. Dazu

passt auf den ersten Bück nur schlecht die umständliche, detailverliebt oder

-besessen wirkende Art und Weise, wie Num 35 den Homizid darstellt. Doch
dies geschieht wohl auch deshalb, damit er nach allen Seiten hin ausgeleuchtet

wird: Keine Mordwaffe und kein Mordmotiv entgeht dem Verfasser des

Abschnitts. Was diese Motive betrifft, lassen sich aus ihnen Schlüsse auf die

dunklen Seiten des Menschen ziehen: So tief kann die Feindschaft zwischen

Menschen sein wie die zwischen Eva und der Schlange.

83 C. Nihan: Révisions scribales et transformation du droit dans l'Israël ancien: le cas du tali¬

on (jus talionis), in: O. Artus (éd.): Loi et Justice dans la Littérature du Proche-Orient ancien

(BZAR 20), Wiesbaden 2013,1 123-158 (158): «... il y a de bonnes raisons de penser que la

possibilité d'une compensation volontaire en cas d'homicide et de blessure par négligence

représentait vraisemblablement un aspect central du droit coutumier de l'Israël ancien ...».



Homizid und nicht Asyl / Asylstädte 125

Abstract
Der Abschnitt Num 35,9-34 handelt anhand des Asylrechts die Frage ab, wie Homizid
zu beurteilen ist. Er schliesst sich formal bewusst an seine Vorgänger an, denen er
nicht widerspricht und als deren Weiterführung er sich versteht. Inhaltlich berührt er
sich am engsten mit Ex 21,12 (Erfolgshaftung). Zwar lehnt er die Unterscheidung
zwischen Erfolgs- und Verantwortungshaftung (wie sie Ex 21,13£; Dtn 19,1-3 vertreten)
nicht ab, aber insistiert auf der Schwere jedes Homizids; jemanden zu töten, heisst ein

Geschöpf Gottes umzubringen. Die Unklarheiten, welche in den drei Texten bezüglich

des konkreten Asylverfahrens bestehen, beseitigt Jos 20,4-6; die drei Verse, die in
einem Teil der LXX fehlen, bilden innerhalb des Kapitels einen sekundären Einschub.

The passage in Num 35:9-34 that deals with the right of asylum discusses how homicide

is to be treated. In formal terms, it adheres deliberately to its predecessors,

expressing no disagreement and functioning as their continuation. In terms of content,
it is very closely related to Ex 21:12 (strict liability). While it does not reject the
distinction between liability and responsibility, as set out in Ex 21:13 and Deut 19:1-3, it
insists on determining the severity of each act of homicide. Killing someone means

taking the life of one of God's creatures. Jos 20:4-6 eliminates any lack of clarity in the

three passages with regard to the concrete conditions of refuge. These three verses,
which are missing in part of the LXX, were inserted in the chapter secondarily.

Hans-PeterMathys, Basel


	Homizid und nicht Asyl / Asylstädte : das Thema von Numeri 35,9-34

