
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Eckhard Nordhofen, Corpora. Die anarchische Kraft des Monotheismus, Herder,
Freiburg / Basel / Wien 2019.

336 S., ISBN 978-3-451-38146-1, 34.00.

Die Entstehung des Monotheismus stellt ein religionsgeschichtliches Phänomen

von weltweitem Rang dar und lässt sich bekanntlich etwa zur gleichen Zeit in
unterschiedlichen Kulturen beobachten. Im Ausgang von Jan Assmanns «mosaischer

Unterscheidung» stellt Nordhofen die naheliegende, aber keineswegs triviale Frage,

warum sich die monotheistische Option gerade im Alten Israel — nicht aber

in Ägypten oder Griechenland — durchgesetzt hat. Der Erklärungsansatz führt
sogleich auf die Grundthematik des gesamten Buches, denn Nordhofens formale
These ist, dass sich jene Frage nur beantworten lässt, indem man die religiösen
Formative in ihren jeweiligen medialen Zusammenhängen betrachtet. Darüber hinaus

ermögliche die medientheoretische Sichtweise, die weitere Entwicklungsdynamik
der monotheistischen Religionen in den Blick zu nehmen, inklusive der Ausarbeitung

von Kriterien, die zu bestimmen erlauben, ab welchem Punkt das monotheistische

Projekt auf Abwege gerät. Nordhofen bietet dann einen Parforceritt durch
die «Mediengeschichte des Monotheismus» (229), die von starken gedanklichen
Synthesen strukturiert wird und viele bekannte Tatbestände und Sachverhalte auf
interessante Weise neu zu beleuchten vermag.

Dass sich der Monotheismus im exilisch-nachexilischen Israel durchsetzen

konnte, habe daran gelegen, dass ihm hier ein spezifisches Medium zur Verfügung

stand, das sowohl der Vorstellung eines überweltlichen Gottes entsprach als

auch eine sakrale Dimension besass: die Schrift. Als «Medium der Differenz» (84)
habe nur sie den medialen Ansprüchen des monotheistischen Glaubens genügen
können, anders als das «Kultbild» des Polytheismus, in dem «die Verwechslung
des Gottes mit seinem Darstellungsmedium kaum zu vermeiden» (114) war. Ob
Bilder allerdings derart negationslos erscheinen, wie Nordhofen unterstellt, kann
mit Blick auf die neuere Bildtheorie durchaus angefragt werden.

Auch die Schrift war und ist nun aber nicht davor gefeit, wiederum zum
unmittelbaren Kultobjekt zu werden. So tritt an die Stelle der Idolatrie der Kultbilder
eine «Grapholatrie» Heiliger Schriften (17). Diese habe zwar durch eine lebendige
Auslegungspraxis weltanschaulich offengehalten werden können, wofür Nordhofen

auf das rabbinische Judentum verweist, in dem die grapholatrische Religion
zudem den «polytheistischen Rest» (172) eines nach menschlicher Tauschlogik
konzipierten Gottesverhältnisses erst restlos überwunden habe. Gleichwohl verbinde
sich mit der Grapholatrie die «gefährlichste Suggestion» (189) des Monotheismus,
nämlich die fundamentalistische Prätention, im Besitz absoluter Wahrheit zu sein.



Rezensionen 79

Von hier aus wird dann auch «der zweite Medienwechsel» in der Entwicklungsgeschichte

des Monotheismus verständlich, der geradezu als deren «Höhepunkt»
(21) anzusehen sei: der von der Schrift zum inkarnierten Wort. So seien Praxis und
Lehre Jesu zunächst einmal als schriftbezogene Medienkritik zu begreifen und seine

Auseinandersetzungen mit den zeitgenössischen religiösen Autoritäten als

Medienkonflikte. In der vierten Bitte des Vaterunser und in der eucharistischen Feier
sei die neue mediale Formation — die letztlich auf «Inkarnation für alle» (294) zielt
— auf Dauer gestellt worden. Die zweifellos auch im Christentum anzutreffenden
fundamentalistischen Tendenzen und Bewegungen werden von Nordhofen dann
nicht ausschliesslich (vgl. 298f.), aber vornehmlich auf die latente Fortwirkung des

Schriftkultes zurückgeführt.
Der vorliegenden Studie gelingt es, die Religionsgeschichte mithilfe des

Medienparadigmas auf originelle Weise zu rekonstruieren und umgekehrt den Beitrag

der Religion für die Entwicklung von Medialität vorzuführen. Gleichwohl
drängen sich einige Rückfragen auf, von denen hier nur zwei genannt seien. Zum
einen weist Nordhofen ausdrücklich darauf hin, dass die Entstehung neuer digitaler

Medien als eine Kulturschwelle anzusehen sei, die derjenigen von Oralität
zu Literalität entspreche (vgl. 42). Es wäre zu erwarten gewesen, dass sie in einer

religionsgeschichtlichen Betrachtung, in der sich <Medienwechsel> als herausragende

Entwicklungsfaktoren erweisen, eigens reflektiert würde. Dies unterbleibt
allerdings. Das Einzige, was sich hierzu findet, ist Nordhofens radikale Kritik des

totalitären Funktionalismus der IT-Welt, dem er die Kraft des monotheistischen
Gottes entgegensetzt.

Zum anderen ist die polemische Beschreibung des protestantischen
Schriftverständnisses masslos überzogen. Allen Reformatoren <Grapholatrie> zu unterstellen,
bricht sich schon an Luthers freiem Schriftumgang. Und die nicht zuletzt von
protestantischen Gelehrten vorangetriebene Entwicklung eines historisch-kritischen
Umgangs mit den Urkunden und Denkmalen der eigenen Religionsgeschichte —

dessen sich Nordhofen selbst auf überzeugende Weise bedient — ist nicht so sehr
Ausweis einer inneren «Tragik des evangelischen Philologenfleißes» (283), als

vielmehr Ausdruck eines freien und aufgeklärten Mediengebrauchs.

Constantin Vlaul, Halle (Saale)

Walter Dietrich, Samuel. Teilband 3: lSam 27 - 2Sam 8, Biblischer Kommentar Altes

Testament Band VIII/3, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2019.

19* S. und 762 S., ISBN 978-3-7887-3365-0, 150.00.

Vier Jahre nach dem zweiten Band seiner monumentalen Kommentierung der
Samuelbücher legt der emeritierte Berner Ordinarius bereits den dritten, ebenso



80 Rezensionen

umfangreichen Band vor. Für die behandelten dreizehn Kapitel (I Sam 27 bis II
Sam 8) beansprucht er 750 Seiten; pro Kapitel stehen also durchschnittlich mehr
als fünfzig Seiten zur Verfügung. Gewiss hätte manches auch kürzer formuliert
werden können; doch Dietrich schreibt in einem narrativen Stil, der sich flüssig
liest und dank vielen Untertiteln am Seitenrand und Rekapitulationen übersichtlich
bleibt. Er geht mit der Grundstruktur des Bibelkommentars («Form-Ort-Wort-
Ziel») flexibel und differenziert um. Unter «Form» bringt er viele erhellende
Beobachtungen zu Stil und Erzähltechnik. Hier kann er seine synchronen
Auslegungserfahrungen einbringen. Diachrones erscheint stärker unter «Ort», wo vor allem
das literarische Wachstum diskutiert wird. Öfters werden mündliche Vorstufen
postuliert, die später unter gewandelter Interessenlage dann über mehrere Stufen
verschriftlicht wurden. Dabei spielt wiederum der «höfische Erzähler» eine

gewichtige Rolle. Dieser lässt — trotz seiner grundsätzlichen Parteinahme für die
davidische Dynastie — Ambivalenzen in der Beurteilung von Saul und David bewusst

stehen, wogegen später die Deuteronomisten und I Chr eindeutige Wertungen
vornehmen. Unter «Ort» werden zudem historische Fragen erörtert, wobei Dietrich

für «historische Kritik mit Augenmass» (222) plädiert und sich dadurch von
den Minimalsten abgrenzt.

Besonders umfangreich geraten ist die Rubrik «Ziel». Hier reflektiert Dietrich
seine vorgängige Exegese in Auseinandersetzung mit der (seit I Chr greifbaren)
Wirkungsgeschichte, unter starker Einbeziehung von bildender und literarischer
Kunst (Mittelalter und Neuzeit). So wird z.B. Davids Totenklage um Saul und Jo-
natan mit einem langen Gedicht von Abaelard, einem kürzeren von Rilke, einer
Illustration aus einem mittelalterlichen Psalmenkommentar sowie einem lateinischen

Lied gespiegelt. Die zwölf Seiten sind anregend zu lesen, auch wenn die

Auswahl aus der Wirkungsgeschichte naturgemäss eine gewisse Zufälligkeit verrät.
Andrerseits gibt es Kapitel wie II Sam 6, wo trotz einer vielfältigen Auslegungsgeschichte

«eher Problemanzeigen als Zielangaben» (609) möglich sind. Und in
I Sam 31 (Sauls Tod) bringt Dietrich mit der Analogie zu Gründonnerstag und

Karfreitag eher eine Ubertheologisierung (es sei denn, dass man mit Karl Barths

christologischer Exegese in KD II/2 Dietrichs Aussagen noch überbieten will).
Angesichts des Reichtums an Informationen und Beobachtungen in diesem

Kommentar seien Arbeitsweise und Resultate hier wenigstens exemplarisch am
Beispiel des komplexen Kapitels II Sam 7 etwas näher dargestellt (610-694). Die
riesige Sekundärliteratur wird übersichtlich anhand ausgewählter Exponenten
dargestellt, bevor ein eigener «Vorschlag einer Textschichtung» folgt: Am Anfang stand
ein Dynastieorakel. Der «höfische Erzähler» historisierte es durch eine Erzählung.
Der Grundverfasser DtrH verlieh ihm die «Aura des <Ewigen>». Schlussendlich
verminderte DtrN wieder die zwischenzeitlich zugewachsene Thematik des

Tempelbaus und rückt das monotheistisch glaubende Gottesvolk in eine Ehrenstellung.
Nach der Rubrik «Wort» (656-680) folgt unter «Ziel» eine Rekapitulation der

divergierenden Exegetenmeinungen zu «David und Tempelbau», wobei Dietrich alle



Rezensionen 81

akzeptieren möchte und darin das Geheimnis Gottes sieht (681): «Jhvh setzt dem

König Grenzen an einer Stelle, wo niemand [im alten Orient] es erwarten würde,
macht ihm aber im gleichen Atemzug Zusagen, die alle Erwartung übersteigen.»

Eine Gesamtbeurteilung wird den Dank für die vielen wertvollen Beobachtungen

sowie die informative Einbeziehung der Sekundärliteratur an erste Stelle
setzen. Das besondere Gewicht der vielfältigen Wirkungsgeschichte wird wohl nicht
allen Exegeten einleuchten, zumal das Risiko einer verminderten Verantwortung
im eigenen exegetischen Beurteilen nicht von der Hand zu weisen ist. Anderseits

zeigt Dietrich eine grosse Verantwortungssbereitschaft gegenüber Gewalt-Aspekten

in den Samuelbüchern. Sein sozial waches Herz reibt sich an den biblischen
Nachrichten, wenn David einem «Genozid» (22) nahekommt oder z.B. mit seiner

Abwertung von Behinderten heutige political correctness vermissen lässt (501 f.).
Oft lässt sich Dietrichs Herz direkt berühren und erschüttern, wogegen einseitig
historisch-kritische Kollegen sich gerne mit dem (oft plausibeln) Hinweis abschirmen,

dass Wertvorstellungen im Laufe der Jahrhunderte massiv wandelbar sind,

weswegen Beurteilungen aus heutiger Warte reine Geschmacksurteile seien. Dabei

geht vergessen, dass divergierende Wertvorstellungen auch innerhalb derselben
Gesellschaft existieren, ja sogar innerhalb eines Individuums. Die Samuelbücher

bezeugen zuhauf solche Ambivalenzen.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Ernst Troeltsch, Briefe IV (1915-1918), hg.v. Friedrich Wilhelm Graf in Zusammenarbeit

mit Harald Haury, Walter de Gruyter, Berlin / Boston 2018.

XV + 611 S., ISBN 3-11-058124-9, 229.00.

Nur vierundzwanzig Monate nach dem Erscheinen von Band 20 der Kritischen

Gesamtausgabe der Werke von Ernst Troeltsch (im Folgenden KGA) liegt bereits ein
weiterer Band vor. Er enthält die Korrespondenz des prominenten Theologen seit

seinem Wechsel von Heidelberg nach Berlin im Jahre 1915 bis zum Ende des Ersten

Weltkriegs am 11. November 1918. Zugänglich macht die Edition 179 Briefe und
Postkarten Troeltschs sowie 45 an ihn gerichtete Schreiben. Das dürfte jedoch nur
ein Bruchteil der Korrespondenzen des gut vernetzten Intellektuellen sein. In den

mitgeteilten Briefen des vorliegenden Bandes erwähnt er mehrfach die mit seinen
vielen Korrespondenzen verbundenen Belastungen. Troeltschs <Kriegskorrespon-
denz> wird wie in den anderen Bänden der KGA chronologisch mitgeteilt.
Unterbrochen ist dieses Prinzip in den Fällen, wo unmittelbare Antworten von
Korrespondenzpartnern vorliegen, die in kleinerer Type im Anschluss an Troeltschs
Schreiben abgedruckt sind. Alle edierten Briefe sind umsichtig kommentiert, so dass

dem Benutzer der Ausgabe wichtige Hintergrundinformationen zum Verständnis



82 Rezensionen

der Korrespondenzen geboten werden. Biogramme am Ende des Bandes (511-531)
liefern Informationen zu den Korrespondenzpartnern. Literaturverzeichnisse mit
der von Troeltsch (533-547) und den Herausgebern genannten Literatur (547-564),
Korrespondenzregister (565-570), Personen- (571-583) und Sachregister (585-607)
beschliessen den hervorragend edierten Band. Neben der Korrespondenz Ernst
Troeltschs wird im Anhang das Protokoll der Vorstandssitzung des Volksbundes für
Freiheit und Vaterland vom 5. April 1918 mitgeteilt (503-509).

Die umfangreiche Einleitung (1-43) informiert über die geschichtlichen Hintergründe

der mitgeteilten Briefe (1-41) sowie die editorische Konzeption des Bandes

(41-43). Differenziert führt der Herausgeber in die komplexe Lage des schnell in
der Reichshauptstadt vernetzten Gelehrten ein, gewichtet seine brieflichen
Aussagen über den Krieg im Kontext seiner Kriegspublizistik (8-16), beleuchtet das

Verhältnis Troeltschs zu Max von Baden (17-20) sowie seine Stellung in der
philosophischen Fakultät der Berliner Universität und den damit verbundenen Wechsel

von der Theologie in die Philosophie, den der Religionsintellektuelle auch als eine

Erleichterung empfunden hat. Er sei froh, berichtet er am 10. März 1918 an
Wilhelm Herrmann, «jetzt nicht mehr viel von meiner Religion reden zu müssen» (437).
Zwar sei ihm der «Abschied von der Theologie» zunächst schwergefallen, aber,
so heisst es in einem Brief vom 24. November 1915 an seinen Freund Wilhelm
Bousset, «jetzt bin ich damit ganz einverstanden. Ich habe die Freiheit u brauche
mich nicht mehr auszuweisen, ob meine Resultate kirchlich brauchbar seien» (156).
Ausführlich zeichnet die Einleitung eine Kontroverse über Troeltschs Vortrag über
Israelitische Prophétie nach, den dieser am 17. Dezember 1915 hielt und auf den Benzion

Kellermann und Hermann Cohen mit Stellungnahmen replizierten (31-36).
Der erste in dem Band edierte Brief stammt von Hermann von Chappuis,

Ministerialdirektor im Ministerium der geistlichen und Unterrichtsangelegenheiten.
Am 30. März 1915 teilte er Troeltsch mit, dass er zum «Mitgliede der Königlichen
Wissenschaftlichen Prüfungskommission in Berlin für Philosophische Propädeutik

und Pädagogik ernannt» (67) worden sei. Am 7. November 1918, es ist der
letzte Brief der Edition, kondoliert Troeltsch seinem Heidelberger Kollegen Hans

von Schubert, dessen Sohn am 29. August 1918 gefallen war (499-502). Die in
dem Band mitgeteilte Korrespondenz Troeltschs zeigt eindrucksvoll die vielfältigen

Kontakte und Netzwerke des zur Philosophie übergewechselten Heidelberger

Theologen. Deutlich wird seine hohe Arbeitsbelastung durch diverse Aktivitäten

in politischen Gremien, der Universität sowie zahllose Vorträge im «Krieg
der Geister» (8-16) und eigene Buchprojekte wie die Arbeit am Historismusband.
Sein «nächstes Buch», schreibt er am 22. Januar 1917 an Heinrich Richert, gelte
«geschichtsphilosophischen Dinge[n]» (262). Vielfach vermitteln die Briefe an

Familienmitglieder oder Gertrud von le Fort einen Eindruck von der komplizierten
Lage in Berlin während des Kriegs. Ende 1916 schickte der junge Georg Lukäcs
Troeltsch seine in der ZeitschriftfürÄsthetik und allgemeine Kunstivissenschaft erschienene
Theorie des Romans. Am 8. Januar 1917 bedankte sich der ehemalige Heidelberger



Rezensionen 83

Ordinarius (248£). Mit Vielem sei er einverstanden, wie er Lukäcs wissen lässt.

«Ich bin nur der Meinung, daß Sie die christliche Welt problematischer machen als

sie ist u sie allzurasch auf den Standpunkt der reinen, vom Subjekt aus allein noch
durchsichtigen Transzendentalität bringen, die alle Objektivität nur als Apriorität
der Formung vom Subjekt her nicht bloß ausübt, sondern weiß.» (248) Bei Martin
Heidegger bedankte sich Troeltsch am 4. Februar 1918 für die Zusendung von
dessen Habilitationsschrift über Duns Scotus (420). Immer wieder geht es in den
Briefen an Kollegen wie Heinrich Richert, Hans von Schubert, Wilhelm Bousset
und andere um die Besetzung von Lehrstühlen. In seinem Schreiben an Heidegger
teilt er ihm mit, dass dieser, wie er wohl wisse, «für Marburg an zweiter Stelle

vorgeschlagen» war und «daß die Entscheidung des Ministeriums sehr auf der Schneide
stand» (ebd.). Bousset, für den sich Troeltsch mehrfach einsetzte, gratulierte er am
15. November 1915 zur «Berufung nach Gießen» (153). Zuvor, am 13. April 1915,
schrieb er an seinen Verleger Gustav Ruprecht, er freue sich, «daß Prof Otto endlich

untergebracht ist». «Nun fehlt noch Büßet.» (77) Über diverse Kollegen, die für
Berufungslisten vorgeschlagen oder im Gespräch waren, gibt Troeltsch Auskunft,
die nicht frei von Vorurteilen und Stereotypen sind. Ernst Cassirer gehöre, wie
es in einem Schreiben an den badischen Hochschulreferenten Victor Schwoerer

vom 10. November 1916 heisst, «zu den besten Köpfen der jüngeren Generation»

(233). «Ich persönlich vermisse bei ihm nur, wie bei fast allen Juden, den Sinn für
das Substantielle u Eigenständig-Historische.» (234) «Von den anderen Genannten
habe ich Jonas Cohn in den Preuss Jahrbb Septemberheft eingehend analysiert [...].
Ich halte ihn für einen typischen Vertreter liberalen Philistertums, brav, anständig,
kenntnisreich, aber gänzlich mittelmäßig [...]. Nie. Hartmann ist mir durch eine
Anzahl sehr kluger Arbeiten aus dem Logos bekannt. Eine Gesamtansicht über ihn
habe ich noch nicht. Heimsöth ist mir vollkommen unbekannt.» (234f.)

Im Rahmen einer kurzen Besprechung ist es freilich nicht möglich, die

Korrespondenz im Einzelnen vorzustellen. Auch auf Troeltschs vielschichtige Stellungnahmen

zum Krieg, der Wandlung seiner Einstellung, seiner Kriegspublizistik etc.
kann nicht im Detail eingegangen werden. Eine Bindung der christlichen Religion
an die Nation lehnt er freilich ab. «Das Christentum», so Troeltsch in seinem Brief
an Ruprecht vom 13. April 1915, «ist nun eben einmal nicht national, u ich bin Gegner

jeder bewußten u gewollten Nationalisierung des Religiösen.» (75) Aufschlussreich

sind die Briefe, die der gut informierte Berliner Intellektuelle an Max von
Baden schrieb, dem er gleichsam als Berater diente. Beide kannten sich persönlich
wohl seit 1909, als Troeltsch Mitglied der Ersten Kammer der Badischen Stände-

Versammlung war.

Insgesamt liegt mit der Kriegskorrespondenz Ernst Troeltschs ein mustergültig
edierter Band vor, der nicht nur für die Rekonstruktion des Werks des öffentlichen
Intellektuellen von hoher Bedeutung ist.

Christian Dan% Wien



84 Rezensionen

Friedrich Schleiermacher, Vorlesungen über das Leben Jesu / Vorlesungen über
die Leidens- und Auferstehungsgeschichte, Kritische Gesamtausgabe, 2.

Abteilung, Bd. 15, hg.v. Walter Jaeschke, Walter de Gruyter, Berlin/Boston 2018.

693 S., ISBN 978-3-11-060475-7, 279.00.

Im Jahre 1864 publizierte Karl August Rütenik in den Sämmtlichen Werken Friedrich
Schleiermachers dessen Vorlesungen über das Leben Jesu. Bereits ein Jahr später

unterzog David Friedrich Strauß, der während seines Berliner Aufenthalts in den
frühen 1830er Jahren Nachschriften der Vorlesungen anfertigte, in seiner Schrift
Der Christus des Glaubens und derJesus der Geschichte Schleiermachers Leben Jesu einer
vernichtenden Kritik. Es sei «ein letzter Versuch», Kirchenglaube und Geschichte

«ineinszusetzen». Allein, jener Versuch, so das Urteil des ehemaligen Tübinger
Stiftsrepetenten, sei, betrachte man ihn im Lichte der von ihm selbst in seinem

ersten Geben Jesu 1835/36 publizierten Resultate, gründlich «mißlungen». «Es geht
ein für allemal nicht mehr.» (D.F. Strauß, Der Christus des Glaubens und der Jesus
der Geschichte. Eine Kritik des Schleiermacher'schen Lebens Jesu, Berlin 1865,

212f.) Kein Wunder also, dass Schleiermachers Vorlesungen über das Leben Jesu

erst dreissig Jahre nach seinem Tod, was auch heisst, dreissig Jahre nach dem Geben

Jesu von Strauß, ihren Weg in die Öffentlichkeit fanden. Rüteniks Edition der

Vorlesungen, über deren Qualität sich bereits Strauß genüsslich auslässt, war lange
Zeit die einzige Quelle für Schleiermachers Bild des geschichtlichen Jesus. Nun
liegt mit dem Band 15 der zweiten Abteilung der Kritischen Gesamtausgabe der Werke
Schleiermachers eine textkritische Edition der Vorlesungen über das Geben Jesu sowie
der I Vorlesungen über die Geidens- und Auferstehungsgeschichte vor. Herausgegeben ist der
Band von Walter Jaeschke. Seine Edition bietet sowohl die Manuskripte Schleiermachers

sowie sekundäre Überlieferungen und Mitschriften von beiden Vorlesungen,
die der Berliner Theologe seit dem Wintersemester 1819/20 mehrfach bis zum
Sommersemester 1832 vorgetragen hat.

Der Band wird eröffnet mit einer knappen Historischen Ginführung sowie
Editorischen Berichten zunächst zu den Vorlesungen über das Leben Jesu (XIX-LII)
und sodann zu der über die Leidens- und Auferstehungsgeschichte (LIII-LX). Zu
den Mythen der Leben-Jesu-Vorlesungen gehört Albert Schweitzers Behauptung,
Schleiermacher sei der erste gewesen, der 1819 akademische Vorlesungen über diesen

Gegenstand gehalten habe. Dieser Mythos wird auch in der vorliegenden Edition

weitergeschrieben (XIX). Bekannt ist indes, dass bereits seit den späten 1790er

Jahren der Jenaer Theologe Johann Wilhelm Schmid Vorlesungen über das Leben

Jesu hielt. Um 1820 trugen auch andere wie Heinrich Eberhard Gottlob Paulus in
Heidelberg über diesen Gegenstand vor. Schleiermachers Vorlesungen stehen also

in einem breiten Kontext. Er hat seine Leben-Jesu-Vorlesung, die er zunächst als

Erzählung über das Leben Christi ankündigte (vgl. XXf.), fünfmal gehalten. Erstmals

las er über diesen Gegenstand im Wintersemester 1819/20, dann im Sommersemester

1823, im Wintersemester 1829/30 und in den Sommersemestern 1831



Rezensionen 85

und 1832. Nur einmal, nämlich im Sommersester 1821, hielt Schleiermacher die

Vorlesung über die Leidens- und Auferstehungsgeschichte Jesu. Uberliefert sind

nur wenige Aufzeichnungen und Notizen des Theologen zu beiden Vorlesungen,
die in den editorischen Berichten ebenso genau beschrieben werden wie die
erschlossenen Mit- und Nachschriften der Vorlesungen etwa von Strauß (XXVII-
LII. LV-LX). Auch in Schleiermachers Korrespondenzen finden sich nur wenige
Hinweise auf seine Vorlesung (vgl. XIXf.). Von den acht bekannten Nachschriften

zum Leben Jesu findet in der Edition nur die von 1832 Berücksichtigung (311-508).
Sie stammt von Ernst Collin. Zudem teilt der Band als sekundäre Überlieferung
einen Text mit, der sich als Abschrift eines Manuskripts von Schleiermacher
präsentiert (137-306). Er stammt von Karl Wolff (XXXII-XL). Überliefert sind von
Schleiermacher Manuskripte zur Leben-Jesu-Vorlesung, die zwischen 1819 und
1829 entstanden sind (3-82), ein Konvolut mit Notaten von 1819 und später (83-

100) und Ausarbeitungen zur Vorlesung von 1832 (101-133). Von der Vorlesung
zur Leidens- und Auferstehungsgeschichte Jesu sind die bekannten Manuskripte
Schleiermachers (513-525. 527-554) und eine Nachschrift von Friedrich August
Eyssenhardt (559-653) in den Band aufgenommen.

Freilich revidiert auch die textkritische Edition von Schleiermachers Vorlesungen

über das Leben Jesu das einst von David Friedrich Strauß anhand der von Rü-
tenik besorgten Ausgabe gefällte Urteil nicht, der Berliner Theologe schiebe Glaube
und Geschichte ineinander, male also kein historisches Bild, sondern eins des Glaubens.

Schleiermachers Jesus ist in der Tat ein Abbild der dogmatischen Konstruktion

der Glaubenslehre. Den alten Gottmenschen der Zweinaturenlehre ersetzt er
durch den bewusstseinstheoretischen Religionsbegriff, der in dem Nazarener allein
in Höchstform in der Geschichte realisiert ist. «So kann sich das Bewußtsein einer

göttlichen Einwohnung auf rein menschliche Weise entwikkelt haben, vorausgesezt
einer ihm ursprünglich mitgegebenen um das Gottesbewußtsein stätig rein und
schlechthin kräftig (d.h. so daß alle Momente durch dasselbe werden) zu machen
zureichenden Kraft; und eine solche ist nur als eine göttliche zu sezen.» (106)
Indem aber «Jesum im Maximum der Lebendigkeit des GottesBewußtseins» (105) zu
denken sei, fällt er aus dem Religionsbegriff Schleiermachers selbst heraus, da Religion

der Eintritt des höheren in das niedere Selbstbewusstsein sein soll. Schleiermacher

konstruiert das LebensbildJesu ebenso wie die Christologie der Glaubenslehre
als Bestätigung des Religionsbegriffs. Seine Leben-Jesu-Vorlesungen eröffnete der
Berliner Theologe mit methodischen Reflexionen über ihren Gegenstand und die

Herausforderungen, die mit seiner Thematisierung verbunden sind. Deutlich ist
sein Bestreben, den christlichen Glauben an den Nazarener zurückzubinden. Dabei
orientiert er sich vor allem am Johannesevangelium, das, da es einen Augenzeugen
zum Verfasser hat, den authentischsten Bericht von Jesus gibt. Zur Folge hat das,

dass der Nazarener pausenlos zwischen Jerusalem und Galiläa unterwegs ist.

Strukturiert ist die Vorlesung über das Leben Jesu in zwei Hauptteile. «Im
Leben Christi bieten sich nur 2 Hauptabschnitte dar: sein öffentliches auftreten mit



86 Rezensionen

der Taufe. Seine Gefangennehmung mit der Leidensgeschichte, wo er überwiegend

passiv erscheint.» (148) Beide Teile differenziert Schleiermacher weiter aus,
wobei jeweils die innere und äussere Seite (111) der Entwicklung Jesu in den Blick

genommen wird. Daraus ergibt sich eine Phase vor dem öffentlichen Auftreten,
seine öffentliche Wirksamkeit, die Phase von Gefangennehmung und Tod, also

die Leidensgeschichte, sowie der Zeitraum von seinem Tod bis zur Himmelfahrt
(149). Letzteres, Leidensgeschichte und Auferstehung Christi, behandelt
Schleiermacher nicht nur in seinen Leben-Jesu-Vorlesungen, sondern ihnen widmete

er im Sommersemester 1821 eine eigene Vorlesung. Das Gottesbewusstsein Jesu,
das sich in diesen Entwicklungsphasen gleichbleibt, teilt er mit und stiftet so eine

Gemeinschaft, nämlich das neue, der Sünde entgegengesetzte Gesamtleben, das

mit ihm in die Geschichte eintritt. Person und Werk fallen damit zusammen (120).
Die Umformungen des christologischen Lehrbegriffs, die die Glaubenslehre

vorgenommen hat, schlagen sich auch in den Vorlesungen über das Leben Jesu
nieder. Grundlegend ist das Maximum des Gottesbewusstseins, das unableitbar mit
Christus geschichtliche Wirklichkeit wird. Sein Tod und seine Auferstehung treten
demgegenüber zurück (295-301. 470-508). Von den beiden Extremen, Christus
sei wirklich gestorben, aber nicht wirklich auferstanden, oder er sei nicht wirklich
gestorben, aber wirklich auferstanden, votiert Schleiermacher tendenziell für das

letztere. «Beide Extreme verglichen kann man eher das lezte annehmen als vereinbar

mit dem vollkommenen Glauben des Christen.» (299)

Jedes Bild des geschichtlichen Jesus ist eine Konstruktion, die sich einer
bestimmten Gegenwart verdankt. Das unterstreichen auch die Vorlesungen von
Schleiermacher. Allein, sein Lebensbild Christi ist eins des Glaubens und soll es

auch sein. Ähnlich wie die Christologie der Glaubenslehre dient es der Verständigung

der Glaubenden über ihren Glauben. Der Glaube, der selbst ein in die

Geschichte eingebundenes Bewusstsein ist, knüpft an die geschichtliche Gestalt
des Nazareners an und führt sich auf ihn zurück. Als historisches Bild, das war
bereits der Einwand von Strauß, vermag das Leben Jesu von Schleiermacher vor
dem Hintergrund der modernen Geschichtswissenschaft nicht mehr zu überzeugen.

Diese hat die Ineinssetzung von Glaube und Geschichte, wie sie der Berliner

Theologe vorgenommen hat, unwiederbringlich zerstört. Allerdings suspendiert
das nicht von der Aufgabe, in der Theologie ein Bild des Glaubens von seiner

eigenen Geschichte zu konstruieren. Schleiermachers Leben Jesu, das nun in einer

mustergültigen Edition vorliegt, gehört zu den klassischen Versuchen, jene Aufgabe

vor dem veränderten Problemhorizont der Moderne einzulösen.

Christian Dantj Wien



Rezensionen 87

Bernd U. Schipper, Geschichte Israels in der Antike, C.H. Beck, München 2018.

128 S., ISBN 9768 3 406 72686 6, CHF 13.90

«Ungeheuer, was alles auf 130 Seiten erklärt werden kann» — so die Frankfurter
Allgemeine Zeitung zur Reihe «Wissen» im C.H. Beck Verlag, in der schon

unzählige Bändchen erschienen sind. Der Verlag macht für die Reihe mit
folgenden Sätzen Werbung: «C.H.Beck Wissen vermittelt gesichertes Wissen
und konzentrierte Information über die wichtigsten Gebiete aus den Kultur- und
Naturwissenschaften. Die Autor/-innen sind anerkannte Wissenschaftler/-innen,
die ihr Fach souverän beherrschen und darüber hinaus in der Lage sind, die
wesentlichen Themen und Fragestellungen auch dem Laien verständlich darzustellen.

C.H.Beck Wissen wendet sich an Leser/-innen, die sich anspruchsvoll, knapp
und kompetent informieren wollen.» Das trifft auch auf den hier anzuzeigenden
Band und seinen Verfasser zu. Schipper legt eine äusserst kompetente, stellenweise

brillante Darstellung der Geschichte Israels in der Antike auf dem neusten Stand

der Forschung vor.
Israel ist ein Name, dessen Bedeutung über die Zeiten mehrfach gewechselt

hat. Er bezeichnet auch zwei selbständige und relativ kurzlebige Staaten (Israel und

Juda), die den gleichen Nationalgott verehren, was eigentlich ein Unding ist — und
ein bis heute noch nicht gelöstes Rätsel. Zu Israel rechnet Schipper auch die Diaspora,

d.h. Babylon und Ägypten — da vor allem Alexandria und die Militärkolonie
von Elephantine.

Gleich zu Beginn macht Schipper klar, was sich für Laien überhaupt nicht von
selbst versteht: «Jede Darstellung der Geschichte Israels beginnt mit einer
grundlegenden Unterscheidung. Die Geschichte, die das Alte Testament erzählt,
entspricht oftmals nicht dem, was sich anhand von Archäologie und außerbiblischen
Texten rekonstruieren lässt.» (8) Das hängt damit zusammen, dass es sich bei ihnen

um «politische Theologie» handelt, Propagandaliteratur. Den Wert des Alten
Testaments als Quelle veranschlagt Schipper als gering. Aus diesem Grunde ist es auch

folgerichtig, dass er das Bild der Geschichte, wie es das Alte Testament entwirft,
nicht nachzeichnet. Da er jedoch recht häufig darauf verweist, hätte er es doch
kurz nacherzählen müssen, dies umso mehr, als es heute auch bei den Gebildeten
nicht mehr unbedingt als bekannt vorausgesetzt werden kann. Die Feststellung,
«der Wert der Bibel als historische Quelle [sei] sehr begrenzt» (8), möchte ich in ihr
Gegenteil verkehren, ohne mich damit aber in Gegensatz zu Schipper zu stellen:

Dieser Wert ist sehr hoch, allerdings wissen wir oft nicht, worauf sich eine Quelle
bezieht und von welcher Zeit sie handelt. Das betrifft vor allem die Erzählungen
von den Erzvätern und vom Exodus der Israeliten aus Ägypten. Ganz so heiss wie

Schipper, der sich auch anderen altorientalischen Quellen gegenüber als kritisch
erweist, die Suppe am Anfang kocht, wird sie allerdings nicht gegessen (s. dazu etwa

unten Schippers Interpretation des Exodus). Die grossen Abwesenden in Schippers

Darstellung sind Mose, Josua sowie König Saul, den Knauf und Guillaume



88 Rezensionen

in ihrer Geschichte mithilfe einer Textkorrektur zu einer bedeutenden Herrschergestalt

machen, die 40 Jahre lang regiert haben soll und völlig zu Unrecht in den
Schatten des als bedeutend dargestellten David geraten sei.

Die grosse Stärke von Schippers Darstellung liegt darin, dass er nicht bei
Einzelheiten verharrt (etwas mehr davon hätte allerdings nicht geschadet), sondern

magistral die grossen Linien der Geschichte Israels nachzeichnet. Auf einige von
ihnen sowie besonders interessante Details sei im Folgenden eingegangen.

Zur «Landnahme» Israels: Schipper verliert kein einziges Wort über die

Eroberungsberichte in Josua. Er setzt ihnen eine phantasievolle und überzeugende
Erklärung entgegen, wie der Name Israel (eine Personengruppe) auf der Meren-
ptahstele zu verstehen sei (18£): Die dort erwähnten «Israeliten», die in der Nähe
der ägyptischen Stadt Beth Schean lebten und Landwirtschaft betrieben, verliessen
die Gegend; sie gehörten zu den Gruppen, die kurz vor 1'200 das Bergland zu
besiedeln begannen.

Zum Exodus schlägt Schipper folgendes Szenario vor, das er allerdings mit
viel Zurückhaltung formuliert: Es sei denkbar, «dass eine kleine Gruppe (von
Kriegsgefangenen) zur Zeit der ramessidischen Pharaonen (19.-20. Dynastie) nach

Ägypten gelangte und von dort unter nicht mehr rekonstruierbaren Umständen in
die südliche Levante kam, um dort mit jenen <Israeliten> zu verschmelzen, die im
Bergland des alten Stadtstaates Sichern siedelten. Ihre Erzählung von einer
wunderbaren Flucht aus Ägypten und der Bewahrung durch den Gott Jahwe ist dann
identitätsstiftend für ganz Israel geworden» (23).

Über David äussert sich Schipper zurückhaltend; pfiffig sein Hinweis, auf dem
Orthostaten von Dan sei zwar von einem «König von Israel», aber nur von einem
«Hause Davids» die Rede; vorsichtig ausgewertet heisst das: etwas mehr Staatlichkeit

für das Nordreich. Der «historische» David regierte über Jerusalem und war in
Auseinandersetzungen mit den Philistern verwickelt. Im Norden hatte er, wie auch
Salomo, nichts zu suchen, und deshalb konnte es auch zu keiner Reichstrennung
kommen. Was Salomo betrifft: An der Handelsverbindung zwischen der Südlevante

und Ägypten war er nicht beteiligt. Der Tempelbau, den die Überlieferung
als gewaltiges Unternehmen darstellt, hätte die politischen und vor allem
wirtschaftlichen Ressourcen von Jerusalem im 10. Jh.v. Chr. bei weitem überstiegen.
Vergleichbare Tempel lassen sich erst Ende des 9. und zu Beginn des 8. Jahrhunderts

nachweisen. Allerdings: Wenn Salomo in irgendeiner Weise am Tempelbau
beteiligt war, dann brauchte er die Unterstützung der Phönizier. Darin könnte der
historisch vertrauenswerte Kern von I Kön 6-8 liegen. Auf jeden Fall trat Salomo
dem phönizischen König nicht 20 Städte ab — denn die besass er nicht.

Schipper verzichtet darauf, die Staatenbildung von Israel und Juda genau
beschreiben und erklären zu wollen. Der abrupte Übergang zwischen Spätbronze-
und früher Eisenzeit, mit welchem der Rezensent gross wurde, ist überhaupt aus
den Geschichten Israels und so auch der Schippers verschwunden: «Vermutlich
muss man auch die späteren Königreiche Israel und Juda im Kern mit den Struktu-



Rezensionen 89

ren der Spätbronzezeit verbinden. Denn die weitere Geschichte Israels mit
Landnahme, Staatenbildung und den Königreichen Israel und Juda spielt sich de facto
auf dem Gebiet der spätbronzezeitlichen Stadtstaaten Jerusalem und Sichern ab

— mit einem deutlichen Schwerpunkt auf Letzterem» (15). Die Ausbildung von
Staatlichkeit in Israel und Juda stand unter dem Schatten der Assyrer, genauer:
ihrer Westexpansion. Juda hinkte dabei Israel, das ihm politisch, wirtschaftlich
und kulturell meist überlegen war, nach und blühte erst auf, als das Nordreich als

eigenständiger Staat verschwand; es profitierte auch von einer vorübergehenden
Schwächephase der Neuassyrer (47). Ein «global player» wurde Israel unter den

Omriden, was durch die judäische Redaktion der Königsbücher verschleiert wird.
Zu Recht betont übrigens Schipper, dass es den Assyrern weniger um eine politische

Oberherrschaft über die eroberten Gebiete zu tun war als um die Sicherung
eines «Wirtschaftsraumes».

Zu den wichtigsten Thesen zur Geschichte Israels aus neuerer Zeit gehört die

von Schipper mit leichter Zurückhaltung referierte Vermutung von Christian Frevel,

dass Juda eine Zeit lang ein «Filialkönigtum» Israels war, worauf unter anderem

gleiche Königsnamen im Norden und Süden (Joram; Joasch) hinwiesen. Doch wie
auch immer: Juda dürfte tatsächlich ein Jahrhundert lang in einem «verschleierten»
Vasallenverhältnis zu Israel gestanden haben (Donner).

Der Untergang des Nordstaates Israels führte nicht einfach nur zu einer

Abwanderung aus dem Nordreich. Schipper redet von einem eigentlichen «brain
drain». Für Juda begann nach dem Untergang des Nordreiches eine eigentliche
Blütezeit, die anderthalb Jahrhunderte dauern sollte.

Hier muss noch kurz auf die Nichteinnahme Jerusalems durch Sanherib

eingegangen werden: Im Prinzip erklärt sie sich damit, dass Jerusalem nicht von
herausgehobener Bedeutung für die Neuassyrer war. Sie waren zufrieden, Tribute zu
erhalten.

In den Machtverschiebungen zwischen Neuassyrern, Ägyptern und dann

Neubabyloniern bewiesen die wichtigen judäischen Könige unterschiedliches
Geschick: Nach Schipper war Manasse der politisch bedeutendste. Auf dessen Konto
sind wohl auch Leistungen zu verbuchen, die gemeinhin als solche von Hiskia
gelten, der — ohne grossen Erfolg — noch versuchte, aussenpolitisch mitzuspielen.
Josia hält Schipper gar für eine völlig unbedeutende Figur.

Eine These zu dieser Epoche hat das Potential, die Forschung noch längere
Zeit zu beschäftigen: Nach einigen Alttestamentlern fand Ende des 8. oder im
frühen 7. Jahrhundert in Juda eine folgenschwere Trennung statt. In Ramat Rahel,
4,5 Kilometer südlich von Jerusalem gelegen, entstand ein Verwaltungszentrum,
das über die persische Zeit hinaus bestehen sollte. Parallel dazu wurde Jerusalem
zunehmend zu einem religiösen Zentrum, das «fremdreligiöse» Einflüsse immer
mehr zurückdrängte und so den für es bezeichnenden Monotheismus auszubilden

begann. Etwas salopp könnte man diese These so zuspitzen, dass Religion in
Jerusalem zu einem «Alleinstellungsmerkmal» (unique selling proposition) wurde.



90 Rezensionen

Zum UntergangJerusalemes äussert sich Schipper vorsichtig. Nach ihm könnte
die Eroberung von 598/97 gravierender gewesen sein als die von 587/86. Auf
jeden Fall sei der Tempel nur teilweise zerstört und nicht in Schutt und Asche gelegt
worden.

Zum babylonischen Exil: «den Exulanten ging es gut» (72). Das ging schon
aus den Muraschutafeln hervor, die 1893 in Nippur gefunden wurden. Neu
publizierte (Wirtschafts)-Texte aus Babylon (AI Yahudu, Bit Naschar), in denen auch
die Namen von Juden erscheinen, bestätigen dieses Urteil und verstärken es gar
noch. Die «deportierten» Juden lebten zusammen, konnten Handel treiben, be-

sassen möglicherweise sogar Sklaven. Mit dem Begriff «land for service» kann

man den Status einer anderen Gruppe bezeichnen. Die Juden heirateten auch

exogam und fühlten sich im multikulturellen Babylonien wohl. Allerdings gab es

auch eine kleinere Gruppe von Enttäuschten, Konservativen, «die in Babylonien
nie heimisch geworden waren» (76). Diesen unzufriedenen Heimkehrern
verdanken wir letztlich einen Grossteil der alttestamentlichen Literatur.

Was die Politik der Achämeniden/Perser betrifft, welche die Neubabylonier
als Vormacht im Vorderen Orient ablösten, so wird in der Literatur gerne ihre
Grosszügigkeit, gerade in religiösen Angelegenheiten, herausgestrichen. Schipper

macht aber zu Recht darauf aufmerksam, dass diese macht- und wirtschaftspolitisch

begründet war. Wo nötig, konnten die Achämeniden auch bestimmt
vorgehen, ja sogar Tempel zerstören (Didyma, Athen).

Recht ausführlich geht Schipper auch auf die Samaritaner, die in der
Forschung lange als «jüdische Sekte» firmierte, und die Militärkolonie von Elephantine

ein, welche «eine mulitkulturelle Form derJahwe-Religion [...], die sich nicht
an den zentralen Forderungen des 5. Buches Mose orientierte» (85) praktizierte.

Auch bezüglich des Garizim und der Samaritaner hat sich eine neue Sicht
durchgesetzt. Es gilt, sich definitiv von der Vorstellung eines «sektiererischen»

Judentums im Norden des Heiligen Landes zu verabschieden. Der grössere und
möglicherweise auch ältere Jahwetempel befand sich bei den Samaritanern auf
dem Garizim, nicht in Jerusalem. Noch weiter geht die — allerdings stark umstrittene

— These, Jerusalem sei gleichsam ein Filialheiligtum von Samaria gewesen.
Nach 450 v.Chr. freilich gewann Jerusalem gegenüber seiner Konkurrentin im
Norden im Gefolge der Einführung einer neuen Verwaltungsstruktur wieder an
Gewicht; es begann die Identitätsmerkmale auszubilden, die zu dem führten,
was man in Laienkreisen als immer gültige Elemente des Judentums begriff: der
Wochensabbat, die Beschneidung, die zentrale Bedeutung der Tora und schliesslich

der Monotheismus.
Weniger Revisionen am traditionellen Bild von der Geschichte Israels muss

Schipper vornehmen, was die Zeit Alexanders und der Diadochenreiche sowie
des restaurierten Staates betrifft. Wie ein ceterum censeo hält Schipper fest, dass

Ramat Rahel zwar noch immer von Bedeutung war, Jerusalem in dieser Beziehung

aber aufholte und unter Herodes definitiv «zum Handels- und Marktplatz



Rezensionen 91

der Stadt» wurde (116).
Zur Beurteilung: Schipper hat eine gelungene kleine Geschichte vorgelegt, in

der er nicht mit dem Material, vor allem dem neueren kämpft, sondern souverän
über der Materie steht, die er ausgeglichen darstellt. Das Buch weist nur wenige,
zudem kleinere Mängel auf. Das wichtigste Manko wurde schon genannt: die
fehlende Darstellung der Geschichte Israels in alttestamentlicher Sicht. Für andere
Schwächen des Buches dürfte in erster Linie das Lektorat zuständig sein — es sei

denn, dieses habe sich nicht gegen den Autor durchzusetzen vermocht: Häufig wird
etwas als bekannt vorausgesetzt, was auch gebildete Leser nicht kennen. Gelegentlich

dürften sogar Theologiestudenten überfordert sein. Ein einziges, besonders
instruktives Beispiel: Nach einem Hinweis auf II Kön 15,19-20 hält Schipper fest:

«Sachlich richtig wird der neuassyrische König mit seinem babylonischen Thronnamen

Pul bezeichnet.» (49). Dieser Satz erschliesst sich nur Lesern unmittelbar,
die auch etwas von altorientalischer Geschichte verstehen. Gelegentlich schreibt

Schipper für Theologen, an einigen Stellen scheint er sogar in erster Linie seine

Kollegen auf alttestamentlichen Lehrstühlen im Blick zu haben (Nennung von
Forschern, die eine bestimmte These vertreten).

Das Buch enthält gut ausgewählte Literaturhinweise, ein Verzeichnis der

archäologischen Epochen (einige erklärende Hinweise dazu wären willkommen
gewesen), eine Zeittafel sowie vier Karten und zwei Register (Namen und Orte,
aber keine Bibelstellen). Was fehlt, ist eine Auflösung der Abkürzungen biblischer
Bücher. Was etwa «Jer» bedeutet, weiss mit Sicherheit nicht jeder Leser des

Buches. Ins gleiche Kapitel fallen die wissenschaftlichen Umschriften von Orts- und
Personennamen. Sie sollten durch eine vereinfachte Transkription ersetzt werden

(Bsp.: ptiistâ'în [9]).
Sollte eine zweite Auflage des Buches zustande kommen, wird sie sich mit

Sicherheit von der hier besprochenen in einigen Punkten unterscheiden, da die

Palästinaarchäologie gegenwärtig viele Resultate liefert, die für die Rekonstruktion

der Geschichte Israels von Belang sind. Der immer gültige «archäologische
Vorbehalt», das «dies diem docet» wiegt in der «Geschichte Israels» gegenwärtig
besonders schwer.

Alles in allem: eine gelungene Darstellung, die der Rezensent mit viel
Erkenntnisgewinn und ebensoviel Genuss gelesen hat.

Hans-Peter Mathys, Basel



92 Rezensionen

Matthieu Arnold, Oscar Cullmann. Un docteur de l'Église, Collection Figures
Protestantes, Éditions Olivétan, Lyon 2019.

143 S., ISBN 978-35479-447-7, 15.00.

Obwohl Oscar Cullmann zu den bedeutendsten Neutestamentlern des 20.
Jahrhunderts zählt, fehlte bisher eine Biographie. Diese Lücke hat nun Matthieu
Arnold, Professor für Kirchengeschichte an der Universität Straßburg und früherer
Vorsitzender der Fondation Oecuménique Oscar Cullmann, mit der vorliegenden
Einführung in Leben und Werk Cullmanns geschlossen. Der Autor verheimlicht
nicht seine Bewunderung für diesen Theologen. Vielmehr soll gerade die bleibende

Bedeutung der theologischen Arbeit Cullmanns deutlich gemacht werden, wie
Arnold in der Einleitung schreibt.

Das Buch hat fünf Kapitel. Im ersten Kapitel «Une vie de dialogue avec les

textes bibliques et avec les hommes» zeichnet Arnold die wichtigsten Stationen im
Leben Cullmanns nach, beginnend mit der Geburt, über Familie und Studium, seine

Wirkstätten in Straßburg und Basel, seine internationalen Lehraufträge in Paris,
New York, Rom, Jerusalem und München, bis zu seinen Alterswerken und dem
Tod im 97. Lebensjahr 1999 in Chamonix. In dieser chronologischen Darstellung
werden auch bereits die wichtigsten Monographien situiert, die in den folgenden
Kapiteln je eigens betrachtet werden.

Im zweiten Kapitel «L'interprète du Nouveau Testament» wendet sich Arnold
dem theologischen Konzept Cullmanns zu, das dieser primär aufgrund
exegetischer Arbeit am Neuen Testament und darüber hinaus an frühjüdischen und
frühchristlichen Schriften entwickelt hat, woran auch der kirchengeschichtliche
Horizont seiner Forschung ersichtlich ist. Zuerst hebt Arnold die Bedeutung der
Person Jesu Christi und des Urchristentums im Werk Oscar Cullmanns hervor, die
dieser im Anschluss an die formgeschichtliche Schule analysiert hat. Besonders
bedeutsam ist der Beitrag Cullmanns zum Zeitverständnis bzw. der Eschatologie, in
die Arnold in einem zweiten Abschnitt einführt. Das heilsgeschichtliche Konzept
bietet einen alternativen hermeneutischen Ansatz zur existentialen Interpretation
Bultmanns. Darum ist hilfreich, dass sich Arnold ausführlich (11 Seiten) dem
Gespräch zwischen Cullmann und Bultmann widmet.

Im dritten Kapitel «Le Nouveau Testament et la vie spirituelle du chrétien»

führt Arnold in drei kleine Monographien ein, die Cullmann zu ekklesiologisch
und pastoral relevanten Fragen schrieb: Die Bücher zur Säuglingstaufe, zur
Unsterblichkeit der Seele oder Auferstehung der Toten, und seine letzte Monographie
zum Gebet im Neuen Testament. Diese Arbeiten belegen, wie Cullmann die kirchliche

Praxis im Blick hatte, obwohl er selbst nicht ordinierter Pfarrer war.
Im vierten Kapitel «Le chrétien dans le monde» bespricht Arnold das Buch

über Jesus und die Revolutionäre seiner Zeit, in dem Cullmann auch den Blick auf
die eigene Zeit wirft. Demgemäss beschreibt Arnold anschliessend die Haltung
Cullmanns gegenüber Nationalsozialismus und Stalinismus, und sein öffentliches



Rezensionen 93

Eintreten für Ernst Lohmeyer, der von der sowjetischen Besatzungsmacht
gefangengenommen und erschossen wurde.

Im fünften und letzten Kapitel «Cullmann, artisan de l'unité chrétienne» erörtert

Arnold die ökumenischen Arbeiten Cullmanns. In diesen Kontext stellt er die

Monographie über den Jünger, Apostel und Märtyrer Petrus, worin Cullmann eine
historische Analyse dieser Person, zugleich aber auch eine profiliert protestantische
Deutung derselben für die Gegenwart bietet. Aufgrund seiner über Jahrzehnte in
Rom aufgebauten Beziehungen zu katholischen Würdeträgern wurde Cullmann als

offizieller Beobachter zum 2. Vatikanischen Konzil eingeladen. Dieses persönliche
Ringen um ein ökumenisches Miteinander mündete schliesslich in seiner Schrift
«Einheit durch Vielfalt», welche Arnold zuletzt beschreibt und im Blick auf ihre
Wirkung reflektiert.

Mit diesem Buch legt Matthieu Arnold eine konzise und allgemeinverständliche
Einführung in das Leben und Werk Oscar Cullmanns vor. Dabei gelingt ihm die

Verknüpfung von theologischen und biographischen Bezügen in überzeugender
Weise. Zugleich bietet das Buch aufgrund der internationalen Kontakte Cullmanns
interessante Einblicke in die Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts, die einer

verengten Sichtweise entgegenwirken.
Michael R. Jost, Bern

Konrad Schmid / Jens Schröter, Die Entstehung der Bibel. Von den ersten Texten
zu den heiligen Schriften, C.H. Beck, München 2019.

504 S., mit 48 Abb. und 4 Karten, ISBN 978-3-406-73946-0, 32.00.

In diesem Buch bieten Konrad Schmid und Jens Schröter einen ambitionierten
Versuch, den Werdegang der heiligen Schriften des Judentums und des Christentums

in einem Band und für ein breites Publikum nachzuzeichnen. Auch wenn
der Titel des Buches «die Bibel» im Singular erwähnt, wird der Leserin und dem
Leser sofort klar, dass die Sachlage in Wirklichkeit viel komplizierter ist. Das erste

Kapitel «Die Bibeln des Judentums und des Christentums» (19-69) nimmt diese

Sachlage in Angriff und eröffnet mit der Frage: Was ist «die Bibel»? Hier geht es

um die grundlegende Differenzierung von jüdischen und christlichen Bibeln und

um eine Übersicht über Grundbegriffe, wie z.B. «Schrift», «Testament», «Textüberlieferung»

und «Kanon».
Das zweite Kapitel «Schriftkultur und Literaturproduktion in der Königszeit

Israels und Judas, 10. bis 6. Jahrhundert v. Chr.» (70-142) beginnt mit der Betonung,

dass die Bücher der Hebräischen Bibel am Anfang weder «Bücher» noch
«biblisch» waren im heutigen Sinne und dass die Religion des antiken Israels keine

«Buchreligion» war. Der Weg zur Buchreligion begann erst mit dem Aufkommen
der hebräischen Schriftkultur im Rahmen der wachsenden Verwendung der alpha-



94 Rezensionen

betischen Schrift im frühen 1. Jt. v.Chr. in der südlichen Levante. Die Erörterung
dieser Schriftkultur ist verhältnismässig detailliert (20 Seiten mit vielen Abbildungen)

und dient dazu, das Ergebnis zu untermauern, «dass die schriftliche
Uberlieferungsbildung der nachmaligen biblischen Texte ab dem 9. oder 8. Jahrhundert
v. Chr. einsetzte» (95). Nach dieser Erörterung bietet der Rest des Kapitels einen
Überblick über die verschiedenen biblischen Texte aus der Königszeit nach

chronologischen sowie formalen und inhaltlichen Prinzipien. Wer mit Konrad Schmids

«Literaturgeschichte des Alten Testaments» (Darmstadt 2008) vertraut ist, wird
eine ähnliche Struktur wie dort erkennen (vgl. 100-142 mit Schmid 2008, 59-108).

In Kapitel 3 «Das entstehende Judentum und die biblischen Schriften in der

babylonischen und der persischen Zeit, 6. bis 4. Jahrhundert v. Chr.» weicht die

Darstellung hingegen stärker von den entsprechenden Teilen in Schmids

«Literaturgeschichte» ab (vgl. 143-186 mit Schmid 2008,109-176). Hier liegt das Gewicht
mehr auf den historischen Ereignissen, die die biblische Literatur aus dieser Zeit
geprägt haben, insbesondere der Verlust des Tempelkults in Jerusalem nach 587

v. Chr. In der Charakterisierung der Literatur der Perserzeit unterscheiden die
Autoren zwischen «theokratischen» Konzepten in Texten wie der Priesterschrift und
den Chronikbüchern, die «die jüdische Rezeption der offiziellen persischen
Reichsideologie» widerspiegeln, und «eschatologischen» Konzepten in prophetischen
und deuteronomistischen Texten. Danach folgen Abschnitte über die «Formierung

der Tora im Rahmen der persischen Reichsautorisation» (vgl. Schmid 2008,
174-176), das Konzept der «innerbiblischen Schriftauslegung», neue Impulse in
der theologischen Anthropologie in der Perserzeit, und zuletzt über das Hiobbuch
als Beispiel von «Kritik eminenter theologischer Positionen der biblischen Literatur»,

die sich «Eingang in den Kanon verschafft hat».

Kapitel 4 «Schriften und Schriftgebrauch im Judentum der hellenistisch-römischen

Zeit, 3. Jahrhundert v. Chr. bis 1. Jahrhundert n. Chr.» behandelt eine

breite Reihe von Texten und Phänomenen in der zweiten Hälfte des Zeitalters des

Zweiten Tempels: die apokalyptische Literatur, das Buch Kohelet, der Abschluss
der Neviim (Propheten), die Gattung der sog. «Rewritten Bible», die Texte vom
Toten Meer, die Entstehung der Septuaginta, die frühe samaritanische Tradition
und Philo von Alexandria.

Kapitel 5 setzt die Diskussion über den Umgang mit den Schriften gegen
Ende des Zeitalters des Zweiten Tempels fort, nun mit besonderem Blick auf
die «Schriften des antiken Judentums im entstehenden Christentum, 1./2.
Jahrhundert». Hier geht es noch nicht um die Entstehung der neutestamentlichen
Texte selbst, sondern um die Frage nach dem Verständnis vom Konzept «Schrift»
im frühen Christentum. Hier zeigen die Autoren, wie das frühe Christentum am
selben Auslegungsprozess teilnimmt, der bereits in den Schriften Israels und im
frühen Judentum zu finden ist (245). Hier wird exemplarisch an vielen
neutestamentlichen Stellen gezeigt, wie der Umgang Jesu mit den Schriften Israels

dargestellt wird, wie diese Schriften christologisch interpretiert werden (konnten),



Rezensionen 95

und wie ihre Stellung innerhalb vom frühchristlichen Glauben (insbesondere bei

Paulus) gedeutet wird.
Auch im Kapitel 6 «Die Formierung der christlichen Bibel und die Entstehung

weiterer Traditionsliteratur, 1. bis 4. Jahrhundert» geht es nicht sofort um die
Entstehung der christlichen Texte innerhalb und ausserhalb des Neuen Testaments,
sondern immer noch um Hintergrundfragen, insbesondere um die Frage nach der

sog. «Trennung der Wege» (287—299), wobei die Autoren zum Schluss kommen,
dieser Begriff sei ungeeignet, dem komplexen Verhältnis von Judentum und
Christentum in der Zeit des frühen Christentums gerecht zu werden. Danach bieten die

Autoren einen hilfreichen Überblick über die kanonischen und nichtkanonischen
Texte, die nachher en detail erörtert werden (299—309). Darauf folgt eine Diskussion

über die Evangelien (309—337), die Sammlung der Paulusbriefe (338—346) und
die Entstehung des Neuen Testaments als Gesamttextkorpus (346—356).

Kapitel 7 «Die Formierung der jüdischen Bibel und die Entstehung von Misch-
na und Talmud, 1. bis 6. Jahrhundert» knüpft inhaltlich an Kapitel 4 an, und man
könnte einwenden, es hätte diesem Kapitel direkt folgen können, insbesondere
weil Kapitel 7 mit einer Diskussion zum Abschluss der Ketuvim in der Hebräischen

Bibel beginnt. Die Entscheidung scheint aber auszudrücken, dass die
Autoren zeigen möchten, wie die Zusammenstellung der Ketuvim und die Entstehung

von Briefsammlungen innerhalb des Neuen Testaments verglichen werden
können, und dass beide, Neues Testament und Ketuvim, jeweils ein bestimmtes
Verhältnis zu Tora und Propheten für sich beanspruchen. Am Ende von Kapitel 7

findet sich ein kurzer Überblick zum Talmud, der offenbar statt in Kapitel 8 (über
die Rezeptionsgeschichte der Bibel) hier platziert wurde, um zu zeigen, dass im
rabbinischen Judentum die Beschäftigung mit «Tora» (oder, anders gesagt, mit der
«Schrift») weder auf die biblische Tora (d.h. den Pentateuch) noch auf den Tanakh
als Ganzes beschränkt wurde, sondern vor allem mit dem Studium des Talmuds
zu tun hatte.

Das letzte Kapitel «Zur Wirkungsgeschichte der jüdischen und der christlichen
Bibel» beginnt mit einigen Anmerkungen zur Verbreitung der chrisdichen Bibel
im 21. Jahrhundert in hunderten von Sprachen; dies führt zu einer Diskussion
über die Übersetzbarkeit der Schriften überhaupt und danach zu einer kurzen
Darstellung von wichtigen christlichen Bibelübersetzungen von der Antike bis in
die Moderne (377—384). Darauf folgt ein kurzer Überblick über die Rezeption
der Hebräischen Bibel im rabbinischen Judentum und in der jüdischen Wissen-
schaftstradition des 19. und 20. Jahrhunderts (384—391), im westlichen und im
östlichen Christentum (391—401), in der historisch-kritischen Wissenschaft, sowie
in der Kunst (401-412).

Mit diesem Buch stellen sich die Autoren die anspruchsvolle Aufgabe, «die

Entstehung der jüdischen und der christlichen Bibel auf dem gegenwärtigen
Forschungsstand und unter Berücksichtigung aktueller Fragestellungen in einer
Form zu präsentieren, die auch für eine Leserschaft zugänglich ist, die sich nicht



96 Rezensionen

in den akademischen Fachdiskursen bewegt» (415). Das «auch» besagt Vieles, denn
das Buch ist keine blosse «Popularisierung» der Erträge der Bibelwissenschaft,
sondern kann ebenfalls als nützliches Hilfsmittel für Fachleute dienen, insbesondere
als Einblick in den aktuellen Stand der Forschung in der alttestamentlichen
Wissenschaft für Neutestamenderlnnen und in der neutestamentlichen Wissenschaft
für Alttestamenderlnnen. Andererseits ist das Buch kein Nachschlagwerk und ist
so geschrieben, um linear und in seiner Vollständigkeit gelesen zu werden. Manchmal

wechselt die Darstellung unerwartet zwischen verschiedenen religiösen
Strömungen und verschiedenen Zeitaltern, und gelegendich fragt man sich, ob manche
Details hätten ausgespart werden können, um den roten Faden nicht zu verlieren.

Insgesamt stellt das Buch eine reiche Fundgrube für ein gebildetes Publikum dar,
das mit der Bibel bereits gut vertraut ist und Freude daran hat, sich neue Wissensperlen

anzueignen.

Stephen Germany, Basel


	Rezensionen

