Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 76 (2020)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Eckhbard Nordhofen, Corpora. Die anarchische Kraft des Monotheismus, Herder,
Freiburg / Basel / Wien 2019.

336 S., ISBN 978-3-451-38146-1, € 34.00.

Die Entstehung des Monotheismus stellt ein religionsgeschichtliches Phinomen
von weltweitem Rang dar und lisst sich bekanntlich etwa zur gleichen Zeit in un-
terschiedlichen Kulturen beobachten. Im Ausgang von Jan Assmanns «mosaischer
Unterscheidungy stellt Nordhofen die naheliegende, aber keineswegs triviale Fra-
ge, warum sich die monotheistische Option gerade im Alten Israel — nicht aber
in Agypten oder Griechenland — durchgesetzt hat. Der Erklirungsansatz fiihrt
sogleich auf die Grundthematik des gesamten Buches, denn Nordhofens formale
These ist, dass sich jene Frage nur beantworten ldsst, indem man die religiésen For-
mative in ihren jeweiligen medialen Zusammenhingen betrachtet. Dartber hinaus
ermogliche die medientheoretische Sichtweise, die weitere Entwicklungsdynamik
der monotheistischen Religionen in den Blick zu nehmen, inklusive der Ausarbei-
tung von Kriterien, die zu bestimmen erlauben, ab welchem Punkt das monotheis-
tische Projekt auf Abwege gerit. Nordhofen bietet dann einen Parforceritt durch
die «Mediengeschichte des Monotheismus» (229), die von starken gedanklichen
Synthesen strukturiert wird und viele bekannte Tatbestinde und Sachverhalte auf
interessante Weise neu zu beleuchten vermag;

Dass sich der Monotheismus im exilisch-nachexilischen Israel durchsetzen
konnte, habe daran gelegen, dass ihm hier ein spezifisches Medium zur Verfi-
gung stand, das sowohl der Vorstellung eines tiberweltlichen Gottes entsprach als
auch eine sakrale Dimension besass: die Schrift. Als «Medium der Differenz» (84)
habe nur sie den medialen Anspriichen des monotheistischen Glaubens gentigen
kénnen, anders als das «Kultbild» des Polytheismus, in dem «die Verwechslung
des Gottes mit seinem Darstellungsmedium kaum zu vermeiden» (114) war. Ob
Bilder allerdings derart negationslos erscheinen, wie Nordhofen unterstellt, kann
mit Blick auf die neuere Bildtheorie durchaus angefragt werden.

Auch die Schrift war und ist nun aber nicht davor gefeit, wiederum zum un-
mittelbaren Kultobjekt zu werden. So tritt an die Stelle der Idolatrie der Kultbilder
eine «Grapholatrie» Heiliger Schriften (17). Diese habe zwar durch eine lebendige
Auslegungspraxis weltanschaulich offengehalten werden kénnen, woflir Nord-
hofen auf das rabbinische Judentum verweist, in dem die grapholatrische Religion
zudem den «polytheistischen Rest» (172) eines nach menschlicher Tauschlogik kon-
zipierten Gottesverhiltnisses erst restlos iiberwunden habe. Gleichwohl verbinde
sich mit der Grapholatrie die «gefihrlichste Suggestion» (189) des Monotheismus,
namlich die fundamentalistische Pritention, im Besitz absoluter Wahrheit zu sein.



Rezensionen 79

Von hier aus wird dann auch «der zweite Medienwechsel» in der Entwicklungs-
geschichte des Monotheismus verstindlich, der geradezu als deren «H6hepunkt»
(21) anzusehen sei: der von der Schrift zum inkarnierten Wort. So seien Praxis und
Lehre Jesu zunichst einmal als schriftbezogene Medienkritik zu begreifen und sei-
ne Auseinandersetzungen mit den zeitgendssischen religiGsen Autorititen als Me-
dienkonflikte. In der vierten Bitte des Vaterunser und in der eucharistischen Feier
sei die neue mediale Formation — die letztlich auf «Inkarnation fiir alle» (294) zielt
— auf Dauer gestellt worden. Die zweifellos auch im Christentum anzutreffenden
fundamentalistischen Tendenzen und Bewegungen werden von Nordhofen dann
nicht ausschliesslich (vgl. 298t.), aber vornehmlich auf die latente Fortwirkung des
Schriftkultes zuriickgefihrt.

Der vorliegenden Studie gelingt es, die Religionsgeschichte mithilfe des Me-
dienparadigmas auf originelle Weise zu rekonstruieren und umgekehrt den Bei-
trag der Religion fiir die Entwicklung von Medialitit vorzufiihren. Gleichwohl
dringen sich einige Riickfragen auf, von denen hier nur zwei genannt seien. Zum
einen weist Nordhofen ausdriicklich darauf hin, dass die Entstehung neuer digi-
taler Medien als eine Kulturschwelle anzusehen sei, die derjenigen von Oralitit
zu Literalitit entspreche (vgl. 42). Es wire zu erwarten gewesen, dass sie in einer
religionsgeschichtlichen Betrachtung, in der sich Medienwechseb als herausragen-
de Entwicklungsfaktoren erweisen, eigens reflektiert wiirde. Dies unterbleibt al-
lerdings. Das Einzige, was sich hierzu findet, ist Nordhofens radikale Kritik des
totalitiren Funktionalismus der I'T-Welt, dem er die Kraft des monotheistischen
Gottes entgegensetzt.

Zum anderen ist die polemische Beschreibung des protestantischen Schriftver-
stindnisses masslos tiberzogen. Allen Reformatoren «Grapholatrie> zu unterstellen,
bricht sich schon an Luthers freiem Schriftumgang, Und die nicht zuletzt von pro-
testantischen Gelehrten vorangetriebene Entwicklung eines historisch-kritischen
Umgangs mit den Urkunden und Denkmalen der eigenen Religionsgeschichte —
dessen sich Nordhofen selbst auf iiberzeugende Weise bedient — ist nicht so sehr
Ausweis einer inneren «Tragik des evangelischen Philologenfleiles» (283), als viel-
mehr Ausdruck eines freien und aufgeklirten Mediengebrauchs.

Constantin Plan/, Halle (Saale)

Walter Dietrich, Samuel. Teilband 3: 1Sam 27 - 2Sam 8, Biblischer Kommentar Al-
tes Testament Band VIII/3, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 2019.

19* S.und 762 S., ISBN 978-3-7887-3365-0, € 150.00.

Vier Jahre nach dem zweiten Band seiner monumentalen Kommentierung der
Samuelbiicher legt der emeritierte Berner Ordinarius bereits den dritten, ebenso



80 Rezensionen

umfangreichen Band vor. Fiir die behandelten dreizehn Kapitel (I Sam 27 bis 11
Sam 8) beansprucht er 750 Seiten; pro Kapitel stehen also durchschnittlich mehr
als funfzig Seiten zur Verfiigung. Gewiss hitte manches auch kiirzer formuliert
werden kénnen; doch Dietrich schreibt in einem narrativen Stil, der sich flussig
liest und dank vielen Untertiteln am Seitenrand und Rekapitulationen tibersichtlich
bleibt. Er geht mit der Grundstruktur des Bibelkommentars («Form-Ort-Wort-
Ziely) flexibel und differenziert um. Unter «Form» bringt er viele erhellende Beob-
achtungen zu Stil und Erzihltechnik. Hier kann er seine synchronen Auslegungs-
erfahrungen einbringen. Diachrones erscheint stirker unter «Ort», wo vor allem
das literarische Wachstum diskutiert wird. Ofters werden miindliche Vorstufen
postuliert, die spdter unter gewandelter Interessenlage dann iiber mehrere Stufen
verschriftlicht wurden. Dabei spielt wiederum der «héfische Erzihler» eine ge-
wichtige Rolle. Dieser ldsst — trotz seiner grundsitzlichen Parteinahme fiir die da-
vidische Dynastie — Ambivalenzen in der Beurteilung von Saul und David bewusst
stehen, wogegen spiter die Deuteronomisten und I Chr eindeutige Wertungen
vornehmen. Unter «Ort» werden zudem historische Fragen erortert, wobei Diet-
rich fiir «historische Kritik mit Augenmass» (222) pliddiert und sich dadurch von
den Minimalisten abgrenzt.

Besonders umfangreich geraten ist die Rubrik «Ziel». Hier reflektiert Dietrich
seine vorgingige Exegese in Auseinandersetzung mit der (seit I Chr greifbaren)
Wirkungsgeschichte, unter starker Einbeziehung von bildender und literarischer
Kunst (Mittelalter und Neuzeit). So wird z.B. Davids Totenklage um Saul und Jo-
natan mit einem langen Gedicht von Abaelard, einem kiirzeren von Rilke, einer
Iustration aus einem mittelalterlichen Psalmenkommentar sowie einem lateini-
schen Lied gespiegelt. Die zwo6lf Seiten sind anregend zu lesen, auch wenn die
Auswahl aus der Wirkungsgeschichte naturgemaiss eine gewisse Zufilligkeit verrit.
Andrerseits gibt es Kapitel wie II Sam 6, wo trotz einer vielfiltigen Auslegungs-
geschichte «eher Problemanzeigen als Zielangaben» (609) moglich sind. Und in
I Sam 31 (Sauls Tod) bringt Dietrich mit der Analogie zu Griindonnerstag und
Karfreitag eher eine Ubertheologisierung (es sei denn, dass man mit Karl Barths
christologischer Exegese in KD II/2 Dietrichs Aussagen noch tberbieten will).

Angesichts des Reichtums an Informationen und Beobachtungen in diesem
Kommentar seien Arbeitsweise und Resultate hier wenigstens exemplarisch am
Beispiel des komplexen Kapitels IT Sam 7 etwas naher dargestellt (610-694). Die
riesige Sekundarliteratur wird tibersichtlich anhand ausgewihlter Exponenten dar-
gestellt, bevor ein eigener «Vorschlag einer Textschichtungy» folgt: Am Anfang stand
ein Dynastieorakel. Der «h6fische Erzihler» historisierte es durch eine Erzdhlung,
Der Grundverfasser DtrH verlieh ihm die «Aura des <Ewigen». Schlussendlich
verminderte DtrN wieder die zwischenzeitlich zugewachsene Thematik des Tem-
pelbaus und riickt das monotheistisch glaubende Gottesvolk in eine Ehrenstellung.
Nach der Rubrik «Wort» (656-680) folgt unter «Ziel» eine Rekapitulation der di-
vergierenden Exegetenmeinungen zu «David und Tempelbau», wobei Dietrich alle



Rezensionen 81

akzeptieren mochte und darin das Geheimnis Gottes siecht (681): «Jhvh setzt dem
Koénig Grenzen an einer Stelle, wo niemand [im alten Orient] es erwarten wiirde,
macht ihm aber im gleichen Atemzug Zusagen, die alle Erwartung ibersteigen.»

Eine Gesamtbeurteilung wird den Dank fir die vielen wertvollen Beobachtun-
gen sowie die informative Einbeziehung der Sekundirliteratur an erste Stelle set-
zen. Das besondere Gewicht der vielfiltigen Wirkungsgeschichte wird wohl nicht
allen Exegeten einleuchten, zumal das Risiko einer verminderten Verantwortung
im eigenen exegetischen Beurteilen nicht von der Hand zu weisen ist. Anderseits
zeigt Dietrich eine grosse Verantwortungssbereitschaft gegeniiber Gewalt-Aspek-
ten in den Samuelblichern. Sein sozial waches Herz reibt sich an den biblischen
Nachrichten, wenn David einem «Genozid» (22) nahekommt oder z.B. mit sei-
ner Abwertung von Behinderten heutige political correctness vermissen lisst (501f.).
Oft lisst sich Dietrichs Herz direkt berithren und erschiittern, wogegen einseitig
historisch-kritische Kollegen sich gerne mit dem (oft plausibeln) Hinweis abschir-
men, dass Wertvorstellungen im Laufe der Jahrhunderte massiv wandelbar sind,
weswegen Beurteilungen aus heutiger Warte reine Geschmacksurteile seien. Dabei
geht vergessen, dass divergierende Wertvorstellungen auch innerhalb derselben
Gesellschaft existieren, ja sogar innerhalb eines Individuums. Die Samuelbiicher
bezeugen zuhauf solche Ambivalenzen.

Edgar Kellenberger, Oberwil

Ernst Troeltsch, Briefe IV (1915-1918), hg.v. Friedrich Wilhelm Graf in Zusammen-
arbeit mit Harald Haury, Walter de Gruyter, Betlin / Boston 2018.

XV + 611 S,, ISBN 3-11-058124-9, € 229.00.

Nur vierundzwanzig Monate nach dem Erscheinen von Band 20 der Kritischen Ge-
samtansgabe der Werke von Ernst Troeltsch (im Folgenden KGA) liegt bereits ein
weiterer Band vor. Er enthilt die Korrespondenz des prominenten Theologen seit
seinem Wechsel von Heidelberg nach Berlin im Jahre 1915 bis zum Ende des Ersten
Weltkriegs am 11. November 1918. Zuginglich macht die Edition 179 Briefe und
Postkarten Troeltschs sowie 45 an ithn gerichtete Schreiben. Das dirfte jedoch nur
ein Bruchteil der Korrespondenzen des gut vernetzten Intellektuellen sein. In den
mitgeteilten Briefen des vorliegenden Bandes erwihnt er mehrfach die mit seinen
vielen Korrespondenzen verbundenen Belastungen. Troeltschs (Kriegskorrespon-
denz wird wie in den anderen Binden der KGA chronologisch mitgeteilt. Unter-
brochen ist dieses Prinzip in den Fillen, wo unmittelbare Antworten von Kor-
respondenzpartnern vorliegen, die in kleinerer Type im Anschluss an Troeltschs
Schreiben abgedruckt sind. Alle edierten Briefe sind umsichtig kommentiert, so dass
dem Benutzer der Ausgabe wichtige Hintergrundinformationen zum Verstindnis



82 Rezensionen

der Korrespondenzen geboten werden. Biogramme am Ende des Bandes (511-531)
liefern Informationen zu den Korrespondenzpartnern. Literaturverzeichnisse mit
der von Troeltsch (533-547) und den Herausgebern genannten Literatur (547-564),
Korrespondenzregister (565-570), Personen- (571-583) und Sachregister (585-607)
beschliessen den hervorragend edierten Band. Neben der Korrespondenz Ernst
Troeltschs wird im .4nkbang das Protokoll der Vorstandssitzung des Volksbundes fur
Freiheit und Vaterland vom 5. April 1918 mitgeteilt (503-509).

Die umfangreiche Einleitung (1-43) informiert liber die geschichtlichen Hinter-
grinde der mitgeteilten Briefe (1-41) sowie die editorische Konzeption des Bandes
(41-43). Differenziert fuhrt der Herausgeber in die komplexe Lage des schnell in
der Reichshauptstadt vernetzten Gelehrten ein, gewichtet seine brieflichen Aus-
sagen uber den Krieg im Kontext seiner Kriegspublizistik (8-16), beleuchtet das
Verhiltnis Troeltschs zu Max von Baden (17-20) sowie seine Stellung in der philo-
sophischen Fakultit der Berliner Universitit und den damit verbundenen Wechsel
von der Theologie in die Philosophie, den der Religionsintellektuelle auch als eine
Erleichterung empfunden hat. Er sei froh, berichtet er am 10. Mirz 1918 an Wil-
helm Herrmann, «jetzt nicht mehr viel von meiner Religion reden zu missen» (437).
Zwar sei ihm der «Abschied von der Theologie» zunichst schwergefallen, aber,
so heisst es in einem Brief vom 24. November 1915 an seinen Freund Wilhelm
Bousset, «jetzt bin ich damit ganz einverstanden. Ich habe die Freiheit u brauche
mich nicht mehr auszuweisen, ob meine Resultate kirchlich brauchbar seien» (156).
Ausflhrlich zeichnet die Einleitung eine Kontroverse tber Troeltschs Vortrag tber
Israelitische Prophetie nach, den dieser am 17. Dezember 1915 hielt und auf den Ben-
zion Kellermann und Hermann Cohen mit Stellungnahmen replizierten (31-36).

Der erste in dem Band edierte Brief stammt von Hermann von Chappuis, Mi-
nisterialdirektor im Ministerium der geistlichen und Unterrichtsangelegenheiten.
Am 30. Marz 1915 teilte er Troeltsch mit, dass er zum «Mitgliede der Koniglichen
Wissenschaftlichen Priifungskommission in Berlin fiir Philosophische Propideu-
tik und Pidagogik ernannt» (67) worden sel. Am 7. November 1918, es ist der
letzte Brief der Edition, kondoliert Troeltsch seinem Heidelberger Kollegen Hans
von Schubert, dessen Sohn am 29. August 1918 gefallen war (499-502). Die in
dem Band mitgeteilte Korrespondenz Troeltschs zeigt eindrucksvoll die vielfalti-
gen Kontakte und Netzwerke des zur Philosophie tbergewechselten Heidelber-
ger Theologen. Deutlich wird seine hohe Arbeitsbelastung durch diverse Aktivi-
titen in politischen Gremien, der Universitit sowie zahllose Vortrige im «Krieg
der Geister» (8-16) und eigene Buchprojekte wie die Arbeit am Historismusband.
Sein «nichstes Buchy, schreibt er am 22. Januar 1917 an Heinrich Rickert, gelte
«geschichtsphilosophischen Dinge[n]» (262). Vielfach vermitteln die Briefe an Fa-
milienmitglieder oder Gertrud von le Fort ecinen Eindruck von der komplizierten
Lage in Berlin wihrend des Kriegs. Ende 1916 schickte der junge Georg Lukacs
Troeltsch seine in der Zeitschrift fiir Asthetik and allgemeine Kunstwissenschaft exrschienene
Theorie des Romans. Am 8. Januar 1917 bedankte sich der ehemalige Heidelberger



Rezensionen 83

Ordinarius (248f.). Mit Vielem sel er einverstanden, wie er Lukacs wissen ldsst.
«Ich bin nur der Meinung, daf Sie die christliche Welt problematischer machen als
sie ist u sie allzurasch auf den Standpunkt der reinen, vom Subjekt aus allein noch
durchsichtigen Transzendentalitit bringen, die alle Objektivitit nur als Aprioritit
der Formung vom Subjekt her nicht blo3 ausiibt, sondern weil3.» (248) Bei Martin
Heidegger bedankte sich Troeltsch am 4. Februar 1918 fir die Zusendung von
dessen Habilitationsschrift iber Duns Scotus (420). Immer wieder geht es in den
Briefen an Kollegen wie Heinrich Rickert, Hans von Schubert, Wilhelm Bousset
und andere um die Besetzung von Lehrstiihlen. In seinem Schreiben an Heidegger
teilt er ihm mit, dass dieser, wie er wohl wisse, «fir Marburg an zweiter Stelle vorge-
schlagen» war und «dal} die Entscheidung des Ministeriums sehr auf der Schneide
stand» (ebd.). Bousset, fir den sich Troeltsch mehrfach einsetzte, gratulierte er am
15. November 1915 zur «Berufung nach GieB3en» (153). Zuvor, am 13. April 1915,
schrieb er an seinen Verleger Gustav Ruprecht, er freue sich, «dal3 Prof Otto end-
lich untergebracht ist». «Nun fehlt noch BuBet» (77) Uber diverse Kollegen, die fiir
Berufungslisten vorgeschlagen oder im Gesprich waren, gibt Troeltsch Auskunft,
die nicht frei von Vorurteilen und Stereotypen sind. Ernst Cassirer gehore, wie
es in einem Schreiben an den badischen Hochschulreferenten Victor Schwoerer
vom 10. November 1916 heisst, «zu den besten Kopfen der jingeren Generation»
(233). «Ich personlich vermisse bei thm nur, wie bei fast allen Juden, den Sinn fiir
das Substantielle u Eigenstindig-Historische» (234) «Von den anderen Genannten
habe ich Jonas Cohn in den Preuss Jahrbb Septemberheft eingehend analysiert [...].
Ich halte ihn fir einen typischen Vertreter liberalen Philistertums, brav, anstindig,
kenntnisreich, aber ginzlich mittelmaBig [...]. Nic. Hartmann ist mir durch eine
Anzahl sehr kluger Arbeiten aus dem Logos bekannt. Eine Gesamtansicht iiber ithn
habe ich noch nicht. Heims6th ist mir vollkommen unbekanntx» (234£)

Im Rahmen einer kurzen Besprechung ist es freilich nicht méglich, die Korre-
spondenz im Einzelnen vorzustellen. Auch auf Troeltschs vielschichtige Stellung-
nahmen zum Krieg, der Wandlung seiner Einstellung, seiner Kriegspublizistik etc.
kann nicht im Detail eingegangen werden. Eine Bindung der christlichen Religion
an die Nation lehnt er freilich ab. «Das Christentum», so Troeltsch in seinem Brief
an Ruprecht vom 13. April 1915, «ist nun eben einmal nicht national, u ich bin Geg-
ner jeder bewul3ten u gewollten Nationalisierung des Religiésen.» (75) Aufschluss-
reich sind die Briefe, die der gut informierte Berliner Intellektuelle an Max von
Baden schrieb, dem er gleichsam als Berater diente. Beide kannten sich personlich
wohl seit 1909, als Troeltsch Mitglied der Ersten Kammer der Badischen Stinde-
Versammlung war.

Insgesamt liegt mit der Kriegskorrespondenz Ernst Troeltschs ein mustergiiltig
edierter Band vor, der nicht nur fiir die Rekonstruktion des Werks des 6ffentlichen
Intellektuellen von hoher Bedeutung ist.

Christian Danzg, Wien



84 Rezensionen

Friedrich Schileiermacher, Vorlesungen iiber das Leben Jesu / Vorlesungen iiber
die Leidens- und Auferstehungsgeschichte, Kritische Gesamtausgabe, 2. Ab-
teilung, Bd. 15, hg,v. Walter Jaeschke, Walter de Gruyter, Berlin/Boston 2018.

693 S., ISBN 978-3-11-060475-7, € 279.00.

Im Jahre 1864 publizierte Karl August Riitenik in den Sdmmtlichen Werken Friedrich
Schleiermachers dessen Vorlesungen tber das Leben Jesu. Bereits ein Jahr spiter
unterzog David Friedrich Strauf3, der wihrend seines Berliner Aufenthalts in den
frihen 1830er Jahren Nachschriften der Vorlesungen anfertigte, in seiner Schrift
Der Christus des Glanbens und der Jesus der Geschichte Schleiermachers Leben Jesu einer
vernichtenden Kiritik. Es sei «ein letzter Versuch», Kirchenglaube und Geschich-
te «neinszusetzen». Allein, jener Versuch, so das Urteil des ehemaligen TUbinger
Stiftsrepetenten, sei, betrachte man ihn im Lichte der von ihm selbst in seinem
ersten Leben Jesu 1835/36 publizierten Resultate, grindlich «miBlungen». «Es geht
ein fiir allemal nicht mehr.» (D.E Strauf3, Der Christus des Glaubens und der Jesus
der Geschichte. Eine Kritik des Schleiermacher’schen Lebens Jesu, Berlin 1865,
212f.) Kein Wunder also, dass Schleiermachers Vorlesungen tiber das Leben Jesu
erst dreissig Jahre nach seinem Tod, was auch heisst, dreissig Jahre nach dem Le-
ben Jesu von StrauB, ihren Weg in die Offentlichkeit fanden. Riiteniks Edition der
Vorlesungen, iiber deren Qualitit sich bereits Straul3 geniisslich auslisst, war lange
Zeit die einzige Quelle fiir Schleiermachers Bild des geschichtlichen Jesus. Nun
liegt mit dem Band 15 der zweiten Abteilung der Kritischen Gesamtansgabe der Werke
Schleiermachers eine textkritische Edition der Vorlesungen iiber das Leben Jesu sowie
der Vorlesungen siber die 1 eidens- und Auferstehungsgeschichte vor. Herausgegeben ist der
Band von Walter Jaeschke. Seine Edition bietet sowohl die Manuskripte Schleierma-
chers sowie sekundire Uberlieferungen und Mitschriften von beiden Vorlesungen,
die der Berliner Theologe seit dem Wintersemester 1819/20 mehrfach bis zum
Sommersemester 1832 vorgetragen hat.

Der Band wird eroffnet mit einer knappen Historischen Einfiibrung sowie Edi-
torischen Berichten zunichst zu den Vorlesungen uUber das Leben Jesu (XIX-LII)
und sodann zu der tber die Leidens- und Auferstehungsgeschichte (LIII-LX). Zu
den Mythen der Leben-Jesu-Vorlesungen gehort Albert Schweitzers Behauptung,
Schleiermacher sei der erste gewesen, der 1819 akademische Vorlesungen tiber die-
sen Gegenstand gehalten habe. Dieser Mythos wird auch in der vorliegenden Edi-
tion weitergeschrieben (XIX). Bekannt ist indes, dass bereits seit den spiten 1790er
Jahren der Jenaer Theologe Johann Wilhelm Schmid Vorlesungen ber das Leben
Jesu hielt. Um 1820 trugen auch andere wie Heinrich Eberhard Gottlob Paulus in
Heidelberg tiber diesen Gegenstand vor. Schleiermachers Vorlesungen stehen also
in einem breiten Kontext. Er hat seine Leben-Jesu-Vorlesung, die er zunichst als
Erzihlung tber das Leben Christi ankindigte (vgl. XXf.), finfmal gehalten. Erst-
mals las er Uber diesen Gegenstand im Wintersemester 1819/20, dann im Sommer-
semester 1823, im Wintersemester 1829/30 und in den Sommersemestern 1831



Rezensionen 85

und 1832. Nur einmal, nimlich im Sommersester 1821, hielt Schleiermacher die
Vorlesung iiber die Leidens- und Auferstehungsgeschichte Jesu. Ubetliefert sind
nur wenige Aufzeichnungen und Notizen des Theologen zu beiden Vorlesungen,
die in den editorischen Berichten ebenso genau beschrieben werden wie die er-
schlossenen Mit- und Nachschriften der Vorlesungen etwa von Strau3 (XXVII-
LIL. LV-LX). Auch in Schleiermachers Korrespondenzen finden sich nur wenige
Hinweise auf seine Vorlesung (vgl. XIXf.). Von den acht bekannten Nachschriften
zum Leben Jesu findet in der Edition nur die von 1832 Berticksichtigung (311-508).
Sie stammt von Ernst Collin. Zudem teilt der Band als sekundire Ubetlieferung
einen Text mit, der sich als Abschrift eines Manuskripts von Schleiermacher pri-
sentiert (137-306). Er stammt von Karl Wolff (XXXII-XL). Uberliefert sind von
Schleiermacher Manuskripte zur Leben-Jesu-Vorlesung, die zwischen 1819 und
1829 entstanden sind (3-82), ein Konvolut mit Notaten von 1819 und spiter (83-
100) und Ausarbeitungen zur Vorlesung von 1832 (101-133). Von der Vorlesung
zur Leidens- und Auferstehungsgeschichte Jesu sind die bekannten Manuskripte
Schleiermachers (513-525. 527-554) und eine Nachschrift von Friedrich August
Eyssenhardt (559-653) in den Band aufgenommen.

Freilich revidiert auch die textkritische Edition von Schleiermachers Vorlesun-
gen iiber das Leben Jesu das einst von David Friedrich Strauf3 anhand der von Ri-
tenik besorgten Ausgabe gefillte Urteil nicht, der Berliner Theologe schiebe Glaube
und Geschichte ineinander, male also kein historisches Bild, sondern eins des Glau-
bens. Schleiermachers Jesus ist in der Tat ein Abbild der dogmatischen Konstruk-
tion der Glaubenslehre. Den alten Gottmenschen der Zweinaturenlehre ersetzt er
durch den bewusstseinstheoretischen Religionsbegriff, der in dem Nazarener allein
in Hochstform in der Geschichte realisiert ist. «So kann sich das Bewul3tsein einer
gottlichen Einwohnung auf rein menschliche Weise entwikkelt haben, vorausgesezt
einer ihm urspriinglich mitgegebenen um das GottesbewuB3tsein stitig rein und
schlechthin kriftig (d.h. so daf3 alle Momente durch dasselbe werden) zu machen
zureichenden Kraft; und eine solche ist nur als eine gottliche zu sezen.» (106) In-
dem aber «Jesum im Maximum der Lebendigkeit des GottesBewul3tseins» (105) zu
denken sei, fillt er aus dem Religionsbegriff Schleiermachers selbst heraus, da Reli-
gion der Eintritt des héheren in das niedere Selbstbewusstsein sein soll. Schleierma-
cher konstruiert das Lebensbild Jesu ebenso wie die Christologie der Glaubenslehre
als Bestitigung des Religionsbegriffs. Seine Leben-Jesu-Vorlesungen eréffnete der
Berliner Theologe mit methodischen Reflexionen tber ihren Gegenstand und die
Herausforderungen, die mit seiner Thematisierung verbunden sind. Deutlich ist
sein Bestreben, den christlichen Glauben an den Nazarener zuriickzubinden. Dabei
orientiert er sich vor allem am Johannesevangelium, das, da es einen Augenzeugen
zum Verfasser hat, den authentischsten Bericht von Jesus gibt. Zur Folge hat das,
dass der Nazarener pausenlos zwischen Jerusalem und Galilda unterwegs ist.

Strukturiert ist die Vorlesung Gber das Leben Jesu in zwei Hauptteile. «Im Le-
ben Christi bieten sich nur 2 Hauptabschnitte dar: sein 6ffentliches auftreten mit



86 Rezensionen

der Taufe. Seine Gefangennehmung mit der Leidensgeschichte, wo er iiberwie-
gend passiv erscheint.» (148) Beide Teile differenziert Schleiermacher weiter aus,
wobei jeweils die innere und dussere Seite (111) der Entwicklung Jesu in den Blick
genommen wird. Daraus ergibt sich eine Phase vor dem 6ffentlichen Auftreten,
seine Offentliche Witksamkeit, die Phase von Gefangennehmung und Tod, also
die Leidensgeschichte, sowie der Zeitraum von seinem Tod bis zur Himmelfahrt
(149). Letzteres, Leidensgeschichte und Auferstehung Christi, behandelt Schlei-
ermacher nicht nur in seinen Leben-Jesu-Vorlesungen, sondern ihnen widmete
er im Sommersemester 1821 eine eigene Vorlesung. Das Gottesbewusstsein Jesu,
das sich in diesen Entwicklungsphasen gleichbleibt, teilt er mit und stiftet so eine
Gemeinschaft, nimlich das neue, der Stinde entgegengesetzte Gesamtleben, das
mit ihm in die Geschichte eintritt. Person und Werk fallen damit zusammen (120).
Die Umformungen des christologischen Lehrbegriffs, die die Glaubenslehre vor-
genommen hat, schlagen sich auch in den Vorlesungen iiber das Leben Jesu nie-
der. Grundlegend ist das Maximum des Gottesbewusstseins, das unableitbar mit
Christus geschichtliche Wirklichkeit wird. Sein Tod und seine Auferstehung treten
demgegentber zuriick (295-301. 470-508). Von den beiden Extremen, Christus
sei wirklich gestorben, aber nicht wirklich auferstanden, oder er sei nicht wirklich
gestorben, aber wirklich auferstanden, votiert Schleiermacher tendenziell fiir das
letztere. «Beide Extreme verglichen kann man eher das lezte annehmen als verein-
bar mit dem vollkommenen Glauben des Christen.» (299)

Jedes Bild des geschichtlichen Jesus ist eine Konstruktion, die sich einer be-
stimmten Gegenwart verdankt. Das unterstreichen auch die Vorlesungen von
Schleiermacher. Allein, sein Lebensbild Christi ist eins des Glaubens und soll es
auch sein. Ahnlich wie die Christologie der Glaubenslehre dient es der Verstin-
digung der Glaubenden iber ihren Glauben. Der Glaube, der selbst ein in die
Geschichte eingebundenes Bewusstsein ist, kniipft an die geschichtliche Gestalt
des Nazareners an und fiihrt sich auf ihn zurlick. Als historisches Bild, das war
bereits der Einwand von Straul3, vermag das Leben Jesu von Schleiermacher vor
dem Hintergrund der modernen Geschichtswissenschaft nicht mehr zu iiberzeu-
gen. Diese hat die Ineinssetzung von Glaube und Geschichte, wie sie der Berliner
Theologe vorgenommen hat, unwiederbringlich zerstort. Allerdings suspendiert
das nicht von der Aufgabe, in der Theologie ein Bild des Glaubens von seiner
eigenen Geschichte zu konstruieren. Schleiermachers Leben Jesu, das nun in einer
mustergiiltigen Edition vorliegt, gehdrt zu den klassischen Versuchen, jene Aufga-
be vor dem verdnderten Problemhorizont der Moderne einzul6sen.

Christian Dang, Wien



Rezensionen 87

Bernd U. Schipper, Geschichte Israels in der Antike, C.H. Beck, Minchen 2018.
128 S., ISBN 9768 3 406 72686 6, CHI 13.90

«Ungeheuer, was alles auf 130 Seiten erklirt werden kann» — so die Frankfurter
Allgemeine Zeitung zur Reihe «Wissen» im C.H. Beck Verlag, in der schon
unzihlige Bdndchen erschienen sind. Der Verlag macht fir die Reihe mit
folgenden Sitzen Werbung: «C.H.Beck Wissen vermittelt gesichertes Wissen
und konzentrierte Information iiber die wichtigsten Gebiete aus den Kultur- und
Naturwissenschaften. Die Autor/-innen sind anerkannte Wissenschaftler/-innen,
die ihr Fach souverin beherrschen und dariiber hinaus in der Lage sind, die we-
sentlichen Themen und Fragestellungen auch dem Laien verstidndlich darzustel-
len. C.H.Beck Wissen wendet sich an Leser/-innen, die sich anspruchsvoll, knapp
und kompetent informieren wollen.» Das trifft auch auf den hier anzuzeigenden
Band und seinen Verfasser zu. Schipper legt eine dusserst kompetente, stellenweise
brillante Darstellung der Geschichte Israels in der Antike auf dem neusten Stand
der Forschung vor.

Israel ist ein Name, dessen Bedeutung iiber die Zeiten mehrfach gewechselt
hat. Er bezeichnet auch zwei selbstindige und relativ kurzlebige Staaten (Israel und
Juda), die den gleichen Nationalgott verehren, was eigentlich ein Unding ist — und
ein bis heute noch nicht geldstes Ritsel. Zu Israel rechnet Schipper auch die Dias-
pora, d.h. Babylon und Agypten — da vor allem Alexandria und die Militirkolonie
von Elephantine.

Gleich zu Beginn macht Schipper klar, was sich fiir Laien iiberhaupt nicht von
selbst versteht: «Jede Darstellung der Geschichte Israels beginnt mit einer grund-
legenden Unterscheidung, Die Geschichte, die das Alte Testament erzihlt, ent-
spricht oftmals nicht dem, was sich anhand von Archiologie und auBBerbiblischen
Texten rekonstruieren ldsst.» (8) Das hingt damit zusammen, dass es sich bei ihnen
um «politische Theologie» handelt, Propagandaliteratur. Den Wert des Alten Tes-
taments als Quelle veranschlagt Schipper als gering. Aus diesem Grunde ist es auch
folgerichtig, dass er das Bild der Geschichte, wie es das Alte Testament entwirft,
nicht nachzeichnet. Da er jedoch recht hiufig darauf verweist, hitte er es doch
kurz nacherzihlen missen, dies umso mehrt, als es heute auch bei den Gebildeten
nicht mehr unbedingt als bekannt vorausgesetzt werden kann. Die Feststellung,
«der Wert der Bibel als historische Quelle [sei] sehr begrenzt (8), mochte ich in ithr
Gegenteil verkehren, ohne mich damit aber in Gegensatz zu Schipper zu stellen:
Dieser Wert ist sehr hoch, allerdings wissen wir oft nicht, worauf sich eine Quelle
bezieht und von welcher Zeit sie handelt. Das betrifft vor allem die Erzahlungen
von den Erzvitern und vom Exodus der Israeliten aus Agypten. Ganz so heiss wie
Schipper, der sich auch anderen altorientalischen Quellen gegentiber als kritisch er-
weist, die Suppe am Anfang kocht, wird sie allerdings nicht gegessen (s. dazu etwa
unten Schippers Interpretation des Exodus). Die grossen Abwesenden in Schip-
pers Darstellung sind Mose, Josua sowie Koénig Saul, den Knauf und Guillaume



88 Rezensionen

in ihrer Geschichte mithilfe einer Textkorrektur zu einer bedeutenden Herrscher-
gestalt machen, die 40 Jahre lang regiert haben soll und véllig zu Unrecht in den
Schatten des als bedeutend dargestellten David geraten sei.

Die grosse Stirke von Schippers Darstellung liegt darin, dass et nicht bei Ein-
zelheiten verharrt (etwas mehr davon hitte allerdings nicht geschadet), sondetrn
magistral die grossen Linien der Geschichte Israels nachzeichnet. Auf einige von
ihnen sowie besonders interessante Details sei im Folgenden eingegangen.

Zur «Landnahmey Israels: Schipper verliert kein einziges Wort tber die Er-
oberungsberichte in Josua. Er setzt ihnen eine phantasievolle und iiberzeugende
Erklirung entgegen, wie der Name Israel (eine Personengruppe) auf der Meren-
ptahstele zu verstehen sei (18£.): Die dort erwihnten «Israeliteny, die in der Nihe
der dgyptischen Stadt Beth Schean lebten und Landwirtschaft betrieben, verliessen
die Gegend; sie gehorten zu den Gruppen, die kurz vor 1’200 das Bergland zu
besiedeln begannen.

Zum Exodus schligt Schipper folgendes Szenario vor, das er allerdings mit
viel Zuriickhaltung formuliert: Es sei denkbar, «dass eine kleine Gruppe (von
Kriegsgefangenen) zur Zeit der ramessidischen Pharaonen (19.-20. Dynastie) nach
Agypten gelangte und von dort unter nicht mehr rekonstruierbaren Umstinden in
die stdliche Levante kam, um dort mit jenen dsraeliteny zu verschmelzen, die im
Bergland des alten Stadtstaates Sichem siedelten. Thre Erzihlung von einer wun-
derbaren Flucht aus Agypten und der Bewahrung durch den Gott Jahwe ist dann
identititsstiftend fiir ganz Israel geworden» (23).

Uber David 4ussert sich Schipper zuriickhaltend; pfiffig sein Hinweis, auf dem
Orthostaten von Dan sei zwar von einem «Koénig von Israel», aber nur von einem
«Hause Davids» die Rede; vorsichtig ausgewertet heisst das: etwas mehr Staatlich-
keit fiir das Nordreich. Der «historische» David regierte Giber Jerusalem und war in
Auseinandersetzungen mit den Philistern verwickelt. Im Norden hatte er, wie auch
Salomo, nichts zu suchen, und deshalb konnte es auch zu keiner Reichstrennung
kommen. Was Salomo betrifft: An der Handelsverbindung zwischen der Stdle-
vante und Agypten war er nicht beteiligt. Der Tempelbau, den die Uberlieferung
als gewaltiges Unternehmen darstellt, hitte die politischen und vor allem wirt-
schaftlichen Ressourcen von Jerusalem im 10. Jh.v. Chr. bei weitem lberstiegen.
Vergleichbare Tempel lassen sich erst Ende des 9. und zu Beginn des 8. Jahrhun-
derts nachweisen. Allerdings: Wenn Salomo in irgendeiner Weise am Tempelbau
beteiligt war, dann brauchte er die Unterstiitzung der Phonizier. Darin kénnte der
historisch vertrauenswerte Kern von I Kén 6-8 liegen. Auf jeden Fall trat Salomo
dem phénizischen Kénig nicht 20 Stidte ab — denn die besass er nicht.

Schipper verzichtet darauf, die Staatenbildung von Israel und Juda genau be-
schreiben und erkliren zu wollen. Der abrupte Ubergang zwischen Spitbronze-
und frither Eisenzeit, mit welchem der Rezensent gross wurde, ist iiberhaupt aus
den Geschichten Israels und so auch der Schippers verschwunden: «Vermutlich
muss man auch die spateren Konigreiche Israel und Juda im Kern mit den Struktu-



Rezensionen 89

ren der Spitbronzezeit verbinden. Denn die weitere Geschichte Israels mit Land-
nahme, Staatenbildung und den Kénigreichen Israel und Juda spielt sich de facto
auf dem Gebiet der spitbronzezeitlichen Stadtstaaten Jerusalem und Sichem ab
— mit einem deutlichen Schwerpunkt auf Letzterem» (15). Die Ausbildung von
Staatlichkeit in Israel und Juda stand unter dem Schatten der Assyrer, genauer:
threr Westexpansion. Juda hinkte dabei Israel, das ihm politisch, wirtschaftlich
und kulturell meist Giberlegen war, nach und blihte erst auf, als das Nordreich als
eigenstindiger Staat verschwand; es profitierte auch von einer voriibergehenden
Schwichephase der Neuassyrer (47). Ein «global playem wurde Israel unter den
Omriden, was durch die juddische Redaktion der Konigsbiicher verschleiert wird.
Zu Recht betont Ubrigens Schipper, dass es den Assyrern weniger um eine politi-
sche Oberherrschaft tiber die eroberten Gebiete zu tun war als um die Sicherung
eines «Wirtschaftsraumes».

Zu den wichtigsten Thesen zur Geschichte Israels aus neuerer Zeit gehort die
von Schipper mit leichter Zurtickhaltung referierte Vermutung von Christian Fre-
vel, dass Juda eine Zeit lang ein «Filialkénigtum» Israels war, worauf unter anderem
gleiche Kénigsnamen im Norden und Stiden (Joram; Joasch) hinwiesen. Doch wie
auch immer: Juda diirfte tatsichlich ein Jahrhundert lang in einem «verschleierten»
Vasallenverhaltnis zu Israel gestanden haben (Donner).

Der Untergang des Nordstaates Israels fithrte nicht einfach nur zu einer Ab-
wanderung aus dem Nordreich. Schipper redet von einem eigentlichen «brain
drain». Fir Juda begann nach dem Untergang des Nordreiches eine eigentliche
Blitezeit, die anderthalb Jahrhunderte dauern sollte.

Hier muss noch kurz auf die Nichteinnahme Jerusalems durch Sanherib ein-
gegangen werden: Im Prinzip erklirt sie sich damit, dass Jerusalem nicht von her-
ausgehobener Bedeutung fur die Neuassyrer war. Sie waren zufrieden, Tribute zu
erhalten.

In den Machtverschiebungen zwischen Neuassyrern, Agyptern und dann
Neubabyloniern bewiesen die wichtigen judiischen Konige unterschiedliches Ge-
schick: Nach Schipper war Manasse der politisch bedeutendste. Auf dessen Konto
sind wohl auch Leistungen zu verbuchen, die gemeinhin als solche von Hiskia
gelten, der — ohne grossen Erfolg — noch versuchte, aussenpolitisch mitzuspielen.
Josia hilt Schipper gar fiir eine voéllig unbedeutende Figur.

Eine These zu dieser Epoche hat das Potential, die Forschung noch lingere
Zeit zu beschiftigen: Nach einigen Alttestamentlern fand Ende des 8. oder im
frihen 7. Jahrhundert in Juda eine folgenschwere Trennung statt. In Ramat Rahel,
4,5 Kilometer sidlich von Jerusalem gelegen, entstand ein Verwaltungszentrum,
das tber die persische Zeit hinaus bestehen sollte. Parallel dazu wurde Jerusalem
zunchmend zu einem religiésen Zentrum, das «fremdreligiose» Einflisse immer
mehr zuriickdringte und so den fiir es bezeichnenden Monotheismus auszubil-
den begann. Etwas salopp kénnte man diese These so zuspitzen, dass Religion in
Jerusalem zu einem «Alleinstellungsmerkmal» (unique selling proposition) wurde.



90 Rezensionen

Zum Untergang Jerusalemes dussert sich Schipper vorsichtig. Nach thm kénnte
die Eroberung von 598/97 gravierender gewesen sein als die von 587/86. Auf je-
den Fall sei der Tempel nur teilweise zerstért und nicht in Schutt und Asche gelegt
worden.

Zum babylonischen Exil: «den Exulanten ging es gut» (72). Das ging schon
aus den Muraschutafeln hervor, die 1893 in Nippur gefunden wurden. Neu pub-
lizierte (Wirtschafts)-Texte aus Babylon (Al Yahudu, Bit Naschar), in denen auch
die Namen von Juden erscheinen, bestitigen dieses Urteil und verstirken es gar
noch. Die «deportierten» Juden lebten zusammen, konnten Handel treiben, be-
sassen moglicherweise sogar Sklaven. Mit dem Begriff «land for service» kann
man den Status einer anderen Gruppe bezeichnen. Die Juden heirateten auch
exogam und fihlten sich im multikulturellen Babylonien wohl. Allerdings gab es
auch eine kleinere Gruppe von Enttauschten, Konservativen, «die in Babylonien
nie heimisch geworden waren» (76). Diesen unzufriedenen Heimkehrern ver-
danken wir letztlich einen Grossteil der alttestamentlichen Literatur.

Was die Politik der Achimeniden/Perser betrifft, welche die Neubabylonier
als Vormacht im Vorderen Orient ablosten, so wird in der Literatur gerne ihre
Grosszugigkeit, gerade in religidsen Angelegenheiten, herausgestrichen. Schip-
per macht aber zu Recht darauf aufmerksam, dass diese macht- und wirtschafts-
politisch begriindet war. Wo nétig, konnten die Achimeniden auch bestimmt
vorgehen, ja sogar Tempel zerstoren (Didyma, Athen).

Recht ausfiihrlich geht Schipper auch auf die Samaritaner, die in der For-
schung lange als «jidische Sekte» firmierte, und die Militirkolonie von Elephan-
tine ein, welche «eine mulitkulturelle Form der Jahwe-Religion [...], die sich nicht
an den zentralen Forderungen des 5. Buches Mose orientierte» (85) praktizierte.

Auch beziiglich des Garizim und der Samaritaner hat sich eine neue Sicht
durchgesetzt. Es gilt, sich definitiv von der Vorstellung eines «sektiererischen»
Judentums im Norden des Heiligen Landes zu verabschieden. Der gréssere und
moglicherweise auch iltere Jahwetempel befand sich bei den Samaritanern auf
dem Garizim, nicht in Jerusalem. Noch weiter geht die — allerdings stark umstrit-
tene — These, Jerusalem sei gleichsam ein Filialheiligtum von Samaria gewesen.
Nach 450 v.Chr. freilich gewann Jerusalem gegentber seiner Konkurrentin im
Norden im Gefolge der Einfithrung einer neuen Verwaltungsstruktur wieder an
Gewicht; es begann die Identitdtsmerkmale auszubilden, die zu dem fiihrten,
was man in Laienkreisen als immer giiltige Elemente des Judentums begriff: der
Wochensabbat, die Beschneidung, die zentrale Bedeutung der Tora und schliess-
lich der Monotheismus.

Weniger Revisionen am traditionellen Bild von der Geschichte Israels muss
Schipper vornehmen, was die Zeit Alexanders und der Diadochenreiche sowie
des restaurierten Staates betrifft. Wie ein ceterum censeo hilt Schipper fest, dass
Ramat Rahel zwar noch immer von Bedeutung war, Jerusalem in dieser Bezie-
hung aber aufholte und unter Herodes definitiv «zum Handels- und Marktplatz



Rezensionen 91

der Stadt» wurde (116).

Zur Beurteilung: Schipper hat eine gelungene kleine Geschichte vorgelegt, in
der er nicht mit dem Material, vor allem dem neueren kdmpft, sondern souverin
Uber der Materie steht, die er ausgeglichen darstellt. Das Buch weist nur wenige,
zudem kleinere Mingel auf. Das wichtigste Manko wurde schon genannt: die feh-
lende Darstellung der Geschichte Israels in alttestamentlicher Sicht. Fir andere
Schwichen des Buches diirfte in erster Linie das Lektorat zustindig sein — es sei
denn, dieses habe sich nicht gegen den Autor durchzusetzen vermocht: Haufig wird
etwas als bekannt vorausgesetzt, was auch gebildete Leser nicht kennen. Gelegent-
lich durften sogar Theologiestudenten tberfordert sein. Ein einziges, besonders
instruktives Beispiel: Nach einem Hinweis auf II Kén 15,19-20 hilt Schipper fest:
«Sachlich richtig wird der neuassyrische Kénig mit seinem babylonischen Thron-
namen Pu/ bezeichnet» (49). Dieser Satz erschliesst sich nur Lesern unmittelbar,
die auch etwas von altorientalischer Geschichte verstehen. Gelegentlich schreibt
Schipper fiir Theologen, an einigen Stellen scheint er sogar in erster Linie seine
Kollegen auf alttestamentlichen Lehrstithlen im Blick zu haben (Nennung von
Forschern, die eine bestimmte These vertreten).

Das Buch enthilt gut ausgewihlte Literaturhinweise, ein Verzeichnis der ar-
chiologischen Epochen (einige erklirende Hinweise dazu wiren willkommen
gewesen), eine Zeittafel sowie vier Karten und zwei Register (Namen und Orte,
aber keine Bibelstellen). Was fehlt, ist eine Auflésung der Abkiirzungen biblischer
Bucher. Was etwa «Jem» bedeutet, weiss mit Sicherheit nicht jeder Leser des Bu-
ches. Ins gleiche Kapitel fallen die wissenschaftlichen Umschriften von Orts- und
Personennamen. Sie sollten durch eine vereinfachte Transkription ersetzt werden
(Bsp.: plista’ [9]).

Sollte eine zweite Auflage des Buches zustande kommen, wird sie sich mit
Sicherheit von der hier besprochenen in einigen Punkten unterscheiden, da die
Palistinaarchidologie gegenwirtig viele Resultate liefert, die fiir die Rekonstruk-
tion der Geschichte Israels von Belang sind. Der immer giiltige «archiologische
Vorbehalt, das «dies diem docet wiegt in der «Geschichte Israels» gegenwirtig
besonders schwer.

Alles in allem: eine gelungene Darstellung, die der Rezensent mit viel Erkennt-
nisgewinn und ebensoviel Genuss gelesen hat.

Hans-Peter Mathys, Basel



92 Rezensionen

Matthien Arnold, Oscar Cullmann. Un docteur de 'Eglise, Collection Figures Pro-
testantes, Editions Olivétan, Lyon 2019.

143 S,, ISBN 978-35479-447-7, € 15.00.

Obwohl Oscar Cullmann zu den bedeutendsten Neutestamentlern des 20. Jahr-
hunderts zahlt, fehlte bisher eine Biographie. Diese Liicke hat nun Matthieu Ar-
nold, Professor fiir Kirchengeschichte an der Universitit Strallburg und friherer
Vorsitzender der Fondation Oecuménique Oscar Cullmann, mit der vorliegenden
Einfihrung in Leben und Werk Cullmanns geschlossen. Der Autor verheimlicht
nicht seine Bewunderung fur diesen Theologen. Vielmehr soll gerade die bleiben-
de Bedeutung der theologischen Arbeit Cullmanns deutlich gemacht werden, wie
Arnold in der Einleitung schreibt.

Das Buch hat funf Kapitel. Im ersten Kapitel «Une vie de dialogue avec les
textes bibliques et avec les hommes» zeichnet Arnold die wichtigsten Stationen im
Leben Cullmanns nach, beginnend mit der Geburt, Gber Familie und Studium, sei-
ne Wirkstitten in Stra3burg und Basel, seine internationalen Lehrauftrage in Paris,
New York, Rom, Jerusalem und Minchen, bis zu seinen Alterswerken und dem
Tod im 97. Lebensjahr 1999 in Chamonix. In dieser chronologischen Darstellung
werden auch bereits die wichtigsten Monographien situiert, die in den folgenden
Kapiteln je eigens betrachtet werden.

Im zweiten Kapitel «Linterpréte du Nouveau Testament» wendet sich Arnold
dem theologischen Konzept Cullmanns zu, das dieser primir aufgrund exege-
tischer Arbeit am Neuen Testament und dariiber hinaus an friihjidischen und
frihchristlichen Schriften entwickelt hat, woran auch der kirchengeschichtliche
Horizont seiner Forschung ersichtlich ist. Zuerst hebt Arnold die Bedeutung der
Person Jesu Christi und des Urchristentums im Werk Oscar Cullmanns hervor, die
dieser im Anschluss an die formgeschichtliche Schule analysiert hat. Besonders be-
deutsam ist der Beitrag Cullmanns zum Zeitverstindnis bzw. der Eschatologie, in
die Arnold in einem zweiten Abschnitt einfihrt. Das heilsgeschichtliche Konzept
bietet einen alternativen hermeneutischen Ansatz zur existentialen Interpretation
Bultmanns. Darum ist hilfreich, dass sich Arnold ausfihrlich (11 Seiten) dem Ge-
spriach zwischen Cullmann und Bultmann widmet.

Im dritten Kapitel «lLe Nouveau Testament et la vie spirituelle du chrétien»
fihrt Arnold in drei kleine Monographien ein, die Cullmann zu ekklesiologisch
und pastoral relevanten Fragen schrieb: Die Biicher zur Sauglingstaufe, zur Un-
sterblichkeit der Seele oder Auferstehung der Toten, und seine letzte Monographie
zum Gebet im Neuen Testament. Diese Arbeiten belegen, wie Cullmann die kirch-
liche Praxis im Blick hatte, obwohl er selbst nicht ordinierter Pfarrer war.

Im vierten Kapitel «Le chrétien dans le monde» bespricht Arnold das Buch
ber Jesus und die Revolutionire seiner Zeit, in dem Cullmann auch den Blick auf
die eigene Zeit wirft. Demgemiss beschreibt Arnold anschliessend die Haltung
Cullmanns gegeniiber Nationalsozialismus und Stalinismus, und sein 6ffentliches



Rezensionen 93

Eintreten fir Ernst Lohmeyer, der von der sowjetischen Besatzungsmacht gefan-
gengenommen und erschossen wurde.

Im flunften und letzten Kapitel «Cullmann, artisan de l'unité chrétienne» eror-
tert Arnold die 6kumenischen Arbeiten Cullmanns. In diesen Kontext stellt er die
Monographie iiber den Jinger, Apostel und Mirtyrer Petrus, worin Cullmann eine
historische Analyse dieser Person, zugleich aber auch eine profiliert protestantische
Deutung derselben fiir die Gegenwart bietet. Aufgrund seiner Gber Jahrzehnte in
Rom aufgebauten Beziehungen zu katholischen Wiirdetrigern wurde Cullmann als
otfizieller Beobachter zum 2. Vatikanischen Konzil eingeladen. Dieses personliche
Ringen um ein 6kumenisches Miteinander miindete schliesslich in seiner Schrift
«Einheit durch Vielfaloy, welche Arnold zuletzt beschreibt und im Blick auf ihre
Wirkung reflektiert.

Mit diesem Buch legt Matthieu Arnold eine konzise und allgemeinverstindliche
Einfihrung in das Leben und Werk Oscar Cullmanns vor. Dabei gelingt ihm die
Verkniupfung von theologischen und biographischen Beziigen in tberzeugender
Weise. Zugleich bietet das Buch aufgrund der internationalen Kontakte Cullmanns
interessante Einblicke in die Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts, die einer
verengten Sichtweise entgegenwirken.

Michael R. Jost, Bern

Konrad Schmid | Jens Schriter, Die Entstehung der Bibel. Von den ersten Texten
zu den heiligen Schriften, C.H. Beck, Miinchen 2019.

504 S., mit 48 Abb. und 4 Karten, ISBN 978-3-406-73946-0, € 32.00.

In diesem Buch bieten Konrad Schmid und Jens Schréter einen ambitionierten
Versuch, den Werdegang der heiligen Schriften des Judentums und des Christen-
tums in einem Band und fur ein breites Publikum nachzuzeichnen. Auch wenn
der Titel des Buches «die Bibel» im Singular erwihnt, wird der Leserin und dem
Leser sofort klar, dass die Sachlage in Wirklichkeit viel komplizierter ist. Das erste
Kapitel «Die Bibeln des Judentums und des Christentums» (19-69) nimmt diese
Sachlage in Angriff und er6ffnet mit der Frage: Was ist «die Bibel»? Hier geht es
um die grundlegende Differenzierung von jiidischen und christlichen Bibeln und
um eine Ubersicht tiber Grundbegriffe, wie z.B. «Schrift», «Testament», «Textiiber-
lieferung» und «Kanon».

Das zweite Kapitel «Schriftkultur und Literaturproduktion in der Kénigszeit
Israels und Judas, 10. bis 6. Jahrhundert v. Chr.» (70-142) beginnt mit der Beto-
nung, dass die Biicher der Hebrdischen Bibel am Anfang weder «Biichem noch
«biblisch» waren im heutigen Sinne und dass die Religion des antiken Israels keine
«Buchreligion» war. Der Weg zur Buchreligion begann erst mit dem Aufkommen
der hebriischen Schriftkultur im Rahmen der wachsenden Verwendung der alpha-



94 Rezensionen

betischen Schrift im frithen 1. Jt. v.Chr. in der siidlichen Levante. Die Erérterung
dieser Schriftkultur ist verhidltnismassig detailliert (20 Seiten mit vielen Abbildun-
gen) und dient dazu, das Ergebnis zu untermauern, «dass die schriftliche Uberlie-
ferungsbildung der nachmaligen biblischen Texte ab dem 9. oder 8. Jahrhundert
v. Chr. einsetzte» (95). Nach dieser Erorterung bietet der Rest des Kapitels einen
Uberblick iiber die verschiedenen biblischen Texte aus der Kénigszeit nach chro-
nologischen sowie formalen und inhaltlichen Prinzipien. Wer mit Konrad Schmids
«Literaturgeschichte des Alten Testaments» (Darmstadt 2008) vertraut ist, wird
eine dhnliche Struktur wie dort erkennen (vgl. 100-142 mit Schmid 2008, 59-108).

In Kapitel 3 «Das entstehende Judentum und die biblischen Schriften in der
babylonischen und der persischen Zeit, 6. bis 4. Jahrhundert v. Chr.» weicht die
Darstellung hingegen stirker von den entsprechenden Teilen in Schmids «Litera-
turgeschichte» ab (vgl. 143-186 mit Schmid 2008, 109-176). Hier liegt das Gewicht
mehr auf den historischen Ereignissen, die die biblische Literatur aus dieser Zeit
geprigt haben, insbesondere der Verlust des Tempelkults in Jerusalem nach 587
v. Chr. In der Charakterisierung der Literatur der Perserzeit unterscheiden die Au-
toren zwischen «theokratischen» Konzepten in Texten wie der Priesterschrift und
den Chronikbiichern, die «die jiidische Rezeption der offiziellen persischen Reichs-
ideologie» widerspiegeln, und «eschatologischen» Konzepten in prophetischen
und deuteronomistischen Texten. Danach folgen Abschnitte tiber die «Formie-
rung der Tora im Rahmen der persischen Reichsautorisation» (vgl. Schmid 2008,
174-176), das Konzept der «innerbiblischen Schriftauslegung», neue Impulse in
der theologischen Anthropologie in der Perserzeit, und zuletzt tiber das Hiobbuch
als Beispiel von «Kritik eminenter theologischer Positionen der biblischen Litera-
tur, die sich «Eingang in den Kanon verschafft hat.

Kapitel 4 «Schriften und Schriftgebrauch im Judentum der hellenistisch-r6-
mischen Zeit, 3. Jahrhundert v. Chr. bis 1. Jahrhundert n. Chr» behandelt eine
breite Reihe von Texten und Phinomenen in der zweiten Hilfte des Zeitalters des
Zweiten Tempels: die apokalyptische Literatur, das Buch Kohelet, der Abschluss
der Neviim (Propheten), die Gattung der sog, «Rewritten Bible», die Texte vom
Toten Meer, die Entstehung der Septuaginta, die frithe samaritanische Tradition
und Philo von Alexandria.

Kapitel 5 setzt die Diskussion Gber den Umgang mit den Schriften gegen
Ende des Zeitalters des Zweiten Tempels fort, nun mit besonderem Blick auf
die «Schriften des antiken Judentums im entstehenden Christentum, 1./2. Jaht-
hundert. Hier geht es noch nicht um die Entstehung der neutestamentlichen
Texte selbst, sondern um die Frage nach dem Verstindnis vom Konzept «Schrifos
im frithen Christentum. Hier zeigen die Autoren, wie das frithe Christentum am
selben Auslegungsprozess teilnimmt, der bereits in den Schriften Israels und im
frihen Judentum zu finden ist (245). Hier wird exemplarisch an vielen neutesta-
mentlichen Stellen gezeigt, wie der Umgang Jesu mit den Schriften Israels dar-
gestellt wird, wie diese Schriften christologisch interpretiert werden (konnten),



Rezensionen 95

und wie ihre Stellung innerhalb vom frithchristlichen Glauben (insbesondere bei
Paulus) gedeutet wird.

Auch im Kapitel 6 «Die Formierung der christlichen Bibel und die Entstehung
weiterer Traditionsliteratur, 1. bis 4. Jahrhundert» geht es nicht sofort um die Ent-
stehung der christlichen Texte innerhalb und ausserhalb des Neuen Testaments,
sondern immer noch um Hintergrundfragen, insbesondere um die Frage nach der
sog. «Trennung der Wege» (287—299), wobei die Autoren zum Schluss kommen,
dieser Begriff sei ungeeignet, dem komplexen Verhiltnis von Judentum und Chris-
tentum in der Zeit des frithen Christentums gerecht zu werden. Danach bieten die
Autoren einen hilfreichen Uberblick iiber die kanonischen und nichtkanonischen
Texte, die nachher en detai/ erortert werden (299-309). Darauf folgt eine Diskussi-
on tiber die Evangelien (309-337), die Sammlung der Paulusbriefe (338-346) und
die Entstehung des Neuen Testaments als Gesamttextkorpus (346—350).

Kapitel 7 «Die Formierung der jidischen Bibel und die Entstehung von Misch-
na und Talmud, 1. bis 6. Jahrhundert» kniipft inhaltlich an Kapitel 4 an, und man
konnte einwenden, es hdtte diesem Kapitel direkt folgen konnen, insbesondere
weil Kapitel 7 mit einer Diskussion zum Abschluss der Ketuvim in der Hebrii-
schen Bibel beginnt. Die Entscheidung scheint aber auszudriicken, dass die Au-
toren zeigen mochten, wie die Zusammenstellung der Ketuvim und die Entste-
hung von Briefsammlungen innerhalb des Neuen Testaments verglichen werden
konnen, und dass beide, Neues Testament und Ketuvim, jeweils ein bestimmtes
Verhiltnis zu Tora und Propheten fiir sich beanspruchen. Am Ende von Kapitel 7
findet sich ein kurzer Uberblick zum Talmud, der offenbar statt in Kapitel 8 (iiber
die Rezeptionsgeschichte der Bibel) hier platziert wurde, um zu zeigen, dass im
rabbinischen Judentum die Beschiftigung mit «Tora» (oder, anders gesagt, mit der
«Schrift») weder auf die biblische Tora (d.h. den Pentateuch) noch auf den Tanakh
als Ganzes beschrinkt wurde, sondern vor allem mit dem Studium des Talmuds
zu tun hatte.

Das letzte Kapitel «Zur Wirkungsgeschichte der jiidischen und der christlichen
Bibel» beginnt mit einigen Anmerkungen zur Verbreitung der christlichen Bibel
im 21. Jahrhundert in hunderten von Sprachen; dies fithrt zu einer Diskussion
tber die Ubersetzbarkeit der Schriften iiberhaupt und danach zu einer kurzen
Darstellung von wichtigen christlichen Bibeliibersetzungen von der Antike bis in
die Moderne (377-384). Darauf folgt ein kurzer Uberblick iiber die Rezeption
der Hebriischen Bibel im rabbinischen Judentum und in der judischen Wissen-
schaftstradition des 19. und 20. Jahrhunderts (384-391), im westlichen und im
Ostlichen Christentum (391-401), in der historisch-kritischen Wissenschaft, sowie
in der Kunst (401-412).

Mit diesem Buch stellen sich die Autoren die anspruchsvolle Aufgabe, «die
Entstehung der judischen und der christlichen Bibel auf dem gegenwirtigen
Forschungsstand und unter Beriicksichtigung aktueller Fragestellungen in einer
Form zu prisentieren, die auch fir eine Leserschaft zuginglich ist, die sich nicht



96 Rezensionen

in den akademischen Fachdiskursen bewegt (415). Das «auch» besagt Vieles, denn
das Buch ist keine blosse «Popularisierungy der Ertrige der Bibelwissenschaft, son-
dern kann ebenfalls als niitzliches Hilfsmittel fiir Fachleute dienen, insbesondere
als Einblick in den aktuellen Stand der Forschung in der alttestamentlichen Wis-
senschaft fir Neutestamentlerlnnen und in der neutestamentlichen Wissenschaft
fir AlttestamentlerInnen. Andererseits ist das Buch kein Nachschlagwerk und ist
so geschrieben, um linear und in seiner Vollstindigkeit gelesen zu werden. Manch-
mal wechselt die Darstellung unerwartet zwischen verschiedenen religiosen Stré-
mungen und verschiedenen Zeitaltern, und gelegentlich fragt man sich, ob manche
Details hitten ausgespart werden kénnen, um den roten Faden nicht zu verlieren.
Insgesamt stellt das Buch eine reiche Fundgrube fiir ein gebildetes Publikum dar,
das mit der Bibel bereits gut vertraut ist und Freude daran hat, sich neue Wissens-
perlen anzueignen.

Stephen Germany, Basel



	Rezensionen

