Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 76 (2020)
Heft: 1
Artikel: "Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben sollen" :

theologische Voraussetzungen und eschatologische Ambiguitat der
Séakularisierung in religionswissenschaftlicher Sicht

Autor: Trein, Lorenz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914123

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben
wollen»

Theologische Voraussetzungen und eschatologische Ambiguitit
der Sikularisierung in religionswissenschaftlicher Sicht'

A

Karl Lowith erarbeitete im amerikanischen Exil wesentliche Grundlagen einer
1949 unter dem Titel «Meaning in History» verbffentlichten Arbeit, die nur
wenige Jahre spiter unter dem deutschsprachigen Titel «Weltgeschichte und
Heilsgeschehen» erneut vorgelegte wurde.? Lowiths Untersuchung war von der
Annahme getragen, «dal3 die moderne Geschichtsphilosophie dem biblischen
Glauben an eine Erfiillung entspringt und daf sie mit der Sdkularisierung ihres
eschatologischen Vorbildes endet».” Kritik an dieser Arbeit rief insbesonde-
re der von Hans Blumenberg vorgetragene Einwand hervor, «das Sakularisie-
rungsschema [vermoge] die erforderliche Beweislast nicht zu tragen»,* um eine
«faktische historische Sukzession von eschatologischer Geschichtsdeutung und
Fortschrittsidee» als «das Sich-Durchhalten einer ithrem Ursprung entfremde-
ten Vorstellungssubstanz» plausibilisieren zu kénnen.”

Dieser Hinweis Blumenbergs deutet bereits an, dass der Einwand nicht
nur auf einer geschichtskonzeptionellen Ebene argumentiert war, sondern

1 Mein Dank gilt Christoph Auffarth, mit dem ich eine frihere Version dieses Textes disku-
tieren konnte. Eine erste Skizze war im November 2018 auf der Jahrestagung der «Ameri-
can Academy of Religion» in Denver, Colorado anlésslich einer Diskussionsveranstaltung
zur religionsgeschichtlichen <Zukunfo des dangen> 19. Jahrhunderts vorgetragen worden.

2 K. Lowith: Curriculum vitae [1959], in: ders.: Mensch und Menschenwelt. Beitrige zur
Anthropologie [=Karl Léwith Simtliche Schriften 1], Stuttgart 1981, 450-462 (457); K.
Lowith: Meaning in History. The Theological Implications of the Philosophy of History,
Chicago 1949; K. Léwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraus-
setzungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 2004 [1953].

3 Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 12.

4 H. Braun: Diskussionsbeticht zu Referat Hermann Libbe und Hans Blumenberg, in: H.
Kuhn / E Wiedmann (Hg.): Die Philosophie und die Frage nach dem Fortschritt, Min-
chen 1964, 333-338 (337).

5 H. Blumenberg: «Sakularisation». Kritik einer Kategorie historischer Illegitimitit, in: Kuhn
/ Wiedmann: Die Philosophie und die Frage nach dem Fortschritt (Anm. 4), 240-265 (243-
244) (kursiv im Original). Vgl. H. Blumenberg: Die Legitimitit der Neuzeit. Erneuerte
Ausgabe, Frankfurt a.M. 1996 [1988], 36-38.

ThZ 1/76 (2020) S. 56-77



«Welil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 57

auch religionsgeschichtliche bzw. theologische Setzungen zur Frage nach der
eschatologischen Orientierung des frithen Christentums implizierte bzw. be-
grindend heranzog, «Zur Frage der Abhingigkeit aller Geschichtsphilosophie
von der Geschichtstheologie sei zu bemerken, da@3 es seiner [Blumenbergs, LT]
Ansicht nach iberhaupt keine genuine christliche Geschichtstheologie geben,
wihrend «[a]us der frihchristlichen Krise der eschatologischen Naherwartung
[...] schon Geschichtstheologie oder besser: gleich eine Art Geschichtsphz/o-
sophie [erwachse]».® Und weiter: «Auch die Grundfrage der Finalitit der Ge-
schichte sei nicht genuin christlich, sondern bereits ein Sikularisat der frithen
Eschatologie».” Letzteres erscheint dabei als ein innerhalb der frithen Ge-
schichte des Christentums angelegter Vorgang eschatologischer Vergeschicht-
lichung.® Bei Karl Léwith finden sich dhnlich gelagerte religionsgeschichtliche
Setzungen. «Der Unterricht an einem protestantischen Seminar [dem Hartford
Theological Seminary, LT| machte mich mit einem Christentum bekannt, das
sozial und moralisch sehr wirksam, aber als Glaube dem Fortschrittsglauben
des 18. und 19. Jahrhunderts dhnlicher ist als dem des Neuen Testaments».’
Gleichzeitig sprach Léwith von sich als einem «hinausgeworfenen Juden, der in
seinen Vorlesungen den Studenten der Theologie den Verfall des Christentums
dargestellt hatte».'”

Lowith und Blumenberg gingen von der Annahme aus, dass die eschatolo-
gische Naherwartung des Reiches Gottes in ihren urspriinglichen Formen in-
kompatibel mit bzw. uniibertragbar in weltgeschichtliche Zeitbegrifflichkeiten
sei, wenn auch mit unterschiedlichen Schlussfolgerungen hinsichtlich der Frage,
anhand welcher Periodisierungen und Geschichtskonzepte die im Sikularisie-
rungsdiskurs verhandelte «Verweltlichung des Christentums zur Moderne»'! zu
thematisieren sei. Diese Gemeinsamkeit lasst sich anhand von Bezugnahmen
auf das theologisch umstrittene Narrativ einer Enteschatologisierung des fri-
hen Christentums und einer damit verbundenen Theologisierung und Verge-

6 Braun: Diskussionsbericht (Anm. 4), 337 (kursiv im Original).

Braun: Diskussionsbericht (Anm. 4), 337.

8 Blumenberg: Die Legitimitit der Neuzeit (Anm. 5), 57, wo die «Formel Vergeschichtli-
chung der Eschatologiem problematisiert wird.

Lowith: Curriculum vitae (Anm. 2), 457.

10 K. Léwith: Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein Bericht. Mit einer Vorbe-
merkung von Reinhart Koselleck und einer Nachbemerkung von Ada Léwith, Stuttgart
2007 [1984], 81.

11 Blumenberg: Die Legitimitit der Neuzeit (Anm. 5), 36.

~J



58 Lorenz Trein

schichtlichung christlicher Religion nachzeichnen, dann aber auch anhand der
in theologischen Debatten nicht weniger kontrovers wahrgenommenen Idee
einer dezidiert auf Zukunfb abgestellten Verzeitlichung der Eschatologie, wie
sie ausgehend von Johannes Weill und Albert Schweitzer als «Bruch mit der
Geschichtsphilosophie Hegels»'? diskutiert wurde. Die Frage nach theologi-
schen Sinnzusammenhingen des Sikularisierungsdiskurses betrifft des Weite-
ren das Problem, inwieweit eine geistesgeschichtliche Kritik der Verweltlichung
des Christentums (Lowith) bzw. der methodischen und geschichtskonzeptio-
nellen Belastbarkeit des Sikularisierungstheorems (Blumenberg) Denkfiguren
einer theologisch codierten «Geschichtskritiky aufgegriffen hat.

Die durch die jeweilige Bezugnahme auf theologische Diskurse zur escha-
tologischen und geschichtlichen Orientierung des Christentums' bedingte Ge-
meinsamkeit beider Positionen erlaubt einen religionswissenschaftlichen Blick
auf die sogenannte dLéwith-Blumenberg Debatte, ein Blick, der sich insbeson-
dere fir theologische Konstruktionen der Religionsgeschichte interessiert.'
Genauer gesagt fokussiert dieses Interesse auf geschichtsbegriffliche Impli-
kationen theologischer Diskurse iiber Eschatologie, mit denen moderne Zeit-
erfahrungen und die eschatologische Orientierung des frihen Christentums
als zutiefst widersprichlich und nicht vereinbar verhandelt werden konnten,
eine Annahme, die sich als Sinnzusammenhang genealogischen Sprechens tiber
Sakularisierung als anschlussfihig erwies. Gleichzeitig interessieren die sdku-
larisierungsdiskursiven Konsequenzen solcher Debatten, in denen sich ganz
grundsitzlicher Streit Gber Moglichkeiten und Grenzen auf Historismus» ab-
gestellter Selbstvermittlungen des Christentums spiegelt. So betrachtet ist der

12 Diese Formulierung verdanke ich dem personlichen Austausch mit Christoph Auffarth.
Vgl. C. Auffarth: Irdische Wege und himmlischer Lohn. Kreuzzug, Jerusalem und Fege-
feuer in religionswissenschaftlicher Perspektive, Gottingen 2002, 224-226.

13 Vgl. H. Zabel: Verweltlichung/Sikularisierung, Zur Geschichte einer Interpretationskate-
gorie, Miinster 1968, 208-213, 216-218 (zu Léwith); U. Ruh: Sikularisierung als Interpreta-
tlonskategorie. Zur Bedeutung des christlichen Erbes in der modernen Geistesgeschichte,
Freiburg 1980, 101-102 (zu Blumenberg), 257-259 (zu Léwith).

14 Vgl J. Svenungsson: A Secular Utopia: Remarks on the Lowith-Blumenberg Debate, in: E.
Namli / J. Svenungsson, / A.M. Vincent (Hg.): Jewish Thought, Utopia, and Revoluton,
Amsterdam 2014, 65-78 (76); K. Flasch: Hans Blumenberg. Philosoph in Deutschland:
Die Jahre 1945 bis 1966, Frankfurt am Main 2017, 477, 574 (Anm. 155). Siehe zu Léwith
auch H. Timm: Karl Léwith und die protestantische Theologie, EvTh 27 (1967) 573-594,
zu Blumenberg D. Weidner: Ende, in: R. Buch / D. Weidner (Hg.): Blumenberg lesen. Ein
Glossar, Berlin 2014, 57-71.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 59

Sdkularisierungsdiskurs — als Gegenstand der Religionswissenschaft — der Ort,
an dem iiber die Bedeutung von «Geschichte» fiir historische, theologische, phi-
losophische und anderweitige (Selbst-)Thematisierungen christlicher Religion
gestritten wurde. Dieser Streit betrifft ganz wesentlich auch die Aushandlung
der Frage, wo der schmale Grat zwischen genuinem Christentum, illegitimer
Apokalypse, originirer eschatologischer Erfahrung und Verweltlichung ver-
liuft.®

I
Eine so vorgenommene, historisierende Gegenstandsbestimmung leistet zu-
gleich einen systematisch orientierten Beitrag zu einer geschichtskonzeptionell-
religionswissenschaftlichen Problematisierung theologischer Implikationen
genealogischer Zugriffe auf den Sikularisierungsdiskurs, die ein historisches
Abhingigkeitsverhiltnis sikularer Dispositionen von religiosen Diskursen
voraussetzen, wodurch dltere> Modelle der Begriffsgeschichte'® und «euere
Ansitze zu einer Genealogie der Kategorie des «Sdkularen»'” ins Gesprich
gebracht werden. Des Weiteren bietet diese Gegenstandsbestimmung An-
knupfungspunkte fir religionsgeschichtliche Fragestellungen zum Wandel mo-
dernen Zeit- und Geschichtsdenkens, die sich in erklirender Absicht auf die
Diskussion zwischen Hans Blumenberg und Karl Lowith beziehen."® Wenn
die Entstehung <istoristischen Denkmuster im 19. Jahrhundert aus der Theo-
logiegeschichte heraus als Sikularisierung eschatologischer und messianischer
Zeit- und Geschichtskonzepte argumentiert werden kann," stellt sich die Fra-
ge, ob die religionsgeschichtliche Einsicht in die mit diesem Sikularisierungs-
narrativ verbundene Infragestellung der Geschichtlichkeit christlicher Religion
das historiographische Erklirungspotential der Kategorie der Sikularisierung

15  Folglich lisst sich der Sakularisierungsdiskurs auch auf theologische Grenzziehungen und
Verhiltnisbestimmungen von Christentum und Judentum befragen: L. Trein: Theological
Origins of Secularization: Towards a Historical Critique (bislang unveréffentlichtes Auf-
satzmanuskript).

16 H. Libbe: Sikularisierung, Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs, Freiburg 2003
[1965].

17 T. Asad: Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity, Stanford 2003.

18 T.A. Howard: Religion and the Rise of Historicism. W.M.L. de Wette, Jacob Burckhardt,
and the Theological Origins of Nineteenth-Century Historical Consciousness, Cambridge
2000, 20-22.

19  Howard: Religion and the Rise of Historicism (Anm. 18), 21-22.



60 Lotrenz Trein

untergrabt bzw. wie aus Sicht der Religionswissenschaft mit dieser Lesbarkeit
des Sikularisierungsdiskurses umzugehen ist.

Bei Karl Léwith schreibt sich diese theologische Voraussetzung einer im
Sakularisierungsdiskurs verhandelten Geschichts- und Christentumskritik ins-
besondere von Franz Overbeck her.” Fiir Lowith, darin zeitgendssischen theo-
logischen Kommentaren zu Overbecks Theologiekritik nicht unihnlich, ging
eine Zuruckweisung auf «Geschichte> und Kultun abgestellter theologischer
Vermittlungen des Christentums mit einer Aufwertung alternativer Begriin-
dungsfiguren bzw. einer Enthistorisierung desselben einher:* «Als «christliche
Kultun und «welthistorische Religion» mag das Christentum verfallen und sogar
verschwinden, aber es verschwindet damit noch nicht als Glaube an das Reich
Gottes und als Nachfolge Christi».*

Wichtig ist aber auch das Problem, inwieweit im Sdkularisierungsdiskurs bei
Loéwith und Blumenberg vorgetragene Argumente geschichtskonzeptioneller
und methodischer Natur mit «theologischen> Setzungen zur innertheologisch
dusserst umstrittenen Frage nach der Geschichtlichkeit christlicher Eschatolo-
gie bzw. den Moglichkeiten und Grenzen einer auf «Geschichte> und Zukunfo
abgestellten Vermittlung derselben einhergingen. Fir eine religionswissen-
schaftliche Auseinandersetzung solcher Implikationen und Problemstellungen
des Sikularisierungsdiskurses wird davon ausgegangen, dass die Verhandlung
desselben bei Lowith und Blumenberg als ein Gegenstand von Bedeutung
ist, um Debatten tber Sikularisierungy im dangens 20. Jahrhundert zu be-
schreiben, dann aber auch in religionsgeschichtskonzeptioneller Hinsicht, um
die Frage nach der Prisenz theologischer Denkfiguren in genealogischen Ar-
gumenten Uber Sikularisierung als Fragestellung einer geschichtstheoretisch-
zeitreflexiven Religionswissenschaft zu thematisieren.

Eine letzte, eher formal orientierte Vorbemerkung betrifft die Frage nach
der Theologizitit> dessen, was im vorliegenden Aufsatz in religionswissen-

20 K. Lowith: Von Hegel zu Nietzsche — Der revolutionire Bruch im Denken des 19. Jaht-
hunderts [1941/1950], in: ders.: Von Hegel zu Nietzsche [=Katl Lowith Simtliche Schrif-
ten 4], Stuttgart 1988, 1-490 (471-485). Vgl. Timm: Karl Léwith (Anm. 14).

21 Vgl Timm: Karl Léwith (Anm. 14), 588.

22 K. Léwith: Der christliche Gentleman. Uber die Schizophrenie eines gesellschaftlichen
Ideals [1948], in: ders.: Wissen, Glaube und Skepsis. Zur Kritik von Religion und Theolo-
gie (=Karl Léwith Simtliche Schriften 3), Stuttgart 1985, 163-170 (170). Ich danke Marie
Rovero (Hartford Seminary), die mich auf diesen Text aufmerksam gemacht hat.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 61

schaftlicher Sicht «heologische Voraussetzungen> des Sikularisierungsdis-
kurses heissen kann. Hans Blumenberg hatte eine «theologisch bedingte
Unrechtskategorie» von einer «theologische[n]» Unrechtskategorie» unter-
schieden, welche «Kriterien su generis» aufweise, «die», so Blumenberg weiter,
«hier gar nicht zur Diskussion stehen kénnen».” Wenn im Rahmen einer re-
ligionswissenschaftlichen Lektiire des Sikularisierungsdiskurses dennoch von
«theologischen» Implikationen desselben die Rede sein soll, interessieren hier
in lockerer, religionsgeschichtlicher Verschrinkung drei Problemzusammen-
hinge, die als Bezugnahmen auf Spezialfille religitser Selbstbeschreibung
bzw. Aushandlung «enuinen Christentums im Sikularisierungsdiskurs nach-
gezeichnet werden kénnen, wobei eine Reflexivitit solcher Zuordnungen im
befragten Diskurs und fir dessen religionswissenschaftliche Rekonstruktion
in Rechnung zu stellen ist, da sich diese, der infrage stehende Diskurs und
dessen Rekonstruktion — zumindest partiell — als im Wissen um «theologische»
Bedeutungskonjunkturen der Sdkularisierungsthematik artikuliert beschreiben
lassen:**
1. Verweise auf und Inanspruchnahmen theologischer Argumente und Pole-
mik anhand zeitgendssischer Debatten und Quellen;
2. Argumentative Aneignung und Umformung derselben;
3. Rickgriff auf theologische Debatten iiber frithes Christentum und Escha-
tologie zur Kiritik <theologischen als auch «geistesgeschichtlichen Interes-
sen am Sakularisierungsdiskurs.?

23 Blumenberg: «Sikularisation» (Anm. 5), 256 (kursiv im Original).

24 Diese Reflexivitit, die im genealogischen Diskurs uiber Sikularisierung, wie er heute in
der Religionswissenschaft gefiihrt wird, nicht immer vorausgesetzt werden kann, ldsst —
zumindest vorldufig — die Rede von einem Sikularisierungs- bzw. Sikularisationsdiskurs
gerechtfertigt erscheinen, gegen den immer wieder wort- bzw. begriffsgeschichtliche
Partikularisierungen ins Spiel gebracht worden sind.

25  Bei Blumenberg kommt hier die Problematik ins Spiel, die Differenz von «theologischen
und «heologisch bedingten Kategorie [«Sakularisation»] mittels der in Frage stehenden
Kategorie selbst auszuweisen: «Sie ist eben eine sqkularisierte Kategorie. Das bedeutet nun
aber gerade nicht, daB sie als im Dienst des Historikers stehender Grundbegriff dem theo-
logischen Interesse entzogen wire. Im Gegenteil: Als Unrechtskategorie enthilt sie ein
Potential der Berufbarkeit, die Implikation eines Schuldtitels, und darin liegt das Zdeologische
Moment dieser Vorstellung»: Blumenberg: «Sdkularisation» (Anm. 5), 256 (kursiv im Origi-
nal).



62 Lorenz Trein

1L

Als geschichtliche Religion war das Christentum Karl Lowith zufolge dekadent
und noderny geworden, eine Vergeschichtlichung und ein Niedergang, die in
der kulturellen Weltbezogenheit und dem Kulturinteresse desselben begriindet
lagen. «Die moderne Christenheit ist degeneriert, weil sie nicht nur in dieser
Welt leben, sondern auch zu ihr gehéren und von ihren Einrichtungen profi-
tieren will».** Die mit dieser Beschreibung implizierte Christentumskritik setzt
eine Differenzierung zwischen einer «Religionw®” bzw. deren geschichtlicher
Fortschrittsorientierung und der Botschaft des Neuen Testaments® bzw. einer
in dieser angelegten «Unterscheidung» von «Koénigreich Gottes und Welt» vo-
raus.”’ «The Church cannot address the world religiously and efficiently if she
has no distinct vantage ground from which to address the world instead of
pretending to be coextensive with it by offering a Christian version of mod-
ern secular culture. The world has not essentially changed since the times of
carly Christanity».”” Die Welt- und Geschichtsbezogenheit einer sich als spe-
zifisch «modern» vermittelnden christlichen Religion markiert gewissermassen
eine Negativbeschreibung, gegen die «[abermals] resolute Unterscheidungen
[zwischen wesentlichem Christentum und weltlichem Humanismus und Sozi-
alismus]» in Anschlag zu bringen seien, «wenn das Christentum nicht all sei-
ne Kraft und seinen Anreiz vetlieren soll».”! Lowiths Polemik gegeniiber auf
«Geschichtes und Kultun fokussierten Vermittlungen des Christentums liess
keinen Zweifel zu. Das Theologische Seminar in Hartford, wo sich Léwith in
seiner Zeit in Amerika u.a. aufhielt, bezeichnete er gegeniiber Eric Voegelin
einmal als «Kindergarten fiir ausgelaugten Protestantismusy.®

Hans Blumenberg hatte bemerkt, «dall das Sakularisierungstheorem
nur im Zusammenhang mit dem Widerspruch gegen» die Theologien einer
auf Historismus» abgestellten Selbstverstindigung des Christentums «et-
neut aktuell werden konnte».” Wihrend Lowiths Polemik sich als Kritik an

26 Lowith: Der christliche Gentleman (Anm. 22), 168.

27 K. Léwith: Can there be a Christian Gentleman? ThTo 5 (1948) 58-67 (65).

28  Lowith: Curriculum vitae (Anm. 2), 457.

29  Lowith: Can there be a Christian Gentleman? (Anm. 27), 65.

30 Lowith: Can there be a Christian Gentleman? (Anm. 27), 65£.

31  Loéwith: Der christliche Gentleman (Anm. 22), 170.

32 K. Loéwith / E. Voegelin: Briefwechsel. Mit einer Vorbemerkung von PJ. Opitz, Sinn und
Form. Beitrige zur Literatur 59 (2007) 764-794 (773) (kursiv im Original).

33 Blumenberg: Die Legitimitit der Neuzeit (Anm. 5), 47.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 63

einer religionsbegrifflichen Engfithrung des Christentums in Richtung einer
Aufwertung desselben als «Glaube» liest,’ streicht Blumenberg die Aktualitit
des Sikularisierungstheorems vor dem Hintergrund der Zuriickweisung ei-
ner speziellen «eligionsgeschichtlichens Deutungsoption heraus, welche «das
Christentum fast abschlieBend als das Resultat seiner hellenistischen Umwelt
dargestello> habe.” Diese Erklirung einer durch theologische Geschichtsdis-
kurse Gber das frithe Christentum bedingten Aufwertung der Sékularisierungs-
thematik rekurrierte auf ein dogmenbhistorisches Argument, demzufolge in
der zeitgendssischen Kirchengeschichtsschreibung, insbesondere bei Adolf
Harnack, die Prigekraft frithchristlicher Eschatologie auf die Herausbildung
dogmatischer und kirchlicher Strukturen christlicher Religion verkannt wor-
den sei.*® Gleichzeitig aktualisierte Blumenberg mit seinem Bezug’ auf diese
von Martin Werner argumentierte Kritik ein Narrativ, demzufolge die Verge-
schichtlichung des Christentums mit einem frithen Bedeutungsverlust der Es-
chatologie verbunden sei. Die bei Werner erfolgte Aufwertung einer auf Albert
Schweitzer zurtckgefihrten, <konsequent eschatologischen Perspektive® fin-
det sich auch bei Karl Léwith erwihnt, der in seiner Diskussion der biblischen
Idee der Geschichte neben seinem Gewihrsmann Oscar Cullmann ebenfalls
auf Werner und Schweitzer verweist.

Cullmann hatte sich gegeniiber der Annahme verwahrt, die eschatologische
Orientierung des frithen Christentums exklusiv auf das «gwkiinftige Kommen»
und damit die «messianische Zeit» scharf zu stellen, wie er sie bei Schweitzer
und Werner reprisentiert sah.* Umstritten war dabei nicht so sehr die Annah-
me einer «Enteschatologisierung» an sich, sondern die Frage, wie deren Ver-

34 Loéwith: Can there be a Christian Gentleman? (Anm. 27), 65.

35 Blumenberg: Die Legitimitit der Neuzeit (Anm. 5), 47.

36 M. Werner: Die Entstehung des christlichen Dogmas problemgeschichtlich dargestellt,
Bern 1941.

37  Siehe etwa Blumenberg: «Sikularisation» (Anm. 5), 246-248 (248). Vgl. Ruh: Sikularisie-
rung als Interpretationskategorie (Anm. 13), 264.

38  Siehe etwa Werner: Die Entstehung des christlichen Dogmas (Anm. 306), 36-38, 77.

39  Siehe die Verweise in Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 196-205.

40 O. Cullmann: Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung, Zii-
rich 1946, 73: Es sei «nicht richtig [...], wenn sie [Werner und Schweitzer, LT] als Mitte des
Geschehens das zukiinfiige Kommen der messianischen Zeit ansehen, wihrend doch die
Mitte der Zeit im ganzen Neuen Testament ##zd schon bei Jesus das historische Wirken Jesu
selbst ist, also alles nicht von der Zukunft, sondern von diesem Geschehen aus zu erkliren
ist» (kursiv im Original).



64 Lorenz Trein

hiltnis zur «Parusieverzogerung» aufzufassen sei.*! «Nicht die Enttduschung
Uiber das Nichteintreffen des Endes, sondern das Etlahmen der Geisteswit-
kung war schuld daran, dass die eschatologische Bezogenheit der Gegenwart
vielfach nicht mehr erkannt wurde», gleichsam einer innerchristlichen Judai-
sierung: «die Gegenwart [wurde] dann wieder wie im Judentum zur banalen
Gegenwart».*> Der von Cullmann verfolgte Abbau der Zukunftsgehalte der
Eschatologie, darin sicher kein Neuling angesichts fritherer Bestrebungen, eine
genuin christliche Eschatologie von jiidischen oder anderweitigen, innerchrist-
lichen apokalyptischen Einfliissen und Dispositionen zu «reinigem,* betraf
dann aber auch eine Zuriickweisung der vormals gegen «geschichtsphiloso-
phischy gerahmte, dnnerweltlicher Vermittlungen des Reiches Gottes begriin-
deten «eligionsgeschichtlichen» Sicht auf die Bedeutung der Apokalypse fir
die eschatologische Orientierung des frithen Christentums, durch welche die
Annahme einer «geschichtlichen» Nichtvermittelbarkeit genuiner Eschatologie
und nodernep Zeit- und Geschichtserfahrung einst Auftrieb erfahren hatte.
Beides, eschatologiebegriffliche Implikationen eines Abbaus einer genuin «re-
ligionsgeschichtlichen> Sicht auf das frithe Christentum sowie die Annahme
einer Untliberbriickbarkeit von frithchristlicher und moderner Geschichtser-
tahrung sollten sich im Sikularisierungsdiskurs bei Lowith und Blumenberg in
einer merkwiirdigen Verschrinkung als <istorischy sinnbildend erweisen. Bei
Cullmann jedenfalls konnte gefordert werden, «Geschichte> eschatologisch Sinn
abzugewinnen, «unsere Gegenwart in die heilsgeschichtliche Zeitlinie wirklich
hineinzustellen»; dadurch werde eschatologische «Zukunftshoffnung nicht
etwa ein unwahrhaftiges Festhalten an iiberholten Vorstellungen sein, sondern
die lebendige Gewissheit: Jesus Christus — gestern, heute und in die Aonen».*
Lowith und Blumenberg affirmierten einvernehmlich eine bestimmte Un-
terscheidung, wenn sie der «Unibersetzbarkeit» von originir christlicher Es-
chatologie in einen geschichtsbegrifflichen Diskurs das Wort redeten:

41 O. Cullmann: Das wahre durch die ausgebliebene Parusie gestellte neutestamentliche Pro-
blem [1947], in: K. Frohlich (Hg): Oscar Cullmann. Vortrige und Aufsitze 1925-1962,
Tibingen 19606, S. 414-426 (422).

42 O. Cullmann: Neutestamentliche Eschatologie und Entstehung des Dogmas [1942], in:
Frohlich: Oscar Cullmann (Anm. 41), 361-377 (373).

43 Trein: Theological Origins of Secularization (Anm. 15).

44 O. Cullmann: Die Hoffnung der Kirche auf die Wiederkunft Christi nach dem Neuen
Testament [1944], in: Frohlich: Oscar Cullmann (Anm. 41), 378-402 (402).



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 65

«Gerade dort [...], wo die genuine Eigenart der neutestamentlichen Eschatologie
erfaBbar wird, ist ihre Unlbersetzbarkeit in einen wie immer definierbaren Begriff
von Geschichte evident. Es gibt keine Geschichtsvorstellung, die sich ihrer Substanz
nach auf die Naherwartung berufen kénnte».*

Bei Lowith liest sich diese Unterscheidung so:

«Die erste Generation der Christen glaubte an den eschatologischen Sieg und die
kinftige Offenbarung des Reiches Gottes, weil sie der verborgenen Gegenwart des
Reiches des Gekreuzigten gewil3 war. Der christliche Glaube, wie er sich in den fri-
hesten Glaubensbekenntnissen ausdriickt, kennt weder eine isolierte Zukunft noch
Vergangenheit [...]. Er umfafit die ganze Geschichte der Erl6sung, in der Zukunft
und in der Vergangenheit, aber verdichtet beide in Jesus Christus, estern und heute
und derselbe auch in Ewigkeiv. Ein solches theologisches Verstindnis der Mensch-
heitsgeschichte kann weder in weltgeschichtliche Begriffe tibersetzt, noch philoso-
phisch entfaltet werden».*

Wahlweise spricht Léwith auch von der «Unterscheidung zwischen einer em-
pirischen oder natiirlichen und einer dogmatischen oder eschatologischen Ge-
schichte», die, so die knappe Auskunft mit Verweis auf Schweitzer, jener von
«Weltgeschichte und Heilsgeschehen» entspreche.*” In ihr liege «die theologi-

sche Unméglichkeit einer christlichen Demokratie, einer christlichen Kultur

und einer christlichen Geschichte» begrindet.*

Bei Albert Schweitzer wird das Verhaltnis solcher «Geschichtens dialektisch
umschrieben:

«Eschatologie ist ja nichts anderes als dogmatische Geschichte, welche in die naturli-
che hineinragt und sie aufhebt»; «[d]ie natiirliche Geschichte desavouiert die dogmati-
sche, nach der Jesus gehandelt hatte. Ein Ereignis der iibernatiirlichen Geschichte, das
stattfinden mulite, [...] blieb aus. Das war fiir Jesus, der einzig in der dogmatischen
Geschichte lebte, das erste geschichtlicher Ereignis, das Zentralereignis, welches seine
Titigkeit nach rickwirts abschlieBt, nach vorn neu orientiert; «Die ganze Geschichte
des «Christentums» bis auf den heutigen Tag, die innere, wirkliche Geschichte dessel-
ben, beruht auf der Parusieverzégerung: d.h. auf dem Nichteintreffen der Parusie,
dem Aufgeben der Eschatologie, der damit verbundenen fortschreitenden und sich

45  Blumenberg: Die Legitimitit der Neuzeit (Anm. 5), 52.

46 Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 203f.

47  Loéwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 196, Anm. 1. Vgl. Zabel: Verweltli-
chung/Sakularisierung (Anm. 13), 212.

48  Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 204.



66 Lorenz Trein

auswirkenden Enteschatologisierung der Religion. [...] Wir haben hier also das erste
Datum in der «Geschichte des Christentumsm»; «die ganze Aussendungsrede ist nach
threm klaren Wortlaut eine Weissagung auf die unmittelbar bevorstehenden Ereignis-
se der Endzeit, durch welche sich der eschatologische tibernatiirliche Geschichtsver-
lauf in die natirliche Geschichte hineinbohrty; das «Hineinzerren der Eschatologie in
die Geschichte ist zugleich ihre Authebung; ein Bejahen und Preisgeben zugleich».”

Der Vorgang einer Vergeschichtlichung der «Energie des eschatologischen Aus-
nahmezustandes»” steht nach Schweitzer in enger Verbindung mit dem Nichtein-
treten der Parusie. Gleichzeitig ist mit Johannes Weil3 das «Reich Gottes» exklusiv
auf Zukunfv abgestellt, «entsprechend der Bitte des Herrengebets: dein Reich
komme. Als zukinftiges ist es jetzt rein iiberweltlich. Gegenwirtig ist es nur wie
eine Wolke, die ihren Schatten auf die Erde wirft, sofern nimlich seine Nahe aus
der Kraftlosigkeit des Satansreiches erkannt wird».”!

Das theologische Narrativ einer Enteschatologisierung des frihen Christen-
tums harmoniert mit der Idee einer Verzeitlichung der Eschatologie, die im zeit-
genossischen «eligionsgeschichtlichen Blick ein Abstellen des Gottesreiches auf
Zukunfob bzw. Apokalypse> bedeutet, wodurch sich eine temporale Klufo> zwi-
schen der heutigen Gegenwart und dessen zukiinftigem Kommen eréffnet: «Alle
modernen Ideen, auch in den subtilsten Formen» seien «aus» diesem «zu eliminie-
reny;” Cullmann hingegen betonte «zugleich den fututischen und den gegenwit-
tigen Sinn aller Eschatologier.”® Fiir Schweitzer paart sich nach Weil3 eine Abwehr
der Gegenwart der Eschatologie mit einer Aktivititsskepsis der Welt gegeniiber:
«Die eschatologische Einsicht von Johannes Weil3 hat die moderne Auffassung
zerstort, als ob Jesus das Reich Gottes grindete. Sie schaffte alle Aktivitip auf
das Reich Gottes ab, und macht Jesum zum lediglich Abwartenden».”® Oder: «Mit
politischen Erwartungen hat dieses Reich nichts zu tun. [...] von einer Stiftung
und innerweltichen Entwicklung des Reiches kann keine Rede sein».”

49 A. Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung [1913], Tiibingen 1951, 391, 400,
407, 409, 437.

50  Blumenberg: Die Legitimitdt der Neuzeit (Anm. 5), 55.

51  Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 233.

52 Vgl. Léwith: Von Hegel zu Nietzsche (Anm. 20), 485.

53  Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 233.

54  O. Cullmann: Das eschatologische Denken der Gegenwart. Zu einem Buch von E Holm-
strom [1938], in: Frohlich: Oscar Cullmann (Anm. 41), 337-347 (340).

55  Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 404.

56  Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 234.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 67

IV

Die Annahme der Moglichkeit bzw. die Einsicht in die Unmoglichkeit einer
innerweltlichen Verwirklichung) des Reiches Gottes sollte fir Lowiths Kritik
an Hegels Geschichtsphilosophie als zentraler religionsgeschichtlicher Sinn-
zusammenhang des Sikularisierungsdiskurses wegweisend sein,”” dann aber
auch eine argumentative Rolle in Blumenbergs Kritik der Beweislast des Si-
kularisierungstheorems spielen. Wenn die Méglichkeit einer «Transposition»
otigindr eschatologischer «Gehalte»”® mittels Verweis auf deren Ahistorizitit
(weil origindr eschatologische Gehalte nicht geschichtlich sind, sei eine «das
Sich-Durchhaltens begrifflicher Substanzen argumentierende Erklirung der
Genese «moderneny Fortschritts sinnwidrig) in Frage gestellt wird (positiv,
bei Blumenberg <theologischy gegen das Sikularisierungstheorem formuliert
werden solche Gehalte als geschichtliche erst durch den Vorgang der Ente-
schatologisierung greifbar, was einen Vorgang theologischer Entwertung, weil
Vergeschichtlichung und damit geschichtlicher Handhabbarkeit origindrer Es-
chatologie impliziert, die erst im historiographischen Riickgriff zur Grundlage
einer Erklarung der Genese «ikulareny Fortschritts aus dem Geist der Escha-
tologie werden kann),” stellt sich das Problem, inwieweit hier ein eschichts-
theoretisches» Argument gegen eine substantialistische Spielart des Sakulari-
sierungstheorems durch eine Inanspruchnahme theologischer Denkfiguren
zur (Un-)Méglichkeit einer innergeschichtlichen Verwirklichung des Reiches
Gottes mitbegriindet ist.

Der im Sikularisierungsdiskurs bei Lowith und Blumenberg zutage tretende
oberflichliche> Streit uber Methoden- und Periodisierungsfragen hat den theo-
rie- und religionsgeschichtlichen Blick auf eine von beiden einvernehmlich vo-
rausgesetzte Kritik an auf «Geschichter und Kultun abgestellten Vermittlungen
des Christentums verstellt, eine Kritik, die sich als in Bezug zu zeitgendssischen
theologischen Positionierungen tiber «Geschichte> und Eschatologier stehend
thematisieren ldsst. Nach Lowith ist «die Blickweise des Neuen Testaments [...]
unkritisch und enthusiastisch [...], weil sich das Urchristentum noch nicht auf

57  Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 69.

58  Blumenberg: «Sikularisation» (Anm. 5), 250.

59  Anders formuliert kann gesagt werden, dass Blumenbergs Kritik der Erklirung der Genese
«sidkularen> Fortschritts aus dem Geist der Eschatologie dieser vorwirft, eine «theologische

Selbstdeutungy» zur Voraussetzung zu haben, mit welcher das Ausbleiben der Parusie ver-
arbeitet worden ist: Blumenberg: «Sakularisation» (Anm. 5), 248-249 (248).



68 Lorenz Trein

die Geschichte dieser Welt eingelassen und in sie verwickelt hatte».” Blumen-
berg betont, dass «akute Naherwartung |...] aus dem Geschichtsinteresse des
Volkes heraus[rei3t]».®! Gleichzeitig markiert das von Lowith hervorgehobene
«noch nicht» ein theologisches Spannungsfeld, in welchem das Verhaltnis von
genuiner Eschatologie und dessen Theologisierung verhandelt wurde.” In dem
Masse, wie das Reich Gottes als ein Kommendes in die Zukunft verlegt, sprich
auf Apokalypse abgestellt wurde, stieg die Skepsis gegentiber einem dogmati-
sierenden Interesse, das Reich Gottes theologisch durch Veralltiglichung und
Vergegenwirtigung zu vergegenstindlichen. «Die evangelische Theologie [...]
stellt sich im Allgemeinen die Aufgabe, ein Ganzes von christlicher Welt- und
Lebensanschauung zu entwerfen, welches fir den Einzelnen wie fir die Ge-
samtheit auf eine lingere Zeit hin massgebend sein soll. Sie wiirde also zum
mindesten den brennend eschatologischen Ton der Verkiindigung Jesu mildern
miussen».” Wihrend eine Theologisierung originirer Eschatologie Momente
einer Verstetigung bzw. Verzeitlichung derselben impliziert, was an Max We-
ber denken lisst, war ihr originirer Charakter umgekehrt durch eine Infrage-
stellung eines noch nicht als vergeschichtlicht, weil von der Verzégerung der
Parusie bislang «verschont gebliebenen Zustands von (Welb und «Geschichte
imaginiert. Schweitzer etwa spricht von einer die Predigt Jesu charakterisieren-
den «Ethik», welcher ein «durchaus negative[r] Charakter eigen sei; sie thema-
tisiere «nicht die Sittlichkeit des Gottesreichs», «sondern nur die Sittlichkeit, die
in dieser Welt von der Welt frei, zum Eintritt in das Gottesteich unbehindert
macht,* eine «Interimsethik»,” welche die Welt durch eine Negativbeschrei-
bung gleichsam als Welt und Heilsbedingung affirmiert: «wer am Reich Gottes
mit Hand anlegen will, [kann] nur etwas ausrichten [...], wenn er sich fort und
fort innerlich lautert und von der Welt frei macht».*

Folglich lassen sich anhand der Frage nach den ethischen bzw. sittlichen
Implikationen der eschatologischen Orientierung des frithen Christentums die

60  Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 203.

61  Blumenberg: Die Legitimitit der Neuzeit (Anm. 5), 52.

62  Von hier ergibt sich ein Seitenblick auf theologische Implikationen zeitgenossischer Reli-
gionsdiskurse Gber das Spannungsfeld von Prophetie und Gemeinde- bzw. Kirchenbildun-
gen.

63 ] Weiss: Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes, Géttingen 1892, 63.

64  Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 234.

65  Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 414.

66  Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 640.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 69

zeitbegrifflichen Differenzen zwischen Schweitzers bzw. Werners &konsequen-
ter Eschatologie» und Cullmanns «konsequent offenbarungsgeschichtliche|[r]»
Betrachtungsweise» des fruhchristlichen Zeitdiskurses akzentuieren,” zwei
Positionen, die Lowith in seiner Darstellung des biblischen Geschichtsver-
stindnisses verschranken sollte. Wihrend mittels einer Aufwertung messiani-
scher Zeit die geschichtsphilosophisch gerahmte Vorstellung der Moglichkeit
innergeschichtlicher Vermittlung des Reiches Gottes abgewertet wurde, wie
sie insbesondere tiber Hegels Geschichtsphilosophie auf Fortschritb und «Ge-
schichte> bezogener Versionen des Christentums in imoderne> Theologien des
Protestantismus Einzug gehalten hatte, konnte der zukiinftige Charakter origi-
nir christlicher Eschatologie zugleich in einen Begriff gegenwirtiger, da bereits
angebrochener Heilszeit eingezogen werden. Im Sikularisierungsdiskurs dien-
te eine Verschrinkung dieser Positionen der argumentativen Begriindung einer
Untibertragbarkeit eschatologischer Gehalte in geschichtsbegriffliche Systeme,
ein Argument, das gegen die egitimitdt moderner theologischer Vermittlun-
gen heilsgeschichtlicher Ideen gerichtet war, was wiederum ein Niedergangs-
narrativ «geschichtlicheny Christentums implizierte, dann aber auch gegen es-
chatologische Deutungsanspriiche auf den Sinnbereich «Geschichtes an sich.
Mit seiner Kritik an der Geschichtsphilosophie als «sikularisierter Escha-
tologie> war Lowith aber mdglicherweise weniger («theologischy?) konsequent
(bzw. moderm) als Blumenberg. Wihrend das von Loéwith argumentierte
Verweltlichungs- bzw. Sakularisierungsnarrativ mittels der Unterscheidung
«zwischen einer geschichtlichen Herkunft» einer Idee «und ihren méglichen

8

Folgen»® eine (Transposition> eschatologischer Gehalte in sikularisierte Ge-
schichtsdiskurse explizit in Rechnung stellte, um eine geistesgeschichtliche
Kontinuitit einer urspriinglich aingeschichtlicheny Diskursformation zu be-
griinden, wies Blumenberg die Annahme der Mdglichkeit eines solchen Vot-
gangs explizit zurtck. In erklirender Absicht argumentierte er stattdessen eine
«Umbesetzungy: «Was in dem als Sikularisation gedachten Vorgang tatsichlich
geschieht, ist nicht Umsetzung (Transposition) eines authentisch theologischen
Gehaltes in eine sidkulare Selbstentfremdung, sondern die Umbesetzung einer

vakant gewordenen Position, die sich als solche nicht eliminieren lieB».* Unter

67  Cullmann: Christus und die Zeit (Anm. 40), 52.
68  Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 203.
69  Blumenberg: «Sikularisation» (Anm. 5), 250 (kursiv im Original).



70 Lorenz Trein

der Oberflicher geschichtskonzeptioneller Differenzen und damit einherge-
hender, rivalisierender Periodisierungen der (Neuzeit zeigt sich eine im theo-
rie- und religionsgeschichtlichen Blick wenig beachtete Ubereinstimmung zwi-
schen Lowith und Blumenberg, die sich auf theologische Debatten zur (Un-)
Moglichkeit geschichtlicher Vermittlung sowohl origindren als auch «modern
eschatologischen Christentums zurtickfihren lasst.

.

Fir eine religionswissenschaftlich-zeitdiskursive Lektiire solcher Debatten
sind insbesondere Verschiebungen im Eschatologiediskurs seit dem spiten 19.
Jahrhundert aufschlussreich, mit welchen moderne Zeit- und Geschichtserfah-
rungen und die genuin eschatologische Orientierung des frithen Christentums
als zutiefst widerspriichlich und nicht vereinbar thematisiert wurden, eine An-
nahme, die sich im Sikularisierungsdiskurs als religionshistorisch sinnbildend
erweisen sollte. «Der Widerspruch der altchristlichen Eschatologie und der
Zukunftsstimmung der Gegenwart ist ein fundamentaler und vielleicht die
Grundursache der Zerfallenheit der Gegenwart mit dem Christentum».” Die
geistesgeschichtliche Reflexion dieser Unitiberbriickbarkeit erfolgte bei Lowith
im begrifflichen Medium der Genealogie, das als religionsgeschichtliches Zeit-
verhaltnis des Sprechens tber Sdkularisierung Bezugnahmen auf ein eschato-
logisches Narrativ des frihen Christentums impliziert, dann aber auch einen
Riickgang auf Fragen heologischen Gotteserkenntnis:

«Nur wir Modernen, die iber den Glauben an Christus in Begriffen des «Christen-
tums» und Uber das Christentum in Begriffen der «Geschichter denken, pflegen diese
Offenbarung [Nach christlicher Auffassung ist die Geschichte nur insofern von ent-
scheidender Bedeutung, als Gott sich selber in einem geschichtlichen Menschen of-
fenbart hat| eine geschichtliche zu nennen, wobei nicht nur vergangene Wirklichkeit,
sondern auch zweitausend Jahre unverwirklichter Eschatologie einbegriffen sind».”

Das Ausbleiben der Parusie und die Vergeschichtlichung christlicher Religion
markieren fiir Léwith spezifisch <modernes Bedingungen der Thematisierung
originirer Eschatologie. Gleichzeitig wird davon ausgegangen, dass «der Wille

70 E Overbeck: Christentum und Kultur. Gedanken und Anmerkungen zur modernen Theo-
logie (aus dem Nachlass hg.v. C.A. Bernoulli) [1919], Darmstadt 1963, 66. Vgl. zu Over-
beck und Lowith Timm: Karl Léwith (wie Anm. 14), 578-579.

71 Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 207-208.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 71

Gottes [als transzendentes Prinzip] niemals Gegenstand einer systematischen
Interpretation sein» konne, «die den Sinn der Geschichte» geschichtlich er-
schliesst.™

Reinhold Niebuhr hat bereits in einer frithen Besprechung von «Meaning in
History» anldsslich dieser Ausserung Lowiths hervorgehoben, dessen Darstel-
lung des biblischen Geschichtsverstindnisses impliziere eine «geschichtstheolo-
gische» Position, die mit Karl Barth partikulare Geschichtsbedeutungen neutra-
lisiere.” Lowiths Riickgang auf eine Kritik der Vergeschichtlichung anodernen
Christentums wird vor diesem Hintergrund als «positives Wertvorzeichen
der Sdkularisierungy in «theologischler]» Hinsicht lesbar, ein Wert, der sich
laut Blumenberg etwa dort zeigt, wo die «Radikalitit der genuinen religiosen
Weltdistanz» sowie «die Transzendenzaussagen der Theologie «ialektischy»
wiederhergestellt werden sollen, wodurch «der Manifestation von Welt als
Weltlichkeiv» heilsbedingender Charakter zukommt: «Es bedarf des Unheils
der Welt, aber eben: der «<Welt im Vollsinne, um dem Heil dessen, was «nicht
von dieser Welb sein soll, seine Erwartungsevidenz zu verschaffen».” Fur
Lowith war «menschliche Geschichtserfahrung [...] eine Erfahrung dauernden
Scheiterns», wovon «das Christentum» in seiner «modernem, auf «Geschichte
abgestellten Gestalt nicht ausgenommen war.”

VL
Der genealogische Sinn des Sikularisierungsdiskurses schreibt sich bei L6-
with von der Annahme mindestens zweler (Enden> her, dem «des modernen
historischen Denkens»’® einerseits, sowie dem einer «theologisierendens Ver-
geschichtlichung des Christentums andererseits. «[D]as Christentum ist als
historische Weltreligion gescheitert».”” Die Aufdeckung theologischer Het-
kunftsbeziehungen der Geschichtsphilosophie wird dabei durch das <theo-
logische> Narrativ einer Enteschatologisierung des frithen Christentums so-

72 Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 207.

73 R. Niebuhr: Rez. Meaning in History von Karl Lowith, JR 29/4 (1949) 302-303 (303). Vgl.
Timm: Karl Léwith (wie Anm. 14), 588.

74 Blumenberg: Die Legitimitit der Neuzeit (Anm. 5), 13-14.

75  Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 205.

76 Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 13: «wir [befinden] uns mehr oder
weniger am Ende des modernen historischen Denkensy.

77  Loéwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 205 (mit Verweis auf Overbeck).



72 Lorenz Trein

wie im Riickgang auf eine <eschatologisierende> Aufwertung nicht-histori(sti)
scher Zeit narrativ plausibilisiert. Diese Gleichzeitigkeit einer kritischen und
affirmativen Sikularisierung verdeutlicht den ambivalenten, wenn nicht gar
paradoxen Status der «Geschichtes im Sikularisierungsdiskurs: Bei Lowith
gibt sich die Kritik sidkular-geschichtlicher Zeit historisch reflektiert.” Liest
man dieses Ansinnen einmal durch die Brille des theologischen Archivs,”
stellt sich die Frage, inwieweit Lowiths Kritik theologischer Implikationen
der Geschichtsphilosophie als eine Kritik der Religionsvergeschichtlichung
des Christentums eine geschichtsskeptisch-historisierende Affirmation je-
ner «Religion» impliziert, «die [...] einst zum Kampf gegen alle Zeitlichkeit
aufgerufen hat».® Bei Franz Overbeck steht dieser Satz explizit im Kontext
einer Kritik der Moglichkeit einer jeden Theologie: «dass die Theologie szezs
modern gewesen ist, und eben darum auch szess die natirliche Verritherin
des Christentums war, [...] jener Vorgang dafir mithin nur die Manifestation
eines uralten Verhiltnisses».®!

Was «[d]er Begriff des Modernen» heisst,*”* wurde von Overbeck folglich
auch mit Blick auf die Frage nach der Geschichtlichkeit des Christentums
Gberhaupt reflektiert:

«die Wurzel des Konflikts der Gegenwart mit dem Christentum [erblicke ich] darin,
dalB3 die Theologie stets modern gewesen ist, |...] das Christentum aber nie, aus keinem ande-
ren Grunde, als weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen [...]. In
seiner heute erreichten vollkommenen Verweltlichung muf} es erliegen und kann ithm
keine Theologie mehr helfen, die nur das Gegenteil von dem will, was das Christen-
tum von jeher gewollt hat.*

78  Vgl. ]. Habermas: Karl Lowith. Stoischer Riickzug vom historischen BewuBtsein [1963],
in: ders.: Philosophisch-politische Profile, Frankfurt a.M. 1981, 195-216 (201): «Lowiths
eigene Konstruktion ist so sehr einer seit Hegel verbindlichen Logik der geschichdichen
Entwicklung selbst unterworfen, daf3 nicht recht plausibel wird, wie ihre singulidre Aus-
zeichnung legitimiert werden kdnnte — eine Auszeichnung, die darin zu bestehen hitte:
mit Hilfe des Anspruchs, Geschichte verninftig begriffen zu haben, den Anspruch histo-
rischen Begreifens als solchen zu entkriften.

79  Timm: Karl Léwith (wie Anm. 14), 583. Vgl. ebd. 581.

80 FE Overbeck: Uber die Christlichkeit unserer heutigen Theologie [1873/1903], Darmstadt
1963, 216. Vgl. Timm: Karl Lowith (Anm. 14), 578-579.

81  Overbeck: Uber die Christlichkeit (Anm. 80), 216-217.

82  Overbeck: Christentum und Kultur (Anm. 70), 243 (im Original kursiv).

83  Overbeck: Christentum und Kultur (Anm. 70), 244-245.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 73

Als geschichtliches Zeitverhiltnis reflektiert «Modernitits — «die Uniform eines
Zeitmoments»™ — das Scheiterny des Christentums in der Welt: «Fiir die ruhige
Betrachtung liegt die Thatsache offen genug vor, dass sich das Christenthum
mit einer Theologie ausgestattet hat, erst als es sich in einer Welt, die von ihm
eigentlich verneint wird, selbst moglich machen wollte».* Das Narrativ einer
theologischen «Verweltlichung des Christenthums» — «das Christenthum [woll-
te] mit seiner Theologie sich auch den Weisen der Welt empfehlen und vor ih-
nen sehen lassen»® — findet sich auch bei Hans Blumenberg aufgerufen, wo es
im Zuge einer Offenlegung im Sikularisierungstheorem vorausgesetzter, auf
Enteschatologisierung begriindeter theologischer (Selbst-)Thematisierungen
christlicher Religion von Interesse ist.”’
Overbeck, so Lowith, habe

«das Problem, welches das Christentum fiir uns ist, klargestellt und die Kluft zwischen
ihm und uns [...] deutlich gemacht. Daf} es mit dem Christentum dieser biirgerlich-
christlichen Welt schon seit Hegel [...] zu Ende ist, besagt freilich nicht, dal} ein
Glaube, der einst die Welt tberwand, mit den letzten seiner verweltlichen Gestalten
hinfallig wird. Denn wie sollte die christliche Pilgerschaft z# boc saeculo jemals dort
heimatlos werden kénnen, wo sie gar nie zuhause ist?»®

Die Uniiberbrickbarkeit von frithchristlicher Zeitkritik und tmodernem» Chris-
tentum wurde in «Weltgeschichte und Heilsgeschehen» dann entsprechend an
Hegels Geschichtsphilosophie reflektiert — «die innere Unmdglichkeit seines
Prinzips: dal3 die christliche Religion sich «werwirkliche) in der Geschichte der
Wel»¥, was auch an eine auf Zukunfv abgestellte Verzeitlichung der Eschato-
logie nach Johannes Weil3 erinnert, im Sinne der «<Aufhebung eines Christen-
tums, das sich fortschrittsbegrifflich und innerweltlich vergeschichtlicht und
reflektiert.

Gleichzeitig kann argumentiert werden, dass theologische Umdeutun-
gen von Overbecks Christentumskritik, wie sie wihrend der 1920er Jahre in

84  Overbeck: Uber die Christlichkeit (Anm. 80), 216.

85  Overbeck: Uber die Christlichkeit (Anm. 80), 33.

86  Overbeck: Uber die Christlichkeit (Anm. 80), 34. Vgl. Zabel: Verweltlichung/Sikularisie-
rung (Anm. 13), 97-108.

87  Blumenberg: Legitimitit der Neuzeit (Anm. 10), 54-55.

88  Lowith: Von Hegel zu Nietzsche (Anm. 20), 485 (kursiv im Original). Das Zitat findet sich
auch bei Timm: Karl Lowith (Anm. 14), 586-587.

89  Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 69.



74 Lorenz Trein

Richtung einer Eschatologisierung theologischer Ansitze erfolgten,” fiir das
geistesgeschichtliche Verstdndnis «genuinen Eschatologie im Sikularisierungs-
diskurs anschlussfihig waren. So wurde beispielsweise betont, dass Escha-
tologie nunmehr kein randstindiges Lehrstiick der Dogmatik, sondern «die
Schutzwehr der genuinen Eigenart des christlichen Glaubens» sei.’! Bei Oscar
Cullmann, auf den sich Lowith in seiner Diskussion des biblischen Geschichts-
verstandnisses wiederholt beziehen sollte, werden solche Verschiebungen in
zeitgendssischen theologischen Debatten wie folgt beschrieben, mit denen
eine Zurlckweisung «eligionsgeschichtlich» vermittelter, auf <Historismus» und
Apokalypse» abgestellter Verortungen christlicher Eschatologie angezeigt war:

«Die Anhinger der sogenannten «dialektischen Schules entkleiden die Eschatologie
ihrer zeitlichen, futurischen Bedeutung, d.h. ihres natlrlichen Zusammenhanges mit
der linearen, und damit der historischen Zeit. [...] Der jeder echten Eschato-logie
innewohnende chronologische Sinn gilt als apokalyptische Verbrimung, die fiir die
Eschatologie selbst unerheblich sei. [...] Man will [...] den Historismus ausschalten,
aber schaltet in Wahrheit die Geschichte selbst aus. So verschmilzt die Auferstehung
Christi schliesslich mit der Parusie. Die Ewigkeit wird zu einer metaphysischen Gege-
benheit ohne jeden zeitlichen Charakter. Die (Nidhe des Reiches) ist nicht Nihe in der
Zeit. Das Reich erwarten» heisst einfach «nsere jeweilige Gegenwart ernstnehmen,
denn jeder Augenblick ist nach dem vielzitierten Wort canmittelbar zu Goto».”

Die bei Lowith aktualisierte, eingangs erwihnte Unterscheidung von <histo-
rischem» Christentum und eschatologischem Reichsglaube diirfte in solchen
Verschiebungen <heologischen Geschichtssemantik einen zentralen zeitdis-
kursiven Bezugspunkt haben, an der sich Verschrinkungen von geistesge-
schichtlicher Zeib-Kritik und eschatologischer «Geschichts-Kritik im Sa-
kularisierungsdiskurs beobachten lassen. Die Idee einer Uniibertragbarkeit
genuinen Christentums in geschichtliche Zeitbegriffe sowie die Annahme einer
Inkommensurabilitit «geschichtlicher Zeib und <eschatologisierterr Theologie
markieren zeitdiskursive Voraussetzungen geistesgeschichtlich-genealogischen
Sprechens tber Sikularisierung, Lowiths Kritik schreibt sich von der Annahme
einer «geschichtlicheny Unverfigbarkeit genuiner Eschatologie her, gegen die

90  Mit Blick auf Karl Barth: Timm: Katl Lowith (Anm. 14), 578-588 (Anm. 40). Siehe auch F.
Holmstrém: Das eschatologische Denken der Gegenwart. Drei Etappen der theologischen
Entwicklung des zwanzigsten Jahrhunderts [1933], Gltersloh 1936, S. 232-233.

91  Holmstrém: Das eschatologische Denken der Gegenwart (Anm. 90), 7.

92 Cullmann: Das eschatologische Denken der Gegenwart (Anm. 54), 341,



«Weil das Christentum nie eine (Geschichte hat haben wollen» 75

das Sikularisierungsnarrativ einer «Genese> des Fortschritts aus dem Geist der
Eschatologie historisch sinnbildend abgehoben werden konnte. So stellt sich
das Problem, inwieweit die mit «Weltgeschichte und Heilsgeschehen» vorge-
tragene «Gegenbewegung gegen das Christentum [...] dieses noch zur Sinnge-
bung voraus[setzt]».”?

Gleichzeitig stellt sich die Frage, inwieweit die in zeitgendssische theolo-
gische Debatten einschreibbare Idee einer Unvermittelbarkeit von genuiner
Eschatologie und geschichtlichem Zeitdenken auch eine als Kritik am Saku-
larisierungstheorem vermittelte «theologisches Deutungsoption im Sikulari-
sierungsdiskurs markiert: «Fir die Abhingigkeit der Fortschrittsidee von der
christlichen Eschatologie bestehen Differenzen, die jede Umsetzung der einen
in die andere blockiert haben miussen».”

VI
Die im genealogischen Sikularisierungsdiskurs bis heute auseinandergesetzte
Frage nach dem Verhiltnis «eligiosen Kontinuitit und Diskontinuitit «sdku-
latep Religionsthematisierung hat die theologiehistorisch dusserst ambivalent
aufgeladene Unterscheidung von genuiner Eschatologie und «geschichtlichem»
Christentum bzw. <istorischer Zeit zur Voraussetzung, eine Unterscheidung,
mit der die dllegitimitit eines sich als «modern> beschreibenden Christentums
als «Geschichtsphilosophie» bzw. «Sdkularisierungy thematisiert und die Legiti-
mitabt der Differenz von originir christlicher Eschatologie und geschichtlich
vermitteltem Fortschritt in Richtung einer geistesgeschichtlichen Kritik des
Sikularisierungstheorems affirmiert werden konnten. Vor diesem Hinter-
grund stellt sich der Religionswissenschaft die heute angesichts eingespielter
Disziplinierungen moglicherweise fragwiirdig bzw. unzeitgemiss anmutende
Aufgabe einer auf theologische Geschichtssemantik fokussierenden Lektiire
des Sikularisierungsdiskurses, womit eine ebenfalls niher zu diskutierende
Ausrichtung des Religionsbegriffs auf theologische und geistesgeschichtliche
Traditionsbestinde einhergeht. Gleichzeitig stellt sich ihr das Problem, anhand
welcher Narrative, Theorien und Geschichtskonzepte zur Persistenz und dan-

93  Mit dieser Formulierung umschreibt Eric Voegelin Léwiths Nietzsche-Interpretation:
«Wie Sie ja sehr schén herausgearbeitet haben, ist NJs Natur und Wiederkunft nur sinnvoll
zu verstehen in der Gegenbewegung gegen das Christentum, setzt also dieses noch zur
Sinngebung voraus». Lowith / Voegelin: Briefwechsel (Anm. 32), 779.

94  Blumenberg: Die Legitimitit der Neuzeit (Anm. 5), 39.



76 Lorenz Trein

gen Dauen theologischer und anderer (Selbst-)Thematisierungen von Religion
sich ein solches Vorgehen reflektieren lisst. Wenn Léwith und Blumenberg im
zeitgenossischen Sikularisierungsdiskurs eine Zurtickweisung eschatologischer
Deutungsanspriiche auf Deutungen des Sinnbereichs «Geschichter affirmier-
ten, driangt sich in religionsgeschichtlich-metahistorischer Sicht das Problem
auf, wie weitgehend eine solche Erledigung der Eschatologie war, wenn in
den vergangenen Jahren, in ganz unterschiedlichen Disziplinen, «wieden Stim-
men laut geworden sind, theologische bzw. religiése Implikationen nicht mehr
so sehr der «Geschichtsphilosophies als vielmehr auf Sidkularitit eingestellter
Narrative und «Ordnungen in den Blick zu nehmen. Wenn zur Umschreibung
einer solchen Problemstellung auf in diesem Aufsatz anniherungsweise in den
Blick genommene, dltere> Positionen rekurriert werden sollte, stellt sich also
die Frage, wie Religionswissenschaft mit den hier umrissenen theologischen
Voraussetzungen und der eschatologischen Ambiguitat des Sikularisierungs-
diskurses umzugehen gedenkt. Ob die genealogische Kategorie der Sikularisie-
rung zur Deutung solcher Verschiebungen im Religionsgeschichtsdiskurs Er-
klirungspotential beanspruchen kann, bedarf eingehender Untersuchungen auf
Religion> und Wissenschaft eingestellter Prisenzbedingungen der Histotie.”

95  Siehe dazu etwa grundlegend B. Gladigow: Historische Orientierungsmuster in komple-
xen Kulturen. Europiische Religionsgeschichte und historischer Sinn. in: ICE. Miiller / J.
Risen (Hg.): Historische Sinnbildung. Problemstellungen, Zeitkonzepte, Wahrnehmungs-
horizonte, Darstellungsstrategien, Reinbek 1997, 353-372.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» T

Abstract

Die Idee einer geschichtlichen» Unverfiigbarkeit enuiner Eschatologie ist eine wenig
beachtete Gemeinsamkeit in der von Katl Léwith und Hans Blumenberg gefithrten
Debatte tiiber (Neuzeit und «sikularisierte Eschatologier. Fiir die Religionswissenschaft
ergibt sich daraus ein Interesse an geschichtsbegrifflichen Implikationen theologischer
Diskurse, mit denen moderne Zeiterfahrungen und die eschatologischen Orientierun-
gen des Christentums als zutiefst widerspriichlich und nicht vereinbar verhandelt
wurden, eine Annahme, die sich in zeitdiskursiver Hinsicht genealogischen» Sprechens
tiber Sikularisierung als historisch sinnbildend erwies. So betrachtet ist der Sikularis-
ierungsdiskurs — als ein Gegenstand der Religionswissenschaft — der Ort, an dem tber
die Bedeutung von «Geschichter und Historismus> fir historische, theologische, phil-
osophische und anderweitige Religionsthematisierungen gestritten wird.

The idea of a <historical unavailability of «enuines eschatology is a little-noticed com-
mon ground in the debate on modernity> and «secularized eschatology> led by Karl
Léwith and Hans Blumenberg. For religious studies this results in an interest in the
historical implications of theological discourses, with which modern experiences of
time and the eschatological orientations of Christianity were negotiated as deeply con-
tradictory and incompatible, an assumption that proved to be historically symbolic in
the discourse of genealogical> talk about secularization. Seen in this way, the secular-
ization discourse — as an object of religious studies — is the place where the meaning of
<history> and <historicism» for historical, theological, philosophical and other conceptu-
alizations of religion is disputed.

Lorenz Trein, Miinchen



	"Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben sollen" : theologische Voraussetzungen und eschatologische Ambiguität der Säkularisierung in religionswissenschaftlicher Sicht

