
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 1

Artikel: "Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben sollen" :
theologische Voraussetzungen und eschatologische Ambiguität der
Säkularisierung in religionswissenschaftlicher Sicht

Autor: Trein, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben

wollen»

Theologische Vorausset2ungen und eschatologische Ambiguität
der Säkularisierung in religionswissenschaftlicher Sicht1

I.

Karl Löwith erarbeitete im amerikanischen Exil wesentliche Grundlagen einer

1949 unter dem Titel «Meaning in History» veröffentlichten Arbeit, die nur
wenige Jahre später unter dem deutschsprachigen Titel «Weltgeschichte und

Heilsgeschehen» erneut vorgelegte wurde.2 Löwiths Untersuchung war von der

Annahme getragen, «daß die moderne Geschichtsphilosophie dem biblischen

Glauben an eine Erfüllung entspringt und daß sie mit der Säkularisierung ihres

eschatologischen Vorbildes endet».3 Kritik an dieser Arbeit rief insbesondere

der von Hans Blumenberg vorgetragene Einwand hervor, «das

Säkularisierungsschema [vermöge] die erforderliche Beweislast nicht zu tragen»,4 um eine

<<faktische historische Sukzession von eschatologischer Geschichtsdeutung und

Fortschrittsidee» als «das Sich-Durchhalten einer ihrem Ursprung entfremdeten

Vorstellungssubstanz» plausibilisieren zu können.5

Dieser Hinweis Blumenbergs deutet bereits an, dass der Einwand nicht

nur auf einer geschichtskonzeptionellen Ebene argumentiert war, sondern

1 Mein Dank gilt Christoph Auffarth, mit dem ich eine frühere Version dieses Textes disku¬

tieren konnte. Eine erste Skizze war im November 2018 auf der Jahrestagung der «American

Academy of Religion» in Denver, Colorado anlässlich einer Diskussionsveranstaltung
zur religionsgeschichtlichen <Zukunft> des <langen> 19. Jahrhunderts vorgetragen worden.

2 K. Löwith: Curriculum vitae [1959], in: ders.: Mensch und Menschenwelt. Beiträge zur
Anthropologie [=Karl Löwith Sämtliche Schriften 1], Stuttgart 1981, 450-462 (457); K.
Löwith: Meaning in History. The Theological Implications of the Philosophy of History,
Chicago 1949; K. Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen
Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 2004 [1953].

3 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 12.

4 H. Braun: Diskussionsbericht zu Referat Hermann Lübbe und Hans Blumenberg, in: H.
Kuhn / F. Wiedmann (Hg.): Die Philosophie und die Frage nach dem Fortschritt, München

1964, 333-338 (337).
5 H. Blumenberg: «Säkularisation». Kritik einer Kategorie historischer Illegitimität, in: Kuhn

/ Wiedmann: Die Philosophie und die Frage nach dem Fortschritt (Anm. 4), 240-265 (243-

244) (kursiv im Original). Vgl. H. Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit. Erneuerte

Ausgabe, Frankfurt a.M. 1996 [1988], 36-38.

ThZ 1/76 (2020) S. 56-77



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 57

auch religionsgeschichtliche bzw. theologische Setzungen zur Frage nach der

eschatologischen Orientierung des frühen Christentums implizierte bzw.

begründend heranzog. «Zur Frage der Abhängigkeit aller Geschichtsphilosophie

von der Geschichtstheologie sei zu bemerken, daß es seiner [Blumenbergs, LT]
Ansicht nach überhaupt keine genuine christliche Geschichtstheologie gebe»,

während «[a]us der frühchristlichen Krise der eschatologischen Naherwartung

[...] schon Geschichtstheologie oder besser: gleich eine Art Geschichts/>Mo-

sophie [erwachse]».6 Und weiter: «Auch die Grundfrage der Finalität der
Geschichte sei nicht genuin christlich, sondern bereits ein Säkularisat der frühen

Eschatologie».7 Letzteres erscheint dabei als ein innerhalb der frühen
Geschichte des Christentums angelegter Vorgang eschatologischer Vergeschicht-

lichung.8 Bei Karl Löwith finden sich ähnlich gelagerte religionsgeschichtliche

Setzungen. «Der Unterricht an einem protestantischen Seminar [dem Hartford

Theological Seminary, LT] machte mich mit einem Christentum bekannt, das

sozial und moralisch sehr wirksam, aber als Glaube dem Fortschrittsglauben
des IS. und 19. Jahrhunderts ähnlicher ist als dem des Neuen Testaments».9

Gleichzeitig sprach Löwith von sich als einem «hinausgeworfenen Juden, der in
seinen Vorlesungen den Studenten der Theologie den Verfall des Christentums

dargestellt hatte».10

Löwith und Blumenberg gingen von der Annahme aus, dass die eschatolo-

gische Naherwartung des Reiches Gottes in ihren ursprünglichen Formen

inkompatibel mit bzw. unübertragbar in weltgeschichtliche Zeitbegrifflichkeiten
sei, wenn auch mit unterschiedlichen Schlussfolgerungen hinsichtlich der Frage,
anhand welcher Periodisierungen und Geschichtskonzepte die im
Säkularisierungsdiskurs verhandelte «Verweltlichung des Christentums zur Moderne»11 zu
thematisieren sei. Diese Gemeinsamkeit lässt sich anhand von Bezugnahmen
auf das theologisch umstrittene Narrativ einer Enteschatologisierung des frühen

Christentums und einer damit verbundenen Theologisierung und Verge-

6 Braun: Diskussionsbericht (Anm. 4), 337 (kursiv im Original).
7 Braun: Diskussionsbericht (Anm. 4), 337.

8 Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit (Anm. 5), 57, wo die «Formel (Vergeschichtli-
chung der Eschatologie») problematisiert wird.

9 Löwith: Curriculum vitae (Anm. 2), 457.

10 K. Löwith: Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein Bericht. Mit einer Vorbe¬

merkung von Reinhart Koselleck und einer Nachbemerkung von Ada Löwith, Stuttgart
2007 [1986], 81.

11 Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit (Anm. 5), 36.



58 Lorenz Trein

schichtlichung christlicher Religion nachzeichnen, dann aber auch anhand der

in theologischen Debatten nicht weniger kontrovers wahrgenommenen Idee

einer dezidiert auf <Zukunft> abgestellten Verzeitüchung der Eschatologie, wie

sie ausgehend von Johannes Weiß und Albert Schweitzer als «Bruch mit der

Geschichtsphilosophie Hegels»12 diskutiert wurde. Die Frage nach theologischen

Sinnzusammenhängen des Säkularisierungsdiskurses betrifft des Weiteren

das Problem, inwieweit eine geistesgeschichtliche Kritik der Verweltlichung
des Christentums (Löwith) bzw. der methodischen und geschichtskonzeptio-
nellen Belastbarkeit des Säkularisierungstheorems (Blumenberg) Denkfiguren
einer theologisch codierten <Geschichtskritik> aufgegriffen hat.

Die durch die jeweilige Bezugnahme auf theologische Diskurse zur escha-

tologischen und geschichtlichen Orientierung des Christentums13 bedingte
Gemeinsamkeit beider Positionen erlaubt einen religionswissenschaftlichen Blick
auf die sogenannte <Löwith-Blumenberg Debatte), ein Blick, der sich insbesondere

für theologische Konstruktionen der Religionsgeschichte interessiert.14

Genauer gesagt fokussiert dieses Interesse auf geschichtsbegriffliche
Implikationen theologischer Diskurse über Eschatologie, mit denen moderne

Zeiterfahrungen und die eschatologische Orientierung des frühen Christentums

als zutiefst widersprüchlich und nicht vereinbar verhandelt werden konnten,
eine Annahme, die sich als Sinnzusammenhang genealogischen Sprechens über

Säkularisierung als anschlussfähig erwies. Gleichzeitig interessieren die säku-

larisierungsdiskursiven Konsequenzen solcher Debatten, in denen sich ganz

grundsätzlicher Streit über Möglichkeiten und Grenzen auf <Historismus>

abgestellter Selbstvermittlungen des Christentums spiegelt. So betrachtet ist der

12 Diese Formulierung verdanke ich dem persönlichen Austausch mit Christoph Auffarth.

Vgl. C. Auffarth: Irdische Wege und himmlischer Lohn. Kreuzzug, Jerusalem und Fegefeuer

in religionswissenschaftlicher Perspektive, Göttingen 2002, 224-226.

13 Vgl. H. Zabel: Verweltlichung/Säkularisierung. Zur Geschichte einer Interpretationskate¬
gorie, Münster 1968, 208-213, 216-218 (zu Löwith); U. Ruh: Säkularisierung als

Interpretationskategorie. Zur Bedeutung des christlichen Erbes in der modernen Geistesgeschichte,

Freiburg 1980, 101-102 (zu Blumenberg), 257-259 (zu Löwith).
14 Vgl. J. Svenungsson: A Secular Utopia: Remarks on the Löwith-Blumenberg Debate, in: E.

Namli / J. Svenungsson, / A.M. Vincent (Hg.): Jewish Thought, Utopia, and Revolution,
Amsterdam 2014, 65-78 (76); K. Flasch: Hans Blumenberg. Philosoph in Deutschland:

Die Jahre 1945 bis 1966, Frankfurt am Main 2017, 477, 574 (Anm. 155). Siehe zu Löwith
auch H. Timm: Karl Löwith und die protestantische Theologie, EvTh 27 (1967) 573-594,

zu Blumenberg D. Weidner: Ende, in: R. Buch / D. Weidner (Hg.): Blumenberg lesen. Ein
Glossar, Berlin 2014, 57-71.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 59

Säkularisierungsdiskurs — als Gegenstand der Religionswissenschaft — der Ort,
an dem über die Bedeutung von <Geschichte> für historische, theologische,
philosophische und anderweitige (Selbst-)Thematisierungen christlicher Religion

gestritten wurde. Dieser Streit betrifft ganz wesentlich auch die Aushandlung
der Frage, wo der schmale Grat zwischen genuinem Christentum, illegitimer
Apokalypse, originärer eschatologischer Erfahrung und Verweltlichung
verläuft.15

II.
Eine so vorgenommene, historisierende Gegenstandsbestimmung leistet

zugleich einen systematisch orientierten Beitrag zu einer geschichtskonzeptionell-
religionswissenschaftüchen Problematisierung theologischer Implikationen
genealogischer Zugriffe auf den Säkularisierungsdiskurs, die ein historisches

Abhängigkeitsverhältnis säkularer Dispositionen von religiösen Diskursen

voraussetzen, wodurch <ältere> Modelle der Begriffsgeschichte16 und <neuere>

Ansätze zu einer Genealogie der Kategorie des «Säkularen»17 ins Gespräch

gebracht werden. Des Weiteren bietet diese Gegenstandsbestimmung

Anknüpfungspunkte für religionsgeschichtliche Fragestellungen zum Wandel
modernen Zeit- und Geschichtsdenkens, die sich in erklärender Absicht auf die

Diskussion zwischen Hans Blumenberg und Karl Löwith beziehen.18 Wenn

die Entstehung <historistischer> Denkmuster im 19. Jahrhundert aus der

Theologiegeschichte heraus als Säkularisierung eschatologischer und messianischer

Zeit- und Geschichtskonzepte argumentiert werden kann,19 stellt sich die Frage,

ob die religionsgeschichtliche Einsicht in die mit diesem Säkularisierungs-
narrativ verbundene Infragestellung der Geschichtlichkeit christlicher Religion
das historiographische Erklärungspotential der Kategorie der Säkularisierung

15 Folglich lässt sich der Säkularisierungsdiskurs auch auf theologische Grenzziehungen und

Verhältnisbestimmungen von Christentum und Judentum befragen: L. Trein: Theological
Origins of Secularization: Towards a Historical Critique (bislang unveröffentlichtes
Aufsatzmanuskript)

16 H. Lübbe: Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs, Freiburg 2003

[1965],
17 T. Asad: Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity, Stanford 2003.

18 T.A. Howard: Religion and the Rise of Historicism. WM.L. de Wette, Jacob Burckhardt,
and the Theological Origins of Nineteenth-Century Historical Consciousness, Cambridge
2000, 20-22.

19 Howard: Religion and the Rise of Historicism (Anm. 18), 21-22.



60 Lorenz Trein

untergräbt bzw. wie aus Sicht der Religionswissenschaft mit dieser Lesbarkeit

des Säkularisierungsdiskurses umzugehen ist.

Bei Karl Löwith schreibt sich diese theologische Voraussetzung einer im

Säkularisierungsdiskurs verhandelten Geschichts- und Christentumskritik
insbesondere von Franz Overbeck her.20 Für Löwith, darin zeitgenössischen

theologischen Kommentaren zu Overbecks Theologiekritik nicht unähnlich, ging
eine Zurückweisung auf (Geschieht» und <Kultur> abgestellter theologischer

Vermitdungen des Christentums mit einer Aufwertung alternativer

Begründungsfiguren bzw. einer Enthistorisierung desselben einher:21 «Als (christliche

Kultur) und (welthistorische Religion) mag das Christentum verfallen und sogar
verschwinden, aber es verschwindet damit noch nicht als Glaube an das Reich

Gottes und als Nachfolge Christi».22

Wichtig ist aber auch das Problem, inwieweit im Säkularisierungsdiskurs bei

Löwith und Blumenberg vorgetragene Argumente geschichtskonzeptioneller
und methodischer Natur mit (theologischen) Setzungen zur innertheologisch
äusserst umstrittenen Frage nach der Geschichtlichkeit christlicher Eschatologie

bzw. den Möglichkeiten und Grenzen einer auf (Geschichte) und (Zukunft)

abgestellten Vermittlung derselben einhergingen. Für eine religionswissenschaftliche

Auseinandersetzung solcher Implikationen und Problemstellungen
des Säkularisierungsdiskurses wird davon ausgegangen, dass die Verhandlung
desselben bei Löwith und Blumenberg als ein Gegenstand von Bedeutung
ist, um Debatten über (Säkularisierung) im dangen) 20. Jahrhundert zu
beschreiben, dann aber auch in religionsgeschichtskonzeptioneller Hinsicht, um
die Frage nach der Präsenz theologischer Denkfiguren in genealogischen

Argumenten über Säkularisierung als Fragestellung einer geschichtstheoretisch-
zeitreflexiven Religionswissenschaft zu thematisieren.

Eine letzte, eher formal orientierte Vorbemerkung betrifft die Frage nach

der (Theologizität> dessen, was im vorhegenden Aufsatz in religionswissen-

20 K. Löwith: Von Hegel zu Nietzsche - Der revolutionäre Bruch im Denken des 19. Jahr¬

hunderts [1941/1950], in: ders.: Von Hegel zu Nietzsche [=Karl Löwith Sämtliche Schriften

4], Stuttgart 1988, 1-490 (471-485). Vgl. Timm: Karl Löwith (Anm. 14).

21 Vgl. Timm: Karl Löwith (Anm. 14), 588.

22 K. Löwith: Der christliche Gendeman. Über die Schizophrenie eines gesellschaftlichen
Ideals [1948], in: ders.: Wissen, Glaube und Skepsis. Zur Kritik von Religion und Theologie

(=Karl Löwith Sämdiche Schriften 3), Stuttgart 1985, 163-170 (170). Ich danke Marie
Rovero (Hartford Seminary), die mich auf diesen Text aufmerksam gemacht hat.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 61

schaftlicher Sicht theologische Voraussetzungen) des Säkularisierungsdiskurses

heissen kann. Hans Blumenberg hatte eine «theologisch bedingte

Unrechtskategorie» von einer «(theologische[n]> Unrechtskategorie»
unterschieden, welche «Kriterien stA generis.» aufweise, «die», so Blumenberg weiter,
«hier gar nicht zur Diskussion stehen können».23 Wenn im Rahmen einer

religionswissenschaftlichen Lektüre des Säkularisierungsdiskurses dennoch von
(theologischen) Implikationen desselben die Rede sein soll, interessieren hier

in lockerer, religionsgeschichtlicher Verschränkung drei Problemzusammenhänge,

die als Bezugnahmen auf Spezialfälle religiöser Selbstbeschreibung
bzw. Aushandlung (genuinen) Christentums im Säkularisierungsdiskurs
nachgezeichnet werden können, wobei eine Reflexivität solcher Zuordnungen im
befragten Diskurs und für dessen religionswissenschaftliche Rekonstruktion

in Rechnung zu stellen ist, da sich diese, der infrage stehende Diskurs und
dessen Rekonstruktion - zumindest partiell — als im Wissen um (theologische)

Bedeutungskonjunkturen der Säkularisierungsthematik artikuliert beschreiben
lassen:24

1. Verweise auf und Inanspruchnahmen theologischer Argumente und Pole¬

mik anhand zeitgenössischer Debatten und Quellen;
2. Argumentative Aneignung und Umformung derselben;
3. Rückgriff auf theologische Debatten über frühes Christentum und Eschatologie

zur Kritik (theologischer) als auch (geistesgeschichtlicher) Interessen

am Säkularisierungsdiskurs.25

23 Blumenberg: «Säkularisation» (Anm. 5), 256 (kursiv im Original).
24 Diese Reflexivität, die im genealogischen Diskurs über Säkularisierung, wie er heute in

der Religionswissenschaft geführt wird, nicht immer vorausgesetzt werden kann, lässt —

zumindest vorläufig — die Rede von einem Säkularisierungs- bzw. Säkularisationsdiskurs

gerechtfertigt erscheinen, gegen den immer wieder wort- bzw. begriffsgeschichdiche
Partikularisierungen ins Spiel gebracht worden sind.

25 Bei Blumenberg kommt hier die Problematik ins Spiel, die Differenz von (theologischen
und (theologisch bedingten Kategorie [«Säkularisation»] mittels der in Frage stehenden

Kategorie selbst auszuweisen: «Sie ist eben eine säkularisierte Kategorie. Das bedeutet nun
aber gerade nicht, daß sie als im Dienst des Historikers stehender Grundbegriff dem

theologischen Interesse entzogen wäre. Im Gegenteil: Als Unrechtskategorie enthält sie ein

Potential der Berufbarkeit, die Implikation eines Schuldtitels, und darin liegt das ideologische

Moment dieser Vorstellung»: Blumenberg: «Säkularisation» (Anm. 5), 256 (kursiv im Original).



62 Lorenz Trein

III.
Als geschichtliche Religion war das Christentum Karl Löwith zufolge dekadent

und <modern> geworden, eine Vergeschichtlichung und ein Niedergang, die in
der kulturellen Weltbezogenheit und dem Kulturinteresse desselben begründet

lagen. «Die moderne Christenheit ist degeneriert, weil sie nicht nur in dieser

Welt leben, sondern auch zu ihr gehören und von ihren Einrichtungen
profitieren will».26 Die mit dieser Beschreibung implizierte Christentumskritik setzt
eine Differenzierung zwischen einer «<Religion»>27 bzw. deren geschichtlicher

Fortschrittsorientierung und der Botschaft des Neuen Testaments28 bzw. einer

in dieser angelegten «Unterscheidung» von «Königreich Gottes und Welt»
voraus.29 «The Church cannot address the world religiously and efficiently if she

has no distinct vantage ground from which to address the world instead of
pretending to be coextensive with it by offering a Christian version of modern

secular culture. The world has not essentially changed since the times of
early Christianity».30 Die Welt- und Geschichtsbezogenheit einer sich als

spezifisch <modern> vermittelnden christlichen Religion markiert gewissermassen
eine Negativbeschreibung, gegen die «[abermals] resolute Unterscheidungen

[zwischen wesentlichem Christentum und weltlichem Humanismus und

Sozialismus]» in Anschlag zu bringen seien, «wenn das Christentum nicht all seine

Kraft und seinen Anreiz verlieren soll».31 Löwiths Polemik gegenüber auf
<Geschichte> und <Kultur> fokussierten Vermittlungen des Christentums liess

keinen Zweifel zu. Das Theologische Seminar in Hartford, wo sich Löwith in
seiner Zeit in Amerika u.a. aufhielt, bezeichnete er gegenüber Eric Voegelin
einmal als «Kindergarten für ausgelaugten Protestantismus».32

Hans Blumenberg hatte bemerkt, «daß das Säkularisierungstheorem

nur im Zusammenhang mit dem Widerspruch gegen» die Theologien einer

auf <Historismus> abgestellten Selbstverständigung des Christentums

«erneut aktuell werden konnte».33 Während Löwiths Polemik sich als Kritik an

26 Löwith: Der christliche Gentleman (Anm. 22), 168.

27 K. Löwith: Can there be a Christian Gentleman? ThTo 5 (1948) 58-67 (65).
28 Löwith: Curriculum vitae (Anm. 2), 457.

29 Löwith: Can there be a Christian Gentleman? (Anm. 27), 65.

30 Löwith: Can there be a Christian Gentleman? (Anm. 27), 65f.

31 Löwith: Der christliche Gentleman (Anm. 22), 170.

32 K. Löwith / E. Voegelin: Briefwechsel. Mit einer Vorbemerkung von P.J. Opitz, Sinn und
Form. Beiträge zur Literatur 59 (2007) 764-794 (773) (kursiv im Original).

33 Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit (Anm. 5), 47.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 63

einer religionsbegrifflichen Engführung des Christentums in Richtung einer

Aufwertung desselben als «Glaube» liest,34 streicht Blumenberg die Aktualität
des Säkularisierungstheorems vor dem Hintergrund der Zurückweisung
einer speziellen <religionsgeschichtlichen> Deutungsoption heraus, welche «das

Christentum fast abschließend als das Resultat seiner hellenistischen Umwelt

dargestellt» habe.35 Diese Erklärung einer durch theologische Geschichtsdiskurse

über das frühe Christentum bedingten Aufwertung der Säkularisierungsthematik

rekurrierte auf ein dogmenhistorisches Argument, demzufolge in
der zeitgenössischen Kirchengeschichtsschreibung, insbesondere bei Adolf
Harnack, die Prägekraft frühchristlicher Eschatologie auf die Herausbildung
dogmatischer und kirchlicher Strukturen christlicher Religion verkannt worden

sei.36 Gleichzeitig aktualisierte Blumenberg mit seinem Bezug37 auf diese

von Martin Werner argumentierte Kritik ein Narrativ, demzufolge die Verge-

schichtlichung des Christentums mit einem frühen Bedeutungsverlust der

Eschatologie verbunden sei. Die bei Werner erfolgte Aufwertung einer auf Albert
Schweitzer zurückgeführten, «konsequent» eschatologischen Perspektive38 findet

sich auch bei Karl Löwith erwähnt, der in seiner Diskussion der biblischen
Idee der Geschichte neben seinem Gewährsmann Oscar Cullmann ebenfalls

auf Werner und Schweitzer verweist.39

Cullmann hatte sich gegenüber der Annahme verwahrt, die eschatologische

Orientierung des frühen Christentums exklusiv auf das «zukünftige Kommen»
und damit die «messianische Zeit» scharf zu stellen, wie er sie bei Schweitzer

und Werner repräsentiert sah.40 Umstritten war dabei nicht so sehr die Annahme

einer «Enteschatologisierung» an sich, sondern die Frage, wie deren Ver-

34 Löwith: Can there be a Christian Gentleman? (Anm. 27), 65.

35 Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit (Anm. 5), 47.

36 M. Werner: Die Entstehung des christlichen Dogmas problemgeschichtlich dargestellt,
Bern 1941.

37 Siehe etwa Blumenberg: «Säkularisarion» (Anm. 5), 246-248 (248). Vgl. Ruh: Säkularisie¬

rung als Interpretationskategorie (Anm. 13), 264.

38 Siehe etwa Werner: Die Entstehung des christlichen Dogmas (Anm. 36), 36-38, 77.

39 Siehe die Verweise in Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 196-205.
40 O. Cullmann: Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung, Zü¬

rich 1946, 73: Es sei «nicht richtig [...], wenn sie [Werner und Schweitzer, LT] als Mitte des

Geschehens das zukünftige Kommen der messianischen Zeit ansehen, während doch die

Mitte der Zeit im ganzen Neuen Testament und schon bei Jesus das historische Wirken Jesu
selbst ist, also alles nicht von der Zukunft, sondern von diesem Geschehen aus zu erklären
ist» (kursiv im Original).



64 Lorenz Trein

hältnis zur «Parusieverzögerung» aufzufassen sei.41 «Nicht die Enttäuschung
über das Nichteintreffen des Endes, sondern das Erlahmen der Geisteswirkung

war schuld daran, dass die eschatologische Bezogenheit der Gegenwart
vielfach nicht mehr erkannt wurde», gleichsam einer innerchristlichen (Judai-

sierung>: «die Gegenwart [wurde] dann wieder wie im Judentum zur banalen

Gegenwart».42 Der von Cullmann verfolgte Abbau der Zukunftsgehalte der

Eschatologie, darin sicher kein Neuling angesichts früherer Bestrebungen, eine

genuin christliche Eschatologie von jüdischen oder anderweitigen, innerchristlichen

apokalyptischen Einflüssen und Dispositionen zu <reinigen>,43 betraf
dann aber auch eine Zurückweisung der vormals gegen (geschichtsphiloso-

phisch> gerahmte, <innerweltliche> Vermittlungen des Reiches Gottes begründeten

<religionsgeschichtlichen> Sicht auf die Bedeutung der Apokalypse für
die eschatologische Orientierung des frühen Christentums, durch welche die

Annahme einer (geschichtlichen) Nichtvermittelbarkeit genuiner Eschatologie
und (modernen Zeit- und Geschichtserfahrung einst Auftrieb erfahren hatte.

Beides, eschatologiebegriffliche Implikationen eines Abbaus einer genuin

(religionsgeschichtlichen) Sicht auf das frühe Christentum sowie die Annahme

einer Unüberbrückbarkeit von frühchristlicher und moderner Geschichtserfahrung

sollten sich im Säkularisierungsdiskurs bei Löwith und Blumenberg in
einer merkwürdigen Verschränkung als (historisch) sinnbildend erweisen. Bei

Cullmann jedenfalls konnte gefordert werden, (Geschichte) eschatologisch Sinn

abzugewinnen, «unsere Gegenwart in die heilsgeschichtliche Zeitlinie wirklich
hineinzustellen»; dadurch werde eschatologische «Zukunftshoffnung nicht

etwa ein unwahrhaftiges Festhalten an überholten Vorstellungen sein, sondern

die lebendige Gewissheit: Jesus Christus — gestern, heute und in die Äonen».44

Löwith und Blumenberg affirmierten einvernehmlich eine bestimmte

Unterscheidung, wenn sie der «Unübersetzbarkeit» von originär christlicher

Eschatologie in einen geschichtsbegrifflichen Diskurs das Wort redeten:

41 O. Cullmann: Das wahre durch die ausgebliebene Parusie gestellte neutestamentliche Pro¬

blem [1947], in: K. Fröhlich (Hg.): Oscar Cullmann. Vorträge und Aufsätze 1925-1962,

Tübingen 1966, S. 414-426 (422).
42 O. Cullmann: Neutestamentliche Eschatologie und Entstehung des Dogmas [1942], in:

Fröhlich: Oscar Cullmann (Anm. 41), 361-377 (373).
43 Trein: Theological Origins of Secularization (Anm. 15).

44 O. Cullmann: Die Hoffnung der Kirche auf die Wiederkunft Christi nach dem Neuen
Testament [1944], in: Fröhlich: Oscar Cullmann (Anm. 41), 378-402 (402).



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 65

«Gerade dort [...], wo die genuine Eigenart der neutestamentlichen Eschatologie
erfaßbar wird, ist ihre Unübersetzbarkeit in einen wie immer definierbaren Begriff
von Geschichte evident. Es gibt keine Geschichtsvorstellung, die sich ihrer <Substanz>

nach auf die Naherwartung berufen könnte».45

Bei Löwith liest sich diese Unterscheidung so:

«Die erste Generation der Christen glaubte an den eschatologischen Sieg und die

künftige Offenbarung des Reiches Gottes, weil sie der verborgenen Gegenwart des

Reiches des Gekreuzigten gewiß war. Der christliche Glaube, wie er sich in den
frühesten Glaubensbekenntnissen ausdrückt, kennt weder eine isolierte Zukunft noch

Vergangenheit [...]. Er umfaßt die ganze Geschichte der Erlösung, in der Zukunft
und in der Vergangenheit, aber verdichtet beide in Jesus Christus, <gestern und heute

und derselbe auch in Ewigkeit). Ein solches theologisches Verständnis der

Menschheitsgeschichte kann weder in weltgeschichdiche Begriffe übersetzt, noch philosophisch

entfaltet werden».46

Wahlweise spricht Löwith auch von der «Unterscheidung zwischen einer

empirischen oder natürlichen und einer dogmatischen oder eschatologischen
Geschichte», die, so die knappe Auskunft mit Verweis auf Schweitzer, jener von
«Weltgeschichte und Heilsgeschehen» entspreche.47 In ihr liege «die theologische

Unmöglichkeit einer christlichen Demokratie, einer christlichen Kultur
und einer christlichen Geschichte» begründet.48

Bei Albert Schweitzer wird das Verhältnis solcher (Geschichten) dialektisch

umschrieben:

«Eschatologie ist ja nichts anderes als dogmatische Geschichte, welche in die natürliche

hineinragt und sie aufhebt»; «[d]ie natürliche Geschichte desavouiert die dogmatische,

nach der Jesus gehandelt hatte. Ein Ereignis der übernatürlichen Geschichte, das

stattfinden mußte, [...] blieb aus. Das war für Jesus, der einzig in der dogmatischen
Geschichte lebte, das erste (geschichtliche) Ereignis, das Zentralereignis, welches seine

Tätigkeit nach rückwärts abschließt, nach vorn neu orientiert»; «Die ganze Geschichte
des (Christentums) bis auf den heutigen Tag, die innere, wirkliche Geschichte desselben,

beruht auf der (Parusieverzögerung>: d.h. auf dem Nichteintreffen der Parusie,
dem Aufgeben der Eschatologie, der damit verbundenen fortschreitenden und sich

45 Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit (Anm. 5), 52.

46 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 203f.

47 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 196, Anm. 1. Vgl. Zabel: Verweltli¬

chung/Säkularisierung (Anm. 13), 212.

48 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 204.



66 Lorenz Trein

auswirkenden Enteschatologisierung der Religion. [...] Wir haben hier also das erste
Datum in der <Geschichte des Christentums»); «die ganze Aussendungsrede ist nach

ihrem klaren Wortlaut eine Weissagung auf die unmittelbar bevorstehenden Ereignisse

der Endzeit, durch welche sich der eschatologische übernatürliche Geschichtsverlauf

in die natürliche Geschichte hineinbohrt»; das «Hineinzerren der Eschatologie in
die Geschichte ist zugleich ihre Aufhebung; ein Bejahen und Preisgeben zugleich».49

Der Vorgang einer Vergeschichtlichung der «Energie des eschatologischen
Ausnahmezustandes»50 steht nach Schweitzer in enger Verbindung mit dem Nichteintreten

der Parusie. Gleichzeitig ist mit Johannes Weiß das «Reich Gottes» exklusiv

auf <Zukunft> abgestellt, «entsprechend der Bitte des Herrengebets: dein Reich

komme. Als zukünftiges ist es jetzt rein überweltlich. Gegenwärtig ist es nur wie

eine Wolke, die ihren Schatten auf die Erde wirft, sofern nämlich seine Nähe aus

der Krafdosigkeit des Satansreiches erkannt wird».51

Das theologische Narrativ einer Enteschatologisierung des frühen Christentums

harmoniert mit der Idee einer Verzeitlichung der Eschatologie, die im

zeitgenössischen <religionsgeschichtlichen> Blick ein Abstellen des Gottesreiches auf
<Zukunft> bzw. (Apokalypse) bedeutet, wodurch sich eine temporale (Kluft)52

zwischen der heutigen Gegenwart und dessen zukünftigem Kommen eröffnet: ((Alle

modernen Ideen, auch in den subtilsten Formen» seien «aus» diesem «zu eliminieren»;53

Cullmann hingegen betonte «zugleich den futurischen und den gegenwärtigen

Sinn aller Eschatologie».54 Für Schweitzer paart sich nach Weiß eine Abwehr
der Gegenwart der Eschatologie mit einer Aktivitätsskepsis der Welt gegenüber:

«Die eschatologische Einsicht von Johannes Weiß hat die moderne Auffassung

zerstört, als ob Jesus das Reich Gottes gründete. Sie schaffte alle (Aktivität) auf
das Reich Gottes ab, und macht Jesum zum lediglich Abwartenden»." Oder: ((Mit

politischen Erwartungen hat dieses Reich nichts zu tun. [...] von einer Stiftung
und innerweltlichen Entwicklung des Reiches kann keine Rede sein».36

49 A. Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung [1913], Tübingen 1951, 391, 406,

407, 409, 437.

50 Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit (Anm. 5), 55.

51 Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 233.

52 Vgl. Löwith: Von Hegel zu Nietzsche (Anm. 20), 485.

53 Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 233.

54 O. Cullmann: Das eschatologische Denken der Gegenwart. Zu einem Buch von F. Holm¬

ström [1938], in: Fröhlich: Oscar Cullmann (Anm. 41), 337-347 (346).
55 Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 404.

56 Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 234.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 67

IV
Die Annahme der Möglichkeit bzw. die Einsicht in die Unmöglichkeit einer

innerweltlichen <Verwirklichung> des Reiches Gottes sollte für Löwiths Kritik
an Hegels Geschichtsphilosophie als zentraler religionsgeschichtlicher
Sinnzusammenhang des Säkularisierungsdiskurses wegweisend sein,57 dann aber

auch eine argumentative Rolle in Blumenbergs Kritik der Beweislast des

Säkularisierungstheorems spielen. Wenn die Möglichkeit einer «Transposition»

originär eschatologischer «Gehalte»58 mittels Verweis auf deren Ahistorizität

(weil originär eschatologische Gehalte nicht geschichtlich sind, sei eine <das

Sich-Durchhalten> begrifflicher Substanzen argumentierende Erklärung der

Genese <modernen> Fortschritts sinnwidrig) in Frage gestellt wird (positiv,
bei Blumenberg <theologisch> gegen das Säkularisierungstheorem formuliert
werden solche Gehalte als geschichtliche erst durch den Vorgang der Ente-

schatologisierung greifbar, was einen Vorgang theologischer Entwertung, weil

Vergeschichtlichung und damit geschichtlicher Handhabbarkeit originärer
Eschatologie impliziert, die erst im historiographischen <Rückgriff> zur Grundlage
einer Erklärung der Genese <säkularen> Fortschritts aus dem Geist der Eschatologie

werden kann),59 stellt sich das Problem, inwieweit hier ein <geschichts-

theoretisches) Argument gegen eine substantialistische Spielart des

Säkularisierungstheorems durch eine Inanspruchnahme theologischer Denkfiguren
zur (Un-)Möglichkeit einer innergeschichtlichen Verwirklichung des Reiches

Gottes mitbegründet ist.

Der im Säkularisierungsdiskurs bei Löwith und Blumenberg zutage tretende

<oberflächliche> Streit über Methoden- und Periodisierungsfragen hat den théorie-

und religionsgeschichtlichen Blick auf eine von beiden einvernehmlich

vorausgesetzte Kritik an auf <Geschichte> und <Kultur> abgestellten Vermittlungen
des Christentums verstellt, eine Kritik, die sich als in Bezug zu zeitgenössischen

theologischen Positionierungen über <Geschichte> und <Eschatologie> stehend

thematisieren lässt. Nach Löwith ist «die Blickweise des Neuen Testaments [...]
unkritisch und enthusiastisch [...], weil sich das Urchristentum noch nicht auf

57 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 69.

58 Blumenberg: «Säkularisation» (Anm. 5), 250.

59 Anders formuliert kann gesagt werden, dass Blumenbergs Kritik der Erklärung der Genese

<säkularen> Fortschritts aus dem Geist der Eschatologie dieser vorwirft, eine «theologische

Selbstdeutung» zur Voraussetzung zu haben, mit welcher das Ausbleiben der Parusie
verarbeitet worden ist: Blumenberg: «Säkularisation» (Anm. 5), 248-249 (248).



68 Lorenz Trein

die Geschichte dieser Welt eingelassen und in sie verwickelt hatte».60 Blumenberg

betont, dass «akute Naherwartung [...] aus dem Geschichtsinteresse des

Volkes heraus [reißt]».61 Gleichzeitig markiert das von Löwith hervorgehobene
«noch nicht» ein theologisches Spannungsfeld, in welchem das Verhältnis von
genuiner Eschatologie und dessen Theologisierung verhandelt wurde.62 In dem

Masse, wie das Reich Gottes als ein Kommendes in die Zukunft verlegt, sprich
auf Apokalypse abgestellt wurde, stieg die Skepsis gegenüber einem dogmati-
sierenden Interesse, das Reich Gottes theologisch durch Veralltäglichung und

Vergegenwärtigung zu vergegenständlichen. «Die evangelische Theologie [...]
stellt sich im Allgemeinen die Aufgabe, ein Ganzes von christlicher Welt- und

Lebensanschauung zu entwerfen, welches für den Einzelnen wie für die

Gesamtheit auf eine längere Zeit hin massgebend sein soll. Sie würde also zum
mindesten den brennend eschatologischen Ton der VerkündigungJesu mildern
müssen».63 Während eine Theologisierung originärer Eschatologie Momente
einer Verstetigung bzw. Verzeitlichung derselben impliziert, was an Max Weber

denken lässt, war ihr originärer Charakter umgekehrt durch eine Infragestellung

eines noch nicht als vergeschichtlicht, weil von der Verzögerung der

Parusie bislang <verschont> gebliebenen Zustands von <Welt> und (Geschieht»

imaginiert. Schweitzer etwa spricht von einer die Predigt Jesu charakterisierenden

«Ethik», welcher ein «durchaus negative [r] Charakter» eigen sei; sie thematisiere

«nicht die Sittlichkeit des Gottesreichs», «sondern nur die Sittlichkeit, die

in dieser Welt von der Welt frei, zum Eintritt in das Gottesreich unbehindert

macht»,64 eine «dnterimsethib»,65 welche die Welt durch eine Negativbeschreibung

gleichsam als Welt und Heilsbedingung affirmiert: «wer am Reich Gottes

mit Hand anlegen will, [kann] nur etwas ausrichten [...], wenn er sich fort und

fort innerlich läutert und von der Welt frei macht».66

Folglich lassen sich anhand der Frage nach den ethischen bzw. sittlichen

Implikationen der eschatologischen Orientierung des frühen Christentums die

60 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 203.

61 Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit (Anm. 5), 52.

62 Von hier ergibt sich ein Seitenblick auf theologische Implikationen zeitgenössischer Reli¬

gionsdiskurse über das Spannungsfeld von Prophétie und Gemeinde- bzw. Kirchenbildun-

gen.
63 J. Weiss: Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes, Göttingen 1892, 63.

64 Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 234.

65 Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 414.

66 Schweitzer: Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (Anm. 49), 640.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 69

zeitbegrifflichen Differenzen zwischen Schweitzers bzw. Werners konsequenter

Eschatologie) und Cullmanns «konsequent offenbarungsgeschichtliche[r]>

Betrachtungsweise» des frühchristlichen Zeitdiskurses akzentuieren,67 zwei

Positionen, die Löwith in seiner Darstellung des biblischen Geschichtsverständnisses

verschränken sollte. Während mittels einer Aufwertung messiani-

scher Zeit die geschichtsphilosophisch gerahmte Vorstellung der Möglichkeit
innergeschichtlicher Vermittlung des Reiches Gottes abgewertet wurde, wie
sie insbesondere über Hegels Geschichtsphilosophie auf (Fortschritt) und
(Geschichte) bezogener Versionen des Christentums in (moderne) Theologien des

Protestantismus Einzug gehalten hatte, konnte der zukünftige Charakter originär

christlicher Eschatologie zugleich in einen Begriff gegenwärtiger, da bereits

angebrochener Heilszeit eingezogen werden. Im Säkularisierungsdiskurs diente

eine Verschränkung dieser Positionen der argumentativen Begründung einer

Unübertragbarkeit eschatologischer Gehalte in geschichtsbegriffliche Systeme,

ein Argument, das gegen die (Legitimität) moderner theologischer Vermittlungen

heilsgeschichtlicher Ideen gerichtet war, was wiederum ein Niedergangs-
narrativ (geschichtlichen) Christentums implizierte, dann aber auch gegen es-

chatologische Deutungsansprüche auf den Sinnbereich (Geschichte) an sich.

Mit seiner Kritik an der Geschichtsphilosophie als (säkularisierter

Eschatologie) war Löwith aber möglicherweise weniger ((theologisch)?) konsequent
(bzw. (modern)) als Blumenberg. Während das von Löwith argumentierte

Verweltlichungs- bzw. Säkularisierungsnarrativ mittels der Unterscheidung
«zwischen einer geschichtlichen Herkunft» einer Idee «und ihren möglichen
Folgen»68 eine (Transposition) eschatologischer Gehalte in säkularisierte

Geschichtsdiskurse explizit in Rechnung stellte, um eine geistesgeschichtliche
Kontinuität einer ursprünglich (ungeschichtlichen) Diskursformation zu

begründen, wies Blumenberg die Annahme der Möglichkeit eines solchen

Vorgangs explizit zurück. In erklärender Absicht argumentierte er stattdessen eine

«Umbesetzung»: «Was in dem als Säkularisation gedachten Vorgang tatsächlich

geschieht, ist nicht Umsetzung (Transposition) eines authentisch theologischen
Gehaltes in eine säkulare Selbstentfremdung, sondern die Umbesetzung einer

vakant gewordenen Position, die sich als solche nicht eliminieren ließ».69 Unter

67 Cullmann: Christus und die Zeit (Anm. 40), 52.

68 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 203.

69 Blumenberg: «Säkularisation» (Anm. 5), 250 (kursiv im Original).



70 Lorenz Trein

der <Oberfläche> geschichtskonzeptioneller Differenzen und damit einhergehender,

rivalisierender Periodisierungen der <Neuzeit> zeigt sich eine im théorie-

und religionsgeschichdichen Blick wenig beachtete Ubereinstimmung
zwischen Löwith und Blumenberg, die sich auf theologische Debatten zur (Un-)

Möglichkeit geschichtlicher Vermittlung sowohl originären als auch <modern>

eschatologischen Christentums zurückführen lässt.

V.

Für eine religionswissenschaftlich-zeitdiskursive Lektüre solcher Debatten

sind insbesondere Verschiebungen im Eschatologiediskurs seit dem späten 19.

Jahrhundert aufschlussreich, mit welchen moderne Zeit- und Geschichtserfahrungen

und die genuin eschatologische Orientierung des frühen Christentums
als zutiefst widersprüchlich und nicht vereinbar thematisiert wurden, eine

Annahme, die sich im Säkularisierungsdiskurs als religionshistorisch sinnbildend

erweisen sollte. «Der Widerspruch der altchristlichen Eschatologie und der

Zukunftsstimmung der Gegenwart ist ein fundamentaler und vielleicht die

Grundursache der Zerfallenheit der Gegenwart mit dem Christentum».'0 Die

geistesgeschichtliche Reflexion dieser Unüberbrückbarkeit erfolgte bei Löwith
im begrifflichen Medium der Genealogie, das als religionsgeschichtliches
Zeitverhältnis des Sprechens über Säkularisierung Bezugnahmen auf ein eschato-

logisches Narrativ des frühen Christentums impliziert, dann aber auch einen

Rückgang auf Fragen <theologischer> Gotteserkenntnis:

«Nur wir Modernen, die über den Glauben an Christus in Begriffen des (Christentums)

und über das Christentum in Begriffen der (Geschichte) denken, pflegen diese

Offenbarung [Nach christlicher Auffassung ist die Geschichte nur insofern von
entscheidender Bedeutung, als Gott sich selber in einem geschichtlichen Menschen
offenbart hat] eine geschichtliche zu nennen, wobei nicht nur vergangene Wirklichkeit,
sondern auch zweitausend Jahre unverwirklichter Eschatologie einbegriffen sind».71

Das Ausbleiben der Parusie und die Vergeschichtlichung christlicher Religion
markieren für Löwith spezifisch (moderne) Bedingungen der Thematisierung

originärer Eschatologie. Gleichzeitig wird davon ausgegangen, dass «der Wille

70 F. Overbeck: Christentum und Kultur. Gedanken und Anmerkungen zur modernen Theo¬

logie (aus dem Nachlass hg.v. C.A. Bernoulli) [1919], Darmstadt 1963, 66. Vgl. zu Overbeck

und Löwith Timm: Karl Löwith (wie Anm. 14), 578-579.
71 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 207-208.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 71

Gottes [als transzendentes Prinzip] niemals Gegenstand einer systematischen

Interpretation sein» könne, «die den Sinn der Geschichte» geschichtlich er-
schliesst.72

Reinhold Niebuhr hat bereits in einer frühen Besprechung von «Meaning in

Historp anlässlich dieser Äusserung Löwiths hervorgehoben, dessen Darstellung

des biblischen Geschichtsverständnisses impliziere eine «geschichtstheolo-

gische» Position, die mit Karl Barth partikulare Geschichtsbedeutungen
neutralisiere.73 Löwiths Rückgang auf eine Kritik der Vergeschichtlichung <modernen>

Christentums wird vor diesem Hintergrund als «positives Wertvorzeichen
der Säkularisierung» in «theologisch[er]» Hinsicht lesbar, ein Wert, der sich

laut Blumenberg etwa dort zeigt, wo die «Radikalität der genuinen religiösen
Weltdistanz» sowie «die Transzendenzaussagen der Theologie <dialektisch»>

wiederhergestellt werden sollen, wodurch «der Manifestation von Welt als

<Weltlichkeit>» heilsbedingender Charakter zukommt: «Es bedarf des Unheils
der Welt, aber eben: der <Welt> im Vollsinne, um dem Heil dessen, was <nicht

von dieser Welt> sein soll, seine Erwartungsevidenz zu verschaffen».74 Für
Löwith war «menschliche Geschichtserfahrung [...] eine Erfahrung dauernden

Scheiterns», wovon «das Christentum» in seiner <modernen>, auf <Geschichte>

abgestellten Gestalt nicht ausgenommen war.75

VI.
Der genealogische Sinn des Säkularisierungsdiskurses schreibt sich bei
Löwith von der Annahme mindestens zweier <Enden> her, dem «des modernen
historischen Denkens»76 einerseits, sowie dem einer <theologisierenden>

Vergeschichtlichung des Christentums andererseits. «[D]as Christentum ist als

historische Weltreligion gescheitert».77 Die Aufdeckung theologischer
Herkunftsbeziehungen der Geschichtsphilosophie wird dabei durch das

theologische) Narrativ einer Enteschatologisierung des frühen Christentums so-

72 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 207.

73 R. Niebuhr: Rez. Meaning in History von Karl Löwith, JR 29/4 (1949) 302-303 (303). Vgl.
Timm: Karl Löwith (wie Anm. 14), 588.

74 Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit (Anm. 5), 13-14.

75 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 205.

76 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 13: «wir [befinden] uns mehr oder

weniger am Ende des modernen historischen Denkens».

77 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 205 (mit Verweis auf Overbeck).



72 Lorenz Trein

wie im Rückgang auf eine <eschatologisierende> Aufwertung nicht-histori(sti)
scher Zeit narrativ plausibilisiert. Diese Gleichzeitigkeit einer kritischen und

affirmativen (Säkularisierung) verdeudicht den ambivalenten, wenn nicht gar
paradoxen Status der (Geschichte) im Säkularisierungsdiskurs: Bei Löwith
gibt sich die Kritik säkular-geschichtlicher Zeit historisch reflektiert.78 Liest

man dieses Ansinnen einmal durch die Brille des theologischen Archivs,79

stellt sich die Frage, inwieweit Löwiths Kritik theologischer Implikationen
der Geschichtsphilosophie als eine Kritik der Religionsvergeschichtlichung
des Christentums eine geschichtsskeptisch-historisierende Affirmation
jener «Religion» impliziert, «die [...] einst zum Kampf gegen alle (Zeitlichkeit)

aufgerufen hat».80 Bei Franz Overbeck steht dieser Satz explizit im Kontext
einer Kritik der Möglichkeit einer jeden Theologie: «dass die Theologie stets

modern gewesen ist, und eben darum auch stets die natürliche Verrätherin
des Christentums war, [...] jener Vorgang dafür mithin nur die Manifestation
eines uralten Verhältnisses».81

Was «[d]er Begriff des Modernen» heisst,82 wurde von Overbeck folglich
auch mit Blick auf die Frage nach der Geschichtlichkeit des Christentums

überhaupt reflektiert:

«die Wurzel des Konflikts der Gegenwart mit dem Christentum [erblicke ich] darin,
daß die Theologie stets modern gewesen ist, [...] das Christentum aber nie, aus keinem anderen

Grunde, als weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen [...]. In
seiner heute erreichten vollkommenen Verweltlichung muß es erliegen und kann ihm
keine Theologie mehr helfen, die nur das Gegenteil von dem will, was das Christentum

von jeher gewollt hat».83

78 Vgl. J. Habermas: Karl Löwith. Stoischer Rückzug vom historischen Bewußtsein [1963],
in: ders.: Philosophisch-politische Profile, Frankfurt a.M. 1981, 195-216 (201): «Löwiths
eigene Konstruktion ist so sehr einer seit Hegel verbindlichen Logik der geschichtlichen
Entwicklung selbst unterworfen, daß nicht recht plausibel wird, wie ihre singulare
Auszeichnung legitimiert werden könnte - eine Auszeichnung, die darin zu bestehen hätte:

mit Hilfe des Anspruchs, Geschichte vernünftig begriffen zu haben, den Anspruch
historischen Begreifens als solchen zu entkräften».

79 Timm: Karl Löwith (wie Anm. 14), 583. Vgl. ebd. 581.

80 F. Overbeck: Über die Christlichkeit unserer heutigen Theologie [1873/1903], Darmstadt
1963, 216. Vgl. Timm: Karl Löwith (Anm. 14), 578-579.

81 Overbeck: Über die Christlichkeit (Anm. 80), 216-217.

82 Overbeck: Christentum und Kultur (Anm. 70), 243 (im Original kursiv).
83 Overbeck: Christentum und Kultur (Anm. 70), 244-245.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 73

Als geschichtliches Zeitverhältnis reflektiert «Modernität» — «die Uniform eines

Zeitmoments»84 — das <Scheitern> des Christentums in der Welt: «Für die ruhige
Betrachtung liegt die Thatsache offen genug vor, dass sich das Christenthum
mit einer Theologie ausgestattet hat, erst als es sich in einer Welt, die von ihm

eigentlich verneint wird, selbst möglich machen wollte».85 Das Narrativ einer

theologischen «Verweltlichung des Christenthums» — «das Christenthum [wollte]

mit seiner Theologie sich auch den Weisen der Welt empfehlen und vor
ihnen sehen lassen»86 — findet sich auch bei Hans Blumenberg aufgerufen, wo es

im Zuge einer Offenlegung im Säkularisierungstheorem vorausgesetzter, auf

Enteschatologisierung begründeter theologischer (Selbst-)Thematisierungen
christlicher Religion von Interesse ist.87

Overbeck, so Löwith, habe

«das Problem, welches das Christentum für uns ist, klargestellt und die Kluft zwischen
ihm und uns [...] deutlich gemacht. Daß es mit dem Christentum dieser
bürgerlichchristlichen Welt schon seit Hegel [...] zu Ende ist, besagt freilich nicht, daß ein

Glaube, der einst die Welt überwand, mit den letzten seiner verweltlichen Gestalten

hinfällig wird. Denn wie sollte die christliche Pilgerschaft in hoc saeculo jemals dort
heimatlos werden können, wo sie gar nie zuhause ist?»88

Die Unüberbrückbarkeit von frühchristlicher Zeitkritik und <modernem>

Christentum wurde in «Weltgeschichte und Heilsgeschehen» dann entsprechend an

Hegels Geschichtsphilosophie reflektiert — «die innere Unmöglichkeit seines

Prinzips: daß die christliche Religion sich (verwirkliche) in der Geschichte der

Welt»89, was auch an eine auf (Zukunft) abgestellte Verzeitlichung der Eschatologie

nach Johannes Weiß erinnert, im Sinne der (Aufhebung) eines Christentums,

das sich fortschrittsbegrifflich und innerweltlich vergeschichtlicht und

reflektiert.

Gleichzeitig kann argumentiert werden, dass theologische Umdeutun-

gen von Overbecks Christentumskritik, wie sie während der 1920er Jahre in

84 Overbeck: Über die Christlichkeit (Anm. 80), 216.

85 Overbeck: Über die Christlichkeit (Anm. 80), 33.

86 Overbeck: Über die Christlichkeit (Anm. 80), 34. Vgl. Zabel: Verweltlichung/Säkularisie¬

rung (Anm. 13), 97-108.

87 Blumenberg: Legitimität der Neuzeit (Anm. 10), 54-55.

88 Löwith: Von Hegel zu Nietzsche (Anm. 20), 485 (kursiv im Original). Das Zitat findet sich

auch bei Timm: Karl Löwith (Anm. 14), 586-587.
89 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen (Anm. 2), 69.



74 Lorenz Trein

Richtung einer <Eschatologisierung> theologischer Ansätze erfolgten,90 für das

geistesgeschichtliche Verständnis <genuiner> Eschatologie im Säkularisierungsdiskurs

anschlussfähig waren. So wurde beispielsweise betont, dass Eschatologie

nunmehr kein randständiges Lehrstück der Dogmatik, sondern «die

Schutzwehr der genuinen Eigenart des christlichen Glaubens» sei.91 Bei Oscar

Cullmann, auf den sich Löwith in seiner Diskussion des biblischen
Geschichtsverständnisses wiederholt beziehen sollte, werden solche Verschiebungen in

zeitgenössischen theologischen Debatten wie folgt beschrieben, mit denen

eine Zurückweisung <religionsgeschichtlich> vermittelter, auf <Historismus> und

<Apokalypse> abgestellter Verortungen christlicher Eschatologie angezeigt war:

«Die Anhänger der sogenannten (dialektischen Schule) entkleiden die Eschatologie
ihrer zeitlichen, futurischen Bedeutung, d.h. ihres natürlichen Zusammenhanges mit
der linearen, und damit der historischen Zeit. [...] Der jeder echten Eschato-logie
innewohnende chronologische Sinn gilt als apokalyptische Verbrämung, die für die

Eschatologie selbst unerheblich sei. [...] Man will [...] den Historismus ausschalten,
aber schaltet in Wahrheit die Geschichte selbst aus. So verschmilzt die Auferstehung
Christi schliesslich mit der Parusie. Die Ewigkeit wird zu einer metaphysischen
Gegebenheit ohne jeden zeitlichen Charakter. Die (Nähe des Reiches) ist nicht Nähe in der

Zeit. (Das Reich erwarten) heisst einfach (unsere jeweilige Gegenwart ernstnehmen>,
denn jeder Augenblick ist nach dem vielzitierten Wort (unmittelbar zu Gott)».92

Die bei Löwith aktualisierte, eingangs erwähnte Unterscheidung von
(historischem) Christentum und eschatologischem Reichsglaube dürfte in solchen

Verschiebungen (theologischer) Geschichtssemantik einen zentralen zeitdis-

kursiven Bezugspunkt haben, an der sich Verschränkungen von geistesge-

schichdicher (Zeit>-Kritik und eschatologischer (Geschichts)-Kritik im

Säkularisierungsdiskurs beobachten lassen. Die Idee einer Unübertragbarkeit

genuinen Christentums in geschichtliche Zeitbegriffe sowie die Annahme einer

Inkommensurabilität (geschichtlicher Zeit) und <eschatologisierter> Theologie
markieren zeitdiskursive Voraussetzungen geistesgeschichdich-genealogischen

Sprechens über Säkularisierung. Löwiths Kritik schreibt sich von der Annahme

einer (geschichtlichen) Unverfügbarkeit genuiner Eschatologie her, gegen die

90 Mit Blick auf Karl Barth: Timm: Karl Löwith (Anm. 14), 578-588 (Anm. 40). Siehe auch F.

Holmström: Das eschatologische Denken der Gegenwart. Drei Etappen der theologischen
Entwicklung des zwanzigsten Jahrhunderts [1933], Gütersloh 1936, S. 232-233.

91 Holmström: Das eschatologische Denken der Gegenwart (Anm. 90), 7.

92 Cullmann: Das eschatologische Denken der Gegenwart (Anm. 54), 341.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 75

das Säkularisierungsnarrativ einer <Genese> des Fortschritts aus dem Geist der

Eschatologie historisch sinnbildend abgehoben werden konnte. So stellt sich

das Problem, inwieweit die mit «Weltgeschichte und Heilsgeschehen»

vorgetragene «Gegenbewegung gegen das Christentum [...] dieses noch zur Sinngebung

voraus [setzt]».93

Gleichzeitig stellt sich die Frage, inwieweit die in zeitgenössische theologische

Debatten einschreibbare Idee einer Unvermittelbarkeit von genuiner

Eschatologie und geschichtlichem Zeitdenken auch eine als Kritik am

Säkularisierungstheorem vermittelte <theologische> Deutungsoption im
Säkularisierungsdiskurs markiert: «Für die Abhängigkeit der Fortschrittsidee von der

christlichen Eschatologie bestehen Differenzen, die jede Umsetzung der einen

in die andere blockiert haben müssen».94

VII.
Die im genealogischen Säkularisierungsdiskurs bis heute auseinandergesetzte

Frage nach dem Verhältnis <religiöser> Kontinuität und Diskontinuität (säkularen

Religionsthematisierung hat die theologiehistorisch äusserst ambivalent

aufgeladene Unterscheidung von genuiner Eschatologie und (geschichtlichem)
Christentum bzw. (historischer Zeit) zur Voraussetzung, eine Unterscheidung,
mit der die (Illegitimität) eines sich als (modern) beschreibenden Christentums
als (Geschichtsphilosophie) bzw. (Säkularisierung) thematisiert und die (Legitimität)

der Differenz von originär christlicher Eschatologie und geschichtlich
vermitteltem Fortschritt in Richtung einer geistesgeschichtlichen Kritik des

Säkularisierungstheorems affirmiert werden konnten. Vor diesem Hintergrund

stellt sich der Religionswissenschaft die heute angesichts eingespielter

Disziplinierungen möglicherweise fragwürdig bzw. unzeitgemäss anmutende

Aufgabe einer auf theologische Geschichtssemantik fokussierenden Lektüre
des Säkularisierungsdiskurses, womit eine ebenfalls näher zu diskutierende

Ausrichtung des Religionsbegriffs auf theologische und geistesgeschichtliche
Traditionsbestände einhergeht. Gleichzeitig stellt sich ihr das Problem, anhand

welcher Narrative, Theorien und Geschichtskonzepte zur Persistenz und dan-

93 Mit dieser Formulierung umschreibt Eric Voegelin Löwiths Nietzsche-Interpretation:
«Wie Sie ja sehr schön herausgearbeitet haben, ist N.'s Natur und Wiederkunft nur sinnvoll
zu verstehen in der Gegenbewegung gegen das Christentum, setzt also dieses noch zur
Sinngebung voraus». Löwith / Voegelin: Briefwechsel (Anm. 32), 779.

94 Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit (Anm. 5), 39.



76 Lorenz Trein

gen Dauer) theologischer und anderer (Selbst-)Thematisierungen von Religion
sich ein solches Vorgehen reflektieren lässt. Wenn Löwith und Blumenberg im

zeitgenössischen Säkularisierungsdiskurs eine Zurückweisung eschatologischer

Deutungsansprüche auf Deutungen des Sinnbereichs <Geschichte> affirmier-

ten, drängt sich in religionsgeschichtlich-metahistorischer Sicht das Problem

auf, wie weitgehend eine solche <Erledigung> der Eschatologie war, wenn in
den vergangenen Jahren, in ganz unterschiedlichen Disziplinen, <wieder> Stimmen

laut geworden sind, theologische bzw. religiöse Implikationen nicht mehr

so sehr der <Geschichtsphilosophie> als vielmehr auf <Säkularität> eingestellter
Narrative und (Ordnungen) in den Blick zu nehmen. Wenn zur Umschreibung
einer solchen Problemstellung auf in diesem Aufsatz annäherungsweise in den

Blick genommene, <ältere> Positionen rekurriert werden sollte, stellt sich also

die Frage, wie Religionswissenschaft mit den hier umrissenen theologischen

Voraussetzungen und der eschatologischen Ambiguität des Säkularisierungsdiskurses

umzugehen gedenkt. Ob die genealogische Kategorie der Säkularisierung

zur Deutung solcher Verschiebungen im Religionsgeschichtsdiskurs

Erklärungspotential beanspruchen kann, bedarf eingehender Untersuchungen auf

(Religion) und (Wissenschaft) eingestellter Präsenzbedingungen der Historie.93

95 Siehe dazu etwa grundlegend B. Gladigow: Historische Orientierungsmuster in komple¬

xen Kulturen. Europäische Religionsgeschichte und historischer Sinn, in: K.E. Müller / J.

Rüsen (Hg.): Historische Sinnbildung. Problemstellungen, Zeitkonzepte, Wahrnehmungshorizonte,

Darstellungsstrategien, Reinbek 1997, 353-372.



«Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben wollen» 77

Abstract
Die Idee einer <geschichdichen> Unverfügbarkeit <genuiner> Eschatologie ist eine wenig
beachtete Gemeinsamkeit in der von Karl Löwith und Hans Blumenberg geführten
Debatte über <Neuzeit> und (säkularisierte Eschatologie). Für die Religionswissenschaft
ergibt sich daraus ein Interesse an geschichtsbegrifflichen Implikationen theologischer
Diskurse, mit denen moderne Zeiterfahrungen und die eschatologischen Orientierungen

des Christentums als zutiefst widersprüchlich und nicht vereinbar verhandelt

wurden, eine Annahme, die sich in zeitdiskursiver Hinsicht (genealogischen) Sprechens
über Säkularisierung als historisch sinnbildend erwies. So betrachtet ist der

Säkularisierungsdiskurs — als ein Gegenstand der Religionswissenschaft — der Ort, an dem über
die Bedeutung von (Geschichte) und (Historismus) für historische, theologische,
philosophische und anderweitige Religionsthematisierungen gestritten wird.

The idea of a (historical) unavailability of <genuine> eschatology is a litde-noticed common

ground in the debate on (modernity) and (secularized eschatology) led by Karl
Löwith and Hans Blumenberg. For religious studies this results in an interest in the

historical implications of theological discourses, with which modern experiences of
time and the eschatological orientations of Christianity were negotiated as deeply
contradictory and incompatible, an assumption that proved to be historically symbolic in
the discourse of (genealogical) talk about secularization. Seen in this way, the secularization

discourse - as an object of religious studies — is the place where the meaning of
(history) and (historicism> for historical, theological, philosophical and other conceptualizations

of religion is disputed.

Lorenz^ Trein, München


	"Weil das Christentum nie eine Geschichte hat haben sollen" : theologische Voraussetzungen und eschatologische Ambiguität der Säkularisierung in religionswissenschaftlicher Sicht

