
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 76 (2020)

Heft: 1

Artikel: "Als wär's ein Stück von mir" oder "Die Geschichte meiner Stoffe" :
externe Konstitution der Identität in den Autobiografien Carl
Zuckermayers und Friedrich Dürrenmatts

Autor: Hofheinz, Marco / Jüttner, Pia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Als wär's ein Stück von mir»
oder: «Die Geschichte meiner Stoffe».

Externe Konstitution der Identität in den Autobiografien
Carl Zuckmayers und Friedrich Dürrenmatts1

1. Einleitung: «Wer bin ich?» Die Frage nach der Identität

«Wer bin ich?» — so fragt Dietrich Bonhoeffer (1906-1945) in seinem berühmten

Gedicht aus der Zeit der Inhaftierung.2 Bonhoeffer fragt damit nach der

Identität und zwar nach seiner eigenen individuellen. Es geht ihm nicht um
das Gemeinsame einer Gruppe, wie dies heute so oft der Fall ist, wenn
Menschen diese Reflexionskategorie bemühen, etwa um ein kollektives Projekt der

Selbstfindung wie «Identitätspolitik» zu umschreiben. «Identität» meint dann

oft das Surrogat von Aufklärung und Weltoffenheit. Einige halten etwa den

Islam für nicht identitätsstiftend, hingegen durchaus die Mundart oder das

Kruzifix, andere dagegen ein «starkes Europa», die freiheitlich-demokratische

Grundordnung oder die Idee des (internationalen) Rechts.3 Dass «Identität»

indes mit Sozialität und Individualität zu tun hat,4 wusste bereits Bonhoeffer.

Er fragt: «Bin ich wirklich das, was andere von mir sagen? Oder bin ich das,

1 Vorliegender Aufsatz geht auf die Basler «Lochman Lectures» zurück, die wir im Ev. Stu¬

dienhaus/Riehen am 25.5.2019 halten durften.
2 D. Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hg.v.

Ch. Gremmels u.a., DBW 8, München 1998, 513f. Zu Bonhoeffers Gedicht vgl. die

Interpretationen von D. Solle: Die Hinreise. Zur religiösen Erfahrung. Texte und Überlegungen,
Stuttgart 1975, 143-153; H.-J. Abromeit: Das Geheimnis Christi. Dietrich Bonhoeffers

erfahrungsbezogene Christologie, NBST 8, Neukirchen-Vluyn 1991,12-16; J. Henkys:
Geheimnis der Freiheit. Die Gedichte Dietrich Bonhoeffers aus der Haft. Biographie, Poesie,

Theologie, Gütersloh 2005, 121-133; M. Northcott: <Who Am I?> Human Identity and the

Spiritual Disciplines in the Witness of Dietrich Bonhoeffer, in: B. Wannenwetsch (Hg.):
Who Am I? Bonhoeffer's Theology through His Poetry, London / New York 2009,11-29;
C. Kohli Reichenbach: Gleichgestaltet dem Bild Christi. Kritische Untersuchungen zur
Geistlichen Begleitung als Beitrag zum Spiritualitätsdiskurs, PThW 11, Berlin / Boston
2011,202-217.

3 Vgl. Th. Steinfeld: Ich weiß nicht, wer ich bin. Was ist das eigentlich: «Identität»? Ein Ver¬

such zur Klärung eines missverstandenen Begriffs, Süddeutsche Zeitung Nr. 96 vom 26.

April 2018, 9.

4 Vgl. O. Bayer: Gott als Autor. Zu einer poietologischen Theologie, Tübingen 1999, 21-24.

ThZ 1/76 (2020) S. 31-55



32 Marco Hofheinz / Pia Jüttner

was ich selbst von mir weiß? [...] Bin ich beides zugleich?»5 Die Differenzerfahrung

von positiver Fremdbeurteilung, die ihm durchaus schmeichelt, und

divergierender Selbstbeurteilung setzt ihm zu. Auch Bonhoeffer kann in seiner

Antwort zunächst «nur Bruchstücke ambivalenter Fremd- und Selbstwahrnehmungen

aneinanderreihen.»6

Er gleicht darin durchaus seinen schriftstellerischen Zeitgenossen, etwa den

hier, in der Schweiz, beheimateten Dramatikern Carl Zuckmayer (1896-1977)
und Friedrich Dürrenmatt (1921-1990). Beide Schriftsteller, einander in Abneigung

verbunden,7 haben, wie Bonhoeffer, die Identitätsfrage gestellt und die

menschliche Identität als offen und riskant umschrieben. Dabei wird die Frage
nach der eigenen Identität von beiden Autoren durchaus konträr beantwortet.

Während Zuckmayer seine Identität extern durch Gott konstituiert sieht, leugnet

Dürrenmatt dies explizit. Zugespitzt: Zu seiner Identität scheint gerade ex

negativo die Abgrenzung vom Christentum zu gehören. Damit sei keineswegs

behauptet, dass bei beiden die Identitätsentwicklung kontinuierlich abgelaufen
sei. Vielmehr verbinden die diversen Brüche in der Suche nach der eigenen

Identität die Autoren gerade. Auf die Frage «Wer bin ich?» konnten beide bis

zum Lebensende darum keine abschliessende Antwort geben. Insbesondere in

ihren Autobiografien, denen wir uns im Folgenden zuwenden möchten, wird
dies deutlich.8 Dabei betrachten wir zunächst Zuckmayer, dann den 25 Jahre

jüngeren Dürrenmatt.

2. «Als ivär's ein Stück von mir». Carl Zuckmayers Autobiografie

«Wir sind in Rollen versteckt und wissen ihr Ende nicht. Wir kennen noch

nicht einmal ihren Charakter. Wieviel Böses lauert denn in dir selbst? Frag den

5 Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung (Anm. 2), 513f.
6 Kohli Reichenbach, Gleichgestaltet dem Bild Christi (Anm. 2), 203.

7 In einem Interview mit dem Journalisten A. Müller (in: F. Dürrenmatt: Im Bann der <Stof-

fe>. Gespräche 1981-1987, hg. von H.L. Arnold. In Zusammenarbeit mit A. von Planta /
J. Strümpel, Zürich 1996, 101) beschreibt Dürrenmatt eine seiner raren Begegnungen mit
Zuckmayer: Nach dieser proklamiert Zuckmayer bei einer Abendveranstaltung ganz offen
gegenüber Dürrenmatt: «Sie halten meine Stücke für Scheiße, und ich halte Ihre Stücke

für Scheiße.» Woraufhin dieser erwidert habe: «Herr Zuckmayer, das haben Sie sehr gut
formuliert.»

8 Zu Theologie und Biographie vgl. einführend: M. Weinrich: Theologie und Biographie.
Zum Verhältnis von Lehre und Leben, Wuppertal 1999; W. Sparn (Hg): Wer schreibt meine

Lebensgeschichte? Biographie, Autobiographie, Hagiographie und ihre Entstehungszusammenhänge,

Gütersloh 1990.



«Als wär's ein Stück von mir» oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 33

Autor. [...] Gehört er angebetet — oder ans Kreuz geschlagen?»,9 so fragt
General Harras in Zuckmayers wohl populärstem Drama Des Teufels General. Ein
Statement, das auch für Zuckmayer gilt, hat er sich doch in seinem General

selbst verewigt.10 Auch er vertritt die Vorstellung vom theatrum mundi, «wonach

Gott jedem auf der Weltbühne eine Rolle zugewiesen hat, und am Schluß des

Lebens nach deren Ausführung fragt.»11

Als Sohn frommer katholischer Eltern ist ihm die Ausübung des christlichen

Gottesglaubens bereits als Kind selbstverständlich. Ausführlich berichtet

er in seiner renommierten Autobiografie Als wär's ein Stück von mir von dem
besonderen Reiz, den die Sakramente seit Kindertagen auf ihn ausüben, und der

engen Beziehung zu seiner frommen Grossmutter väterlicherseits, die ihm von
klein auf die tätige Nächstenliebe als etwas Selbstverständliches näherbringt.12

Rückblickend betrachtet er dieses Aufwachsen im katholischen Glauben als

grosses Glück,13 denn — so Zuckmayer selbst — «[gjelebter Glaube hemmt nicht,
sondern erregt und stimuliert den Drang zum Wissen, zur Erkenntnis».14 Doch
als Heranwachsenden stürzen ihn bald schon die Rezeption von Nietzsche und

Darwin in tiefe Zweifel.15 Durch die Kontrastierung der Evolutionstheorie mit
der biblischen Schöpfungsgeschichte wird die Frage nach dem eigenen

Ursprung, werden Identität und christlicher Gottesglaube erstmals erschüttert.16

Doch wie viel stärker werden die Erschütterungen durch den Ersten Weltkrieg
und die Erkenntnis des Bösen als Teil der conditio humana sein!

9 C. Zuckmayer: Des Teufels General. Drama in drei Akten, in: Ders.: Werkausgabe in 10

Bänden. 1920-1975, Bd. 8: Stücke 2, Frankfurt a.M. 1976, 93-231 (196).
10 Zwar gab den Anlass für das Stück und die Ausgestaltung des General Harras der mysteri¬

öse Tod seines Freundes Ernst Udet (vgl. C. Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir. Hören

der Freundschaft, in: Ders.: Werkausgabe in 10 Bänden. 1920-1975, Bd. 1-2, Frankfurt
a.M. 1976, 548f. Seitenzählung in Bd. 2 fordaufend), dennoch konstatiert die Forschung
auch deutliche Parallelen zu Zuckmayer (vgl. bes. L. Rinser: Porträtskizze, in: Dies. (Hg.):
Fülle der Zeit. Carl Zuckmayer und sein Werk, Frankfurt a.M. 1956, 13—30 [21]).

11 W Dimter: Carl Zuckmayer: Der Hauptmann von Köpenick, in: Reclam (Hg): Dramen
des 20. Jahrhunderts, Bd.l, Stuttgart 1996, 345-372 (362). Dimter stellt dies lediglich für
das Drama Der Hauptmann von Köpenick fest, es gilt jedoch letztlich für alle seine Werke,
obschon es nicht immer gleich stark zum Ausdruck kommt.

12 Vgl. Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 153.159.

13 Vgl. Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 153.

14 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 154.

15 Vgl. Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 148.154f.
16 Vgl. Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 154.



34 Marco Hofheinz / Pia Jüttner

Zunächst noch pazifistisch eingestellt, wird Zuckmayer nach der offiziellen

Kriegserklärung 1914 von der Euphorie, die in ganz Deutschland vorherrscht,
nicht nur erfasst, sondern unaufhaltsam mitgerissen. Freiwillig meldet er sich

für die Front und erfährt die grausame Realität des Krieges, ja, wie er schreibt,
die «Hölle» selbst.17 Statt strahlende Heldentaten zu vollbringen, wie er es sich

in seinen Illusionen ausgemalt hatte, gilt es «graue, anonyme, schmutzige
Arbeit [zu] machen»,18 selbst zu morden - ein Schock für das eigene Selbstbild.

Was nach Kriegsende bleibt, ist ein tiefer Einschnitt in die eigene Identität, der

nie ganz verheilen, sondern immer als «Narbe, eine chemische Substanz in den

Drüsen»19 an die erlebten Schrecken und die eigene Abgründigkeit erinnern

wird. Auf Gottes Beistand vermochte er in dieser Zeit nicht zu vertrauen,
obwohl er «sich im geheimsten Innern noch einen Funken von Gläubigkeit
bewahrt hatte».20

Doch wie in Kindertagen erneut zum Leuchten gebracht wird dieser Funke

erst durch die Erfahrung des Exils. Lange Zeit unterschätzt Zuckmayer den

Nationalsozialismus, begegnet ihm, wie er sich selbst kritisch eingesteht, mit
unzureichender Belustigung.21 Mit seinen zum Christentum konvertierten
jüdischen Grosseltern mütterlicherseits und vom NS-Regime als Satire aufge-
fassten Stücken wie Der Hauptmann von Köpenick und Derfröhliche Weinberg war

Zuckmayer dem NS-Regime jedoch ein Dorn im Auge.22 Seine jüdische

Abstammung, die zuvor nie eine Rolle gespielt hatte,23 wird nun, mit dem Aufstieg
der Nationalsozialisten und dem dadurch bedingten Exil, prägend für die eigene

Identität: 1933 exiliert Zuckmayer zunächst nach Henndorf in Osterreich.

Ein Exil, welches er kaum als Einschnitt erfahren haben wird, hatten er und

seine damals noch junge Familie doch bereits in den Jahren zuvor dort viel

Zeit verbracht.24 Treffend tituliert Zuckmayer jenen Lebensabschnitt in seiner

17 Vgl. Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), bes. 191-199.215-217. Zitat: ebd.,
217.

18 Zuckmayer: Als war's ein Stück von mir (Anm. 10), 217.

19 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 215.

20 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 228.
21 Vgl. Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), bes. 466.
22 Vgl. Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 157.428.459.

23 Vgl. Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 157f.

24 Vgl. J. Becker: Zuckmayer im Exil, in: A.M. Keim (Hg.): Exil und Rückkehr. Emigration
und Heimkehr. Ludwig Berger, Rudolf Frank, Anna Seghers und Carl Zuckmayer, Mainz
1986, 137-157 (139).



«Als wär's ein Stück von mir» oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 35

Autobiografie als «Augenblick, gelebt im Paradiese».25 Hier, in der Abgeschiedenheit

der Natur, erfährt er nicht nur Frieden und «irdische]] Glückseligkeit»26

im literarischen Schaffen, sondern vermag er «etwas von den Geheimnissen

der Schöpfung [zu] erblickfen]».27 Doch wie im Alten Testament folgt durch
die Annexion Österreichs auch in Zuckmayers Biografie auf das Paradies die

«Austreibung»28 aus ebendiesem. Die biblischen Konnotationen dürften hier
kaum ein Zufall sein, sondern sind vielmehr ein Indiz dafür, dass Zuckmayer
sein eigenes Leben rückblickend im Kontext der biblischen Geschichten

interpretiert29 bzw. — in der Formulierung Oswald Bayers gefasst — «als Geschichte

Israels en miniature».30

Die Gefahr für Zuckmayer wächst. Im August 1938 schreibt Zuckmayer
unter Zitation der Bergpredigt (Mt 6,26.28) an die Schauspielerin Annemarie
Seidel: «So werden wir jetzt wie die Vögel unter dem Himmel und die Lilien
auf dem Felde nach Saas-Fee gehen [...]. Denn er nähret sie doch.»31 Nach

jenem kurzen Intermezzo in der Schweiz begibt sich Zuckmayer mit seiner
Familie ins amerikanische Exil. Er bekennt: «Als wir Henndorf verlassen mußten,

glaubten wir, alles verloren zu haben, was uns lieb und teuer war und was das

Leben lebenswert machte: denn es bedeutete gleichzeitig den Verlust aller

empfangenen und erworbenen Zusammenhänge, der natürlichen Zugehörigkeit».32

Seine Identität wird durch das Exil in seinen Grundfesten erschüttert —

insbesondere durch den endgültigen Verlust der Sprachfähigkeit in Amerika, der

nicht nur die Infragestellung seines Daseins als Schriftsteller und damit hohe
finanzielle Einbussen, sondern für ihn den Verlust «des Humanen schlechthin»33

bedeutet. In seiner berühmten Elegie von Abschied und Wiederkehr aus dem Jahre

25 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 7.

26 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 7.

27 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 36.

28 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 35.

29 Vgl. auch J.-W Seo: Die Darstellung der Rückkehr. Remigration in ausgewählten Autobio¬

graphien deutscher Exilautoren, Würzburg 2004, 58.

30 Bayer: Gott als Autor (Anm. 4), 32. Vgl. fernerhin: Ders., Gott als Autor. Zur theologi¬
schen Begründung der Autorpoetik Johann Georg Hamanns, in: Ders.: Zugesagte Gegenwart,

Tübingen 2007, 373-385.
31 Zuckmayers Brief vom 03.08.1938, in: C. Zuckmayer / A. Seidel: «Persönlich war so un¬

endlich viel zu sagen». Der Briefwechsel zwischen Carl Zuckmayer und Annemarie Seidel,

hg, eingel. und komment. von G. Nickel, St. Ingbert 1999, 80f.

32 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 35.

33 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 35.



36 Marco Hofheinz / Piajüttner

1939, kurz nach der Auswanderung, manifestieren sich Zuckmayers Hoffnungen

und Sorgen: «Ich weiß, ich werde alles wiedersehn, / Und es wird alles

ganz verwandelt sein.»34 — Auch er selbst, so könnte man ergänzen, wird als ein

anderer wiederkehren, verwandelt werden. Er reflektiert darüber: «Die Fahrt
ins Exil ist <the journey of no return). Wer sie antritt und von der Heimkehr

träumt, ist verloren. Er mag wiederkehren - aber [...] er ist nicht mehr der

gleiche, der fortgegangen ist. Er mag wiederkehren [...]. Aber er kehrt niemals
heim.»35

Nur mühsam und mithilfe des Glaubens findet er in Amerika eine neue

Heimat. Aufgefangen durch ihre persönliche «Arche Noah»,36 wie Zuckmayers
Frau Alice ihr neues Heim betitelt, gelingt es Zuckmayer als Farmer «die Wolken
der Verzweiflung [zu] zerstreuen, den Tiefdruck der Seele [zu] überwinden.»37

Halt findet er in dieser Zeit wieder in der Bibel: «Mich begleiteten durch diese

Jahre zwei Sätze, ein unerbittlicher, ein aufrichtender, des Predigers Salomo:

<Es ist alles ganz eitel und ein Haschen nach Wind.) Der andere: <Wo Leben ist,
da ist Hoffnung.)»38 In der gesamten Exilzeit wird Zuckmayer sein Glaube

angesichts der zahlreichen Herausforderungen zu einer wichtigen Stütze. Lange
Zeit gelingt es ihm nicht zu schreiben,39 gleichsam innerlich verstummt. Doch
wieder findet er Gott — in der Natur. Er berichtet von einem Erlebnis, das

einer Weihe, einer Taufe gleicht und den Aufbruch in ein neues Leben markiert:
«Mein eigenes Leben in dieser Zeit, je mehr mir die Härten seiner Realität zu
schaffen machten, wurde immer unwirklicher, abseitiger, verwunschener. Ich
wußte nicht, was in mir abgestorben war, was schlief, was lebte. [...] Einmal,
allein im einsamen Bergwald, [...] erlebte ich ein Wunder: Ich stieß mit dem Fuß

an einen lockeren Stein, und unter dem Stein sprang, mit einem gurgelnden

Laut, der fast einem Anruf glich, eine Quelle hervor. Sie war klar und rein, ich

tauchte die Hände hinein, kühlte mein Gesicht. In diesem Augenblick wußte

ich, daß ich erlöst war. Bald danach begann ich wieder zu schreiben.»40

34 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 553.

35 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 475.
36 A. Herdan-Zuckmayer: Die Farm in den grünen Bergen, Frankfurt a.M. 1956, 80.

37 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 532.

38 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 532.

39 «Ich hatte aufgehört, ans Schreiben zu denken, und wenn ich es tat, dann mit Abscheu und
Widerwillen» (Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir [Anm. 10], 532).

40 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 548.



«Als wär's ein Stück von mir» oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 37

Indessen führen nicht nur die Erfahrungen des Exils, sondern auch die

Wiederkehr nach Deutschland mit Ende des Zweiten Weltkriegs zu biografischen
Brüchen: Zwar hatte er durch das Drama Des Teufels General eine Möglichkeit
gefunden, bereits während des Exils am Schicksal der Deutschen Anteil zu
nehmen,41 aber — so erklärt Zuckmayer — «[j]etzt, nach der Wiederkehr, war ich

erst wirklich heimatlos geworden und wußte nicht, wie ich je wieder Heimat
finden sollte.»42 Heimat- und identitätslos, so könnte man sagen.43 Denn: «Wer

bin ich?» Amerikaner oder Deutscher? Sieger oder Besiegter? Schuldig oder

unschuldig?44 Schriftsteller oder Farmer? Fragen, auf die auch Zuckmayer keine

Antwort weiss. Doch erneut schöpft Zuckmayer die Kraft zum Weiterleben

aus der Gewissheit, von Gott auf all seinen Wegen geleitet zu werden.45 Und
dieser Weg führt ihn letztlich hier in die Schweiz, nach Saas-Fee.

Von dort schreibt er an den reformierten Theologen Karl Barth: «Für meine

Generation, die erleben mußte, wie die Kirchen beider Konfessionen in
zwei Weltkriegen auf beiden Seiten die Waffen segneten, war es nicht leicht,
den Glauben zu bewahren.»46 «Aber ich gehöre zu denen, für die Gott nicht

tot ist, und das Christentum, wenn richtig erfaßt und gelebt, immer noch die

Heilslehre.»47 Und so steht am Ende seiner Autobiografie ganz treffend der

Verweis auf Ps 121,1-8: «Ich schaue ins Tal, dort laufen die Wege zusammen,
die vielfach verschlungenen, die ich gegangen bin, und ich hebe meine Augen auf
%u den bergen-, dahinter ist die Unendlichkeit, welche durch alle Weltraum- und

41 Vgl. Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), bes. 550.

42 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 574.

43 Treffend dazu J. Becker: Carl Zuckmayer und seine Heimaten. Ein biographischer Essay,
Mainz 1989, 36: «Heimat und die enge Beziehung des Menschen zu ihr, in der er allein
seine Identität finden und bewahren kann, ist eine der Voraussetzungen für ein Leben des

Menschen im Einklang mit seinem natürlichen Urgrund. Entfremdung von einer Heimat
und damit Heimatlosigkeit ist gleichzeitig Selbstentfremdung des Menschen, ein Gedanke,
der vor allem in den Gedichten der späteren Exilzeit seinen Ausdruck findet.» Vgl. auch
Seo: Darstellung der Rückkehr (Anm. 29), 57.

44 Vgl. Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 574.

45 Ähnlich konstatiert auch L. Rinser (Porträtskizze [Anm. 10], 20) ein «starke[s], beinahe

frommefs] Vertrauen in das ihm zubemessene Geschick» Vgl. weiterhin I. Engelsing-Ma-
lek: Amor Fati in Zuckmayers Dramen, Berkeley / Los Angeles 1960.

46 Zuckmayers Brief vom 10.07.1967, in: C. Zuckmayer / K. Barth: Späte Freundschaft in
Briefen, Zürich 51979, 14.

47 Zuckmayers Brief vom 10.07.1967, in: Zuckmayer / Barth: Späte Freundschaft in Briefen

(Anm. 46), 14. Herv. i. Orig. durch Sperrdruck.



38 Marco Hofheinz / Piajüttner

Kernforschung nie ganz ergründbar sein wird, so wie der Tod, der Austritt aus

dem bewußten Leben, der große Ubergang, durch alle Findung der Biologie
und Genetik nie seines letzten Geheimnisses entkleidet.»48

Um diese Geheimnisse und Wege, so kann mit Rückblick auf die Biografie

Zuckmayers gesagt werden, weiss nur Gott. Ist Zuckmayer also «eine anima

naturaliter christiana»,49 wie der Diplomat, Historiker und Essayist Carl Jacob

Burckhardt meint? Die Frage «Wer bin ich?» ist auch für Zuckmayer keineswegs

abschliessend zu beantworten, sondern differiert in den verschiedenen

Lebensphasen. Kontinuität erhält Zuckmayers Biografie schliesslich trotz aller

Brüche durch Gott, unter dessen Leitung Zuckmayer sein Leben vertrauensvoll

stellt und zu dem die Beziehung auch in den dunkelsten Kriegszeiten nicht
abbricht. Die Frage nach seiner Identität kann bei Zuckmayer somit nicht
losgelöst von der Frage nach Gott beantwortet werden. Zuckmayers literarische

Texte spiegeln dieses tiefe Vertrauen in einen höheren Sinn alles Geschehens,

eine ausgleichende Gerechtigkeit am Jüngsten Tag sowie das Bewusstsein um
das unbedingte Angenommensein durch Gott.

3. «Die Geschichte meiner Stoffe». Friedrich Dürrenmatts Autobiografie

Bereits der erste Blick in Dürrenmatts Texte zeigt, wie sehr das Christentum

auch ihn prägte und gedanklich beschäftigte. Dürrenmatts Verhältnis zu
Christentum und Theologie ist darum in der Forschung bereits immer wieder
behandelt worden. Schnell begegnen einem jedoch einseitige Charakterisierungen,

nach denen Dürrenmatt nicht nur ein Christ, sondern gar ein Theologe
sei.50 Zuschreibungen, die bei einem oberflächlichen Blick auf Dürrenmatts

Auszeichnung mit dem Ehrendoktortitel der Theologie zwar einleuchten, bei

näherer Betrachtung von Dürrenmatts Biografie und Werk allerdings nicht zu

überzeugen vermögen. Dürrenmatt als Christ zu postulieren, heisst nicht nur,

48 Zuckmayer: Als wär's ein Stück von mir (Anm. 10), 586. Herv. M.H. / P.J.

49 Burckhardts Brief vom 09.06.1969, in: C. Zuckmayer / C.J. Burckhardt: Briefwechsel, hg.

u. komment. von C. Mertz-Rychner / G. Nickel, in: C. Zuckmayer u.a.: Die Briefwechsel

mit Carl Jacob Burckhardt und Max Frisch, mit einer Dokumentation: Carl Zuckmayer und

Friedrich Dürrenmatt, hg. von Claudia Mertz-Rychner u.a., St. Ingbert 2000, 9-243 (119).

Herv. i. Orig.
50 Vgl. z.B. P. von Matt: Sprengmeister, Der kleine Bund vom 10. Oktober 2009, 9. Zit. nach

M. Zeindler: Wider das Reich Gottes auf Erden. Religionskritik und Ideologiekritik bei

Friedrich Dürrenmatt, in: D. Plüss / J. Stückelberger / A. Kessler (Hg): Imagination in der

Praktischen Theologie, FS M. Baumann, Zürich 2011, 159-169 (160).



«Als wär's ein Stück von mir» oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 39

ihn christlich zu vereinnahmen, sondern ihm sprichwörtlich das Wort im Munde

umzudrehen. So deklariert Dürrenmatt gerade den Erhalt des Ehrendoktors

als «kolossales Fehlurteil»51 und hebt in Interviews immer wieder seinen

Atheismus hervor.52 Diesen als Verstellung zu interpretieren, wie es in der

Forschung häufig getan wurde,53 bedeutet jedoch eine vorschnelle Reduktion der

Identität Dürrenmatts aufgrund seiner Herkunft als Sohn eines reformierten
Pfarrers auf das Christentum, die insb. dem erwachsenen Dürrenmatt
zuwiderläuft. Dieser identifiziert sich demgegenüber gerade durch die Abgrenzung
vom Christentum, ja von jeglichen Ideologien, wie im Weiteren mittels seiner

autobiografischen Schrift Stoffe aufzuzeigen sein wird.
Diese beginnt Dürrenmatt mit den Worten: «Was nun mein Leben

betrifft, so halte ich, es näher zu beschreiben, [...] für überflüssig. Gemessen

am Schicksal von Millionen und Abermillionen, die lebten, leben, während ich

lebe, und noch leben werden, wenn ich nicht mehr lebe, kommt mir mein
Leben so privilegiert vor, daß ich mich schäme, es auch noch schriftstellerisch zu
verklären. Wenn ich trotzdem über mich schreibe, so nicht über die Geschichte

meines Lebens, sondern über die Geschichte meiner Stoffe».54

Handelt es sich hier um tatsächliche Bescheidenheit, oder versucht Dürrenmatt

nicht vielmehr auf geschickte Art und Weise zu verschleiern, wie schwer

es ihm fällt, über das eigene Leben, die eigene Identität zu sprechen? Allenfalls

scheint Dürrenmatt die retrospektive Beschreibung seines Lebens deutlich

schwerer gefallen zu sein als Zuckmayer. Durchweg merkt man seiner Auto-

biografie das Ringen um eine eigene Identität an — immer wieder verliert er
sich darum statt im «Ich» im kollektiven «der Mensch» oder kleidet sein Leben

in Parabeln und Gleichnisse, Stoffe eben. Doch warum fällt es ihm so schwer,
die eigene Identität zu beschreiben? Und was ist das für ein Stoff, aus dem

51 Gespräch mit M. Schell / A. Starkmann, in: F. Dürrenmatt: Dramaturgie des Denkens.

Gespräche 1988-1990, hg. von H.L. Arnold. In Zusammenarbeit mit A. von Planta / J.

Strümpel, Zürich 1996, 52.

52 Vgl. u.a. Gespräch mit M. Schell / A. Starkmann, in: Dürrenmatt: Dramaturgie des Den¬
kens (Anm. 51), 48f.

53 So u.a. P. Burkard: Als Gott über Gott schwätzen? Das Verhältnis des späten Dürrenmatt
zur Religion, untersucht am Text Selbstgespräch, in: H. Herwig / I. Wirtz / S.B. Würffei
(Hg.): Lese-Zeichen. Semiotik und Hermeneutik in Raum und Zeit, FS P. Rusterholz zum
65. Geburtstag, Tübingen 1999, 449-458 (449).

54 F. Dürrenmatt: Stoffe, in: Ders.: Gesammelte Werke in sieben Bänden, Bd. 6: Stoffe. Zu¬

sammenhänge, Zürich 1996, 7-568 (13).



40 Marco Hofheinz / Piajüttner

Dürrenmatt gewoben ist? Welchen Einfluss haben Religion und Gottesglaube
dabei?

So unterschiedlich Zuckmayers und Dürrenmatts Biografien sein mögen,
so sehr gleichen sie sich in ihren Anfangen. Auch Dürrenmatt wird als

Pfarrerssohn streng religiös erzogen. Kindlich-naiv übernimmt er zunächst den

vorgelebten Glauben, «schutzlos und nackt»55 ausgesetzt einem, wie er schreibt,
«schemenhaften lieben Gott, den man anbeten, um Verzeihung bitten mußte,

von dem man aber auch das Gute, das Erhoffte und das Gewünschte erwarten
durfte wie von einem rätselhaften Überonkel hinter den Wolken. Gut und Böse

waren festgesetzt, man stand in einem ständigen Examen, für jede Tat gab es

gleichsam Noten»,56 denn sein eigenes Verhalten ist nicht nur geprägt von den

erwarteten Belohnungen und Bestrafungen Gottes, sondern steht auch unter
der strengen Beobachtung der Dorfbewohner/innen.

Dürrenmatt erinnert sich: «Überhaupt wurde im Dorfe viel bekehrt. Es

wurden Zeltmissionen abgehalten, die Heilsarmee rückte auf, Evangelisten
predigten»,57 ja selbst der Zahnarzt predigte «noch während des Bohrens [...]
vom Heiland.»58 Nicht nur von der übrigen Welt, sondern auch von seinen

Mitmenschen, insb. Gleichaltrigen, abgeschlossen durch «eine Mauer aus

Glauben»59 ist Dürrenmatt in seiner Kindheit ein Einzelgänger: «Vor ihm
verschweigt man vieles, auch die Erwachsenen reden nicht ohne Vorsicht, schweigen

lieber, wenn er kommt. Der Sohn des Pfarrers lebt mit der Jugend des

Dorfes, ohne ihr anzugehören.»60 Noch jedoch fügt sich der junge Dürrenmatt

trotz zunehmendem Schamgefühl den üblichen Frömmigkeitspraxen.61

Kompensation für die erfahrene Enge findet er in räumlicher Hinsicht in
der Astronomie, in zeitlicher Hinsicht in der Mythologie.62 Besonderes

Identifikationspotenzial bietet dabei der Minotaurus-Mythos63 — gleichsam ein Spiegel-

55 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 29.

56 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 28f.

57 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 19.

58 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 18.

59 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 181.

60 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 183.

61 Vgl. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), bes. 184f.

62 Vgl. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), bes. 21.23.

63 «Was heute gilt, galt damals: Dramaturgie des Labyrinths, Minotaurus» (Dürrenmatt: Stoffe

[Anm. 54], 69). Weiterführend zum Minotaurus-Mythos und Motiv des Labyrinths:
Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 71-85.



«Als wär's ein Stück von mir» oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 41

bild für das eigene Leben und die eigene Orientierungslosigkeit. Immer wieder

greift Dürrenmatt in seiner Autobiografie darauf zurück und bezieht ihn auf
die eigenen Erfahrungen. Uber den prägenden Umzug in die Stadt als Jugendlicher

schreibt er: «Ich kam mit der Stadt nie zurecht, [...] ich tappte in ihr
herum wie Minotaurus in den ersten Jahren im Labyrinth».64 Erst jetzt, mit dem

Umzug und dem Beginn der Pubertät wandeln sich Scham und Flucht vor dem

Glauben in offene Rebellion. Diese richtet sich sowohl gegen den Vater, dem

er die Schuld an seinem Aussenseiterdasein gibt,65 als auch gegen seine Mutter,
für deren naiven Glauben an Gebetserhörungen er sich besonders schämt.66

War seine Identität in der Kindheit negativ durch das Christentum determiniert,

wendet er sich nun gegen seine christliche Herkunft, die Wurzeln seiner

Identität, ohne dieser Destruktivität positive Möglichkeiten der Identitätsstiftung

entgegensetzen zu können. Auch in der Studentenzeit, die zu grossen
Teilen mit dem Zweiten Weltkrieg zusammenfällt,67 bleibt seine Identität
instabil: Der von ihm selbst als irrational bezeichnete Versuch, durch politische
Abgrenzung vom Vater und Zuwendung zum Nationalsozialismus68 eine

eigene, selbstbestimmte Identität zu finden, scheitert. Schnell erkennt er die

Parteinahme für Hitler als Fehler und stürzt erneut «ins Leere».69 Dürrenmatt
bemüht hier ein weiteres Mal das Bild des Minotaurus: «Indem ich [...]
damals, als der Krieg zusammenbrach, ein Labyrinth entwarf, identifizierte ich
mich unbewußt mit dem Minotaurus, dem Bewohner des Labyrinths, vollzog
ich den Urprotest, protestierte ich gegen meine Geburt; denn die Welt, in die

ich hineingeboren wurde, war mein Labyrinth, der Ausdruck einer rätselhaften

mythischen Welt, die ich nicht verstand [...] und deren Recht unbekannt
ist.»70

Der Lobpreis Gottes, wie er ihn seit Kindheitstagen erfahren hat, wirkt
angesichts der Weltgeschehnisse umso grotesker auf ihn: «Gott hatte andere

Pläne oder war anderswo beschäftigt.»71 Verstärkt weist Dürrenmatt daher

64 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 51.

65 Vgl. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 184.

66 Vgl. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 179f.

67 Vgl. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 61.

68 Vgl. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), bes. 185f.

69 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 194.

70 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 80f.

71 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 60.



42 Marco Hofheinz / Pia Jüttner

den Menschen auf sich selbst zurück,72 indem er Gott als «furchtbarste Fiktion

des Menschen»73 betitelt — geschaffen vom Menschen, um sich angesichts
der eigenen Sterblichkeit einen Sinn zu geben.74 Gegenüber Hardy Ruoss

erklärt er: «Für mich ist Gott ein Fluchtgedanke. Der Mensch kann einen Sinn

nur sich selber geben, und das ist das Großartige am Menschen.»75 Und doch
scheint Dürrenmatt selbst diese Sinn- und Identitätsstiftung ausgesprochen
schwer zu fallen: Das ebenfalls aus Protest gegen den Vater aufgenommene

Studium der Literatur und Kunstgeschichte sowie später der Philosophie
und Psychologie bricht er ab.76 Zeitweise hatte sich die Rebellion gegen seine

Eltern gar in eine Rebellion gegen alles gewandelt, wie die Selbstbetitelung
«Nihilistischer Dichter» an der Zimmertür des Studenten zeigt.77

Zwar überwindet Dürrenmatt im Laufe seines Studiums nicht nur sein

Einzelgängertum, gibt die Rebellion gegen den Vater auf und erkennt den

Glauben als etwas Subjektives an, ja findet sogar selbst zum Glauben, wobei
dieser Glaube kein christlicher Glaube, sondern der Glaube an sein

Schriftstellerdasein ist.78 Dennoch wird auch hier wieder deutlich, wie schwer es ihm

fällt, eine eigene Identität auszumachen: Darum wechselt er in die dritte Person

und schildert nicht nur eine, sondern gleich 13 verschiedene Versionen
dieses Lebensabschnitts.79 Denn, so Dürrenmatt selbst in seiner Autobiogra-
fie, «[d]ie Wahrheit versagt sich uns im Falle F.D.s kategorisch.»80 Und: «So

bleibt mir denn nichts anderes übrig, statt der Wahrheit über F.D. Möglichkeiten

über F.D. wiederzugeben».81 Darunter die wahre Geschichte heraus-

zufiltern, bleibt dem Leser überlassen. Ein Versuch der freilich ob der vagen
Äusserungen Dürrenmatts scheitern muss, denn auch mit der Wendung vom

72 Vgl. u.a. Dürrenmatts Zustimmung zur Aussage, der Mensch sei «seine eigene Instanz»

(Gespräch mit H.L. Arnold, in: F. Dürrenmatt: Die Entdeckung des Erzählens. Gespräche
1971-1980, hg. von H.L. Arnold. In Zusammenarbeit mit A. von Planta / J. Strümpel,
Zürich 1996, 146).

73 Gespräch mit B. Lahann / G. Krug, in: Dürrenmatt: Im Bann der <Stoffe> (Anm. 7), 263.

Herv. M.H. / P.J.

74 Vgl. z.B. Gespräch mit H. Ruoss, in: Dürrenmatt: Dramaturgie des Denkens (Anm. 51), 77.

75 Gespräch mit H. Ruoss, in: Dürrenmatt: Dramaturgie des Denkens (Anm. 51), 78.

76 Vgl. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), bes. 483.

77 Vgl. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 275.

78 Vgl. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 473.533-536.

79 Vgl. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 398-416.

80 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 404.

81 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 406.



«Als wär's ein Stück von mir» oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 43

Studenten zum Schriftsteller bleibt die Identität unklar: «Ich rannte gleichzeitig

von mir fort und zu mir hinein.»82

Dürrenmatt scheint schliesslich als Erwachsener das Selbstverständnis

als Nihilist zu überwinden83 und bekennt sich stattdessen immer stärker zum
Atheismus84 - trotz Anerkennung der Notwendigkeit des Glaubens und der

Hochachtung von ebendiesem als «Kulturphänomen».85 Diese Verbindung von
Glaube und Zweifel, Hochachtung und Skepsis gegenüber Religion scheint
charakteristisch für Dürrenmatt:86 Auch Karl Barth, der ihn nach eigener Aussage

erst zum Atheisten gemacht hat,87 lobt er gerade für seine Auseinandersetzung
mit der Bibel, mit den «Bücher[n], die einem Autor zugeschrieben wurden, den

es nicht gibt.»88 Das Motiv der Autorschaft bzw. Autorpoetik Gottes wird hier

- anders als bei Zuckmayer - gerade nicht theistisch verwendet, sondern
atheistisch ent- und gewendet. Sicher ist jedoch, dass es Dürrenmatt nicht gelingt,
sich endgültig von der Gottesfrage zu lösen:89 «Ich wuchs in einer christlichen

Welt auf, die mich auch später nicht losließ».90 Immer wieder begegnen darum

in seiner Autobiografie wie bei Zuckmayer religiös konnotierte Überschriften,91

stehen Gedanken zur Religion am Anfang und Ende seiner Reflexionen. Diese

Beschäftigung mit Glaube, Gott und Religion geschieht jedoch, wie Bühler

richtig erkennt, «in kritischer Konfrontation».92 Und so bleiben auch im voran-

82 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 536.

83 Siehe hierzu auch Dürrenmatts spätere Weigerung, sich mit dem Etikett des Nihilismus
versehen zu lassen (vgl. P. Wyrsch: Die Dürrenmatt-Story, in: F. Dürrenmatt: Der Klassiker
auf der Bühne. Gespräche 1961-1970, hg. von H.L. Arnold. In Zusammenarbeit mit A.

von Planta / J. Strümpel, Zürich 1996, 25-97 [79]).
84 Dies stellt u.a. auch Zeindler (Wider das Reich Gottes [Anm. 50], 160) fest.

85 Gespräch mit E. Molden, in: Dürrenmatt: Dramaturgie des Denkens (Anm. 51), 66.

86 Vgl. u.a. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), bes. 513.534. Vgl. auch Zeindler: Wider das Reich

Gottes (Anm. 50), 159.

87 Vgl. Gespräch mit F.J. Raddatz, in: Dürrenmatt: Im Bann der Stoffe (Anm. 7), 228.

88 F. Dürrenmatt: Gedankenfuge, in: Ders.: Gesammelte Werke in sieben Bänden, Bd. 6:

Stoffe. Zusammenhänge, Zürich 1996, 569-751 (649£).
89 «Kann man sich noch Gott vorstellen? Wie wäre es, wenn man ihn sich vorstellte, was

für eine Figur wäre er? Das ist eine Grundfrage, die mich ständig beschäftigt.» (Gespräch
mit C. Bernasconi, in: Dürrenmatt: Dramaturgie des Denkens [Anm. 51], 82). Vgl. auch

Zeindler: Wider das Reich Gottes (Anm. 50), 160.

90 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 180.

91 So z.B. «Der Turmbau zu Babel» und «Der Brudermord im Hause Kyburg» (Dürrenmatt:
Stoffe [Anm. 54], 359.368).

92 P. Bühler: «[D]ieser zähschreibende Protestant und verlorene Phantast». Der junge Dür-



44 Marco Hofheinz / Piajüttner

geschrittenen Alter christlicher Glaube und Religion massgeblich ein Störfaktor,

vermag er es kaum, eine Kirche ohne Unbehagen zu betreten.93

Dürrenmatt ein Christ und Theologe? «Diese Taufe wurde zu vorschnell

vorgenommen»,94 wie Josef Schmidt richtig feststellt. Der Herkunft nach zwar

protestantisch geprägt, zeugen Selbstaussagen und Texte gerade von einer

Abgrenzung vom Christentum. Egal ob Gott in seinen Texten als schwerhöriger

Ignorant,95 als de Sade lesender Gangster96 oder gar als Folterknecht97 dargestellt

wird, deutlich wird die Schwierigkeit, sich Gott in der heutigen Welt noch
vorzustellen.98 Anders als Zuckmayer bleiben Dürrenmatt die Gedanken an

Schicksal und Prädestination, an ein Geleitet- und Erkanntsein durch Gott
fremd.99 Bewusst gestaltet Dürrenmatt seine Texte darum als einen «Seitenhieb

auf die Theologen»100 und eine «Parodie auf die Gottesvorstellungen und die

Gottgläubigkeit».101

Wenn sich Dürrenmatt also immer wieder als Protestant, der auch protestiere,

betitelte,102 so kann damit letztlich nichts anderes als das Protestieren

im Sinne des Widersprechens gemeint sein, wirkte doch seine protestantische
Herkunft keineswegs positiv identitätsstiftend. Auch der Versuch der

Identitätsstiftung mittels anderer Sinnsysteme scheitert. Die ex negativo erfolgende

renmatt im Kampf mit seinem Glauben, in: A. Mauz / U. Weber (Hg.): «Wunderliche

Theologie». Konstellationen von Literatur und Religion im 20. Jahrhundert, Göttingen /
Zürich 2015,199-219 (205£).

93 Vgl. Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 172.179f.185.

94 J. Schmidt: Das Drama <Es steht geschrieben) und die Komödie <Die Wiedertäufer), in:
A. Arnold: Zu Friedrich Dürrenmatt, Stuttgart 1982, 42-53 (47). Dort bezogen auf die

oft chrisdich vereinnahmten Dramen zum Wiedertäufer-Stoff, aber durchaus auf Dürrenmatts

so oft chrisdich vereinnahmte Identität erweiterbar.
95 Vgl. F. Dürrenmatt: Porträt eines Planeten. Übungsstück für Schauspieler, in: Ders.: Ge¬

sammelte Werke in sieben Bänden, Bd. 2: Stücke 2, Zürich 1996, 715-809 (718-720).
96 Vgl. F. Dürrenmatt: Durcheinandertal. Roman, in: Ders.: Gesammelte Werke in sieben

Bänden, Bd. 4: Romane, Zürich 1996, 802—929.

97 Vgl. die gleichnamige Erzählung Dürrenmatts: «Die Folterkammer ist die Welt. Die Welt
ist die Qual. Der Folterknecht ist Gott. Der foltert» (F. Dürrenmatt: Der Folterknecht, in:
Ders.: Gesammelte Werke in sieben Bänden, Bd. 5: Erzählungen, Zürich 1996,13-19 [19]).

98 Vgl. Gespräch mit E. Molden, in: Dürrenmatt: Dramaturgie des Denkens (Anm. 51), 64.

99 Vgl. u.a. Gespräch mit A. Conrad, in: Dürrenmatt: Im Bann der Stoffe (Anm. 7), 176.

100 Gespräch mit E. Molden, in: Dürrenmatt: Dramaturgie des Denkens (Anm. 51), 64.

101 Gespräch mit M. Haller, in: Dürrenmatt: Dramaturgie des Denkens (Anm. 51), 155.

102 F. Dürrenmatt: Fingerübungen zur Gegenwart, in: Ders.: Gesammelte Werke in sieben

Bänden, Bd. 7: Essays, Gedichte, Zürich 1996, 407f. (408): «Ich bin ein Protestant und ich

protestiere.»



«Als wär's ein Stück von mir» oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 45

Suche nach Identität bleibt unabgeschlossen. Und so «muss der Protestant, der

so notwendig gegen sein eigenes Protestantsein protestiert, auch den letztgültigen

Gestus dieses Protestes und dieser Kritik noch befragen.»103 Darum nutzt
Dürrenmatt gerade seine autobiografischen Stoffe um dem eigenen Selbst, der

eigenen Identität näher zu kommen, das Scheitern dieser Suche stets vor
Augen.104 «Wer bin ich?» — «die Antwort auf alle Fragen sind seitdem nichts als die

Stoffe, die ich schrieb oder nicht schrieb — weil es keine andere Antwort gibt
auf die Frage nach meinem Selbst, nach meiner Sache, nach meinem Glauben
nicht.»105

4. «Wer bin ich?» Versuch einer theologischen Würdigung

der Autobiografen Zuckmayers und Dürrenmatts

Zuckmayer und Dürrenmatt sind beide sowohl Identitäts- als auch Gottessucher.106

Gleichwohl beantworten sie die Frage, ob sie ihn bzw. er sie gefunden
hätte, unterschiedlich. Das Stellen der Bonhoeffer-Frage «Wer bin ich?» verbindet

indes beide, wenngleich ihre Antworten bzw. Antwortversuche auch hier

unterschiedlich ausfallen. Im Folgenden soll nun abschliessend der Versuch

einer Würdigung aus einer dezidiert theologischen Perspektive vorgenommen
werden. Von beiden Schriftstellern lässt sich nämlich die theologisch höchst

bedeutungsvolle Lektion lernen, wonach man — auch als Christin/Christ -
«Identität» nicht einfach hat bzw. diese nicht einfach in den eigenen Besitz

übergeht. Wir beginnen mit Zuckmayer.

4.1. Theologische Würdigung Zuckmayers

Bei Zuckmayer sind es vor allem die «Brüche», die er betont. Bereits der

doppeldeutige Titel seiner Autobiografie ist verräterisch: «Als wär's ein Stück von

103 F. Wittekind: Friedrich Dürrenmatt: Der entwurzelte Protestant, in: G. Brakelmann / N.
Friedrich / T. Jährlichen (Hg.): Protestanten in öffentlicher Verantwortung - Biographische

Skizzen aus der Anfangszeit der Bundesrepublik, Waltrop 2005, 189-225 (194).
104 Vgl. hierzu z.B. die Aussage: «Ich fühlte [...], daß meine Erzählung ein Symbol des Men¬

schen war, der ich war, während ich an ihr schrieb, und daß ich, um diese Erzählung zu
schreiben, dieser Mensch hatte sein müssen, und um dieser Mensch zu sein, diese Erzählung

hatte verfassen müssen, und so ad infinitum.» (Dürrenmatt: Gedankenfuge [Anm. 88],
717. Herv. i. Orig.).

105 Dürrenmatt: Stoffe (Anm. 54), 537.

106 So u.a. auch W. Ohm: Carl Zuckmayer, der Lyriker und Gottsucher, Blätter der Carl Zuck¬

mayer Gesellschaft 15 (1994), 18-31 (bes. 24.26).



46 Marco Hofheinz / Piajüttner

mir». Es geht ja nicht nur um ein Theater- oder Bühnenstück, sondern es geht

um Teile eines Ganzen: Brocken, Bruchstücke, Fetzen, Schnipsel, also

abgetrennte Teile eines Ganzen, wobei die Einheitsbildung des Ganzen aus den

einzelnen Teilen die Schwierigkeit ausmacht. Nicht nur unser Wissen ist Stückwerk

(gr. ek merous), wie Paulus (I Kor 13,9) betont, sondern unser ganzes
Leben und zwar in seiner Zusammensetzung aus Stückwerken, Fragmenten.
Uns aber gelingt die Zusammensetzung des Ganzen aus den Stückwerken und

Fragmenten nicht oder allenfalls annäherungsweise. Präzise damit ist die Apo-
retik unserer menschlichen Versuche der Identitätskonstruktion umschrieben,
wie Zuckmayer sie artikuliert.

Anschlussfähig sind die Aussagen Zuckmayers insbesondere an die

bildungstheoretischen Erwägungen Henning Luthers (1947-1991), wie er sie in
den 1980er Jahren anstellte und dabei den Begriff des «Fragments» gegenüber
einem strapazierten Identitätsbegriff kultivierte. Luther sieht einen Beitrag des

christlichen Glaubens darin, «davor zu bewahren, die prinzipielle Fragmenta-
rität von Ich-Identität zu leugnen oder zu verdrängen. Glauben heißt dann,
als Fragment zu leben und leben zu können.»107 Nicht mehr das ganzheitliche
und vollständige Identitätsideal, wie es klassisch in Georg Herbert Meads108

symbolischer Interaktionstheorie und Erik H. Eriksons109 Kernkonzept einer

psychosozialen Entwicklungstheorie entfaltet wird, propagiert Luther. Nach

Erikson, an den hier kurz erinnert sei, muss das Individuum zum Erreichen

von Identität acht Krisen durchlaufen, die sich aus der Einbettung in die

Sozialordnung ergeben. Das Individuum habe in seinem Lebenslauf eine gegen

Diffusionsbestrebungen ins Amöbenhafte gerichtete Integration einzelner
Stationen zu bewältigen, um zu einer kohärenten, durch Einheitlichkeit und
Kontinuität gekennzeichneten Lebensgeschichte zu gelangen.

Luther indes bestimmt in seinem wegweisenden Aufsatz «Identität und

Fragment»110 Identität im Sinne der Dialektik des eschatologischen Vorbehaltes

107 H. Luther: Religion im Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Subjekts,

Stuttgart 1992, 172.

108 Vgl. G.H. Mead: Self, Mind, and Society, Chicago (USA) 1934.

109 Vgl. E.H. Erikson: Identität und Lebenszyklus. Drei Aufsätze, Frankfurt a.M. 1966.

110 In: Luther: Religion im Alltag (Anm. 107), 160-182. Vgl. dazu u.a.: A. Bieler: Leben als

Fragment. Überlegungen zu einer ästhetischen Leitkategorie in der Praktischen Theologie
Henning Luthers, in: Kristian Fechtner / Christian Mulia (Hg): Henning Luther. Impulse
für eine Praktische Theologie der Spätmoderne, PTh 125, Stuttgart 2014, 13-25.



«Als wär's ein Stück von mir» oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 47

als «schon jetzt» und «noch nicht». Er versteht Identität als in der Fragmenta-
rität der Lebensbruchstücke anwesend und abwesend zugleich. Identität, die

theologisch nicht einfach als erreichbares Ziel gedacht werden kann und darf,
umschreibt zugleich den »-topischen Standort, den nicht erreichbaren Fluchtpunkt

der vollendeten menschlichen Existenz, und den zugleich in der Torso-

haftigkeit und Fragmentarität des Lebens präsentisch erfahrenen «Vorschein

der Vollendung».111 Gerade weil das Leben immer Fragment bleibe, sei

letzteres, die Vorschein-Erfahrung, möglich, da das Fragment selbst dynamischproduktive

Qualität besitze und den Impuls zur Selbsttranszendierung in sich

berge. Das Fragment ist «immer mehr als ein Bruchstück [...], weil es über
sich hinausweist»112 — und zwar auf eine dem Menschen schlechthin entzogene
Vollendung (vgl. I Kor 13,10). Das paulinische hos më («Haben, als hätte man
nicht!»; I Kor 7,29-31) charakterisiert Luther zufolge treffend das Identität-
Haben des Ichs. Dieses verfehlen indes die auf Ganzheit und Dauer bedachten

und sich im Gestus des vermeintlichen maître etpossesseur vollziehenden

Identitätsbemühungen. Im Blick auf das Ideal einer als erreichbar gedachten

vollständigen Ich-Identität gilt nicht Georg Wilhelm Friedrich Hegels metaphysischer

Grundsatz: «Das Wahre ist das Ganze»,113 sondern der antimetaphysische
Kehrsatz Theodor W. Adornos: «Das Ganze ist das Unwahre.»114

Auch Zuckmayer betont dies — lange vor Henning Luther und dessen

theologischer Ausarbeitung einer fragmentarischen Identitätskonzeption.
Zuckmayer entschlägt uns geradezu den naiven Rückgriff auf Kontinuitätsmetaphern

etwa im Blick auf eine Rede von der Heiligung. Darin besteht

u.E. Zuckmayers besondere Bedeutung in theologischer Hinsicht. Christliche

111 Vgl. Luther: Religion im Alltag (Anm. 107), 175: «Mit der Vorstellung einer fragmentari¬
schen, gebrochenen Identität scheint mir der eschatologische Vorbehalt am ehesten zum
Ausdruck zu kommen. Das Wesen des Fragments war nicht als endgültige Zerstörtheit
oder Unfertigkeit verstanden, sondern als über sich hinausweisender Vorschein der

Vollendung. In ihm verbindet sich also der Schmerz immer zugleich mit der Sehnsucht. Im
Fragment ist die Ganzheit gerade als abwesende auch anwesend. Als fragmentarische hält
sie die Zukunft offen, in der — einen Gedanken Karl Rahners aufnehmend - die verlorene

Vergangenheit aufgehoben und in der allererst die Vollendung der Identitätsentwicklung
möglich ist.»

112 Luther: Religion im Alltag (Anm. 107), 174.

113 G.W.F. Hegel: Phänomenologie des Geistes, PhB 114, Hamburg '1952, 21 (Vorrede).
114 Th.W. Adorno: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, Frankfurt a.M.

1973, 57.



48 Marco Hofheinz / Piajüttner

Bildungstheorie — zumeist pietistisch inkliniert115 — neigt nämlich allzu leicht

dazu, lebenslauforientierte pädagogische und theologische Betrachtungen
anzustellen,116 die göttliche Führung (gubernatio) als Extension menschlicher

Lebenslinien zu verstehen. Zu deren Umschreibung wird gerne auf eine Meta-

phorik der Kontinuität zurückgegriffen. Wachstum, Reifung, Entwicklung sind

die bevorzugten Bestandteile solcher Metaphernkränze. Die Diskontinuität

indes, die Krise und das Scheitern auch jenseits eines Bekehrungserlebnisses
und einer Wiedergeburt bleiben hier unausgesprochen. Ist sie gar in dieser

Metaphorik unaussprechlich und unaussprechbar? Im ordo salutis scheint jedenfalls

kein Platz zu sein für erneute Stürze in den Abgrund und ein erneutes

Aufgefangenwerden.117

Wie anders Zuckmayer, wenn er die Brüche seines Lebens schriftstellerisch

zur Sprache bringt und wenn er sein «Wunder» eben nicht so stilisiert, als sei es

der Beginn eines kontinuierlichen Aufstiegs gewesen. Wie anders auch, wenn

er Ps 121 auf dem Hintergrund der Bergwelt des Wallis und seines Weges

von Saas-Fee hinab ins Saastal neu zum Leuchten bringt. Auch Zuckmayer
kommt zwar nicht ohne Kontinuitätsmetaphern aus, wie sie ja bereits mit
dem Motiv des Weges gegeben sind.118 Aber er gebraucht sie doch so, dass

er dabei die Fragmentarität und d.h. — mit Henning Luther gesprochen — die

«Verlustgeschichte»119 nicht unterschlägt. Zuckmayer betont mit ihrem
Gebrauch nicht sein, sondern Gottes Handeln. Die Kontinuität liege genau dort.
Wie Bonhoeffer hervorhebt, kann «ihre [der Fragmente; M.H. / P.J.] Vollendung

nur eine göttliche Sache sein.»120 Man fühlt sich ein wenig an die Verse

«An Zimmern» (1812) des bereits umnachteten Friedrich Hölderlin im Turm
über dem Neckar in Tübingen erinnert, die er seinem Vermieter Zimmern
widmete:

115 Vgl. M. Schlette: Die Selbst(er) findung des Neuen Menschen. Zur Entstehung narrativer
Identitätsmuster im Pietismus, FSÖTh 106, Göttingen 2005.

116 Vgl. zu dieser Beobachtung K.E. Nipkow: Erwachsenwerden ohne Gott? Gotteserfahrung
im Lebenslauf, Gütersloh 51997, 114.

117 Vgl. dazu M. Hofheinz: Wiedergeburt? Erwägungen zur dogmatischen Revision eines dis¬

kreditierten Begriffs, ZThK 109 (2012), 46-67.

118 Vgl. D. Westerkamp: Art. Weg, in: R. Konersmann (Hg.): Wörterbuch der philosophischen
Metaphern. Studienausgabe, Darmstadt 2014, 524-551.

119 Luther: Religion und Alltag (Anm. 107), 168.

120 Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 2), 336.



«Als wär's ein Stück von mir» oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 49

«Die Linien des Lebens sind verschieden

Wie Wege sind, und wie der Berge Grenzen.
Was hier wir sind, kann dort ein Gott ergänzen
Mit Harmonien und ewigem Lohn und Frieden.»121

Zuckmayer macht uns deutlich, dass wir unser Leben nicht selbst abzuschlies-

sen brauchen. Solche Synthesenbildungen überfordern uns. Seelsorglich und in
der 1. Person zugespitzt: Weil mein Leben immer Fragment bleiben und von
einem anderen «ganz» gemacht wird, weiss ich mich von dem «unmenschlichen»

Druck entlastet, Ganzheit und Vollständigkeit als exklusive Form gelungenen
Lebens herstellen zu müssen. Die «Tyrannei gelingenden Lebens»122 muss hier

nicht herrschen. Zugleich macht dies Mut, sich jenseits der Vollkommenheitsideale

mit eigenen «Lebensbausteinen» auseinanderzusetzen. Zuckmayer
gelingt es, den theologischen Gedanken der Autorschaft Gottes hinsichtlich des

eigenen Lebenslaufes einzuspielen und mit ihm ein Verständnis von Identität
im Sinne externer Identität, ohne dabei vorschnell auf eilfertige Kohärenz-

und Kontinuitätskonzepte zurückzugreifen, die Fragmentarität verdrängen.

4.2. Theologische Würdigung Dürrenmatts

Auch Dürrenmatt wehrt sich gegen einen Ganzheitswahn. Statt von
«Fragmenten» spricht er von den «Stoffen» seiner Lebensgeschichte. Und er spricht

von der Geschichte seiner Stoffe anstelle der Geschichte seines Lebens. Er
lehnt mit anderen Worten das Interpretament «Leben» als Klammer, die die

«Stoffe» zusammenhält, entschieden ab. Er vertritt wohlgemerkt nicht einfach

eine «Fragmenten-» bzw. «Stoff-Hypothese», sondern versucht in schriftstellerischen

Autorenhandlungen dem «Stoff» eine Deutung seiner eigenen Identität

abzuringen. Dabei tut er sich erkennbar schwer. Immer wieder greift er zu den

Mitteln der Religionskritik, die er durchlaufen hat. Insbesondere Feuerbachs

Religionskritik und die Vorstellung von Gott als Wunschwesen greift er auf,

wenn er etwa — wie gehört — Gott als die «furchtbarste Fiktion des Menschen»

identifiziert.123 Eine gewisse Verwandtschaft zur theologischen Religionskritik

121 F. Hölderlin: Sämtliche Werke. Große Stuttgarter Ausgabe, Bd. II/1 : Gedichte nach 1800

(Texte), hg. von F. Beißner, Stuttgart 1951, 268.

122 G. Schneider-Flume: Leben ist kostbar. Wider die Tyrannei gelingenden Lebens, Göttingen
32008. Vgl. fernerhin: M. Weinrich: Gelingendes Leben. Auf den Spuren eines Unwortes,
Zeitzeichen 16 (10/2015), 11.

123 Vgl. u.a. auch A. Mingels: Dürrenmatt und Kierkegaard. Die Kategorie des Einzelnen als



50 Marco Hofheinz / Piajüttner

der sog. Dialektischen Theologie ist dabei durchaus erkennbar,124 wobei freilich

zwischen der Theologischen Religionskritik etwa Karl Barths und

Dürrenmatts «rationaler» Religionskritik unterschieden werden muss. So bemerkt

Dieter Schellong treffend: «Theologische Religionskritik sieht die Religionskritik

der aufgeklärten Vernunft, die generell Religion zu überwinden meint, als

voreilig an. Theologische Religionskritik verteidigt aber nicht Religion, sondern

ist mit der rationalen Religionskritik in ihrer materialistischen Gestalt darin

einig, daß die Wirklichkeit, zu der Religion gehört, verwandelt werden muß.»125

Dürrenmatt stellt das Reden von Gott infrage, ja bestreitet es auf dem

Hintergrund einer gewollt atheistischen Grundüberzeugung, die er gleichwohl
nicht durchzuhalten vermag. Nolens volens kommt er immer wieder auf Gott zu

sprechen, so dass man unwillkürlich an das bekannte Diktum seines

Schriftsteller-Kollegen Heinrich Boll erinnert wird, dessen «Clown» die Ansicht
vertritt: «Die [Atheisten; M.H./P.J.] langweilen mich, weil sie immer nur von Gott
sprechen.»126 Und doch kann Dürrenmatt einen klassischen Vorsehungsglauben,

etwa die Vorstellung von einer Providentia specialissima, einer conservatio, gu-
bernatio und einem concursus Dei bzw. concursus divinus, nicht teilen.127 Die Vorstellung

eines Wirkens Gottes auch nach Beendigung seiner Schöpfung vermag er
sich nicht anzueignen, wie sie etwa der deistischen Vorstellung entgegen steht,

wonach Gott nach vollendeter Schöpfung die Welt sich selbst überlässt. Ein
Gebet ist für Deisten ausgeschlossen, da Gott nicht mehr in die Individual- wie

Universalgeschichte eingreife.128

Auch Dürrenmatt ist der Weg Bonhoeffers ins Gebet versperrt. Bonhoef-
fers Gedicht endet bekanntlich mit den Zeilen: «Wer bin ich? Einsames Fragen
treibt mit mir Spott. / Wer ich auch bin, Du kennst mich, Dein bin ich, o

gemeinsame Denkform, Köln u.a. 2003, 274.

124 Vgl. E. Busch: «Die unmenschliche Welt muss menschlich werden. Aber wie?» Friedrich
Dürrenmatt - Karl Barth, in: Ders.: Barth - ein Porträt in Dialogen. Von Luther bis Benedikt

XVI., Zürich 2015, 215-233; Zeindler: Wider das Reich Gottes auf Erden (Anm. 50),
159-169.

125 D. Schellong: Vernunft und Offenbarung, in: Ders.: Theologie im Widerspruch von Ver¬

nunft und Unvernunft. Drei Vorträge, ThSt 106, Zürich 1971, 34-57 (56).
126 H. Boll: Ansichten eines Clowns (1963), Köln 2002, 102.

127 Vgl. H. Heppe / E. Bizer: Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche. Dargestellt
und aus Quellen belegt, Neukirchen Kreis Moers 1958, 199-223.

128 Vgl. zum Verständnis der Vorsehungslehre bei Bonhoeffer: K.-O. Eberhardt: Das Ge¬

heimnis des Waltens Gottes in der Geschichte. Providenz und Ethik in Dietrich Bonhoeffers

Glaubenssätzen von 1942, KZG 31 (2018), 221-244.



«Als wär's ein Stück von miD> oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 51

Gott!»129 Bonhoeffer löst die Spannung zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung

auf, indem er sich durch die Frage nach der Identität ins Gebet führen
lässt und diese Frage im Gebet im Sinne der externen Konstituierung von
Identität beantwortet sieht: «Aus dem Um-Sich-Kreisen des <Ich> wird in der

letzten Zeile die Anrede an das <Du> Gottes.»130

Dürrenmatts geradezu verzweifelter Versuch, die Gottesrede zu überwinden

und loszuwerden, zeigt, dass sie sich auch in einer säkularen Gesellschaft

kaum eliminieren lässt, ja unverzichtbar zu sein scheint. Robert Spaemann hat

vom «unsterblichen Gerücht»131 gesprochen. Der Dürrenmatt'sche Dauerrekurs

etwa auf den Minotaurus-Mythos belegt zudem, dass er sich von der
Suche nach dem Ariadne-Faden durch das Labyrinth der Lebensdeutung und der

sinnstiftenden Identitätskonstruktionen genau dies, nämlich Sinn- und

Identitätsstiftung, verspricht. Doch immer wieder scheitert sein Unterfangen.
Wenn der Philosoph Emmanuel Lévinas in seinem Werk «Die Spur des

Anderen» Abraham und Odysseus kontrastiert und mit diesen beiden Prototypen

des hebräischen und griechischen Denkens die Identitätsvorstellung als

Heimatlosigkeit des glaubenden Abrahams und als sich selbst behauptende,
neuzeitlich anmutende Subjektivität des Odysseus umschreibt,132 so fragt man
sich unwillkürlich: Und Dürrenmatt? Gehört er auf die Seite Abrahams oder

Odysseus'? Dürrenmatt sucht, wie wir gesehen haben, nach der eigenen,
selbstbestimmten Identität. Insofern gehört er auf die Seite des Odysseus: «Der

Mensch kann einen Sinn nur sich selber geben» — so Dürrenmatt. Und doch

scheint ihm seine Identität so amöbenhaft zu sein, dass sie ihm immer wieder

gleichsam zwischen den Fingern zerrinnt. Wie Abraham bricht er auf, jedoch
nicht aus Glauben, sondern aus Unglauben oder genauer noch: aus Glauben

129 Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung (Anm. 2), 514.

130 A. Deeg: Leben auf der Grenze. Die Externität christlicher Identität und die Sprachgestalt
kirchlicher Gottesrede, in: Ders. / S. Heuser / A. Manzeschke (Hg.): Identität. Biblische
und theologische Erkundungen, BThS 30, Göttingen 2007, 277-300 (290).

131 R. Spaemann: Das unsterbliche Gerücht: Die Frage nach Gott und der Aberglaube der

Moderne, Stuttgart 2007.

132 Vgl. E. Lévinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und So¬

zialphilosophie, übers., hg. und eingel. von WN. Krewani, Freiburg / München 72017,

211.215f. Zu Bonhoeffer und Lévinas vgl. H.P. Lichtenberger: Stellvertretung und

Verantwortung bei Dietrich Bonhoeffer und Emmanuel Lévinas, in: J.Ch. Janowski u.a. (Hg.):

Stellvertretung. Theologische, philosophische und kulturelle Aspekte. Bd. 1 : Interdisziplinäres

Symposium Tübingen 2004, Neukirchen-Vluyn 2006, 287-312.



52 Marco Hofheinz / Piajüttner

an seinen Unglauben. Doch er muss immer - mit Karl Barth gesprochen —

feststellen: «Ich kann meinen Glauben [auch den an meinen Unglauben; M.H.

/ P.J.] nur glauben.»133 Vom gescheiterten Durchhalten einer nihilistischen oder

atheistischen Position war bereits die Rede, auch vom Scheitern des Versuchs

der Identitätsstiftung durch andere Sinnsysteme.

Man sollte sich u.E. indes in einer theologisch angemessenen Dürrenmatt-

Interpretation vor zweierlei hüten: Zum einen davor, Dürrenmatt christlich zu

taufen, wie dies immer wieder trotz anderslautender Selbstbezeichnungen und

Selbstzuschreibungen geschehen ist. Und zum anderen vor einem besserwisserischen:

«Da sieht man es wieder einmal: Identitätskonstruktion ist aus eigener

Kraft nicht möglich, wie die Autobiografie Dürrenmatts zeigt. Ohne Gott
muss die Suche nach Identität eben zwangsläufig scheitern.» Solche Aussagen,

die die Identitäts-Autopoiesis des Menschen brandmarken, sind zwar einerseits

richtig, aber u.E. doch zu vollmundig. Sie werden allzu oft im Modus der

beatipossidentes getroffen. Sie tun so, als hätten wir Christ/innen bereits unsere

Identität sicher und könnten über sie verfügen. Genau dies macht Bonhoeffer,

Zuckmayer und Dürrenmatt in aller Unterschiedlichkeit ihrer Identitätsaussagen

so anziehend, das s keiner von ihnen sich als beatus possidetis geriert oder

stilisiert. Sie durchkreuzen vielmehr je auf ihre Weise solche Verstiegenheiten.
Es gilt nämlich: «Es ist noch nicht erschienen, was wir einmal sein werden» (I
Joh 3,2).

5. Abschlussbemerkung: Was meint eigentlich «Identität»?

Oder: Identität als Uminalität
Thetisch zugespitzt: Es geht bei der Identität nicht um ein esse, sondern ein

fieri', vita Christiana non stet in esse, sed in fieri,134 so betont Martin Luther. Es geht

um ein Handeln Gottes am Menschen und insofern um externe Konstitution,
wobei dieses Handeln Gottes noch nicht vollendet ist. Noch ist der Mensch

auch im Blick auf seine Identität «Kreationsruine». Weil dies aber gilt, sollten

wir im Sinne eines eschatologischen Realismus von der Identität sprechen.
Stabilisierende Identitätskonzepte tragen diesem Umstand, dass eschatologisch

133 K. Barth zit. nach W Kreck: Grund zur Freude. Eine Meditation über Philipper 4,4 zur
Freiheit der Kirche in der Gesellschaft, RKZ 136 (2/1995), 66-71 (68).

134 WA 57, 102,16 (Galaterbriefauslegung, 1516-1517). Vgl. zum fieri M. Hofheinz: Den Frie¬

den Gottes gelten lassen. Rechts-, gemeinde- und versöhnungsethische Impulse der
Friedensethik Hans Joachim Iwands, ZDTh 33 (2/2017), 122-155 (149£).



«Als wär's ein Stück von mir» oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 53

von Identität gesprochen werden will, theologisch gerade nicht Rechnung. Das

«Schon jetzt» ist im Blick auf das «Sein in Christus» (Gal 2,20) zwar einerseits

richtig, aber angesichts des «Noch nicht» der Vollendung auch der Neuschöpfung

andererseits falsch, zumindest ohne strikteste und strengste Beachtung
des Geltungsbereichs «in Christus».135 Die dialektische Struktur des eschatolo-

gischen Vorbehalts ist uns bereits bei Henning Luther begegnet.

Eine letzte Eindeutigkeit steht, anders gesagt, auch für das Leben von
Christenmenschen noch aus. Sie ist also erst jenseits der Schwelle zu haben

und nicht diesseits. Es gibt noch einen limes, eine Grenze, die wir nicht
überspringen können, auch wenn Christus sie bereits übersprungen hat und wir «in

ihm» sind. Diese Aufhebung betrifft die Nichtung der Differenz eines Seins «in

Christus» und eines Seins «in der Welt». Doch noch sind wir «Schwellenwesen»,

gleichsam in der Passage befindlich. Wir warten auf die vollendete Aufhebung
dieser Grenze, dieser Schwelle. Christliche Identität dürfte als «Liminalität» zu

begreifen und zu verstehen sein: «Christliches Leben ist ein liehen auf der Grenze:

Ein Leben zwischen dem alten Menschen, als den wir uns erfahren, und
dem neuen Menschen, der wir sind, dem Sünder und dem Gerechten (simul

iustus et peccator), dem Menschen dieses Lebens und dem Menschen, der von
Gott her das ist, was er sein wird.»136

Der Theologe Alexander Deeg hat den Vorschlag gemacht, statt von Identität

oder Konversion137 von Liminalität zu sprechen. Auch wenn uns die

Alternative nicht wirklich einleuchtet, würden wir gerne diesen ursprünglich aus

der Kulturanthropologie stammenden Begriff «Liminalität» aufgreifen, weil er
einen wesentlichen Aspekt christlicher Identität umschreibt. Identität meint

Liminalität, eine Liminalität, die je auf ihre Weise Bonhoeffer, Zuckmayer,

ja selbst Dürrenmatt ex negativo, bezeugen. Noch einmal Deeg, mit dem wir
schliessen möchten: «Nimmt man diese Begrifflichkeit [Liminalität; M.H. / P.J.]

auf, so bedeutet Christsein das Leben in einer auf Dauer gesetzten liminalen

135 Vgl. M. Hofheinz: Wahrnehmen — Urteilen — Prüfen. Explorative Annäherung an eine

«selbstdarstellende» theologische Identitäts- und Gemeindeethik, in: M. Roth / M. Held

(Hg): Was ist Theologische Ethik? Grundbestimmungen und Grundvorstellungen, Berlin

/ New York 2018, 63-80 (66ff.); M. Hofheinz: Das gewisse Etwas. Zur Frage nach dem

Proprium christlicher-theologischer Ethik, in: G. Büttner u.a. (Hg): Jahrbuch für konstruktivistische

Religionsdidaktik, Bd. 4: Ethisches Lernen, Hannover 2013, 33-46 (40£).
136 Deeg: Leben auf der Grenze (Anm. 130), 285.

137 Vgl. M. Josuttis: Identität und Konversion, in: D. Stollberg u.a. (Hg): Identität und Wandel
in Kirche und Gesellschaft. FS R. Riess zum 60. Geburtstag, Göttingen 1998, 118-127.



54 Marco Hofheinz / Piajüttner

Phase, ein Leben im Übergang: in der Welt, doch nicht von ihr, Bürger der

Bundesrepublik und zugleich Bürger des Himmelreichs, Mitglieder einer
Landeskirche und zugleich Einwohner des neuen Jerusalems. Liminal zu leben, auf
der Grenze, ist sicher nicht bequem; und dennoch ist der Ort an der Grenze

verheißungsvoll. Das, was in dieser Welt scheinbar unabänderlich gilt, verliert
seine determinierende Kraft. Neues kommt in den Blick durch den Gott, der

Neues schafft. Aber gleichzeitig hebt der liminale Mensch nicht utopisch ab,

sondern bleibt mit beiden Beinen am Boden. Die Erwartung des neuen
Jerusalem und der Einsatz für eine bessere Welt schließen sich nicht aus, sondern

befruchten sich gegenseitig. Ora et labora, vita passiva et vita activa geraten ins

Wechselspiel, wo der Christenmensch sich nicht stabilisierende Identität
konstruiert, sondern liminal lebt.»138

138 Deeg: Leben auf der Grenze (Anm. 130), 286.



«Als wär's ein Stück von mir» oder: «Die Geschichte meiner Stoffe» 55

Abstract
«Wer bin ich?» - so fragt nicht nur Dietrich Bonhoeffer in seinem berühmten
Gedicht aus der Haft, sondern so fragen auch schriftstellerische Zeitgenossen wie Carl

Zuckmayer und Friedrich Dürrenmatt in ihren Autobiografien. In ihnen zeigt sich,
dass sich die Frage nach der eigenen individuellen Identität nicht nur angesichts des

gesellschaftlichen Wandels und der zeitgeschichtlichen Umstände imponiert, sondern
auch in den davon nicht unberührten biographischen Wandlungen und persönlichen
(Um-)Brüchen aufdrängt. Beide Schriftsteller sprechen in einer Terminologie des

Fragmentarischen autobiographisch von ihrer Identität. Sie beantworten indes die

Frage nach deren externer Konstituierung im Sinne einer Autorschaft Gottes ganz
unterschiedlich. Beide schriftstellerischen Antwortversuche werden einer eingehenden

theologischen Würdigung unterzogen. Diese erfolgt im Rückgriff auf ein theologisch
refiguriertes und zu profilierendes Konzept von Liminalität, das als Interpretament des

umstrittenen Identitätsbegriffs fungiert.

«Who am I?» is the question not only asked by Dietrich Bonhoeffer in his famous

poem from prison, but also by contemporaries like Carl Zuckmayer and Friedrich
Dürrenmatt in their autobiographies. They show that the question of one's own individual

identity is not only impressive in the face of social change and contemporary historical

circumstances, but also in the biographical changes and personal (re)breaks that are

not unaffected by this. In a terminology of the fragmentary, both writers speak auto-

biographically of their identity. However, they answer the question of their external

constitution in the sense of an authorship of God quite differently. Both attempts to
answer this question will be subjected to a thorough theological evaluation. This takes

place in recourse to a theologically refigured concept of liminality, which is to be
profiled and functions as an interpretation of the disputed concept of identity.

Marco Hofliein% / Pia Jüttner, Hannover


	"Als wär's ein Stück von mir" oder "Die Geschichte meiner Stoffe" : externe Konstitution der Identität in den Autobiografien Carl Zuckermayers und Friedrich Dürrenmatts

