Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 75 (2019)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Maithias Kiser-Brann, Judas Ischarioth: «Uberlieferer» des Evangeliums. Karl
Barths erwihlungstheologische Interpretation der biblischen Judasgestalt, Theologi-
scher Verlag, Ziirich 2018,

228 S., ISBN 978-3-290-18178-9, € 33.90.

Unter den zum «Katl Barth-Jahm neu erschienenen Biichern nimmt die Berner Mo-
nographie von Matthias Kiser-Braun eine Sonderstellung ein: Sie stellt sich mit der
Rehabilitation der biblischen Judas-Gestalt — man muss hier von einem Desiderat der
in den letzten Jahren so intensiv in Gang gekommenen Rezeption sprechen — nicht
nur der seit langem als besonders schwierig empfundenen Israel-Lehre Barths. Viel-
mehr arbeitet sie mit einer selten gewordenen Auslegungskunst die Judas-Passagen
der Kirchlichen Dogmatik als einen hermeneutischen Schliissel zum Zentrum dieser
Dogmatik, ihrer Erwihlungslehre, heraus.

L

Im christologischen Neuentwurf dieser Lehre hat sich Barth bekanntlich am weitesten
von der reformierten Tradition der doppelten Pridestination, der von Calvin gelehrten
Scheidung der Menschheit in Erwihlte und Verworfene, getrennt und dieses ehedem
disterste Kapitel christlicher Dogmatik zur «Summe des Evangeliums» umgearbeitet.
In Christus, so lautet die These, deren radikale Konsequenzen in dieser Arbeit auch ge-
gen Barth freigelegt werden, hat Gott die Verwerfung des siindigen Menschen mit allen
ihren Folgen auf sich selber genommen, so dass es statt der alten «massa perditionis»
(Augustin) fortan nur noch einen Verworfenen gibt: den Menschen Jesus Christus, der
die Schuld aller getragen hat.

Folgerichtig entscheidet sich an der «Bestimmung des Verworfenen» nun auch die
Trag-fahigkeit des revidierten Entwurfs. Und eben dafiir steht die in der Forschung
wenig beachtete weitrdumige Interpretation der Judas-Gestalt, von der Barth wiederholt
sagen kann, sie sei «neben Jesus selbst in gewissem Sinne die wichtigste Figur des Neuen
Testaments». [hr wendet Kiser-Braun seine konzentrierte Aufmerksamkeit zu und legt
dabei verborgene Spannungen zwischen exegetischer und dogmatischer Linienfithrung
offen, nicht zuletzt aber auch eine Befangenheit Barths in antijidischen Stereotypen.

Es gibt in der neueren Literatur durchaus respektable Versuche, Judas von dem
jahrhundertealten Vorurteil zu befreien, ein blosses «Projektionsobjekt» all dessen zu
sein, was das Christentum ablehnt (Ulrich Luz). Hier werden insbesondere Arbeiten
von Bertold Klappert, Eberhard Busch, Wolf Krotke oder Friedrich-Wilhelm Mar-
quardt erwihnt sowie amerikanische Untersuchungen zur Schrifthermeneutik (David
Ford, Paul McGlasson), die insgesamt jedoch jede Bezugnahme auf die Judas-Exegese
selbst vermissen lassen.



370 Rezensionen

Dabei muss doch Karl Barth mit Recht das Verdienst, als erster den Defensivgiirtel
christlicher Beschiftigung mit Judas gesprengt zu haben, zugesprochen werden. Zu
den bemerkenswerten Entdeckungen, die wir Késer-Braun verdanken, gehért daher an
erster Stelle der Hinweis auf Barths — man darf wohl sagen — epochale Entdeckung,
die der Auslegungsgeschichte der Judas-Gestalt eine neue Richtung und ein neues Ge-
fille gegeben hat. Inwiefern? Im griechischen Text, so Barth, wird die «verwerfliche»
Tat des Judas mit demselben Wort «iiberliefern» (paradidonai) wie das ganz andere Tun
der apostolischen Weitergabe der Christusbotschaft umschrieben. So wird aus dem
«Verriter in dieser Studie der «Uberlieferem des Evangeliums, und damit vollzieht sich
eine «fundamentaltheologische Weichenstellungy, welche die gesamte Erwihlungslehre
betrifft: Judas wird nicht linger als Inbegriff eines moralischen Problems, sondern als
Reprisentant eines theologischen Problems vorgefithrt. Er hat in Gethsemane den
zum gewaltsamen Tod Jesu fithrenden Prozess ins Rollen gebracht. Er ist die austiih-
rende menschliche Hand dessen, was — dogmatisch gesprochen — von Ewigkeit her bei
Gott beschlossen war. Er steht — so die theologisch nun unabweisbare Konsequenz
— in der «Spannung zwischen Verrat und Mitwirkung am Heilsgeschehen». Denn er
tut mit dem, was er will und vollbringt, genau das, was Gott getan haben will: Der
Menschensohn musste wirklich in die Hinde der Menschen ausgeliefert werden. Es
ist eine Entsprechung — freilich «ohne Identitdt» des Subjekts, deshalb auch nur ein
«Tun-als-ob» (167) und als solches ein zweideutiges, ja im Grunde siindiges Tun, ein in
diesem Falle «schrecklicher Nachklang» des Handelns Gottes, der Jesus iiberliefert hat,
ehe Judas dasselbe tun konnte.

i

In der kirchlichen Ubetlieferung ist Judas der paradigmatisch Einzelne. Seine Tat ist
schlechthin unbegreiflich. Kiser-Braun — das ist seine Leistung und der Schliissel sei-
nes Buches — holt ihn mit seiner Barth-Interpretation aus dieser «metaphysischen»
Einsamkeit heraus. Unter dem Titel «Geschichte in Partnerschaft» arbeitet er in dem
zentralen 4. Kapitel die wichtigsten Relationen heraus (zu Jesus Christus, dem Kreis
der Apostel, zu Gott und zu Israel/Judentum), die sein Tun als «verwerflich» allererst
verstehbar machen und die zugleich geeignet sind, ithn zu rehabilitieren. Die konzen-
triert vorgetragene theologische Struktur seiner Argumentation orientiert sich an die-
sem Beziehungsnetz.

(1) Da ist zundchst der Verrat, der Judas in eine «unheimliche Nihe» zu Jesus Chris-
tus stellt

und ihn zugleich zu einer «notwendigen Figum des Passionsdramas macht. Hier er-
weist sich als Dreh- und Angelpunkt seiner Revision die Entscheidung Barths, an Stelle
des perhorres-zierten Wortes «Verrats die dem Anlass der Gefangennahme weit bes-
ser gerecht werdende Bedeutung des griechischen Verbums paradidonai «iber- bzw.
ausliefern» zu verwenden. Dabei unterscheidet er sehr wohl zwischen dem der Tat
angemessenen univoken und dem auf die durchaus anderen Folgen der Tat zielen-
den dquivoken Gebrauch des Wortes, der auf die Grenzen innerhalb dieser Beziehung



Rezensionen 371

aufmerksam macht. Sie manifestieren sich in der Freiheit, die Judas Jesus gegeniiber
wahren will, indem er ihn — mit dem Johannesprolog geredet (Joh 1,11b) — nicht «auf-
nimmt», sondern ausliefert. So zeigt sich hier beides, die «Schattengestalt» des Verwor-
fenen und ineins damit seine dogmatische «Bestimmungy, das sichtbar zu machen, [...]
was durch das Evangelium negiert und tiberwunden wird. Der «Verworfene» — das ist
«das groBe Positive, was filir ihn spricht» — hat «kein eigenes Leben dem Erwihlten
gegeniiber»; er gerit «ausschlieSlich ber den Erwihlten in den Blick».

(2) Judas ist «Einer der Zwolf, ein «wirklicher Apostel», und er bleibt es bis zum
Ende, ohne dass auch nur post festum ein Stein auf ihn fillt. Das «Ubetliefern» des
Paulus, der ansonsten als Antitypus dargestellt wird und nun de facto an Judas’ Stelle
tritt, hat tatsichlich dieselbe Form wie die Tat des Judas. Es ist ein Uberliefern in «un-
reine Hinde», dort als «Tat der Untreue gegen Jesus fiir die Heiden», hier als «Tat der
Treue fir Jesus fur die Heiden» (100). Beides geschieht «in Kontinuitit», provoziert
durch den Blick in denselben Abgrund, den Blick auf das Kreuz. Das verbindet Paulus
mit Judas und trennt ihn zugleich von ihm. Denn Judas ist eine vordsterliche Gestalt,
sein Weg endet — zukunftslos — auf Golgatha. Er steht diesseits des Ereignisses der
Auferstehung, das zu bezeugen Paulus vorbehalten bleibt. Und doch trifft Kdser-Braun
sehr genau die Intention Barths, wenn er auf die in der Apostelgeschichte thematisierte
Platzhalterfunktion des Judas — «eine zutiefst positive Degradierung» — aufmerksam
macht, kraft der er «in seiner ganzen Untreue den Akt der treuen, der apostolischen
Tradition vorbildets , und nun fragt, ob nicht auch er als Jiinger Jesu als eine «einzig-ar-
tig positive Figum gewiirdigt werden muss, zumal sein «negatives Vorbild» gerade «das
eigentlich Positive» ist, das iiber sein Uberliefern ausgesagt werden kann — und muss.

(3) Barth hat die Tat des Judas einen «erschreckenden Nachklangy» dessen genannt,
was Gott, sich selber in Jesus Christus preisgebend, lingst vor ihm getan hatte. Auf
dogmatischer (menschlicher) Ebene stellt sich gleichwohl die Frage, ob man hier nicht
von einer cooperatio, einer Mitarbeit des Menschen sprechen misse, so wie sie in der
Providenzlehre als Ausdruck von Glaube, Gehorsam und Gebet «unter der Weltherr-
schaft Gottes» vorgesehen ist. Damit ist der Punkt erreicht, an dem die theologische
Deutung sich entscheiden muss und tatsdchlich entschieden hat. Denn Barth weist
beides, eine Verurteilung, aber auch ein Lob des Judas, strikt zuriick. Gerade darin,
kommentiert Kiser-Braun, wird man «das wirklich Bahnbrechende hinsichtlich der
(theologischen) Rehabilitation der biblischen Judasgestalt» sehen und wiirdigen miis-
sen (113). Er bringt den dialektischen Sprachgestus, in dem Barth (nur) hier argumen-
tiert, auf die Formel: «Gott will, was Judas tut, aber das, was Judas tut, kann nur Jesus
Christus tun, und so wird das, was Judas tut, zu dem, was Gott nicht will» (114). Die
eingangs erwihnte Spannung zwischen der exegetischen und der dogmatischen Linie
ist hier auf ihrem Hohepunkt. Undialektisch und darum auf der forensischen Ebene
gesagt: Die Anmassung, wie Gott handeln, ja sein zu wollen, die Anmassung Adams
(Gen 3,5), ist auch seine Sinde und kann doch das Urteil nicht hindern, «dass gerade
et [...] in einer Weise zu seinem (Gottes) Diener wurde, wie es auch Paulus und Petrus
nicht gewesen sind, nimlich zum Diener des Vers6hnungswerkes selbem.



372 Rezensionen

(4) Die vierte Relation zwischen Judas und Israel (bzw. dem Judentum) erweist sich
als der eigentliche theologische Priifstein der Barthschen Judas-Deutung, zugleich aber
— so Kiser-Braun — als der problematischste Interpretationsgang, weil Barth gerade
hier hinter wichtige hermeneutische Entscheidungen der vorangehenden Paragraphen
zuriickfillt. Dafiir spricht schon der verbliffende Gebrauch klassischer Stereotype (Ju-
daslohn, Selbstmord). Hier parallelisiert Barth die Auslieferung Jesu in Gethsemane
(Mt 26,15) mit einer gingigen alten Lesart, der in Sach 11,12 berichteten Szene, und
resumiert: «30 Silberlinge! Judas [...] und in ihm und mit ihm die Juden als solche [...]
verkauften ihr Erstgeburtsrecht um ein Linsengericht!» Der Stein, den er ins Rollen ge-
bracht hatte, kommt auf Golgatha zum Stehen; er fillt auf ithn zuriick. Als Verkorpe-
rung des Volkes Israel hat Judas «keine Zukunft mehm. So heisst es ganz auf der Linie
der Erwihlungslehre (§ 34) wenige Seiten spiter: «Dieses Juda und Jerusalem kann nur
untergehen und vergehen, um einem anderen Platz zu machen» Dass Barth 1942 auf
dem Héhepunkt der Shoa diese Aussage zu machen wagt, verbucht Kiser-Braun mit
der gebotenen Schirfe der Nachgeborenen als «puren Zynismus, [der] aufs Schirfste
zu kritisieren ist» (130).

III.

Nun ist das nicht das Ende der Studie. Barth selbst hat im Zeichen der «Superioritit
des erwihlten Jesus Christus» die Frage gestellt, ob wir mit einer «Heilsbedeutung des
[-..] Todes Jesu [nicht zuletzt] auch fir Judas zu rechnen haben» , und hat damit das
oft traktierte Problem der Apokatastasis aufgerufen, auf das uns das Neue Testament
bekanntlich keine eindeutige Antwort gibt. Wir miissen uns mit der nach beiden Seiten
«offenen Situation der Verkiindigung» zufriedengeben, die hier mit besonderer Sorgfalt
abgetastet wird. Sie trigt dem Rechnung, dass unserem Fragen und Suchen gegeniiber
eine eschatologische Grenze gezogen ist, jenseits derer wir, wie das zu Recht ausfiihr-
lich zitierte Buch des Barth-Schiilers Helmut Gollwitzer demonstriert , die «Moglich-
keit eines heilvollen Zieles und Sinnes auch des zornigen Gottes» nicht a limine aus-
schliessen diirfen.

Es gehort denn auch zu den besonderen Leistungen der Studie Kiser-Brauns,
dass sie die hier skizzierten Argumentationsginge in den Gesamtzusammenhang der
«Kirchlichen Dogmatik» hineinstellt und deren Haltbarkeit im Vorgriff auf die damals
noch gar nicht geschriebenen Lehren vom Nichtigen und der Sunde prift. So ist das
Nichtige, ein storender und verstdrender Fremdkorper der Schépfung, in seiner «mo-
ralischen Gestalt als «Ubetliefern» durchaus im Drama des Judas prisent, sofern es in
seiner vernichtenden Macht nach Barth an genau der Stelle erkennbar (und deshalb ge-
radezu von dorther zu definieren) ist, an der sich Judas zur Tat der Auslieferung Jesu an
das historische Kreuz herausgefordert sieht. Es hat «keinen anderen Erkenntnisgrund
[...] als Jesus Christus». Diese Tat wiederum erfillt die Bestimmung der Siinde, die
sich jeweils als «Gegenbewegung» zu Gottes Bewegung vollzieht und, so verstanden,
dem Nicht-Wollen Gottes entspringt, dem, was er nicht erwihlt hat. Deutlicher als
man es an Ort und Stelle in der Providenzlehre erfihrt, formuliert Kiser-Braun nun



Rezensionen 373

auch, dass die Siinde theologisch «ausschlieSlich von der Erwihlung Jesu Christi her
begriindet und erdrtert werden kann» (189). Wird sie aber in ihrer destruktiven Kraft
erst in diesem Licht erkannt, dann kann es sich nur um ein erlésendes Licht handeln,
das sein Telos in der Erwihlung der Gemeinde und zuletzt des Einzelnen hat. Deshalb,
so schliesst die Studie, bedeute die Erwihlung Jesu Christi eben auch, dass Gott darauf
warte, dass auch das Ubetliefern der Judas-Gestalten «nicht mehr schrecklicher Nach-
klang, sondern ein Echo des gnadenhaften Ubetlieferns Gottes werde» (194). Sollten
also die «Verworfenen» nicht schon jetzt zur Gemeinschaft der Zeugen und Zeuginnen
des Evangeliums gehoren?!

Kiser-Braun hat sich mit einer selten erreichten Einfiihlungsgabe und Genauigkeit
auf die bis heute noch unentdeckten Passagen der Erwihlungslehre Barths eingelassen
und die Revision der alten Pridestinationslehre weit tiber das bisher erschlossene Mass
hinaus zu einer neuen Sicht auf ihr Problem werden lassen. An der Berner Fakultit
wurde seine Studie, die einer Dissertation alle Ehre gemacht hitte, als Masterarbeit an-
genommen und ausgezeichnet. Das aber ist sie in des Wortes eigentlicher Bedeutung,
ein wahres Meisterstiick theologischer Interpretation.

Christian Link, Bochum

Ralf Frisch, Alles gut. Warum Karl Barths Theologie ihre beste Zeit noch vor sich hat,
Theologischer Verlag, 4. leicht bearb. Aufl. Ziirich 2019.

200 S. ISBN 978-3-290-18172-7, CHF 25.00.

«Ich sitze an einem warmen Sommerabend in einem Biergarten im Griinen und blicke
mich um. Die Menschen geniessen ihr Leben. Sie erzihlen sich, was sie fiir erzihlens-
wert halten. Sie sind guter Dinge... Sie sehnen sich danach, dass alles gut wird. Und
obwohl sie ahnen, dass nicht alles gut wird geschweige denn gut ist, lassen sie Fiinfe ge-
rade und den lieben Gott einen guten Mann sein.» (13) Es gibt nicht viele theologische
Biicher, die in einem bayrischen Biergarten beginnen und ausdriicklich dem dort oft
anzutreffenden Lebensgefiihl saturiert-sikularer Daseinsfreude das Wort reden. Gar
kein theologisches Buch aber hat bisher ein solches liberal-theologisches Plidoyer der
Feier des Diesseits als Auslegung ausgerechnet derjenigen Theologie prisentiert, die
von vielen ihrer Anhdnger und von noch mehr Gegnern als Inbegriff einer konsequen-
ten anti-humanistischen Verkirchlichung der Theologie verstanden wird, der Theologie
des Autors der «Kirchlichen Dogmatik», Karl Barth.

Der kecke Versuch einer Neudeutung des grossen Schweizer Theologen ist bei
einem durch das «Internationale Karl Barth-Jahr 2019» sensibilisierten, breiteren Pub-
likum sehr gut angekommen; binnen eines Jahres sind bereits vier Auflagen des ebenso
intelligent wie unterhaltsam geschriebenen Biichleins verkauft worden. Einmal wird
sogar ein Witz erzihlt: Bultmann und Tillich im Himmel (nach der Gottesbegegnung):
«Ich widerrufe alleshy, «Ich Idiot»; selbigen Orts wenig spiter Barth: «Er versteht es



374 Rezensionen

nicht. Er versteht es einfach nichth» (24) Das klingt nach «Offenbarungs-Dadaismus»
(53). Und genau so ist es auch gemeint; dies jedoch als durchaus ernsthafter, wenn
auch nicht mit Absolutheitsanspriichen (was ja auch schwierig wire) vorgetragener
Interpretationsvorschlag,

Barth habe, so lautet die zentrale These, in seiner Theologie, namentlich in sei-
ner Kirchlichen Dogmatik, eine grosse Geschichte erzihlt, die nicht Wissenschaft im
strengen, klassischen Sinne sein wolle, sondern nach dem Ende aller wissenschaftli-
chen Theologie und auf der Basis der Einsicht in deren Unméglichkeit inmitten der
entzauberten Moderne, in ebenso bewusstem Sicheinlassen auf diese wie als «grosse
Gegenerzihlung» (57) zu ihr, eine theologische Wiederverzauberung der Welt (vgl.
62) unternommen habe; in Form eben der durchaus romanhaften Erzihlung einer
Geschichte, der biblischen Geschichte Gottes mit dem Mensch, die in Jesus Christus
immer schon gut ausgegangen ist und darum diese Pointe auch jedem Leben ihrer
Leserinnen und Leser einschreiben méchte. «Barths Theologie. ..» sei also als linguistic
turn zu lesen, der zugleich als «aesthetic turn begriffen werden kann.» (51)

Das ist natlirlich eine Variante narrativer Barthlektiren, wie sie seit Hans Frei ins-
besondere in Nordamerika gar nicht selten unternommen worden sind und den dort
(wie hier!) immer noch viel zahlreicheren neo-orthodoxen Barthianern den Wind aus
den Segeln zu nehmen versuchen. Uberzeugend, zumindest fiir sie sehr einnehmend,
an Frischs Deutung ist neben ihrer Leichtfissigkeit vor allem ihre Umsichtigkeit. Er
kennt die anderen, klassischen Lesarten und er bestreitet ihre Legitimitit nicht, son-
dern stellt die seine mit argumentativem Selbstbewusstsein, aber ohne Rechthaberei,
daneben. Vor allem weiss er auch um die Grenzen seines Deutungsvorschlags, um die
Briiche und Spannungen, die sich unter konsequenter postmoderner Blaulichtbestrah-
lung nicht iibersehen lassen. Dazu zdhlt insbesondere Barths Insistieren auf geistigem,
aber eben auch frommem «Gehorsam» (103 u.6.), der sich in der Tat zumindest auf
den ersten Blick schlecht reimen will zu dem von Frisch sehr stark gemachten Humor
des Autors und des von ihm beschriebenen froh-erlésten Christus-Glaubigen.

Die Gotteslehre liest Frisch als die Geschichte vom lieben Gott, der um seiner
Liebe zu den Menschen willen, aber auch weil er sein Alleinsein satt hat, sich in Jesus
Christus als der grosse Liebende erschliesst und allen Widrigkeiten ihres Siinderseins
und aller moderner Skepsis sein grosses Ja zur Welt und zum Menschen entgegen-
spricht. Durchgefiihrt wird dieses grosse undialektische Ja des lieben Gottes zuerst in
der Erwihlungslehre (vgl. 91), die als himmlisches Vorzeichen aller Welt-Geschichten
diesen vorab jegliche spekulativ-skeptische Zweideutigkeit entzieht: am Ende wird alles
gut kommen, weil es von Anfang an gut gemeint war.

Die Lehre vom Nichtigen (vgl. 98ff.), also Barths Siindenlehre, fiigt sich in den
postmodernen Erzdhlduktus zumindest optisch relativ leicht ein, ldsst sie sich doch
als Element in der platonischen Ursprungs- bzw. Paradiesgeschichte verstehen, deren
grundgute Idee sich am Nichtigen nur in ihrer reinen Giite offenbart, aber dadurch
gerade nicht triben lisst. Der Mensch ist ein «Freigelassener der Schopfungy» (105)
und darf in Dankbarkeit dafiir leben, ohne zwanghaft religiés sein zu missen, was ja



Rezensionen 375

nach Barth sowieso ein Irrweg sei (vgl. 144-155). Die Menschen dirften darum durch-
aus «den lieben Gott einen guten Mann sein lassen» (119), also als moderne, sikula-
re Menschen leben — aber ohne die Griesgrimigkeit und Hoffnungslosigkeit, die der
Moderne jenseits vom Erbauungskreis der Barthschen Gottesge-schichte so notorisch
eingeschrieben sei. Die Ethik dieser Dogmatik sei eine Ethik der Gelassenheit und des
Lassens und auf diese Weise ein Gegenmodell zum Aktivititstitanismus der Moderne
(vgl. 107-110).

Wias ist von dieser gut geschriebenen, aber auch gut gedachten, in sich recht stim-
migen und fiir viele heutige Leserinnen und Leser, insbesondere auch jiingere, offen-
sichtlich sehr attraktiven Lesart der Barthschen Theologie zu halten? Ihre interpretati-
ve Uberzeugungskraft reicht, wiirde ich sagen, so weit wie Barths Theologie in der Tat
stark narrative Ziige aufweist und wie sie mit einem klassischen Wissenschaftsbegriff,
aber auch mit entsprechenden zeitgendssischen Anforderungen — an sie herangetragen
etwa durch Barths Philosophenfreund Heinrich Scholz — bricht.

Dennoch greift Frischs Deutung an entscheidender Stelle zu kurz. Thr systemati-
sches Hauptproblem benennt der Autor mit seinem Hinweis auf die intransigente Ge-
horsamsforderung Barths selbst. Diese ist aber nicht einfach nur «eine Schwiche seiner
Theologie» (103), in ihr steckt mehr als ein Atavismus aus den Zeiten eines moralstei-
fen Vatermoérder-Kulturprotestantismus oder auch anderes als ein Schuss antiliberaler
Zeitgeist der konservativen Revolution. In der Barthschen Gehorsamsforderung ver-
birgt sich vielmehr der religiose Verbindlichkeits- und zugleich der wissenschaftliche
Wahrheitsanspruch seiner Theologie. Diese will in der Tat «wirklichkeitserschliessende
Kraft entfalten» (82). Aber wie konnte sie das, wenn sie «aup (aber natiirlich immerhin!)
eine gute — aber immer auch durch beliebig viele andere Geschichten ganz anderer
Machart alterierbare — Story ware?

Barths «Gottes-Geschichter verdankt sich doch einem anderen Genre der Fiktio-
nalitiv bzw. Konstruktivitit als ein Phantasy-Roman aus der Feder etwa J.R.R. Tolkiens
(vgl. 75), mit dem Frisch Barth vergleicht. Wer mit dieser Erwartung an die Kirchli-
che Dogmatik heranginge, wiirde sehr schnell enttduscht. Insofern ist deren Diktion
sehr wohl «von literarischer Prosa zu unterscheiden» (71). Der Glaube ist bei Barth,
und das erwahnt Frisch, wenn ich recht sehe, eigentlich nie, vor allem «Erkenntnis»,
«Erkenntnis Gottes» und darin (threm Anspruch nach) gedanklich aufweisbare Wahr-
heitserkenntnis nimlich, und eben darum bedarf er der transparenten argumentativen
Entfaltung. Derer bedarf ein Roman nicht. Der Ort und das Medium solcher argu-
mentativen Entfaltung aber ist die Wissenschaft und das Wissenschaftssystem — ei-
nes Wissenschaftssystems freilich, das in der Tat tiber stabile Vernunftbegriffe wie zu
Zeiten Kants oder Schleiermachers nicht mehr verfiigt; dafiir umso mehr aber tber
funktionierende Regeln argumentativer Diskursivitit. Denen unterwirft sich Barths
Wort Gottes-Theologie, als seine Variante des «linguistic turn» de facto und entgegen
des von ihrem Autor bekundeten wissenschaftstheoretischen Anarchismus durchaus.

Es ist in der kritisch-analytischen Barthforschung oft gezeigt worden, dass der Plot
der «Geschichte), welche die Kirchliche Dogmatik erzihlt, die konsequente Entfaltung



376 Rezensionen

eines hochprizise, nimlich trinititstheologisch strukturierten Begriffs gottlicher Selb-
stoffenbarung darstellt; insofern funktioniert er nicht nach den literarischen Regeln
eines Romans. Vielmehr kann Barths Kirchliche Dogmatik als eine — auf der Textober-
fliche in der Tat narrativ entfaltete — «Theorie des prinzipiellen (singuliren) Faktums»
(D. Korsch) der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus rekonstruiert werden. Eben
darum sind die dogmatischen Inhalte bei Barth weder supranaturalistisch praimodern,
noch ironisch-modern (Frisch mit Pannenberg, vgl. 50) bzw. postmodern im Sinne
eines wahrheitsanspruchsindifferenten «aesthetic turn» zu verstehen. Barths metho-
dologisch wichtigstes und anspruchsvollstes Buch heisst bekanntlich «Fides quaerens
intellectum». Man muss den Narrationsbegriff schon sehr ins Metanarrative (iiber-)
dehnen (vgl. 67), alle Wissenschaft zum story-telling anderer Art erkliren (vgl. 68),
um den argumentativen Reflexionsaufwand, den Barth dort treibt, integrieren zu kon-
nen. Und analog ist dann auch Barths Ethik zwar eine Ethik des passiven Hoérens auf
Gottes Wortes. Aber diese wird dann eben doch nicht als eine heideggersche Gelas-
senheitsethik gestaltet, sondern als eine — zwar und in der Tat aus der dankbaren Ruhe
des geschopflichen Sonntags — herausentwickelte Ethik der reflektierten, argumentie-
renden, aktiven Verantwortungsbereitschaft fiir Selbst, Gesellschaft und Schépfung.
Barth hat, mit diesem Hinweis endet Frischs Biichlein natiirlich, bekanntlich gerne
Mozart gehort, weil dieser in seinen Augen zu spielen wusste, wie sonst kein anderer
Komponist (vgl. 197-200). Aber die spielerische Heiterkeit, die Barth bei ihm her-
aushorte, ist nur dann und insofern ein vestigium trinitatis, wenn sie nicht gegen die
von Barth an Mozart vor allem bewunderte Virtuositit kompositorischer Kraft und
der dafiir noétigen Regelbeherrschung ausgespielt wird. Darum 4dndert die Gleichnis-
fahigkeit des kompositorischen Spiels des musikalischen Wunderkinds fur das Got-
tesreich nichts daran, dass es nach Barth keineswegs alle gut gemachten, sondern sehr
bestimmte «Erzdhlungen...», nimlich nur die biblischen, sind, «...die uns das Leben
(retten)» (73). Dass Barths theologischer Konstruktivismus (nicht Fiktionalismus!) des
«schlechthin freie(n) Subjekts» (132) den biblischen Geschichten jedoch ein modernes
begriffliches Konzept einzieht, das deren historischem Eigensinn nicht selten die Fli-
gel stutzt, hat Frisch wiederum zutreffend beobachtet.
Georg Pfleiderer, Basel



	Rezensionen

