
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: "Der Apostel und die Gemeinde" (Römer 15-16) : die Musikantinnen
und Musikanten Gottes

Autor: Grözinger, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Der Apostel und die Gemeinde» (Römer 15-16)

Die Musikantinnen und Musikanten Gottes

Der etwas unheimliche Mitbürger im Haus der Praktischen Theologie

Aus der Sicht der Praktischen Theologie über Karl Barth und seine beiden

Römerbriefkommentare zu sprechen, könnte zu einer prekären Angelegenheit
werden. Die Praktische Theologie des 20. Jahrhunderts und die Dialektische

Theologie waren sich — vornehm ausgedrückt - in inniger Abneigung verbunden.

So hat Barth seinerseits im Vorwort zur 2. Auflage seines

Römerbriefkommentars von den «sanften Auen der praktischen Theologie» gesprochen
— will meinen, dass dort nur eine ermässigte und somit im Grunde gar keine

ernsthafte Theologie getrieben werde. Der Vorwurf hat gesessen und wurde

nimmer vergessen. Diese Abneigung der Praktischen Theologie gegenüber der

Dialektischen Theologie im Allgemeinen und Karl Barth im Besonderen hat

dann noch einmal eine Verschärfung erfahren in den ausgehenden 60er- und

den 70er-Jahren des 20. Jahrhunderts. Dies war — wenn man so sagen will - das

Goldene Zeitalter der Praktischen Theologie. Der Volkskirche ging es, trotz
erster Krisenzeichen am Horizonte, gut. Die finanziellen Ressourcen sprudelten

und Aufbrüche waren finanzierbar. Veränderungslust lag in der Luft. Diese

Veränderungen brauchten eine Theorie, und die Praktische Theologie an der

Universität stand dazu bereit und durch ihren aufgenommenen Dialog mit den

Humanwissenschaften zusätzlich gestärkt.

Liest man sich die praktisch-theologischen Dissertationen und Habilitationen

dieser Zeit durch, dann wird ein argumentatives Grundschema erkennbar,
das sich durch beinahe alle diese Arbeiten zieht. Auf den ersten Seiten wird
mit der Dialektischen Theologie, allen voran Eduard Thurneysen und Karl
Barth, abgerechnet, um dann vor dem Horizont dieser praktisch-theologischen

Verdüsterung den eigenen neuen Ansatz im strahlenden Lichte zu entfalten.

In Gegenwart meines verehrten praktisch-theologischen Lehrers Gert Otto

war es auf jeden Fall angeraten, den Namen von Karl Barth auf keinen Fall in
den Mund zu nehmen. So skurril dies heute alles anmuten mag, so hatte dieses

Barth-Bashing seitens der Praktischen Theologie doch einen erkennbaren

Grund. Dieser Grund ist in den geschichtlichen Verhältnissen in Deutschland

zu sehen, die in ihrer Wirkung jedoch auch in die Schweizer theologische und

kirchliche Landschaft hinein ausstrahlten. Nach dem Ende des 2. Weltkriegs

ThZ 4/75 (2019) S. 358-368



«Der Apostel und die Gemeinde» (Römer 15-16) 359

und der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft in Deutschland mit ihren
moralischen Verwüstungen brauchten sowohl die universitäre Theologie wie die

Kirchen eine personelle Erneuerung. Die Theologen der Bekennenden Kirche,
die mehrheitlich durch die Dialektische Theologie geprägt waren, übernahmen

jetzt — nicht grossmehrheitlich, aber in deutlich erkennbarer Anzahl — die

Professuren an den Universitäten und besetzten die kirchenleitenden Ämter. Und

nun konnte man im Laufe der Zeit etwas beobachten, was ein weit verbreitetes

Gesetz der Geschichte zu sein scheint: Was wird aus den Revolutionären, wenn
sie an die Macht gelangen? Sie werden — zu Bewahrern, wenn nicht zu
Reaktionären. Auf jeden Fall konnten meine Generation, die um das Jahr 1968 mit
dem Studium begann, und unsere praktisch-theologischen Lehrern in dieser

vorausgehenden Generation von Dialektischen Theologen nur einen Hemmschuh

sehen, der uns in unseren Aufbruchssehnsüchten und Aufbruchsphantasien

behinderte. Sicher, wir hatten Respekt vor deren Lebensleistung,
aber irgendwie mussten sie jetzt weg. Ein bisschen hielten wir es wie Plato es

in seiner Poüteia mit den Dichtern hielt: Wenn ein solcher — so Plato in der

Politeia — «in unsere Stadt käme [...], dann würden wir ihn wohl als einen

heiligen und wunderbaren und liebenswürdigen Mann verehren, würden ihm aber

sagen, dass es einen solchen Mann in unserer Stadt nicht gebe und nicht geben
dürfe. Wir würden Salböl auf sein Haupt giessen und es mit Wolle bekränzen

und ihn dann in eine andere Stadt weiterziehen lassen.»1

Und doch haben wir damals auch — wenn schon nicht unter der Bettdecke,

so zumindest nicht in Sichtweite unserer praktisch-theologischen Lehrer

- die Werke der frühen Dialektischen Theologie gelesen. Denn irgendwie — das

spürten wir halbe oder ganze 68er damals — verband uns in unserem Sturm und

Drang etwas mit dieser frühen Dialektischen Theologie. Und deshalb möchte
ich mich heute als Emeritus der Praktischen Theologie daran machen, dieses

damalige Ahnen in klarere Gedanken zu überführen.

Vom behaglichen Wohnzimmer in die Wildnis

Die Frühe Dialektische stand ja in einer epochalen Kontroverse mit der Liberalen

Theologie. Und es war gerade diese Liberale Theologie, die die Praktische

Theologie zur Zeit meines Studiums inspirierte. Woher also das Ahnen einer

Gemeinsamkeit mit der Dialektischen Theologie? Ich vermute, dass dies etwas

1 Plato: Politeia 398c.



360 Albrecht Grözinger

mit der Sprache der Frühen Dialektischen Theologie zu tun hatte - und damit
sind wir nun unmittelbar bei den beiden Auflagen der Römerbriefkommentare.

Nun sind - wie wir nicht nur aus der Ästhetik wissen - Formfragen stets

auch Fragen des Inhalts. Auch dies kann man an den Römerbriefkommentaren
sehen. Und deshalb möchte ich mich zunächst diesem Aspekt zuwenden. Ich

beginne dabei mit einem Zitat aus dem Vorlesungszyklus von Adolf Harnack

über Das Wesen des Christentums. Harnack hielt diese Vorlesung mit Bedacht im
Wintersemester der Jahre 1899/1900 — also an der Jahrhundertschwelle. Diese

Vorlesung sollte Rechenschaft ablegen über die bisherigen Leistungen der
Liberalen Theologie und zugleich über deren Leistungsfähigkeit für das nunmehr

beginnende 20. Jahrhundert. Harnack beschloss damals seinen Vorlesungszyklus

mit folgenden Worten:

«Wenn wir [...] mit festem Willen die Kräfte und Werte bejahen, die auf den

Höhepunkten unseres inneren Lebens als unser höchstes Gut, ja, als unser eigentliches
Selbst ausstrahlen, wenn wir den Ernst und den Mut haben, sie als das Wirkliche
gelten zu lassen und nach ihnen das Leben auszurichten, und wenn wir dann auf den

Gang der Geschichte der Menschheit blicken, ihre aufwärts sich bewegende
Entwicklung verfolgen und strebend und dienend die Gemeinschaft der Geister in ihnen
aufsuchen — so werden wir nicht in Überdruß und Kleinmut versinken, sondern wir
werden Gottes gewiß werden, des Gottes, den Jesus Christus seinen Vater genannt
hat, und der auch unser Vater ist.»2

So konnte man vor mehr als hundert Jahren noch Gottes-Rede betreiben.

Dabei war Adolf von Harnack alles andere als ein Scharlatan oder Phantast.

Aber dieses Pathos hat dann in den Schützengräben des Ersten Weltkriegs sehr

schnell sein Ende gefunden. Und deshalb unterscheidet sich der Römerbrief
eben auch im Stil von Harnacks Vorlesungszyklus. In den Römerbriefkommentaren

betreten wir auch sprachlich eine ganze andere Welt als die Adolf
von Harnacks. Für die Sprache der Römerbriefkommentare mag auch gelten,

was Eduard Thurneysen, der praktisch-theologische Weggefährte und
Mitstreiter Barths, in seinem Essay über Dostojewski über dessen Sprachwelt sagte:

«Wer von den Gestaden gesicherter Menschlichkeit etwa der Vorkriegszeit
her zu Dostojewski kommt, dem muss zumute werden wie einem, der von der

Anschauung der Haustiere, des Hundes und der Katzen der Hühner oder der

Pferde her plötzlich die Wildnis vor sich aufgehen ließ und sich unvermutet der

2 A. von Harnack: Das Wesen des Christentums, Berlin 1929, 188f.



«Der Apostel und die Gemeinde» (Römer 15-16) 361

noch ungezähmten Tierheit gegenüber findet, Jaguar und Puma, Tigern und

Krokodil, dem Gewürm der Schlangen und dem Geflatter der Steinadler und
der Kondore. Unheimliche Wildheit, Fremdheit, Rätselhaftigkeit noch nicht

bezwungener, noch nicht eingefangener und eingehegter, noch nicht durch
hundertfache Sicherungen gelähmter und gefesselter Natur umfängt ihn.»3 Das

war es wohl, was uns 68er damals an Barth fasziniert hat. Stilfragen sind immer
auch Inhaltsfragen. Was haben uns Sprache und Inhalt der Römerbriefkommentare

praktisch-theologisch heute zu sagen?

Barth steht für die Epoche der ersten dramatischen Erschütterung der

industriellen Moderne, die in das mündete was der etwas schillernde Historiker
Ernst Nolte die Epoche des europäischen Bürgerkriegs genannt hat, und die

erst mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs ihren Abschluss gefunden hat. Und

irgendwie ist es uns danach in Europa gelungen, uns wieder mit der Moderne

auszusöhnen, uns zumindest ziemlich wohnlich in ihr einzurichten. Wir 68er

waren zweifellos die wohlbehüteten Kinder der Moderne, mehr wohl, als wir
uns damals einzugestehen mochten. Heute stellt sich angesichts der ökologischen

Bedrohungen und angesichts einer Globalisierung mit ihren sozialen

Verwerfungen die Frage nach der Zukunft dieser Moderne wieder sehr viel dramatischer

als dies in den ersten Jahrzehnten nach dem Zweiten Weltkrieg der Fall

war. Und auch die kirchlichen Verhältnisse haben sich dramatisch verändert.

Das theologische Krisenbewusstsein der 68er siedelte sich ja paradoxerweise
im Umfeld einer reichen und durchaus noch selbstbewussten Volkskirche an.

Es war die Zeit, in der die Kirchen in der Schweiz und in Deutschland über so

hohe finanzielle und personelle Ressourcen verfügten, wie dies nie zuvor der

Fall war und mit grosser Wahrscheinlichkeit auch nie mehr der Fall sein wird.
Wir stehen heute an der Schwelle zur Postvolkskirchlichkeit. Und meine These

ist, dass deshalb die Frühe Dialektische Theologie, für die die beiden
Römerbriefkommentare exemplarisch stehen, ein erneutes Interesse und eine erneute
Aufmerksamkeit gewonnen haben. Von einer hochnäsigen Verachtung der
Dialektischen Theologie ist heute — von einigen wenigen Ausnahmen abgesehen

— in der Praktischen Theologie der Schweiz und Deutschlands nicht mehr zu

verspüren. Und dies hat inhaltliche Gründe auf die ich nun noch ausführlicher

zu sprechen kommen möchte.

3 E. Thurneysen: Dostojewksi, München 1921, 3.



362 Albrecht Grözinger

Gott- die nichtselbstverständliche Selbstverständlichkeit

Die beiden Römerbriefkommentare und die Vorträge Barths aus dieser Zeit
können es nicht oft genug sagen: Thema der Theologie und der Predigt ist
Gott — Gott allein. In einem Vortrag aus dem Jahre 1922 hat Barth eine wuchtige

Satztrias formuliert, die zu den Spitzensätze der Homiletik des 20.

Jahrhunderts gehören: «Wir sollen als Theologen von Gott reden. Wir sind aber

Menschen und können als solche nicht von Gott reden. Wir sollen Beides,

unser Sollen und unser Nicht-Können, wissen und eben damit Gott die Ehre

geben.»4 Im Grunde arbeitet sich die Homiletik bis auf den heutigen Tag an

diesen Sätzen ab — unter ihren jeweils zeitspezifischen Bedingungen. Bei Barth

war dies die Krisenerfahrung einer aus den Fugen geraten industriellen Moderne.

Wir heute stehen vor derselben Frage, aber unter anderen Bedingungen.
Die Rede von Gott muss heute hörbar gemacht werden in einer Gesellschaft

des radikalen weltanschaulichen und religiösen Pluralismus. Wer inmitten eines

solchen Pluralismus gehört werden will, muss eine unverwechselbare, erkennbare

Botschaft haben. Und genau dies ist der Grundtenor der beiden Kapitel
der Römerbriefkommentare, die ich heute zu bedenken habe. Und die Antwort
Barths ist klar: Die Kirche wird daran erkennbar, dass sie von Gott redet. Dem kann ich

unter den heutigen Bedingungen nur zustimmen. Predigt im Pluralismus wird
daran erkennbar, dass in ihr von Gott geredet wird. Und zwar nicht von einem

beliebigen Gott, sondern von dem Gott, von dem Menschen ihre Erfahrungen
in der Bibel des Alten und des Neuen Testaments überliefert haben. Und vom
Weitergehen dieser Erfahrungen über die Jahrhunderte hinweg bis in unsere

Gegenwart hinein. Wie spricht man von diesem Gott der Bibel?

Ich möchte zwei Arten und Weisen benennen, von denen ich denke, dass

man so von Gott in der Predigt nicht (mehr) reden kann: Weder kann man den

Menschen Gott als Notwendigkeit andienen, noch kann man heute voraussetzen,

dass es selbstverständlich ist, «einen Gott zu haben».

Wir können heute bei unserer Verkündigung nicht voraussetzen, dass den

Menschen die Rede von Gott gleichsam naturförmig über die Lippen kommt
oder dass sie ihr persönliches Leben unter der Prämisse Gott gestalten. Und
hier setzt meine homiletische Kritik ein. Ich höre nicht selten Predigten, die

doch irgendwie voraussetzen, dass man Gott «braucht» um ein ganzer, ein

richtiger, ein guter Mensch zu sein.

4 K. Barth: Das Wort Gottes und die Theologie. Gesammelte Vorträge, München 1929,158.



«Der Apostel und die Gemeinde» (Römer 15-16) 363

Der Ehrendoktor unserer Fakultät Eberhard Jüngel hat diese Prämisse

schon vor Jahren in seinem theologischen Hauptwerk «Gott als Geheimnis

der Welt» in Frage gestellt: «Der Mensch kann menschlich sein ohne Gott.

Zweifellos, der Mensch kann das. Er kann leben, ohne Gott zu erleben. Er
kann sprechen, hören, denken, handeln, ohne von Gott zu reden, ohne Gott
zu vernehmen, ohne an ihn zu denken, ohne für ihn zu arbeiten. Und er kann

das alles sogar recht gut und durchaus verantwortungsvoll. Der Mensch kann

ohne Gott gut leben, aufmerksam hören, streng denken, verantwortungsvoll
handeln.»5 Ich denke, diese Sätze haben in der heutigen homiletischen Landschaft

eine noch grössere Bedeutung, als dies zur Zeit ihrer Formulierung der

Fall gewesen sein mag. Wir können heute den Menschen nicht mehr «Gott»

als Lebensnotwendigkeit andienen. So als wären sie unfertige oder schlechtere

Wesen «ohne Gott». Dies würde viele Menschen in ihrem durchaus respektablen

Lebensstil beleidigen. Wer aber die Menschen beleidigt, der hat immer
schon auch Gott beleidigt.

Für mich war bei meiner Relektüre der Römerbriefkommentare frappierend

zu sehen, wie sehr Barth diesen Sachverhalt bereits vor Augen hat. Der

Prediger, die Predigerin - das sind nicht die Menschen, die anderen zu sagen

haben, was sie brauchen. Sie sind «nicht der Missionar, der Fremden etwas

Fremdes brächte, nicht der Prophet, der für Gott und gegen die Menschen

kämpfte, nicht der Seelsorger, der sich mit der menschlichen Aufgabe quälte,
die Einzelnen als solche mit Gott zu versöhnen, nicht der Pfarrer, der die Sache

der Kirche vertreten wollte gegenüber den Sachen der Welt, nicht der Sozialpädagoge,

der dem Volke Vernunft predigte von hoher Warte [.. .].»6

Die einfache Wahrheit des Gottesreiches

Wenn ich — und dies durchaus in der Perspektive der Römerbriefkommentare —

sage, dass wir in der Predigt Gott nicht als Notwendigkeit des Lebens andienen

sollten, dann meint dies natürlich nicht: von Gott zu schweigen. Im Gegenteil!
Gerade weil Gott heute für viele Menschen keine Notwendigkeit ist, müssen

wir lernen, anders über Gott zu reden. Wie aber über Gott reden — jenseits von
Selbstverständlichkeit und Notwendigkeit? Wenn wir uns dieser Frage nähern,
bekommen wir von den Römerbriefkommentaren erhellende Hinweise. Eine

5 E. Jüngel: Gott als Geheimnis der Welt, Tübingen 31978, S.24.

6 K. Barth: Der Römerbrief 1919, hg.v. Hermann Schmidt, Zürich 1985, 569.



364 Albrecht Grözinger

der Voraussetzungen von Gott zu reden, ist für Barth schlicht — unverstellt und

ohne Scheuklappen auf die Wirklichkeit zu sehen, mit einem frischen Blick ge-
wissermassen: «Das wird das Geheimnis sein eures festen Stehens und
Stehenbleibens in der einfachen Wahrheit des Gottesreiches: die Fähigkeit, das Gute

zu sehen, woher es auch kommen mag, die Erinnerung an das Ursprüngliche
euch gefallen zu lassen, von wem es auch sei, die Erkenntnis Gottes, die man
euch von links und rechts her bieten mag, schon in den Augen und Ohren zu
haben [...]. Das heißt ein lebendiger, offener Mensch zu sein.»7 Und in der 2.

Auflage des Römerbriefkommentars heisst es dazu:

«Der Römerbrief appelliert weder an einen Autoritätsglauben, noch an ein Vermögen
konstruktiven Denkens, noch an einen Sinn für höhere Welten, noch an eine besondere

Erlebnisfahigkeit noch an ein kultiviertes Gewissen, noch an ein religiöses Gefühl,
sondern an den sensus communis, an das (allgemeine Wahrheitsgefühl) (Oetinger), an
die kindliche Einfalt (ja wohl!) derer, die die Verworrenheit der vermeintlichen
(Einfachheit), deren sich dieses Geschlecht rühmt, durchschaut haben und ihrer satt sind,

an die Ehrlichkeit der Heiden, an ihre Willigkeit, sich einer sachlichen Betrachtung der
menschlichen Lebenslage nicht ohne weiteres, nicht gänzlich zu entziehen.»8

Damit verbunden ist für Barth ein elementares Interesse an den einzelnen

individuellen Menschen. Barth nimmt für diese Überlegung in der 2. Auflage des

Römerbriefkommentars seinen Ausgang von der langen Grussliste, die Paulus

am Schluss seines Briefs an die Gemeinde in Rom anfügt. Und Barth
kommentiert dies so: «Eine kleine Welt von Leiden, Tapferkeit und Bewährung

(im Herrn!), von gegenseitiger Hilfe und Hochachtung (im Herrn!) tut sich

hier vor uns auf [...]. Hier ist das im Römerbrief so oft vermißte einfache

(Leben)»9. Und deshalb bleibt «ausdrücklich festzustellen, daß der Römerbrief
sich durchaus an bestimmte Menschen mit irdischem Gesicht und Namen

wendet. Gerade so muß es sein. Eine Gemeindeschwester hat ihn um die Mitte
der fünfziger Jahre des ersten Jahrzehnts von Korinth nach Rom gebracht.
Männer und Frauen, Griechen, Römer und Juden, Herren und Sklaven sind

seine Adressaten.»10

7 Ebd., 577.

8 K. Barth: Der Römerbrief 1922, hg.v. Cornells van der Kooi und Katja Tolstaja, Zürich
2010,511.

9 Ebd., 519.

10 Ebd.



«Der Apostel und die Gemeinde» (Römer 15-16) 365

Rede von Gott in absichtsloser Freiheit

Wo finden wir heute die einzelnen, individuellen Menschen an ihrem Ort? Die
Römerbriefkommentare warnen vor einem eindringlich — nämlich sich an

Religion, wie auch immer geartet, zu orientieren. «Meinet nur nicht, ihr müsset überall

nippen, wo der religiösen Neugier und Nervosität wieder ein neues Tränklein

geboten wird!»11 Gerade das aber können wir gegenwärtig beobachten. Mit
Milieustudien wird versucht, jeder Gruppe bis hin zum kleinsten Grüpplein in
unserer Gesellschaft, ein besonderes kirchliches Angebot zu erstellen. In den

Museen bis hin zum Fussballstadion werden Anknüpfungspunkte gesucht. Ich
möchte all diese Versuche gar nicht diffamieren. Sie werden gegenwärtig sehr

ernsthaft und auf hohem Niveau praktiziert. Allerdings scheinen sie andererseits

doch nicht von grossem Erfolg gekrönt zu sein. Und vielleicht hat ja der

Römerbriefkommentar doch recht, wenn er uns in dieser Situation entgegenruft:

«Laßt wimmeln das religiöse Gewimmel!»12

Was aber wäre die Alternative? Geben uns die Römerbriefkommentare
darauf eine Antwort oder bieten sie uns nur die Polemik gegen den religiösen

Anknüpfungspunkt? Genau dazu finde ich Überlegungen, die — so denke ich

— auch ganz unmittelbar in unsere heutige Situation hinein zu sprechen vermögen.

Barth schreibt: «[...] das Reden von Gott gehört wie das Liebhaben, das

Spiel und die Kunst zu dem Tun, das keine Absicht hat und mit dem Erfolg
nicht rechnet. Es ist sich selber Absicht und Erfolg.»13 Es ginge also - und es

geht heute: so sage ich — um das Reden von Gott, der um seiner selbst willen interessant

ist. So wie die Liebe, das Spiel und die Kunst. Wenn es uns gelänge, uns von
allen Zwecken zu befreien, wenn wir von Gott reden, bekämen wir — so sagt es

uns der Römerbriefkommentar — eine neue Freiheit, die uns das krampfhafte
Suchen nach Anknüpfungspunkten (damals uns heute!) offensichtlich verweigert.

Rede von Gott ist menschliche Rede in absichtsloser Freiheit?

Anmutung Gottes: Die Musikanten und Musikantinnen des lieben Gottes.

Wie sähe die Sprache einer solchen absichtslosen Rede von Gott aus? Mit dieser

Frage komme ich zum letzten Teil meiner Überlegungen, die ich Ihnen heute

vortragen möchte. Es wäre zunächst einmal — und hier kann ich wiederum

11 Barth: Römerbrief 1919 (Anm. 6), 577.

12 Ebd.
13 Ebd, 570.



366 Albrecht Grözinger

ganz direkt aus dem Römerbriefkommentar zitieren: «Da gibt's kein Belehren,
Erziehen [...]. Da gibt's kein feierliches Dreinreden, nur ein kindlich direktes

Drausreden, bei dem sich niemand persönlich verkannt, angegriffen,
mißverstanden, beleidigt zu fühlen braucht.»14

Was hiesse das für unsere heutige Gottesrede? Unser Reden von Gott muss

sich heute - so sagte ich - jenseits einer vorausgesetzten Selbstverständlichkeit

oder einer postulierten Notwendigkeit vollziehen. Gottesrede muss ganz
elementar anfanglich sein. Für mich stellen deshalb die Gleichnisse Jesu gerade

heute eine hermeneutische Schule der Gottesrede dar. Was geschieht in diesen

Gleichnissen? Jesus spricht dort in der Weise von Gott, dass er an der Wirklichkeit

etwas aufzuzeigen vermag, was die Wirklichkeit nicht aus sich selbst heraus

freisetzt. Jesus spricht in der Weise über Wirklichkeit, dass er diese Wirklichkeit

nicht einfach nur verdoppelt, sondern die Wirklichkeit verwandelt. Er tut dies

aber nicht in der Weise, dass er eine Wirklichkeit jenseits dieser Wirklichkeit

voraussetzt, sondern er lässt aus der Wirklichkeit heraus selbst ein transzendie-

rendes Moment entstehen - ein Überschuss des Lebens gewissermassen. Dies

ist genau das, was Aristoteles im poetischen Kontext als KctOapaiç bestimmt
hat: Die Hörerinnen und Hörer ergreift eine verändernde Verwandlung. Dies

ist in den Gleichnissen Jesu eine durch und durch sprachliche Operation. Die
Gleichnisse Jesu — und das macht sie strukturell der Predigt verwandt — sind

kleine sprachliche Kunst-Stücke. Sie setzen nichts anderes voraus als die Welt,

in der wir leben. Und sie bringen in ihrer sprachlichen Autonomie ihre eigene

Plausibilität mit sich. Und in dieser ihrer eigenen Plausibilität erzielen sie ihre

verwandelnde Wirkung.
Die Gleichnisse behaupten nicht eine bestimmte Wirklichkeit, sondern sie

muten sie uns an. Sie wirken nicht über Argumente und Beweise, sondern durch

ihre eigentümliche Anmutungskraft. Jürgen Habermas hat im Zusammenhang
der Diskurstheorie sehr schön vom «eigentümlich zwanglosen Zwang des

besseren Arguments»15 gesprochen. Bei den Gleichnissen Jesus haben wir es mit
dem eigentümlich zwanglosen Zwang einerAnmutung Gottes zu tun. Die Sprache der

Anmutung steht jenseits von Behauptung und Konklusion; sie ist aber gerade

deshalb alles andere als beliebig. Anmut hat höchste Präzision. Wir sind - wie

14 Ebd., 568.

15 J. Habermas: Wahrheitstheorien, in: Ders.: Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des

kommunikativen Handelns, Frankfurt 1984,127-183, zit. Stelle 161.



«Der Apostel und die Gemeinde» (Römer 15-16) 367

Karl Barth in der ersten Auflage des Römerbriefkommentars sehr schön sagt
— die Musikanten und Musikantinnen des lieben Gottes. Im rhetorisch-traditionellen

Paradigma der Predigt kann einer Predigt — hoffentlich! — mit guten
Argumenten widersprochen werden. Auf eine Anmutung kann eigetreten werden

oder nicht. Ich muss aber weder mein Eintreten noch mein Nicht-Eintreten

begründen. Anmutung ist nicht begründungspflichtig. Diese Freiheit im
Kommunikationsraum der Predigt und im Reden von Gott möchte ich gerne
erhalten wissen. Und für diese Freiheit kämpfte Karl Barth mit seinen beiden

Kommentaren zum Römerbrief.

Barth hat diesen Gedanken im weiteren Verlauf seiner an Wendungen und

Entwicklungen reichen Theologie immer wieder aufgenommen und variiert.

Ich möchte deshalb meine Überlegungen dazu beschliessen mit Sätzen Barths

aus dem ersten Band der Kirchlichen Dogmatik. Sie gehören für mich zum
Schönsten, was in der christlichen Theologie dazu gesagt wurde. Barth sagt
dort:

«Das Zeugnis im christlichen Sinn des Begriffs ist der Gruß, mit dem ich [...] meinen
Nächsten zu grüßen habe, die Bekundung meiner Gemeinschaft mit dem, in welchem
ich einen Bruder [sc. eine Schwester] Jesu Christi und also meinen eigenen Bruder [sc.

meine eigene Schwester] zu finden erwarte [...] Ein Zeuge ist weder ein Fürsorger
noch Erzieher. Ein Zeuge wird seinem Nächsten gerade nicht zu nahe treten. Er
wird ihn nicht ,behandeln'. Er wird ihn sich nicht zum Gegenstand seiner Tätigkeit
machen, auch nicht in bester Absicht. Zeugnis gibt es nur im höchsten Respekt vor
der Freiheit der göttlichen Gnade und darum auch im höchsten Respekt vor dem

Anderen, der von mir gar nichts, sondern Alles von Gott zu erwarten hat.»16

16 K. Barth: KD 1/2, 487.



368 Albrecht Grözinger

Abstract
Die Praktische Theologie in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts stand der
Dialektischen Theologie und Karl Barth insbesondre äusserst kritisch gegenüber. Man
unterstellte ihr eine dogmatisch überhöhte und praxisferne Theologie. Von diesen

Vorbehalten ist heute nichts mehr zu spüren. Dies hat Gründe, die bereits in den

beiden Auflagen der Römerbriefkommentare zu erkennen sind: Barth benennt dort
die Krise der Moderne und nimmt den religiösen und weltanschaulichen Pluralismus

ganz selbstverständlich zur Kenntnis. Er plädiert dort für eine Kirche, die auf alle

gesellschaftlichen Sicherungen verzichtet. Und er entwickelt eine Theologie, die kein

religiöses Apriori voraussetzt, sondern ihre eigene Plausibilität stets neu aus sich selbst

heraus freisetzt. Insofern können wir von Barths Römerbriefkommentar Impulse für
den heute forcierten Pluralismus in einer globalisierten Moderne erhalten.

Practical theology in the second half of the twentieth century was particularly critical

of Dialectical Theology and Karl Barth in particular. His theology was accused of a

dogmatically exaggerated and impractical theology. Of these reservations, nothing is

felt today. This has reasons that can already be seen in the two editions of the Romans

commentary: Barth calls there the crisis of modernity and takes the religious and

ideological pluralism quite naturally. He pleads there for a church that renounces all social

security. And he develops a theology that does not presuppose a religious a priori, but
always releases its own plausibility from within itself. In this respect, we can receive

from Barth's commentary on Romans impulses for today's enforced pluralism in a

globalized modernity.

Albrecht Grözinger, Basel


	"Der Apostel und die Gemeinde" (Römer 15-16) : die Musikantinnen und Musikanten Gottes

