Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: "Der Apostel und die Gemeinde" (Rémer 15-16) : die Musikantinnen
und Musikanten Gottes

Autor: Grozinger, Albrecht

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914120

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Der Apostel und die Gemeinde» (Rémer 15-16)

Die Musikantinnen und Musikanten Gottes

Der etwas unheimliche Mithiirger imt Haus der Praktischen Theologie

Aus der Sicht der Praktischen Theologie iber Katl Barth und seine beiden
Rémerbriefkommentare zu sprechen, kénnte zu einer prekiren Angelegenheit
werden. Die Praktische Theologie des 20. Jahrhunderts und die Dialektische
Theologie waren sich — vornehm ausgedrickt — in inniger Abneigung verbun-
den. So hat Barth seinerseits im Vorwort zur 2. Auflage seines Romerbrief-
kommentars von den «sanften Auen der praktischen Theologie» gesprochen
— will meinen, dass dort nur eine ermassigte und somit im Grunde gar keine
ernsthafte Theologie getrieben werde. Der Vorwurf hat gesessen und wurde
nimmer vergessen. Diese Abneigung der Praktischen Theologie gegentiber der
Dialektischen Theologie im Allgemeinen und Karl Barth im Besonderen hat
dann noch einmal eine Verschirfung erfahren in den ausgehenden 60er- und
den 70er-Jahren des 20. Jahrhunderts. Dies war — wenn man so sagen will — das
Goldene Zeitalter der Praktischen Theologie. Der Volkskirche ging es, trotz
erster Krisenzeichen am Horizonte, gut. Die finanziellen Ressourcen sprudel-
ten und Aufbriiche waren finanzierbar. Verinderungslust lag in der Luft. Diese
Veridnderungen brauchten eine Theorie, und die Praktische Theologie an der
Universitit stand dazu bereit und durch ihren aufgenommenen Dialog mit den
Humanwissenschaften zusitzlich gestirkt.

Liest man sich die praktisch-theologischen Dissertationen und Habilitatio-
nen dieser Zeit durch, dann wird ein argumentatives Grundschema erkennbar,
das sich durch beinahe alle diese Arbeiten zieht. Auf den ersten Seiten wird
mit der Dialektischen Theologie, allen voran Eduard Thurneysen und Karl
Barth, abgerechnet, um dann vor dem Horizont dieser praktisch-theologischen
Verdisterung den eigenen neuen Ansatz im strahlenden Lichte zu entfalten.
In Gegenwart meines verehrten praktisch-theologischen Lehrers Gert Otto
war es auf jeden Fall angeraten, den Namen von Karl Barth auf keinen Fall in
den Mund zu nehmen. So skurril dies heute alles anmuten mag, so hatte die-
ses Barth-Bashing seitens der Praktischen Theologie doch einen erkennbaren
Grund. Dieser Grund ist in den geschichtlichen Verhiltnissen in Deutschland
zu sehen, die in ihrer Wirkung jedoch auch in die Schweizer theologische und
kirchliche Landschaft hinein ausstrahlten. Nach dem Ende des 2. Weltkriegs

ThZ 4/75 (2019) S. 358-368



«Der Apostel und die Gemeinde» (Rmer 15-16) 359

und der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft in Deutschland mit ihren mo-
ralischen Verwiistungen brauchten sowohl die universitire Theologie wie die
Kirchen eine personelle Erneuerung. Die Theologen der Bekennenden Kirche,
die mehrheitlich durch die Dialektische Theologie geprigt waren, ibernahmen
jetzt — nicht grossmehrheitlich, aber in deutlich erkennbarer Anzahl — die Pro-
fessuren an den Universititen und besetzten die kirchenleitenden Amter. Und
nun konnte man im Laufe der Zeit etwas beobachten, was ein weit verbreitetes
Gesetz der Geschichte zu sein scheint: Was wird aus den Revolutioniren, wenn
sie an die Macht gelangen? Sie werden — zu Bewahrern, wenn nicht zu Reakt-
oniren. Auf jeden Fall konnten meine Generation, die um das Jahr 1968 mit
dem Studium begann, und unsere praktisch-theologischen Lehrern in dieser
vorausgehenden Generation von Dialektischen Theologen nur einen Hemm-
schuh sehen, der uns in unseren Aufbruchssehnsichten und Aufbruchs-
phantasien behinderte. Sicher, wir hatten Respekt vor deren Lebensleistung,
aber irgendwie mussten sie jetzt weg. Ein bisschen hielten wir es wie Plato es
in seiner Politeia mit den Dichtern hielt: Wenn ein solcher — so Plato in der
Politeia — «in unsere Stadt kime [...], dann wiirden wir ihn wohl als einen hei-
ligen und wunderbaren und liecbenswiirdigen Mann verehren, wiirden ihm aber
sagen, dass es einen solchen Mann in unserer Stadt nicht gebe und nicht geben
durfe. Wir wiirden Salbél auf sein Haupt giessen und es mit Wolle bekrinzen
und ihn dann in eine andere Stadt weiterziehen lassen.»'

Und doch haben wir damals auch — wenn schon nicht unter der Bettde-
cke, so zumindest nicht in Sichtweite unserer praktisch-theologischen Lehrer
— die Werke der frithen Dialektischen Theologie gelesen. Denn irgendwie — das
spurten wir halbe oder ganze 68er damals — verband uns in unserem Sturm und
Drang etwas mit dieser frithen Dialektischen Theologie. Und deshalb mé&chte
ich mich heute als Emeritus der Praktischen Theologie daran machen, dieses
damalige Ahnen in klarere Gedanken zu iiberfiihren.

Vom bebhaglichen Wobnzimmer in die Wildnis
Die Frithe Dialektische stand ja in einer epochalen Kontroverse mit der Libe-
ralen Theologie. Und es war gerade diese Liberale Theologie, die die Praktische
Theologie zur Zeit meines Studiums inspirierte. Woher also das Ahnen einer
Gemeinsamkeit mit der Dialektischen Theologie? Ich vermute, dass dies etwas

1 Plato: Politeia 398c.



360 Albrecht Grozinger

mit der Sprache der Frithen Dialektischen Theologie zu tun hatte — und damit
sind wir nun unmittelbar bei den beiden Auflagen der Romerbriefkommenta-
re. Nun sind — wie wit nicht nur aus der Asthetik wissen — Formfragen stets
auch Fragen des Inhalts. Auch dies kann man an den Romerbriefkommentaren
sehen. Und deshalb méchte ich mich zunichst diesem Aspekt zuwenden. Ich
beginne dabei mit einem Zitat aus dem Vorlesungszyklus von Adolf Harnack
tber Das Wesen des Christentums. Harnack hielt diese Vorlesung mit Bedacht im
Wintersemester der Jahre 1899/1900 — also an der Jahrhundertschwelle. Diese
Votlesung sollte Rechenschaft ablegen tuber die bisherigen Leistungen der Li-
beralen Theologie und zugleich liber deren Leistungsfihigkeit fiir das nunmehr
beginnende 20. Jahrhundert. Harnack beschloss damals seinen Votlesungszyk-
lus mit folgenden Worten:

«Wenn wir [...] mit festem Willen die Krifte und Werte bejahen, die auf den Hoé-
hepunkten unseres inneren Lebens als unser héchstes Gut, ja, als unser eigentliches
Selbst ausstrahlen, wenn wir den Ernst und den Mut haben, sie als das Wirkliche
gelten zu lassen und nach ihnen das Leben auszurichten, und wenn wir dann auf den
Gang der Geschichte der Menschheit blicken, ihre aufwirts sich bewegende Ent-
wicklung verfolgen und strebend und dienend die Gemeinschaft der Geister in ihnen
aufsuchen — so werden wir nicht in Uberdrul und Kleinmut versinken, sondern wir
werden Gottes gewill werden, des Gottes, den Jesus Christus seinen Vater genannt
hat, und der auch unser Vater ist.»?

So konnte man vor mehr als hundert Jahren noch Gottes-Rede betreiben.
Dabei war Adolf von Harnack alles andere als ein Scharlatan oder Phantast.
Aber dieses Pathos hat dann in den Schiitzengriben des Ersten Weltkriegs sehr
schnell sein Ende gefunden. Und deshalb unterscheidet sich der Rémerbrief
eben auch im Stil von Harnacks Votlesungszyklus. In den Rémerbriefkom-
mentaren betreten wir auch sprachlich eine ganze andere Welt als die Adolf
von Harnacks. Fir die Sprache der Romerbriefkommentare mag auch gelten,
was Eduard Thurneysen, der praktisch-theologische Weggefidhrte und Mit-
streiter Barths, in seinem Essay Gber Dostojewski iber dessen Sprachwelt sag-
te: «Wer von den Gestaden gesicherter Menschlichkeit etwa der Vorkriegszeit
her zu Dostojewski kommt, dem muss zumute werden wie einem, der von der
Anschauung der Haustiere, des Hundes und der Katzen der Hithner oder der
Pferde her plotzlich die Wildnis vor sich aufgehen lieB3 und sich unvermutet der

2 A. von Harnack: Das Wesen des Christentums, Berlin 1929, 188f.



«Der Apostel und die Gemeinde» (Romer 15-16) 361

noch ungezihmten Tierheit gegentiber findet, Jaguar und Puma, Tigern und
Krokodil, dem Gewiirm der Schlangen und dem Geflatter der Steinadler und
der Kondore. Unheimliche Wildheit, Fremdheit, Rétselhaftigkeit noch nicht
bezwungener, noch nicht eingefangener und eingehegter, noch nicht durch
hundertfache Sicherungen gelihmter und gefesselter Natur umfingt ihn»® Das
war es wohl, was uns 68er damals an Barth fasziniert hat. Stilfragen sind immer
auch Inhaltsfragen. Was haben uns Sprache und Inhalt der Romerbriefkom-
mentare praktisch-theologisch heute zu sagen?

Barth steht fir die Epoche der ersten dramatischen Erschiitterung der in-
dustriellen Moderne, die in das mundete was der etwas schillernde Historiker
Ernst Nolte die Epoche des europiischen Biirgerkriegs genannt hat, und die
erst mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs thren Abschluss gefunden hat. Und
irgendwie ist es uns danach in Europa gelungen, uns wieder mit der Moderne
auszusoOhnen, uns zumindest ziemlich wohnlich in ihr einzurichten. Wir 68er
waren zweifellos die wohlbehiiteten Kinder der Moderne, mehr wohl, als wir
uns damals einzugestehen mochten. Heute stellt sich angesichts der 6kologi-
schen Bedrohungen und angesichts einer Globalisierung mit ihren sozialen Ver-
werfungen die Frage nach der Zukunft dieser Moderne wieder sehr viel drama-
tischer als dies in den ersten Jahrzehnten nach dem Zweiten Weltkrieg der Fall
war. Und auch die kirchlichen Verhiltnisse haben sich dramatisch verindert.
Das theologische Krisenbewusstsein der 68er siedelte sich ja paradoxerweise
im Umfeld einer reichen und durchaus noch selbstbewussten Volkskirche an.
Es war die Zeit, in der die Kirchen in der Schweiz und in Deutschland uber so
hohe finanzielle und personelle Ressourcen verfiigten, wie dies nie zuvor der
Fall war und mit grosser Wahrscheinlichkeit auch nie mehr der Fall sein wird.
Wir stehen heute an der Schwelle zur Postvolkskirchlichkeit. Und meine These
ist, dass deshalb die Frithe Dialektische Theologie, fir die die beiden Rémer-
briefkommentare exemplarisch stehen, ein erneutes Interesse und eine erneute
Aufmerksamkeit gewonnen haben. Von einer hochnisigen Verachtung der Di-
alektischen Theologie ist heute — von einigen wenigen Ausnahmen abgesehen
— in der Praktischen Theologie der Schweiz und Deutschlands nicht mehr zu
verspiren. Und dies hat inhaltliche Griinde auf die ich nun noch ausfiihrlicher
zu sprechen kommen méchte.

3 E. Thurneysen: Dostojewksi, Miinchen 1921, 3.



362 Albrecht Grozinger

Gott — die nichtselbstverstandliche Selbstverstandlichkeit

Die beiden Romerbriefkommentare und die Vortrige Barths aus dieser Zeit
kénnen es nicht oft genug sagen: Thema der Theologie und der Predigt ist
Gott — Gott allein. In einem Vortrag aus dem Jahre 1922 hat Barth eine wuch-
tige Satztrias formuliert, die zu den Spitzensitze der Homiletik des 20. Jahr-
hunderts gehéren: «Wir sollen als Theologen von Gott reden. Wir sind aber
Menschen und kénnen als solche nicht von Gott reden. Wir sollen Beides,
unser Sollen und unser Nicht-Konnen, wissen und eben damit Gott die Ehre
gebenx»! Im Grunde arbeitet sich die Homiletik bis auf den heutigen Tag an
diesen Sdtzen ab — unter ihren jeweils zeitspezifischen Bedingungen. Bei Barth
war dies die Krisenerfahrung einer aus den Fugen geraten industriellen Modet-
ne. Wir heute stehen vor derselben Frage, aber unter anderen Bedingungen.

Die Rede von Gott muss heute hérbar gemacht werden in einer Gesellschaft
des radikalen weltanschaulichen und religidsen Pluralismus. Wer inmitten eines
solchen Pluralismus gehort werden will, muss eine unverwechselbare, erkenn-
bare Botschaft haben. Und genau dies ist der Grundtenor der beiden Kapitel
der Romerbriefkommentare, die ich heute zu bedenken habe. Und die Antwort
Barths ist klar: Dze Kirche wird daran erkennbar, dass sie von Gott redet. Dem kann ich
unter den heutigen Bedingungen nur zustimmen. Predigt im Pluralismus wird
daran erkennbar, dass in ihr von Gott geredet wird. Und zwar nicht von einem
beliebigen Gott, sondern von dem Gott, von dem Menschen ihre Erfahrungen
in der Bibel des Alten und des Neuen Testaments iibetliefert haben. Und vom
Weitergehen dieser Erfahrungen iiber die Jahrhunderte hinweg bis in unsere
Gegenwart hinein. Wie spricht man von diesem Gott der Bibel?

Ich moéchte zwei Arten und Weisen benennen, von denen ich denke, dass
man so von Gott in der Predigt nicht (mehr) reden kann: Weder kann man den
Menschen Gott als Notwendigkeit andienen, noch kann man heute vorausset-
zen, dass es selbstverstindlich ist, «einen Gott zu haben».

Wir kénnen heute bei unserer Verkiindigung nicht voraussetzen, dass den
Menschen die Rede von Gott gleichsam naturférmig tiber die Lippen kommt
oder dass sie ihr personliches Leben unter der Primisse Gott gestalten. Und
hier setzt meine homiletische Kritik ein. Ich hére nicht selten Predigten, die
doch irgendwie voraussetzen, dass man Gott «braucht» um ein ganzer, ein rich-
tiger, ein guter Mensch zu sein.

4 K. Barth: Das Wort Gottes und die Theologie. Gesammelte Vortrige, Miinchen 1929, 158.



«Der Apostel und die Gemeinde» (Rémer 15-16) 363

Der Ehrendoktor unserer Fakultit Eberhard Jiingel hat diese Priamisse
schon vor Jahren in seinem theologischen Hauptwerk «Gott als Geheimnis
der Welt» in Frage gestellt: «Der Mensch kann menschlich sein ohne Gott.
Zweifellos, der Mensch kann das. Er kann leben, ohne Gott zu erleben. Er
kann sprechen, horen, denken, handeln, ohne von Gott zu reden, ohne Gott
zu vernehmen, ohne an ihn zu denken, ohne fiir ihn zu arbeiten. Und er kann
das alles sogar recht gut und durchaus verantwortungsvoll. Der Mensch kann
ohne Gott gut leben, aufmerksam héren, streng denken, verantwortungsvoll
handeln.»® Ich denke, diese Sitze haben in der heutigen homiletischen Land-
schaft eine noch grossere Bedeutung, als dies zur Zeit ihrer Formulierung der
Fall gewesen sein mag. Wir kénnen heute den Menschen nicht mehr «Gott»
als Lebensnotwendigkeit andienen. So als wiren sie unfertige oder schlechtere
Wesen «ohne Gotts. Dies wiirde viele Menschen in ihrem durchaus respekta-
blen Lebensstil beleidigen. Wer aber die Menschen beleidigt, der hat immer
schon auch Gott beleidigt.

Fur mich war bei meiner Relektiire der Rémerbriefkommentare frappie-
rend zu sehen, wie sehr Barth diesen Sachverhalt bereits vor Augen hat. Der
Prediger, die Predigerin — das sind nicht die Menschen, die anderen zu sagen
haben, was sie brauchen. Sie sind «nicht der Missionar, der Fremden etwas
Fremdes brichte, nicht der Prophet, der fiir Gott und gegen die Menschen
kimpfte, nicht der Seelsorger, der sich mit der menschlichen Aufgabe quiilte,
die Einzelnen als solche mit Gott zu versohnen, nicht der Pfarrer, der die Sache
der Kirche vertreten wollte gegentiber den Sachen der Welt, nicht der Sozialpi-
dagoge, der dem Volke Vernunft predigte von hoher Warte [...]»°

Die einfache Wabrbheit des Gottesreiches
Wenn ich — und dies dutchaus in der Perspektive der Rémerbriefkommentare —
sage, dass wir in der Predigt Gott nicht als Notwendigkeit des Lebens andienen
sollten, dann meint dies natiirlich nicht: von Gott zu schweigen. Im Gegenteil!
Gerade weil Gott heute fiir viele Menschen keine Notwendigkeit ist, miissen
wir lernen, anders tiber Gott zu reden. Wie aber iiber Gott reden — jenseits von
Selbstverstindlichkeit und Notwendigkeit? Wenn wir uns dieser Frage nihern,
bekommen wir von den Romerbriefkommentaren erhellende Hinweise. Eine

5 E. Jingel: Gott als Geheimnis der Welt, Ttibingen *1978, S.24.
6 K. Barth: Der Rémerbrief 1919, hg.v. Hermann Schmidt, Ziirich 1985, 569.



364 Albrecht Grozinger

der Voraussetzungen von Gott zu reden, ist fiir Barth schlicht — unverstellt und
ohne Scheuklappen auf die Wirklichkeit zu sehen, mit einem frischen Blick ge-
wissermassen: «Das wird das Geheimnis sein eures festen Stehens und Stehen-
bleibens in der einfachen Wahrheit des Gottesreiches: die Fahigkeit, das Gute
zu sehen, woher es auch kommen mag, die Erinnerung an das Urspriingliche
euch gefallen zu lassen, von wem es auch sei, die Erkenntnis Gottes, die man
euch von links und rechts her bieten mag, schon in den Augen und Ohren zu
haben [...]. Das heif3t ein lebendiger, offener Mensch zu sein.»” Und in der 2.
Auflage des Romerbriefkommentars heisst es dazu:

«Der Romerbrief appelliert weder an einen Autorititsglauben, noch an ein Vermégen
konstruktiven Denkens, noch an einen Sinn fiir h6here Welten, noch an eine besonde-
re Erlebnisfihigkeit noch an ein kultiviertes Gewissen, noch an ein religiéses Gefiihl,
sondern an den sensus communis, an das <allgemeine Wahrheitsgefiihl (Oetinger), an
die kindliche Einfalt (ja wohl!) derer, die die Verworrenheit der vermeintlichen Ein-
fachheib, deren sich dieses Geschlecht ruhmt, durchschaut haben und ihrer satt sind,
an die Ehrlichkeit der Heiden, an ihre Willigkeit, sich einer sachlichen Betrachtung der
menschlichen Lebenslage nicht ohne weiteres, nicht ginzlich zu entziehen.»®

Damit verbunden ist fiir Barth ein elementares Interesse an den einzelnen in-
dividuellen Menschen. Barth nimmt fiir diese Uberlegung in der 2. Auflage des
Romerbriefkommentars seinen Ausgang von der langen Grussliste, die Paulus
am Schluss seines Briefs an die Gemeinde in Rom anfiigt. Und Barth kom-
mentiert dies so: «Eine kleine Welt von Leiden, Tapferkeit und Bewihrung
(im Herrnl), von gegenseitiger Hilfe und Hochachtung (im Herrnl) tut sich
hier vor uns auf [...]. Hier ist das im Rémerbrief so oft vermilite einfache
dLeben»’. Und deshalb bleibt «ausdriicklich festzustellen, dal der Romerbrief
sich durchaus an bestimmte Menschen mit irdischem Gesicht und Namen
wendet. Gerade so mul3 es sein. Eine Gemeindeschwester hat ihn um die Mitte
der finfziger Jahre des ersten Jahrzehnts von Korinth nach Rom gebracht.
Minner und Frauen, Griechen, Rémer und Juden, Herren und Sklaven sind
seine Adressaten.»'’

7  Ebd, 577.

8 K. Barth: Der Rémerbrief 1922, hg.v. Cornelis van der Kooi und Katja Tolstaja, Ziirich
2010, 511.
Ebd,, 519.

10 Ebd.



«Der Apostel und die Gemeinde» (Rémer 15-16) 365

Rede von Gott in absichtsloser Freiheit

Wo finden wir heute die einzelnen, individuellen Menschen an ihrem Ort? Die
Romerbriefkommentare warnen vor einem eindringlich — nimlich sich an Re/-
gion, wie auch immer geartet, zu orientieren. «Meinet nur nicht, thr musset tibet-
all nippen, wo der religiosen Neugier und Nervositit wieder ein neues Trink-
lein geboten wird»'' Gerade das aber konnen wir gegenwiirtig beobachten. Mit
Milieustudien wird versucht, jeder Gruppe bis hin zum kleinsten Griipplein in
unserer Gesellschaft, ein besonderes kirchliches Angebot zu erstellen. In den
Museen bis hin zum Fussballstadion werden Anknipfungspunkte gesucht. Ich
mochte all diese Versuche gar nicht diffamieren. Sie werden gegenwirtig sehr
ernsthaft und auf hohem Niveau praktiziert. Allerdings scheinen sie anderer-
seits doch nicht von grossem Erfolg gekront zu sein. Und vielleicht hat ja der
Roémerbriefkommentar doch techt, wenn er uns in dieser Situation entgegen-
ruft: «LaBt wimmeln das religiése Gewimmell»'™

Was aber wire die Alternative? Geben uns die Rdmerbriefkommentare da-
rauf eine Antwort oder bieten sie uns nur die Polemik gegen den religiésen
Ankniipfungspunkt? Genau dazu finde ich Uberlegungen, die — so denke ich
— auch ganz unmittelbar in unsere heutige Situation hinein zu sprechen vermo-
gen. Barth schreibt: «[...] das Reden von Gott gehdrt wie das Liebhaben, das
Spiel und die Kunst zu dem Tun, das keine Absicht hat und mit dem Erfolg
nicht rechnet. Es ist sich selber Absicht und Etfolg»' Es ginge also — und es
geht heute: so sage ich — um das Reden von Go#?, der um seiner selbst willen interes-
santist. So wie die Liebe, das Spiel und die Kunst. Wenn es uns gelinge, uns von
allen Zwecken zu befreien, wenn wir von Gott reden, bekdmen wir — so sagt es
uns der Romerbriefkommentar — eine neue Freiheit, die uns das krampthafte
Suchen nach Ankniipfungspunkten (damals uns heute!) offensichtlich verwei-
gert. Rede von Gott ist menschliche Rede in absichtsloser Freiheit?

Anmutung Gottes: Die Musikanten und Musikantinnen des lieben Gottes.
Wie sihe die Sprache einer solchen absichtslosen Rede von Gott aus? Mit die-
ser Frage komme ich zum letzten Teil meiner Uberlegungen, die ich Thnen heu-
te vortragen mochte. Es wire zunichst einmal — und hier kann ich wiederum

11 Barth: Rémerbzrief 1919 (Anm. 6), 577.
12 Ebd.
13 Ebd., 570.



366 Albrecht Grozinger

ganz direkt aus dem Romerbriefkommentar zitieren: «Da gibt’s kein Belehren,
Erziehen [...]. Da gibt’s kein feietliches Dreinreden, nur ein kindlich direktes
Drausreden, bei dem sich niemand personlich verkannt, angegriffen, mifiver-
standen, beleidigt zu fiihlen braucht.»™

Was hiesse das fiir unsere heutige Gottesrede? Unser Reden von Gott muss
sich heute — so sagte ich — jenseits einer vorausgesetzten Selbstverstindlichkeit
oder einer postulierten Notwendigkeit vollziehen. Gottesrede muss ganz ele-
mentar anfinglich sein. Fiir mich stellen deshalb die Gleichnisse Jesu gerade
heute eine hermeneutische Schule der Gottesrede dar. Was geschieht in diesen
Gleichnissen? Jesus spricht dort in der Weise von Gott, dass er an der Wirklich-
keit etwas aufzuzeigen vermag, was die Wirklichkeit nicht aus sich selbst heraus
freisetzt. Jesus spricht in der Weise tber Wirklichkeit, dass er diese Wirklich-
keit nicht einfach nur verdoppelt, sondern die Wirklichkeit verwandelt. Ex tut dies
aber nicht in der Weise, dass er eine Wirklichkeit jenseits dieser Wirklichkeit
voraussetzt, sondern er lasst aus der Wirklichkeit heraus selbst ein transzendie-
rendes Moment entstehen — ein Uberschuss des Lebens gewissermassen. Dies
ist genau das, was Aristoteles im poetischen Kontext als ké@apoig bestimmt
hat: Die Horerinnen und Horer ergreift eine verindernde Verwandlung, Dies
ist in den Gleichnissen Jesu eine durch und durch sprachliche Operation. Die
Gleichnisse Jesu — und das macht sie strukturell der Predigt verwandt — sind
kleine sprachliche Kunst-Stiicke. Sie setzen nichts anderes voraus als die Welt,
in der wir leben. Und sie bringen in ihrer sprachlichen Autonomie ihre eigene
Plausibilitit mit sich. Und in dieser ihrer eigenen Plausibilitit erzielen sie ihre
verwandelnde Wirkung,

Die Gleichnisse behaupten nicht eine bestimmte Wirklichkeit, sondern sie
muten sie uns an. Sie wirken nicht tiber Argumente und Beweise, sondern durch
ihre eigentiimliche Anmutungskraft. Jirgen Habermas hat im Zusammenhang
der Diskurstheorie sehr schon vom «eigentliimlich zwanglosen Zwang des bes-
seren Arguments»” gesprochen. Bei den Gleichnissen Jesus haben wir es mit
dem eigentiimiich wanglosen Zwang einer Anmutung Gottes zu tun. Die Sprache der
Anmutung steht jenseits von Behauptung und Konklusion; sie ist aber gerade
deshalb alles andere als beliebig. Anmut hat hochste Prizision. Wir sind — wie

14 Ebd., 568.
15  J. Habermas: Wahrheitstheorien, in: Ders.: Vorstudien und Erginzungen zur Theorie des
kommunikativen Handelns, Frankfurt 1984, 127-183, zit. Stelle 161.



«Der Apostel und die Gemeinde» (Romer 15-16) 367

Karl Barth in der ersten Auflage des Rémerbriefkommentars sehr schon sagt
— die Musikanten und Musikantinnen des lieben Gottes. Im rhetorisch-traditionellen
Paradigma der Predigt kann einer Predigt — hoffentlich! — mit guten Argu-
menten widersprochen werden. Auf eine Anmutung kann eigetreten werden
oder nicht. Ich muss aber weder mein Eintreten noch mein Nicht-Eintreten
begriinden. Anmutung ist nicht begriindungspflichtig. Diese Freiheit im Kom-
munikationsraum der Predigt und im Reden von Gott méchte ich gerne er-
halten wissen. Und fiir diese Freiheit kimpfte Karl Barth mit seinen beiden
Kommentaren zum Rémerbrief.

Barth hat diesen Gedanken im weiteren Verlauf seiner an Wendungen und
Entwicklungen reichen Theologie immer wieder aufgenommen und variiert.
Ich méchte deshalb meine Uberlegungen dazu beschliessen mit Sitzen Barths
aus dem ersten Band der Kirchlichen Dogmatik. Sie gehéren fiir mich zum
Schénsten, was in der christlichen Theologie dazu gesagt wurde. Barth sagt
dort:

«Das Zeugnis im christlichen Sinn des Begriffs ist der Gruf3, mit dem ich [...] meinen
Nichsten zu griflen habe, die Bekundung meiner Gemeinschaft mit dem, in welchem
ich einen Bruder [sc. eine Schwester] Jesu Christi und also meinen eigenen Bruder [sc.
meine eigene Schwester] zu finden erwarte [...] Ein Zeuge ist weder ein Flrsorger
noch Erzieher. Ein Zeuge wird seinem Nichsten gerade nicht zu nahe treten. Er
wird ihn nicht ,behandeln’. Er wird ihn sich nicht zum Gegenstand seiner Titigkeit
machen, auch nicht in bester Absicht. Zeugnis gibt es nur im héchsten Respekt vor
der Freiheit der gottlichen Gnade und darum auch im héchsten Respekt vor dem An-
deren, der von mir gar nichts, sondern Alles von Gott zu erwarten hat.»'®

16 K. Barth: KD 1/2, 487.



368 Albrecht Grozinger

Abstract

Die Praktische Theologie in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts stand der Di-
alektischen Theologie und Karl Barth insbesondre dusserst kritisch gegentiber. Man
unterstellte ihr eine dogmatisch tiberhohte und praxisferne Theologie. Von diesen
Vorbehalten ist heute nichts mehr zu spiiren. Dies hat Griinde, die bereits in den
beiden Auflagen der Romerbriefkommentare zu erkennen sind: Barth benennt dort
die Krise der Moderne und nimmt den religiésen und weltanschaulichen Pluralismus
ganz selbstverstindlich zur Kenntnis. Er pladiert dort fiir eine Kirche, die auf alle
gesellschaftlichen Sicherungen verzichtet. Und er entwickelt eine Theologie, die kein
religiéses Apriori voraussetzt, sondern ihre eigene Plausibilitit stets neu aus sich selbst
heraus freisetzt. Insofern kénnen wir von Barths Rémerbriefkommentar Impulse fiir
den heute forcierten Pluralismus in einer globalisierten Moderne erhalten.

Practical theology in the second half of the twentieth century was particularly critical
of Dialectical Theology and Karl Barth in particular. His theology was accused of a
dogmatically exaggerated and impractical theology. Of these reservations, nothing is
felt today. This has reasons that can already be seen in the two editions of the Romans
commentary: Barth calls there the crisis of modernity and takes the religious and ideo-
logical pluralism quite naturally. He pleads there for a church that renounces all social
security. And he develops a theology that does not presuppose a religious a priori, but
always releases its own plausibility from within itself. In this respect, we can receive
from Barth’s commentary on Romans impulses for today’s enforced pluralism in a
globalized modernity.

Albrecht Grozinger, Basel



	"Der Apostel und die Gemeinde" (Römer 15-16) : die Musikantinnen und Musikanten Gottes

