
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: "Die grosse Störung" : vom Sinn einer Ethik, bei der das Gute
(un)sichtbar ist

Autor: Heit, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die grosse Störung»
Vom Sinn einer Ethik, bei der das Gute (un)sichtbar ist

1. Vorbemerkungen

Karl Barths Römerbriefkommentare1 haben wegen ihres Stils und wegen der

in ihnen entwickelten neuen Theologie nachhaltige Wirkung entfaltet.
Selbstverständlich ist das Neue an ihnen nicht voraussetzungslos. Man muss es als

Reaktion auf das Zeitgeschehen einerseits, auf die ihnen vorausliegende Theologie

andererseits begreifen. Wendet man sich der Ethik zu, ist es hilfreich, auf
ein theologisches Referenzsystem des 19. Jahrhunderts zurückzugehen, um zu

begreifen, von welcher Art theologischer Moraltheorie Barths Kommentare
sich absetzen wollen: Gemeint ist die Theologie Albrecht Ritschis.

Ritsehl (1822-1889) vertrat als Privatdozent die Alte Kirchengeschichte
und bekleidete sodann eine Professur für Neues Testament in Bonn, bevor

er schliesslich ab 1864 eine Professur für Dogmatik sowie Kirchen- und

Dogmengeschichte in Göttingen innehatte. Ab den 70er Jahren des 19. Jahrhunderts

prägte er eine ganze Generation von Denkern, zu denen auch Wilhelm
Herrmann und Adolf von Harnack zählten - also diejenigen Theologen, von
denen Karl Barth das theologische Geschäft gelernt hat, von denen er sich

sodann aber in aller Schärfe lossagen wird.

Ritsehl hatte einen eigentümlichen Religionsbegriff, der im Anschluss an

Kant, wenn auch mit umgekehrten Vorzeichen, Religion und Sittlichkeit un-

hintergehbar aneinanderbindet.2 In funktionaler Hinsicht sichert Religion dem

Individuum eine erhabene Weltstellung, die durch sittliche Anstrengung und

Kulturarbeit realisiert wird. Weil der Mensch in der Natur immer in der Gefahr

steht, durch diese in Frage gestellt und angefochten zu werden, muss er darum

bemüht sein sie zu beherrschen. Religion wird zur Sicherung der eigenen

Weltstellung (Erhebung über die Natur) deshalb in Anspruch genommen, weil

in ihr die Geltung eines bestimmten übersinnlichen moralischen Gesetzes und

einer übernatürlichen Bestimmung des Menschen garantiert wird. Nach dieser

1 K. Barth: Der Römerbrief (Erste Fassung) 1919, hg.v. Hermann Schmidt, Zürich 1985 und

K. Barth: Der Römerbrief (Zweite Fassung) 1922,16. Abdruck Zürich 2005

2 Vgl. dazu A. Heit: Versöhnte Vernunft. Eine Studie zur systematischen Bedeutung des

Rechtfertigungsgedankens für Kants Religionsphilosophie, Göttingen 2006, 241-249.

ThZ 4/75 (2019) S. 338-357



Die grosse Störung 339

Vorstellung hat das Absolute den Menschen dazu bestimmt, die Natur in und

um sich zu beherrschen.3 «[A]lle Religion entspringt aus dem Contrast, in
welchen sich die Menschen ursprünglich hineingestellt sehen, dass sie gemäss ihrer
natürlichen Ausstattung unselbständige Theile der Welt sind, [...] und dass

sie gemäss ihrer geistigen Kraftausstattung sich von aller Natur unterscheiden

und sich zu einer übernatürlichen Bestimmung angelegt fühlen.»4 Erreicht wird
diese Bestimmung des Menschen für die Allheit aller Individuen durch die

Realisierung einer besonderen Form von Vergesellschaftung, die die Menschen

bestmöglich vor den Übeln der Natur schützt und zugleich so eingerichtet ist,
dass dem Individuum grösstmögliche Freiheit ermöglicht wird. Es muss also

eine Kultur durchgesetzt werden, durch die das Reich Gottes realisiert wird.
Ritsehl ist nun der Auffassung, dass es Aufgabe der Kirche ist, die Menschheit

an das so skizzierte Reich Gottes anzunähern.

Dazu wirkt sie so auf die Kultur ein, dass diese sich bewusst oder unbe-

wusst die sittlichen Ideale des Christentums zu eigen macht. Denn das christliche

Globalziel einer sittlichen Weltgemeinschaft kann, so Ritsehl, gar nicht
anders verfolgt werden als durch das Handeln von «natürlich bedingten
sittlichen Gemeinschaften engeren Umfangs (Ehe, Familie, bürgerliche Gesellschaft,

Staat).»5 Man hat es bei Ritsehl also mit dem Versuch zu tun, die christliche

Liebesethik und ihre Ziele mit der bürgerlichen Gesellschaft auszusöhnen.

Mehr noch: Die bürgerliche Gesellschaft und ihre Ordnungen (Familie, Recht,

Staat, heute auch: die Wirtschaftsordnung) werden als Funktionselemente zur

Durchsetzung des Reiches Gottes verstanden.

Zwar — und dies ist doch einschränkend zu bemerken — ergibt sich für
den Glaubenden immer dann ein Gewissenskonflikt, wenn die profanen
Ordnungen, in denen er sich bewegt, der Reich-Gottes-Vorstellung zuwider sind.

Ob und wann das der Fall ist, kann allerdings nicht von vornherein ausgemacht

werden, sondern muss bis zur Beurteilung des Einzelfalls bewusst in

3 Vgl. etwa die Heilungsgeschichten des Neuen Testaments. In ihnen wird jeweils ein durch
die Natur (Krankheit) angefochtenes Individuum in die Lage versetzt, sich gegen die Übel
der Welt durchzusetzen. Die christliche Religion sieht nach Ritsehl genau darin die Bestimmung

des Menschen.
4 A. Ritsehl: Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung (RuV) III, Bonn

1874,173.
5 A. Ritsehl: Unterricht in der christlichen Religion. Studienausgabe nach der 1. Auflage von

1875 nebst den Abweichungen der 2. und 3. Auflage. Hg.v. Christine Axt-Piscalar, Tübingen

2002, 42; vgl. insgesamt auch ebd., §§ 27f.



340 Alexander Heit

der Schwebe gelassen werden. Wo aber ein Gewissenskonflikt auftritt, muss

der Christ die Modifizierung der gesellschaftlichen Ordnungen anstreben. Die

Reorganisation von Funktionssystemen ist, das wird bei Ritsehl vorausgesetzt,
grundsätzlich möglich, so dass wir durch die Zeit eine beständige Annäherung
an das Reich Gottes erreichen können.

2. Barths Krisenbewusstsein und die Suche nach einem neuen Ansatz^ in der Ethik:
Bemerkungen %um Römerbrief der ersten Auflage

Barth hatte also theologische Ethikmodelle von diesem und ähnlichem
Zuschnitt vor Augen, als er sich mit den Krisen seiner Zeit konfrontiert sieht.

Insbesondere der erste Weltkrieg hinterlässt einen nachhaltigen Eindruck bei

Barth.6 Beobachtet man die Bewegungen von Nationalismus und Militarismus,
die sich im die Menschen verschlingenden Maschinenkrieg entladen, dann

lassen sich diese Verhältnisse kaum noch auf die von Ritsehl behauptete
Harmonie zwischen der Reich-Gottes-Vorstellung und den modernen Funktionssystemen

gesellschaftlicher Ordnung übertragen. Die Kultur begegnet Barth

jedenfalls nicht mehr als Träger moralischer Bonität, sondern als deren glattes

Gegenteil.
Barth suchte also nach einer theologischen Möglichkeit den neuen Verhältnissen

gerecht werden zu können. Und das ist für ihn gleichbedeutend mit der

Suche nach einer Möglichkeit, den realen gesellschaftlichen Verhältnissen mit
radikaler Kritik begegnen zu können. In der ersten Auflage des Römerbriefs

von 1919 greift Barth dazu im Wesentlichen auf einen von ihm selbst

konzipierten doppelten Begriff von der Geschichte zurück.7 Er unterscheidet eine

sogenannte Geschichte von einer wahren oder wirklichen Geschichte (die Gott mit der

Welt hat). Die sogenannte Geschichte ist die Geschichte, wie wir sie erleben: Eine

Abfolge von Ereignissen, die als solche — das geben die Verhältnisse in denen

Barth steht, her — ständig ins Verderben führen: «Die Weltgeschichte ist das

Weltgericht»8, wie Barth mit Friedrich Schiller sagen kann.

Hinter der Oberfläche dieser Geschichte, wie wir sie kennen, gibt es

allerdings eine weitere Geschichte, eine wahre Geschichte, die nicht im Gleich-

6 Vgl. Chr. Tietz: Karl Barth. Ein Leben im Widerspruch, München 2018, 89-95.

7 Vgl. zum Folgenden grundsätzlich B.L. McCormack: Theologische Dialektik und kriti¬
scher Realismus. Entstehung und Entwicklung von Karl Barths Theologie 1909-1936,
Zürich 2006, 127-170.

8 Barth: Römerbrief (Erste Fassung) (Anm. 1), 48.



Die grosse Störung 341

takt zur sichtbaren Geschichte läuft und deren Bewegungsprinzipien wir nicht
einsehen können. Diese Geschichte kommt der Lebendigkeit oder Selbstbewegung

Gottes gleich: «Es gibt — den Frommen ein Ärgernis und den

Philosophen eine Torheit (vgl. 1. Kor. 1, 23) — nicht nur eine jenseitige Wahrheit,
sondern jenseitige Ereignisse, eine Weltgeschichte im Himmel, eine innere

Bewegung in Gott. Was wir <Geschichte> und <Ereignisse> heissen, ist nur ein

verworrener Widerschein jenseitiger Wendungen.»9

Natürlich ist diese Annahme den Philosophen, den Erkenntnistheoretikern
und allen Geschichtstheoretikern der Moderne eine Torheit. Barth weiss das.

Er baut, wenn man so will, eine zweite Geschichtsrealität auf und führt damit

so etwas wie einen platonischen Realismus in seine Theorie ein. Eine Bewegung

Gottes mit der Welt ist für den Barth des ersten Römerbriefkommentars
also Basis aller Geschichte. Unsere Welt ist danach lediglich eine fehlgeleitete

Abbildung dieser wahren Geschichte, die als solche teleologischen und escha-

tologischen Charakter hat.

Die erkenntnis- und geschichtstheoretischen Schwierigkeiten, die man sich

mit einem solchen Modell einfängt, überspringt Barth souverän. Seine Behauptung

einer zweiten, göttlichen Geschichte, bringt ihm nun allerdings die Möglichkeit

ein, die sogenannte Geschichte als einen Abfall von der wahren Geschichte begreifen

zu können. Auf diese Weise gelingt es ihm, den klassischen Sündenbegriff
geschichtstheoretisch einzukleiden.

Zugleich wird durch den doppelten Begriff von Geschichte die Möglichkeit
eröffnet, den weltlichen Lauf der Dinge einer radikalen Kritik zu unterziehen.

Sie ist eine Geschichte des Todes, wie Barth sagen kann, eine solche, in der der

Mensch von sich aus meint, nach autonomen Prinzipien etwas Gutes bewirken

zu können, aber nichts weiter hervorbringt als Verhängnis. Die Figur Adams

steht exemplarisch für diesen Typus des selbstbestimmten und geschichtswirk-
samen Menschen.10

Der Adamsfigur steht Christus gegenüber. Er ist der Einbruch der göttlichen

Geschichte in die uneigentliche Geschichte dieser Welt. «In zwei Höhepunkten
gipfelt die Geschichte der Menschheit: in Adam hier und dort im Christus.

Denn alles Denken, Reden und Handeln der Menschen zielt entweder hin auf
das Handeln Adams, ist eine immer neue Vorbereitung, Verstärkung, Bestäti-

9 Ebd., 161.

10 Vgl. Ebd., 173.



342 Alexander Heit

gung und Fortsetzung seines Falls [...], oder aber ein Ersehnen, Bejahen,
Annehmen und organisches Fortführen der Gerechtigkeit des Christus [...]. Jeder
Faden in dem verschlungenen Gewebe jedes weltgeschichtlichen Augenblicks
ist entweder Zeddel von Adam oder Einschlag vom Christus.»11 Mit Zeddel

und Einschlag sind Fäden eines Gewebes gemeint, das auf dem Webstuhl

aufgespannt ist. Das Bild steht für den Verlauf von Geschichten -
biographischen, gesellschaftlichen, kulturellen -, die in das Tuch der Weltgeschichte

eingewoben werden. Entweder sind es Fäden, die auf Adam oder solche, die

auf Christus zurückgehen.
Man darf sich durch dieses Bild allerdings nicht täuschen lassen. Denn Barth

steht ungeachtet dieser Metapher, nach der sich Geschichtsverläufe auf Gottes

Wirken zurückführen Hessen, jedem Versuch, einen solchen Geschichtsverlauf
tatsächhch auszumachen, skeptisch gegenüber.

Historiographisch lässt sich die Wirkung Gottes auf das Geschichtsgeschehen

eigenthch nicht erfassen, denn dazu müsste eine zusammenhängende Reihe

von Ereignissen mit göttlicher QuaKtät ausgemacht werden können. Das

aber ist für Barth ausgeschlossen. Vielmehr mache sich das christologische
Element in der Geschichte im Sinne von EinschlagsaugenbHcken bemerkbar.

Diese AugenbHcke seien jeweils reduziert auf einen Moment und hätten keinen

erkennbaren Zusammenhang zueinander.

Barth ist schon in der ersten Auflage seines Kommentars darauf bedacht,
das GöttHche von der Welt scharf zu trennen und doch aufeinander zu beziehen.

Deshalb reduziert er die Einwirkung Gottes auf die Welt auf einen rein

aktuahstisch zu begreifenden AugenbHck, der als solcher dialektische QuaH-

tät hat und nur durch Bildsprache umschrieben werden kann. Die wahre
Geschichte Gottes ist offenbar an und in Christus. Aber sie ist in ihm zugleich
verhüHt offenbar, denn der historische Jesus ist ein geschichtlicher Mensch wie

jeder andere und kann also solcher das GöttHche gerade nicht unverhüllt
präsentieren. Die wahre Geschichte Gottes mit der Welt lässt sich für Barth in der

Welt (als geschichtlich nachvoHziehbarer Verlauf) nicht eindeutig identifizieren,
und doch macht Gottes wahre Geschichte sich in der scheinbaren Geschichte

bemerkbar. Gott reafisiert das Gute in der Geschichte, aber so, dass es als

Gutes nicht eindeutig erkannt und angesprochen werden kann. Es ist da und

doch verborgen. Diese eigentümHche Form der Dialektik prägt das Denken

11 Ebd., 173.



Die grosse Störung 343

Barths in der ersten Auflage des Römerbriefs. Sie lässt sich, wenn man Gottes
Geschichte und die endliche Geschichte voneinander unterscheiden und doch

aufeinander beziehen will, nicht überspringen.12

Schaut man auf die Ethik, so muss man vor dem Hintergrund dieser

Überlegungen zu einem ernüchternden Ergebnis kommen: Denn der Mensch als

solcher — symbolisiert durch Adam - kann von sich aus zur Durchsetzung des

Reiches Gottes überhaupt nichts beitragen. Wenn es zu einem Durchbruch
Gottes in der Geschichte kommt, dann nur und insofern Gott selbst einen

solchen Durchbruch herbeiführt. Das Subjekt dieser Durchbrüche (oder
Einschläge) ist keinesfalls der Mensch, sondern er ist — wenn man so will - lediglich
ausführendes Organ von Gottes Handlungen: «Nicht er [der Mensch] denkt,

glaubt, handelt auf seine Rechnung und Gefahr, sondern es denkt, glaubt, handelt

in ihm und durch ihn der <Leib des Christus>, in dem Mass, als er es gerade

in ihm geradejet^t tun kann.»13

Die Bewegung, die Barth im Auge hat, ist dem Menschen also sowohl in
erkenntnistheoretischer als auch in handlungstheoretischer Hinsicht unverfügbar.

Das Gute, das durch Gott getan wird, wird allein durch Gott getan, und ist
für uns wegen seiner flüchtigen Berührung mit der Geschichte nicht eindeutig
als das Gute identifizierbar. Denn alles in der Geschichte steht zugleich unter
dem Verdikt, Sünde zu sein.

Für die Ethik als Fachwissenschaft bedeutet dies Folgendes: Sie hat ihre

Hauptaufgabe darin, den Menschen von seiner Hybris zu befreien, er selbst

könnte das Gute von sich aus einsehen oder durchsetzen. «<Was soll ich tun?> —

Antwort: <Vor allem nicht mehr so fragen!»)14

Nun muss man sagen, dass Barth trotz aller Skepsis, die er der Erkenntnis
des Guten in der Geschichte gegenüber an den Tag legt, in der ersten Auflage
seines Römerbriefkommentars dennoch einen optimistischen Grundton
anschlagen kann. So ist er beispielsweise der Auffassung, dass Gott die Geschichte

einem Ziel zuführt, auf das hin sich der Verlauf der Ereignisse sukzessive

12 Später wird Barth die dialektische Methode ablösen oder zumindest erweitern durch sein

Analogieverständnis, das er im Durchgang durch seine Auseinandersetzung mit Erik
Peterson in der Zeit nach 1925 gewinnen wird. Vgl. zur Entwicklung von Barths Denken in
dieser Hinsicht E. Jüngel: Von der Dialektik zur Analogie. Die Schule Kierkegaards und
der Einspruch Petersons, in: Ders.: Barth-Studien, Gütersloh 1982, 127-179.

13 Barth: Römerbrief (Erste Fassung) (Anm. 1), 475 (Hervorhebungen im Original).
14 Ebd., 263.



344 Alexander Heit

entwickelt.15 Der Optimismus dieser Prozesstheologie des ersten
Römerbriefkommentars ist gedeckt durch die Christusoffenbarung: «Mit dem Durchbruch:

Immanuel! Gott mit uns! (vgl. Mt. 1, 23), der sich in der Jetztzeit, in der

messianischen Gegenwart, in der entscheidenden Wende der Äonen im Elimmel

ereignet hat, ist ein Lebensprozess eröffnet auch auf Erden, auf der

seelischgeschichtlichen Seite unseres Daseins. Wir sind nicht mehr die Gleichen. Wir
sind in diesen vom Jenseits ins Diesseits übergreifenden Prozess hineingestellt.
In die zerstörerische, tödliche Entwicklung der Welt ist an die Stelle, wo wir
stehen, ein neues, lebendiges Element eingetreten, das nun seinerseits wirksam

wird und organisch jener Entwicklung entgegenarbeitet.»16

3. Verschärfung der Dialektik im \weiten Römerbrief und die Folgenfür die Ethik
Dieser versöhnliche Ton ist in der zweiten Auflage des Römerbriefkommentars

gänzlich verschwunden. Es ist oft bemerkt worden, dass Barths Sprache

im Kommentar von 1922 eine expressionistische Schroffheit und explosive

Anmutung angenommen hat. Darin spiegelt sich der Sache nach eine Verschärfung

der Diastase zwischen Gott und Welt. «Gott ist im Himmel und du auf
Erden»17, so heisst es — vielzitiert — im Vorwort zur zweiten Auflage. Freilich

ergänzt Barth sofort, dass es in der Theologie und auch in der Philosophie
immer nur um die Frage gehen könne, wie diese beiden, Gott und Welt, in ein

Verhältnis zueinander geraten können, wenn sie so grundsätzlich voneinander

geschieden sind, wie es ihr unendlicher Unterschied vorgibt.
Vermittelt durch seinen Bruder Heinrich hatte Barth einen Begriff von

Metaphysik an die Hand bekommen, der das Göttliche qualitativ unendlich weit

von der Welt abrückte. Er bediente sich dazu des Ursprungsbegriffs, wie er
durch den Marburger Neukantianismus vertreten worden ist.18 Der Begriff des

Ursprungs stammt von Hermann Cohen. Er meint bei ihm einen absoluten

15 Vgl. zur eschatologischen Formatierung des ersten Römerbriefkommentars von 1919

H. Matern: Geschichte und Eschatologie in Karl Barths «Römerbrief» (1919), in: G.

Pfleiderer/H. Matern (Hg.): Theologie im Umbruch der Moderne. Karl Barths frühe
Dialektische Theologie, Zürich 2014,105-134.

16 Barth: Römerbrief (Erste Fassung) (Anm. 1), 167.

17 Barth: Römerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), XX.
18 Vgl. zur Rezeption des Neukantianismus durch Barth insgesamt J.F. Lohmann: Karl Barth

und der Neukantianismus. Die Rezeption des Neukantianismus im «Römerbrief» und ihre

Bedeutung für die weitere Ausarbeitung der Theologie Karl Barths, Berlin/New York
1995.



Die grosse Störung 345

Grund im Bewusstsein, der als metaphysische Grösse kein Korrelat zu
weltlichen Dingen und deren Gedachtsein abgeben könne, sondern deren durch
das Denken selbst nicht näher bestimmbarer Grund ist.19 Man hat es jedenfalls
mit dem Versuch einer qualitätslogischen Radikalisierung des Grundes im
Bewusstsein zu tun. Schon Heinrich Barth hatte den so verstandenen Ursprung
mit dem christlichen Gottesbegriff identifiziert.20 Sein Bruder Karl hat sich die

dadurch gegebene vollständige Abschneidung jeder Beziehung zwischen Gott
und Welt zu eigen gemacht.

Das bedeutet insbesondere auch, dass es für ihn keinen denkerischen Weg

von uns aus zu Gott geben kann. Auf diese Weise war natürlich das gesamte

Programm des deutschen Idealismus und auch das gesamte theologische

Programm Schleiermachers abgeschnitten. Gott ist für Barth von der Welt so weit

entfernt, dass er nur durch sich selbst erkannt werden kann, aber nicht durch
den Menschen.

Bekanntlich hat Barth die so entstandene absolute Diastase zwischen

Mensch und Gott überbrückt gesehen in der Selbstoffenbarung Gottes. Zwar

gibt es von uns aus keinen Weg zur Einsicht in das Wesen Gottes. Aber die

gegenläufige Bewegung ist möglich und wirklich: Von Gott aus zu uns in Form
einer Selbstoffenbarung Gottes. Dass und wie diese Bewegung der

Selbstoffenbarung vonstatten geht, sei — so Barth — das Thema des paulinischen Briefs

an die Römer: «Dass der Deus absconditus als solcher in Jesus Christus Deus reve-

latus ist, das ist der Inhalt des Römerbriefs».21

Man muss sich klar machen, dass der Abstand von Gott und Welt für Barth

zugleich ein solcher von Geschichte und Ewigkeit ist. Es gibt, weil es sich um
zwei sich ausschliessende Grössen (Zeit und Ewigkeit) handelt, eigentlich keine

Möglichkeit, dass das eine mit dem anderen sich berührt. Die Offenbarung,
wie sie in Christus geschehen ist, ist für ihn deshalb eine unmögliche Möglichkeit.

Die schon aus dem ersten Römerbrief bekannte Dialektik wiederholt sich

in der zweiten Auflage deshalb sowohl in Hinsicht auf das Geschichtsverständnis

als auch in Hinsicht auf die Erkenntnistheorie insgesamt. Gott berührt die

Welt wie die Tangente den Kreis. Er lässt sich auf die Geschichte ein, ist aber doch

19 Vgl. H. Cohen: Logik der reinen Erkenntnis. Werke Bd. 6, Hildesheim/New York 1977.

20 Vgl. H. Barth: Gotteserkenntnis, in: Anfange der dialektischen Theologie I, hg.v. Jürgen
Moltmann, 2. Aufl. München 1966, 221-255; vgl. auch McCormack: Theologische Dialektik

und kritischer Realismus (Anm. 7), 197-203.

21 Barth: Römerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 444.



346 Alexander Heit

nicht Teil der Geschichte, weil sein Erscheinen nicht als Teil der Geschichte

begriffen werden kann. Er wäre sonst nichts weiter als ein Element der Welt.

In epistemischer Hinsicht gilt: Wir können durch Gott von Gott etwas wissen,

wissen aber zugleich nichts über ihn. Denn alles, was wir erkennen, ist Teil
der endlichen Welt — so auch der Mensch Jesus, in dem der Glaubende zugleich
den Christus sieht.

Die Verschärfung der Diastase zwischen Gott und Welt, wie Barth sie im
zweiten Römerbriefkommentar vornimmt, hat auch Folgen auf der Ebene der

Ethik: Menschliche Handlungen sind immer und unhintergehbar bloss menschliche

Handlungen. Unter endlichen Bedingungen ist es deshalb eigentlich
ausgeschlossen, dass eine Handlungsreihe etwas Göttliches und Gutes abbildet. Und
doch muss es diese unmögliche Möglichkeit geben, wenn eine Vermittlung von
Gott und Welt das Thema der göttlichen Offenbarung überhaupt ist. «Es gibt
aber keine Handlung, die sich etwa an sich nicht fügen würde in die Gestalt

dieser Welt, obwohl es Handlungen gibt, die beinahe an sich den Charakter des

göttlichen Protestes gegen den grossen Irrtum an sich tragen.»22 An einem Zitat
wie diesem lässt sich ablesen, dass Barth sein dialektisches Schema auch auf die

Ethik übertragen hat und seinen kritischen Blick auf den Menschen und sein

Handeln verstärkt. Gott kann sich im menschlichen Tun nicht bemerkbar
machen. Aber es gilt zugleich, dass er sich doch bemerkbar machen kann (beinahe).

In keinem Fall geschieht das allerdings so, dass man einer ganzen Handlungskette

eindeutig zuschreiben könnte, Gott zeige sich in ihr geschichtswirksam.
Wenn es eine Handlungsmotivation oder eine Handlung gibt, in der

zugleich Gott sich der Welt vermittelt, dann nur so, dass dies aktualistisch und

punktuell geschieht, in einem Ereignis, das zugleich Geschichte und Einschuss

des Ewigen in die Geschichte ist. Um zu beschreiben, wie er sich das

vorstellt, verwendet Barth lauter Bilder, die das, was er bezeichnen will, sogleich
wieder zurücknehmen: Gottes Handeln an der Welt mache sich in Form von
Einschlagstrichtern (Hohlräumen also), in Form einer explodierenden Granate

(eines nicht auf Dauer zu stellendes Ereignisses also) oder als aufgewirbelter
Staub (der zwar da ist, aber sogleich auch verfliegt) bemerkbar.23

Selbstverständlich kann man fragen, ob Barth auf diese Weise dem
biblischen Gott gerecht werden kann, der sich gerade durch seine Geschichtswirk-

22 Ebd., 458.

23 Vgl. Ebd., 458.



Die grosse Störung 347

samkeit auszeichnet. Tatsächlich ist ihm diese Frage von Seiten seiner Kritiker
auch gestellt worden. So haben etwa Paul Althaus24 und Adolf von Harnack25

je auf ihre Weise erfragt, wie denn unter solchen Bedingungen Gott in die Welt
hineinvermittelt werden können solle. Barths diastatisches Gott-Welt-Konzept
lasse dafür keinen Raum. Der biblische Gott aber — so argumentieren sowohl
Harnack als auch Althaus — müsse so gedacht werden, dass er den Bewusst-

seinshaushalt des Menschen - und also auch seinen Moralapparat - prägen
könne. Auf diese Weise komme es zu einer Rekonstruktion der Person, die

sodann ihr göttlich aufgeladenes Bewusstsein handelnd in die Geschichte

hineinvermittle. Es ist nicht schwer zu erkennen, dass dies im Fahrwasser von
Ritschis Ethik gedacht war.

Barth war nicht bereit, eine derart harmonische Vermittlung von Gott und

Welt zu denken. Sondern er wollte die Welt, all ihr Handeln und die gesamte

Kulturpraxis, das ist auch im zweiten Römerbrief ein Hauptmotiv seines Denkens,

einer grundlegenden Kritik unterziehen.

Durch den Gottesbegriff, den sein Bruder Heinrich ihm vermittelt hatte,

war das in einer neuartigen Radikalität möglich geworden. Barth setzte nämlich

selbstverständlich voraus, dass Gottes Tun gut ist, und das bedeutet im

Umkehrschluss, dass alles Handeln der Welt, wenn und insofern es ohne Gott
geschieht, eine grundsätzlich gegenteilige Qualifizierung zu erfahren hat. Es ist

per se böse.

Am Beispiel: Man hat das Konzept der Ethik des zweiten
Römerbriefkommentars nicht hinreichend verstanden, wenn man meint, Barth habe unter

dem Eindruck des ersten Weltkrieges vor allem dem Militarismus kritisch

gegenübergestanden und sei deshalb ein Befürworter friedlicher Politik gewesen.

Vielmehr hat er das menschliche Handeln in toto verworfen, nicht nur
die eine sittliche Haltung, sondern zugleich immer auch ihr Gegenteil. «Eine

Kirche, die weiss, was sie will», sagt Barth, «wird sich also mit starker Hand
den Militarismus, mit freundlicher Geste aber auch den Pazifismus - vom Leibe

halten.»26 Eine derart kritische Einstellung der Gesamtheit aller möglichen
menschlichen Handlungen gegenüber kann man nur gewinnen, wenn das Gute

24 Vgl. P. Althaus: Theologie und Geschichte. Zur Auseinandersetzung mit der dialektischen

Theologie, ZSTh I (1923/24) 741-786.

25 Vgl. den Briefwechsel ^-wischen Karl Barth und Adolf von Harnack, abgedruckt in: Anfange der
dialektischen Theologie I (Anm. 20), 323-347.

26 Barth: Römerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 496.



348 Alexander Heit

(bzw. im Fall der christlichen Ethik: der Gute) allen menschlichen Handlungen

gegenüber unendlich weit entfernt ist. Und genau diese Fremdheit des Guten
aller menschlichen Tat gegenüber war durch den bei Heinrich Barth endehnten

Gottesbegriff gewonnen. Für die Ethik bedeutet das, dass die grundsätzliche

Bösartigkeit und Fehlbarkeit allen menschlichen Handelns dauerhaft namhaft

zu machen ist. Die Funktion der Ethik wird deshalb auf den Vollzug von
Dauerkritik reduziert: «Es ist, wenn es zu Ethik kommen soll, nichts anderes möglich

als Kritik alles Ethos [.. .]».27

Insofern ist eine theologisch motivierte Ethik tatsächlich nichts anderes

als eine grosse Störung (so ist das Kapitel bei Barth in der Auflage von 1922

überschrieben worden28) allen Kulturbetrieb s und aller Handlungsmuster. Uns

sollen durch die Ethik, wie Barth in seiner Bildsprache sagen kann, in sittlicher

Hinsicht «alle Knochen gebrochen»29 werden.

Es ist klar, dass Barth auf diese Weise den theologischen Topos der
Erbsünde reformulieren kann und will. Er lässt in ethischer Hinsicht kein gutes
Haar am natürlichen Menschen. Schliesslich wird das Prinzip der Kritik
theoretisch soweit aufgestuft, dass es auch gegen sich selbst gewendet wird: «[E]s ist
die Probe aufs Exempel für jeden Leser, ob er es erträgt, sich [...] noch einmal

Alles, was er begriffen und ergriffen zu haben glaubt, aus den Händen winden

zu lassen. Greift die grosse Störung nicht durch, wird sie nicht zur Krisis jeder

Bewusstheit (auch gerade derjenigen, die sie selbst zum Inhalt hat!) [...], so war
Alles miteinander ein tönendes Erz und eine klingende Schelle.»30

Im zweiten Römerbriefkommentar haben wir es also — so kann ein erstes

Fazit lauten — mit der Grundlegung einer Ethik der Dauerkritik zu tun, die

methodisch soweit aufgestuft wird, dass sie sich auch gegen sich selbst
wendet.31 Die Aufrichtung eines positiven ethischen Prinzips ist ausgeschlossen. Es

27 Ebd., 451.

28 Vgl. Ebd., 447.

29 Vgl. Ebd., 491.

30 Ebd., 532 (Hervorhebungen im Original).
31 Vor allem Georg Pfleiderer hat eine Deutung des Römerbriefs mit anderer Stossrichtung

vorgeschlagen. Danach erschöpft sich das Programm von Barths Theologie auch dieser

frühen Phase nicht in grundstürzender Kritik des (Kollektiv-)Subjekts, sondern diese Kritik

steht ihrerseits im Dienst einer Neukonstitution des Subjekts und seiner

Handlungsmöglichkeiten. Folgt man Pfleiderer, zielt eine durch Barth geschulte Relektüre des Römerbriefs

auf die Realisierung eines wahrhaft freien Subjekts unter modernen Bedingungen.
Auch dabei komme das dialektische Muster von Barths Denken auf seine Weise zum



Die grosse Störung 349

müsste sogleich wieder in Frage gestellt werden. Der Mensch weiss nicht, was

das Gute ist.32

4. Uthik des glaubenden Menschen

Glaube entsteht für Barth immer dann, wenn die unmögliche Möglichkeit sich

realisiert und Gott sich in die Welt hineinvermittelt. Was Glaube ist, lässt sich

mit Eindeutigkeit allerdings nicht sagen, denn das wäre der Versuch, den Glauben

mit Kategorien zu beschreiben, die endlichen Phänomenen gelten. Gewiss

ist für Barth aber, dass es sich um einen aktualistischen Impuls handelt, der sich

in das konkrete Leben des Menschen hineinvermittelt. Dabei geschieht mit
dem Glaubenden etwas in seiner konkreten Lebenssituation — und zwar macht

der Mensch in diesem Augenblick, und auch nur für diesen Augenblick, eine

Wandlung durch. Er wird ein anderer, neuer Mensch. Dies kann er nicht aus

sich selbst heraus erreichen, sondern es geschieht ihm durch einen Akt Gottes.

Dieser Akt wirkt sich sodann auch in praktischer Hinsicht aus. Aller menschlichen

Bonität geht allerdings ein Handeln Gottes voraus.
Barth unterscheidet also die Konstitution des Glaubenssubjekts von den

Sekundäreffekten, die eine solche Neuwerdung des Menschen hat. Ein durch

Tragen: Die grundsätzliche Kritik des Subjekts berge in sich selbst die Aufrichtung eines

Handlungssubjekts, das im Durchgang durch die Kritik sich von sich selbst zu distanzieren

vermag und so zugleich als Anderer neu konstituiert wird. Vgl. dazu G. Pfleiderer: Karl
Barths Praktische Theologie. Zu Genese und Kontext eines paradigmatischen Entwurfs
systematischer Theologie im 20. Jahrhundert, Tübingen 2000, 337-376. In konzentrierter
Form findet sich der Argumentationsgang auch hier: G. Pfleiderer: Hermeneutik als

Dialektik. Eine Lektüre von Karl Barths Römerbriefkommentar (1922), ZDTh 23 (2007),
172-192.

32 Wenn es richtig ist, dass die Erfahrung des ersten Weltkriegs wohl der Anlass, aber nicht
der tiefere Grund hinter diesem Programm der radikalen Dauerkritik der modernen Kultur

ist, kann natürlich gefragt werden, welches Motiv Barth ansonsten angetrieben hat.

Trutz Rendtorff hat in einem schon 1972 veröffentlichten Aufsatz den Vorschlag gemacht,
Barth habe den neuzeitlichen Autonomiegedanken aufgenommen und ihn für Gott allein

reserviert, um so dem Titanismus des neuzeitlichen Menschen grundsätzlich und theologisch

begründet entgegen treten zu können. Die Radikalität, mit der das geschieht, führe
ihn in ethischer Hinsicht sodann allerdings in eine Sackgasse, weil dem Menschen keine

Handlungsmöglichkeiten bleiben, die in irgendeiner Weise das Gute realisieren könnten.
Denn der «völlige Sieg der Autonomie Gottes ist erst erreicht, wo das Handeln des

Menschen stillgelegt ist». Vgl. T. Rendtorff: Radikale Autonomie Gottes. Zum Verständnis der

Theologie Karl Barths und ihrer Folgen, in: Ders.: Theorie des Christentums.
Historischtheologische Studien zu seiner neuzeitlichen Verfassung, München 1972, 161-181 (Zitat:
170).



350 Alexander Heit

den Glauben Gewandelter hat (oder hätte, wenn es ihn denn gäbe) die

Möglichkeit, das Gute zu tun. Zwar kann auch das, sollte es je wirklich sein,

nirgends mit Eindeutigkeit festgestellt werden. Aber es lassen sich doch, wie

Barth meint, relativ positive menschliche Handlungen ausmachen, von denen

es wahrscheinlicher ist, dass gerade in ihnen ein Glaubender sich handelnd

äussert. Im Folgenden sollen einige Beispiele solcher möglicher Äusserungen

gegeben werden, an denen sich das Gute zeigen könnte.

a) Die LJebe

Liebe ist ein Effekt, den der Glaube automatisch nach sich zieht. Wo die

Störung des (alten) Menschen stattfindet, werden seine (alten) Handlungsmuster
ausser Kraft gesetzt und es wird die Möglichkeit der Liebe eröffnet.

Liebe ist für Barth in erster Linie ein Begriff, der die Qualität der Beziehung
zu Anderen betrifft. Dabei geht es nicht um die Zuwendung zu Anderen in der

Weise, dass man sich deren Interessen zu eigen macht und so eine Gemeinschaft

sui generis, eine Gemeinschaft der Liebe nämlich, stiftet. Das war der
sittliche Liebesbegriff, wie ihn Wilhelm Herrmann entwickelt hat.33 Diese Sicht
der Dinge konnte Barth allerdings nicht teilen, denn das Interesse des Anderen
ist aus seiner Sicht grundsätzlich verdorben. Hier wirkt sich der schon erwähnte

Sündenbegriff aus.

Barths Begriff der Liebe bezeichnet eine solche Beziehung, in der der
Andere erwählt und zugleich verworfen wird. Verworfen wird er in Hinsicht auf
seine Sündhaftigkeit. Erwählt wird er als ein solcher, der er sein könnte, aber

nicht ist.

Mit anderen Worten: Wer seinen Nächsten liebt, schaut ihn so an, wie Gott
ihn anschaut. Er verwirft das Böse an ihm und wendet sich dem Gegenüber
so zu, als wäre dieser ein durch und durch liebenswerter Mensch (obwohl er
es nicht ist). Liebenswert ist der Mensch aber nur dann, wenn er ist wie Christus

— also ein das weltliche, ichbezogene Wollen an sich selbst negierender
Mensch. Es geht in der Liebe darum den anderen anzuschauen, als sei er der

ideale, reine Mensch, für den Christus symbolhaft steht.34 Es geht, wenn man

so will, darum, das Andere (Göttliche) im Anderen (dem Nächsten) zu
entdecken, obwohl es dort nicht anzutreffen ist. Was das im Einzelnen für den

33 Vgl. W Herrmann: Ethik, 5. Auflage Tübingen 1921, 135-149.

34 Vgl. Barth: Römerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 465f.



Die grosse Störung 351

Umgang mit dem Nächsten heisst, lässt sich nicht situationsunabhängig
ausmachen. Es muss jeweils neu ausgemittelt werden, was es in einer konkreten
Situation bedeutet, sich dem Nächsten in Liebe zuzuwenden. «Liebe ist darum

[...] nie das scheinbar Eindeutige, Direkte, Unmissverständliche, nach dem die

Sentimentalen schreien. Sie kann angenehm und unangenehm berühren,
nachgiebig und unerbittlich sein, Frieden halten und streiten [...]. Nur die Liebe, die

die Kraft hat, das Böse zu verabscheuen, hat auch die Kraft, sich an das Gute

zu klammern, zu vergessen, indem sie weiss zu vergeben, indem sie straft, gan^
anzunehmen, indem sie gan^ ablehnt, den Andern aus seinem Ja heraus (aber

aus einem wohlverstandenen Ja und darum wahrhaftig aus seinem Nein!) zu

begreifen [.. .]».35

Liebe kann also nicht ohne Verwerfung des Anderen abgehen. Diese

Verwerfung bedeutet aber zugleich seine Bejahung: Man vergilt ihm das Böse nicht
mehr mit Bösem, sondern mit Gutem. Man meint es gut mit ihm, weil man ihn

so anschaut, als wäre auch er gut.36 Dieser Blick der Liebe auf den Nächsten

wiederholt den Blick Gottes auf den Menschen, dessen Wesen es ebenfalls ist,
die Sünde zu verwerfen bei gleichzeitiger Annahme des Sünders.37

b) Das Verhältnis des Christen %um Staat

Die berühmte und vieldiskutierte Stelle zum Verhältnis des Christen zur Obrigkeit

aus dem 13. Kapitel des Römerbriefs wird durch Barth in eigentümlicher
Weise ausgedeutet. Um zu verstehen, was Barth aus dem Text macht, müssen

wir zunächst die Stelle aus dem Römerbrief selbst anschauen. Ich greife dabei

auf die Übersetzung zurück, die Barth selbst anfertigt. Die ersten zwei Verse

35 Ebd., 478f. (Hervorhebungen im Original).
36 Ebd., 491 f.

37 Barth beschreibt m.E. spätestens im Römerbriefkommentar von 1922 derartige Analo¬

gieverhältnisse, von denen gesagt wird, dass sie später kennzeichnend für seine Theologie
werden. Hans Urs von Balthasar hat in einer gross angelegten Studie von 1951 die bis

heute viel diskutierte These vertreten, es gäbe einen Bruch in Barths Denken: Der
Analogiegedanke entwickle sich erst in der Zeit zwischen dem zweiten Römerbriefkommentar

(1922) und dem Anselmbuch (Fides quaerens intelletum) von 1931 und bedeute zugleich
eine Verabschiedung der dialektischen Methode der Römerbriefkommentare. Vgl. dazu

U. von Balthasar: Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie, Köln 21962. Stellen

wie die hier diskutierte zum Liebesbegriff zeigen allerdings, dass der Analogiegedanke

- wenn auch noch nicht so prominent wie später - auch schon in der Zeit der
Römerbriefkommentare eine Rolle spielt.

Vgl. Barth: Römerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 465f.



352 Alexander Heit

von Römer 13 werden von ihm wie folgt ins Deutsche übertragen: «Jedermann

unterziehe sich den jeweiligen regierenden Obrigkeiten. Denn es ist keine

Obrigkeit, die nicht von Gott ist, und es sind die jeweilen vorhandenen von Gott
eingesetzt. Wer sich also gegen die Obrigkeit empört, widersetzt sich der

Anordnung Gottes.»38

Diese Anordnung des Paulus wird von Barth nun so ausgedeutet, dass sie

unser Verhältnis zu allen gesellschaftlich etablierten Ordnungen betrifft: Es

geht also, so meint Barth, nicht nur um den Staat, sondern um alle stabilen

Ordnungen, in denen wir uns bewegen. Folgt man Barth, so sind nicht nur der

Staat, sondern auch das Rechtssystem, die Kirche, die Familie etc. gemeint.39

Im Verhältnis zu diesen Institutionen gibt es, so meint Barth, grundsätzlich
eine doppelte Möglichkeit des Verhaltens: Entweder man stabilisiert sie oder

opponiert gegen sie und will sie verändern. Barth unterscheidet diese Optionen als

a) Legitimierung oder b) Revolution. Ausgeschlossen wird durch den paulinischen
Text ganz offensichtlich die Revolutionsoption: «Wer sich also gegen die Obrigkeit

empört, widersetzt sich der Anordnung Gottes», so heisst es nach Barths

Ubersetzung in Rom 13. Erstaunlicherweise deutet Barth den Text allerdings so,

als sei durch ihn die Legitimierungsoption ebenfalls ausgeschlossen - und das

obwohl in Römer 13 ausdrücklich festgehalten wird: «[E] s ist keine Obrigkeit, die

nicht von Gott ist.» Barth ist dennoch nicht bereit, den gesellschaftlichen

Ordnungen eine religiös kodierte Rechtfertigung zukommen zu lassen. Seine Verweigerung

gründet in den schon ausgeführten theologischen Einsichten, nach denen

die Welt als solche nie und nimmer etwas Gutes aus sich selbst hervorbringt.
Jedes Ordnungsgefüge untersteht deshalb der Kritik, die das Grundprinzip aller

Ethik ausmacht. Deshalb deutet Barth Römer 13 so, als empfehle Paulus eine

Haltung der Indifferenz. Der Staat und alle anderen Ordnungen seien zwar nicht

zu stürzen, aber sie seien auch nicht zu legitimieren. Denn wenn der Glaubende

ein grundsätzlich kritischer Mensch ist, dann wählt er einerseits die Negation der

Revolution und zugleich auch die Negation der Legitimation.
Das ist gleichbedeutend mit der Einsicht Barths in die Bösartigkeit jeder

Ordnung, zu der es aus theologischer Perspektive unter weltlichen Bedingungen

schlechterdings keine bessere Alternative gibt. Auch die Revolution ist als

menschengemachter Umsturz der Ordnung vom Bösen. Der revolutionäre Tita-

38 Rom 12, lf. nach Barth: Römerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 500.

39 Vgl. ebd., 501.



Die grosse Störung 353

nismus ist also genauso anzufragen wie die reaktionäre Stärkung der bestehenden

Ordnung. Der Christ verhält sich, so empfiehlt Barth, uninteressiert an Fragen
dieser Art. Besserung ist lediglich von Gott selbst zu erwarten.40

Um zu schärfen, was das bedeutet, kann man diesen Ansatz beispielsweise

vergleichen mit der Zwei-Reiche-Lehre Martin Luthers. Auch Luther war sich

im Klaren darüber, dass der Staat nicht das Reich Gottes repräsentiert, und

doch konnte er ihm eine essentielle Funktion für jedes Sozialleben zuschreiben,

die durch das Evangelium allein nicht hinreichend gedeckt werden kann.

Gemeint ist die Aufrechterhaltung und Durchsetzung gesellschaftlicher

Ordnung. Das Evangelium, das war eine epochemachende Einsicht Luthers, hat

in Hinsicht auf die konkrete Weltgestaltung seine Grenzen und muss durch
eine zweite Macht ergänzt werden: Das staatliche Recht, das als solches bei

Luther erstmals einen von der Kirche vollständig differenzierten Eigenwert
erhält.41

Die Indifferenz, die Barth der staatlichen Ordnung gegenüber an den Tag

legt, hätte Luther so nicht teilen können. Sie liegt aber doch in der Fluchtlinie

seines pessimistischen Menschenbildes und seiner Ethik der radikalen

(Dauer)-Kritik. Das Christentum «liebt es nicht, von der schöpferischen
Entwicklung der Welt, von den vollendeten oder geplanten Entfaltungen und

Aufbauten von Wissenschaft und Technik, Kunst und Moral oder Religion,

von körperlicher und geistiger Gesundheit, von Wohlstand und Wohlfahrt,
von den Herrlichkeiten etwa der Ehe, der Familie, der Kirche, des Staats, der

Gesellschaft allein laut und zuversichtlich reden zu hören.»42

Barth hatte im Römerbrief tatsächlich noch kein Mittel gefunden, ein positives

Verhältnis zu den gesellschaftlichen Ordnungen aufzubauen. Das Grundthema

ist und bleibt dasjenige der Kritik.

40 Vgl. ebd., 500-517.
41 Man kann darin den Beginn der Ausdifferenzierung von Funktionssystemen sehen, die

sodann kennzeichnend für die Moderne werden wird. Vgl. exemplarisch für die nicht mehr
überschaubare Literatur in dieser Sache V. Leppin: Grenzen und Möglichkeiten der

Obrigkeit. Zu Entstehung und Kontext von Luthers Zwei-Reiche-Lehre, in: I. Dingel/Chr.
Tietz (Hg.): Die politische Aufgabe von Religion. Perspektiven der drei monotheistischen

Religionen, Göttingen 2011, 247-258.

42 Barth: Römerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 487.



354 Alexander Heit

c) Die Kirche als Gemeinschaft

Diese Haltung schlägt sich auch bei seiner Bewertung der Kirche nieder. Sie

ist eine Gemeinschaft oder Einheit von Vielen. Aber die Einheit der Vielen

kommt nicht dadurch zu Stande, dass die Einzelnen mit ihren menschlichen

Begabungen organisch so aufeinander bezogen werden, dass ein funktionierender

weltlicher Organismus entsteht. So werde Kirche im Anschluss an die

katholisierende Idee verstanden. Danach ist sie ein Apparat, dessen

Funktionsfähigkeit durch sich ergänzende Leistungen sichergestellt wird.43 Was dabei

herauskommt, ist für Barth nichts weiter als ein weltlicher Organismus mit
weltlichen Zielen (Machterhalt, Einflussnahme auf die Gesellschaft, etc). Was

Barth hier unausgesprochen vor Augen hat, ist die geschichtlich wirksame und
sichtbare Kirche. Sie ist als sichtbare, soziologisch erfassbare Struktur aber

gerade nicht communio sanctorum. Die wahre Kirche hat ihre Einheit also nicht

darin, einen in der Welt funktionsfähigen Organismus abzugeben. Sondern

sie bleibt für Barth unanschaulich, weil ihre Einheit unanschaulich ist. Bei der

wahren Kirche geht es um eine Einheit von solchen, die sich in ihrer Bezugnahme

auf Gott ähnlich sind.

Wegen ihrer Unsichtbarkeit können sich die Mitglieder der wahren Kirche

gegenseitig nicht erkennen. Denn als empirische Grösse ist die wahre Kirche
nicht zu fassen. Sollte sich die sichtbare Kirche in irgendeiner Weise so

missverstehen, als bilde sie die wahre Kirche ab, muss sie einer Kritik unterzogen
werden. Der wahre Glaube ist gerade die «Störung jedes Familientags, jedes

Kirchenfriedens, jeder (gemeinsamen Sache»).44

Erst wenn jedes Kirchenmitglied durch diese grundsätzliche Kritik
hindurchgegangen ist, kann es vielleicht etwas zur Konstitution einer Gemeinschaft

beitragen, in der die Menschen liebend aufeinander bezogen sind. Die Taten,
die der Einzelne dabei in Bezug auf die Gemeinschaft einbringt, müssten aber

allesamt Taten der Liebe sein. Barth traut dem Menschen die Realisierung
solcher Liebesverhältnisse allerdings kaum zu. Deshalb will er dem paulinischen
Text von Römer 12, 6-8, der eine derartige Bezugnahme der Begabungen
einzelner aufeinander vorsieht, nur «zögernd»45 folgen.

43 Vgl. ebd., 464-468.
44 Ebd., 469.

45 Ebd., 470.



Die grosse Störung 355

Es bleibt bei ihm ein grundsätzlicher Vorbehalt gegen alle geschichtlich

positiven Gemeinschaften — das gilt nicht nur für den Staat, sondern auch für
die Kirche.

5. Fa^it
Der in der ersten Auflage des Römerbriefkommentars noch vorhandene

Optimismus, die Geschichte laufe auf ein Eschaton zu, in dem schliesslich die

wahre (göttliche) Geschichte die Geschichte, wie sie sich uns präsentiert,
vollständig durchwirkt, ist in der zweiten Auflage von Barth aufgegeben worden.

Die Prozesstheologie der ersten Auflage lässt sich im Römerbrief von 1922

nicht mehr wiederfinden. Von der Geschichte jedenfalls erwartet sich Barth

spätestens ab der zweiten Auflage keine Erlösung mehr. Das Reich Gottes ist

überhaupt keine geschichtliche Grösse. Sondern das Heil des Menschen findet

immer da statt, wo dieser aus seinen alltäglichen, geschichtlich gegebenen

Denk- und Handlungsgewohnheiten herausgerissen wird. «Das Gericht Gottes

ist das Ende der Geschichte»46, wie Barth sagen kann.

In ethischer Hinsicht bedeutet das, dass das Gute immer nur punktuell
auftaucht, immer nur aktualistisch in einer bestimmten Situation, aber unabhängig

von allem, was davor und danach geschieht. Es gibt letztlich auch keinen

organischen Zusammenhang zwischen diesen Momenten, in denen es gelingt,
dass Menschen einander in Liebe begegnen, sondern solche Ereignisse bleiben

geschichtlich unvermittelt.
Es kommt hinzu, dass es Barth nicht gelingt, eine positive Definition

sittlicher Gutartigkeit abzugeben. Es kann ihm auch nicht gelingen, weil seine

Dialektik Gott als das Gute selbst konsequent so weit von der Welt entfernt,
dass es in der Welt nicht mehr Platz nehmen kann. Vermutlich ist es so, dass

Barth eine Ethik, die eine moraltheoretische Position bezieht, im zweiten
Römerbriefkommentar gar nicht angestrebt hat. Das jedenfalls legt der durchgehend

kritische Ton des Kommentars nahe. Die ethische Forderung hat ihren

Kulminationspunkt in der Kritik aller menschlichen Vorstellungen des Guten.

Man hat es — wenn man so will — mit einer Ethik dauernder Dekonstruktion zu

tun. Es geht darum, jede Ordnung, jede Idee von Bonität, jede Vorstellung von
der guten Tat in Frage zu stellen.

46 Ebd., 56.



356 Alexander Heit

Man kann bei Barth lernen, dass eine solche Ethik der unablässigen

Relativierung aller Werte und aller Ordnungen, wie jede andere Ethik auch, nicht
ohne Religion auskommt. Bei ihm wird die Religion nun allerdings so eingesetzt,

dass das Gute mit einem Gott identifiziert wird, der von der Welt so weit
entfernt ist, dass eine Vermittlung von ethischer Bonität in den Geschichtspro-
zess theoretisch unmöglich wird.

Ich meine also, dass die Kritiker Barths ihn durchaus richtig verstanden

haben. Mit Harnack und Althaus47 lässt sich tatsächlich fragen, warum der Sinn

der Ethik sich gerade in derartiger Dauerdekonstruktion erschöpfen solle.

Barths Gewissheit, dass dies der einzig gangbare Weg der Ethik ist, gründet —

wie gezeigt — in seinem Gottesbegriff. Gott ist es, der den Menschen und sein

Tun richtet. Und wir sollen ihm entsprechen.

Ein anderer Gottesbegriff würde gewiss ein anderes ethisches Programm
zeitigen. Vielleicht auch deshalb setzt die Kirchliche Dogmatik mit der

Entfaltung der Gotteslehre ein48. In ihr wird Gott sodann in erster Linie als

Beziehungswesen entfaltet, so dass auch eine positive Beziehung zum Menschen

denkbar wird, die sich nicht darin erschöpft, blosse Kritik zu sein.49

47 Vgl. dazu Anm. 23 und 24.

48 Vgl. K. Barth: Kirchliche Dogmadk 1,1 und 1,2.

49 Vgl. zu Barths anthropologischen Programm in der Kirchlichen Dogmatik grundsätzlich
E. Jüngel: Die Möglichkeit theologischer Anthropologie auf dem Grunde der Analogie.
Eine Untersuchung zum Analogieverständnis Karl Barths, in: Ders.: Barth-Studien (Anm.
12), 210-232.



Die grosse Störung 357

Abstract
Barths Römerbriefkommentare sind in moraltheoretischer Hinsicht als «grosse
Störung» zu begreifen, weil sie ausnahmslos jede Kulturarbeit und jedes Kulturphänomen

einer Kritik unterziehen, die mit einem radikaüsierten Gottesbegriff einhergeht.
Das kulturkritische Programm ist in der ersten Auflage des Römerbriefkommentars
(1919) noch mit der Idee angereichert, hinter der Historie laufe ein uns verborgenes
und göttliches Programm ab, das die Geschichte auf ein eschatologisches Ziel hinleite.
Dieser optimistische Grund ton ist in der zweiten Auflage (1922) sodann allerdings
verschwunden. Das Geschäft der Ethik wird vollends auf den Vollzug einer Dauerkritik
aller Kultur reduziert.

Vor dem Hintergrund des Zeitgeschehens ist die Haltung Barths verständlich. Die
dialektische Theologie der Römerbriefkommentare macht eine Kenntnis und Vermittlung

des Guten in die Kultur allerdings unmöglich. Nach der Lektüre bleibt man in
ethischer Hinsicht eigentümlich orientierungslos zurück. Barth musste deshalb in der

folgenden Zeit seinen Gottesbegriff modifizieren und mit ihm das gesamte Verhältnis

von Gott und Welt neu bestimmen.

Barth's commentaries on the Epistle to the Romans have to be understood as a «great
disturbance» in ethical terms, because they criticise every cultural work and every
cultural phenomenon without exception, which is linked to a radicalized concept of God.
In the first edition (1919) this program of cultural critisism is associated with the idea

that there is a hidden and heavenly agenda that guides history to an eschatological goal.
This optimistic tone is gone in the second edition (1922). The role of ethics is

completely reduced to the implementation of a permanent criticism of all culture. Against
the background of current events, Barth's attitude is understandable. However, the

dialectical theology of the commentary on Romans makes it impossible to know and

communicate the good into the culture. After reading, one remains peculiarly disoriented

in ethical terms. Barth therefore had to modify his concept of God in the

following period and redefine with it the entire relationship between God and the world.

Alexander Heit, Herrliberg


	"Die grosse Störung" : vom Sinn einer Ethik, bei der das Gute (un)sichtbar ist

