Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: "Die grosse Stérung" : vom Sinn einer Ethik, bei der das Gute
(un)sichtbar ist

Autor: Heit, Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914119

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Die grosse Stérungy
Vom Sinn einer Ethik, bei der das Gute (un)sichtbar ist

1. Vorbemerkungen

Karl Barths Romerbriefkommentare’ haben wegen ihres Stils und wegen der
in ihnen entwickelten neuen Theologie nachhaltige Wirkung entfaltet. Selbst-
verstindlich ist das Neue an ithnen nicht voraussetzungslos. Man muss es als
Reaktion auf das Zeitgeschehen einerseits, auf die ihnen vorausliegende Theo-
logie andererseits begreifen. Wendet man sich der Ethik zu, ist es hilfreich, auf
ein theologisches Referenzsystem des 19. Jahrhunderts zuriickzugehen, um zu
begreifen, von welcher Art theologischer Moraltheorie Barths Kommentare
sich absetzen wollen: Gemeint ist die Theologie Albrecht Ritschls.

Ritschl (1822-1889) vertrat als Privatdozent die Alte Kirchengeschichte
und bekleidete sodann eine Professur fiir Neues Testament in Bonn, bevor
et schliesslich ab 1864 eine Professur fiir Dogmatik sowie Kirchen- und Dog-
mengeschichte in Géttingen innehatte. Ab den 70er Jahren des 19. Jahrhun-
derts prigte er eine ganze Generation von Denkern, zu denen auch Wilhelm
Herrmann und Adolf von Harnack zahlten — also diejenigen Theologen, von
denen Karl Barth das theologische Geschift gelernt hat, von denen er sich
sodann aber in aller Schirfe lossagen wird.

Ritschl hatte einen eigentimlichen Religionsbegriff, der im Anschluss an
Kant, wenn auch mit umgekehrten Vorzeichen, Religion und Sittlichkeit un-
hintergehbar aneinanderbindet.” In funktionaler Hinsicht sichert Religion dem
Individuum eine erhabene Weltstellung, die durch sittliche Anstrengung und
Kulturarbeit realisiert wird. Weil der Mensch in der Natur immer in der Gefahr
steht, durch diese in Frage gestellt und angefochten zu werden, muss er dar-
um bemiiht sein sie zu beherrschen. Religion wird zur Sicherung der eigenen
Weltstellung (Erhebung tiber die Natur) deshalb in Anspruch genommen, weil
in ihr die Geltung eines bestimmten tibersinnlichen moralischen Gesetzes und
einer iibernatitlichen Bestimmung des Menschen garantiert wird. Nach dieser

1 K. Barth: Der Rémerbrief (Erste Fassung) 1919, hg.v. Hermann Schmidt, Zirich 1985 und
K. Barth: Der Romerbrief (Zweite Fassung) 1922, 16. Abdruck Ziirich 2005

2 Vgl dazu A. Heit: Versohnte Vernunft. Eine Studie zur systematischen Bedeutung des
Rechtfertigungsgedankens fiir Kants Religionsphilosophie, Géttingen 2006, 241-249.

ThZ 4/75 (2019) S. 338-357



Die grosse Stérung 339

Vorstellung hat das Absolute den Menschen dazu bestimmt, die Natur in und
um sich zu behetrschen.’ «[A]lle Religion entspringt aus dem Contrast, in wel-
chen sich die Menschen urspriinglich hineingestellt sehen, dass sie gemass ihrer
natiirlichen Ausstattung unselbstindige Theile der Welt sind, [...] und dass
sie gemass ihrer geistigen Kraftausstattung sich von aller Natur unterscheiden
und sich zu einer tibernatiirlichen Bestimmung angelegt fihlen.»* Erreicht wird
diese Bestimmung des Menschen fiir die Allheit aller Individuen durch die Re-
alisierung einer besonderen Form von Vergesellschaftung, die die Menschen
bestmoglich vor den Ubeln der Natur schiitzt und zugleich so eingerichtet ist,
dass dem Individuum grésstmogliche Freiheit ermdéglicht wird. Es muss also
eine Kultur durchgesetzt werden, durch die das Reich Gottes realisiert wird.
Ritschl ist nun der Auffassung, dass es Aufgabe der Kirche ist, die Menschheit
an das so skizzierte Reich Gottes anzunihern.

Dazu wirkt sie so auf die Kultur ein, dass diese sich bewusst oder unbe-
wusst die sittlichen Ideale des Christentums zu eigen macht. Denn das christ-
liche Globalziel einer sittlichen Weltgemeinschaft kann, so Ritschl, gar nicht
anders verfolgt werden als durch das Handeln von «natiirlich bedingten sitt-
lichen Gemeinschaften engeren Umfangs (Ehe, Familie, biirgerliche Gesell-
schaft, Staat).»® Man hat es bei Ritschl also mit dem Vetsuch zu tun, die christli-
che Liebesethik und ihre Ziele mit der biirgerlichen Gesellschaft auszuséhnen.
Mehr noch: Die biirgerliche Gesellschaft und ihre Ordnungen (Familie, Recht,
Staat, heute auch: die Wirtschaftsordnung) werden als Funktionselemente zur
Durchsetzung des Reiches Gottes verstanden.

Zwar — und dies ist doch einschrinkend zu bemerken — ergibt sich fiir
den Glaubenden immer dann ein Gewissenskonflikt, wenn die profanen Ord-
nungen, in denen er sich bewegt, der Reich-Gottes-Vorstellung zuwider sind.
Ob und wann das der Fall ist, kann allerdings nicht von vornherein ausge-
macht werden, sondern muss bis zur Beurteilung des Einzelfalls bewusst in

3 Vgl etwa die Heilungsgeschichten des Neuen Testaments. In ihnen wird jeweils ein durch
die Natur (Krankheit) angefochtenes Individuum in die Lage versetzt, sich gegen die Ubel
der Welt durchzusetzen. Die christliche Religion sieht nach Ritschl genau darin die Bestim-
mung des Menschen.

4 A.Ritschl: Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Verséhnung (RuV) III, Bonn
1874, 173.

5  A.Ritschl: Unterricht in der christlichen Religion. Studienausgabe nach der 1. Auflage von
1875 nebst den Abweichungen der 2. und 3. Auflage. Hg:v. Christine Axt-Piscalar, Tibin-
gen 2002, 42; vgl. insgesamt auch ebd., §§ 27f.



340 Alexander Heit

der Schwebe gelassen werden. Wo aber ein Gewissenskonflikt auftritt, muss
der Christ die Modifizierung der gesellschaftlichen Ordnungen anstreben. Die
Reorganisation von Funktionssystemen ist, das wird bei Ritschl vorausgesetzt,
grundsitzlich méglich, so dass wir durch die Zeit eine bestindige Anndherung
an das Reich Gottes erreichen kénnen.

2. Barths Krisenbewusstsetn und die Suche nach einem nenen Ansatz in der Ethik:

Bemerkeungen zum Romerbrief der ersten Auflage
Barth hatte also theologische Ethikmodelle von diesem und dhnlichem Zu-
schnitt vor Augen, als er sich mit den Krisen seiner Zeit konfrontiert sieht.
Insbesondere der erste Weltkrieg hinterldsst einen nachhaltigen Eindruck bei
Barth.® Beobachtet man die Bewegungen von Nationalismus und Militarismus,
die sich im die Menschen verschlingenden Maschinenkrieg entladen, dann las-
sen sich diese Verhiltnisse kaum noch auf die von Ritschl behauptete Har-
monie zwischen der Reich-Gottes-Vorstellung und den modernen Funktions-
systemen gesellschaftlicher Ordnung Gbertragen. Die Kultur begegnet Barth
jedenfalls nicht mehr als Triger moralischer Bonitit, sondern als deren glattes
Gegenteil.

Barth suchte also nach einer theologischen Méglichkeit den neuen Verhilt-
nissen gerecht werden zu kénnen. Und das ist fiir ihn gleichbedeutend mit der
Suche nach einer Mdglichkeit, den realen gesellschaftlichen Verhiltnissen mit
radikaler Kritik begegnen zu kénnen. In der ersten Auflage des Romerbriefs
von 1919 greift Barth dazu im Wesentlichen auf einen von ihm selbst konzi-
pierten doppelten Begriff von der Geschichte zuriick.” Er unterscheidet eine
sogenannte Geschichte von einer wahren oder wirklichen Geschichte (die Gott mit der
Welt hat). Die sogenannte Geschichte ist die Geschichte, wie wir sie etleben: Eine
Abfolge von Ereignissen, die als solche — das geben die Verhiltnisse in denen
Barth steht, her — stindig ins Verderben fithren: «Die Weltgeschichte ist das
Weltgericht®, wie Barth mit Friedrich Schiller sagen kann.

Hinter der Oberfliche dieser Geschichte, wie wir sie kennen, gibt es aller-
dings eine weitere Geschichte, eine wahre Geschichte, die nicht im Gleich-

6 Vgl Chr. Tietz: Katl Barth. Ein Leben im Widerspruch, Minchen 2018, 89-95.

7 Vgl zum Folgenden grundsitzlich B.L. McCormack: Theologische Dialektik und kriti-
scher Realismus. Entstehung und Entwicklung von Karl Barths Theologie 1909-1936, Zi-
rich 2006, 127-170.

8  Barth: Rémerbrief (Erste Fassung) (Anm. 1), 48.



Die grosse Stérung 341

takt zur sichtbaren Geschichte lauft und deren Bewegungsprinzipien wir nicht
einsehen kénnen. Diese Geschichte kommt der Lebendigkeit oder Selbstbe-
wegung Gottes gleich: «Es gibt — den Frommen ein Argernis und den Philo-
sophen eine Torheit (vgl. 1. Kor. 1, 23) — nicht nur eine jenseitige Wahrheit,
sondern jenseitige Ereignisse, eine Weltgeschichte im Himmel, eine innere
Bewegung in Gott. Was wir «Geschichte> und Ereignisse» heissen, ist nur ein
verworrener Widerschein jenseitiger Wendungen.»’

Nattirlich ist diese Annahme den Philosophen, den Erkenntnistheoretikern
und allen Geschichtstheoretikern der Moderne eine Torheit. Barth weiss das.
Er baut, wenn man so will, eine zweite Geschichtsrealitit auf und fuhrt damit
so etwas wie einen platonischen Realismus in seine Theorie ein. Eine Bewe-
gung Gottes mit der Welt ist fir den Barth des ersten Romerbrietkommentars
also Basis aller Geschichte. Unsere Welt ist danach lediglich eine fehlgeleitete
Abbildung dieser wahren Geschichte, die als solche teleologischen und escha-
tologischen Charakter hat.

Die erkenntnis- und geschichtstheoretischen Schwierigkeiten, die man sich
mit einem solchen Modell einfingt, iberspringt Barth souverin. Seine Behaup-
tung einer zweiten, gottlichen Geschichte, bringt ihm nun allerdings die Moglich-
keit ein, die sogenannte Geschichte als einen Abfall von der wabren Geschichte begrei-
fen zu konnen. Auf diese Weise gelingt es ihm, den klassischen Siindenbegriff
geschichtstheoretisch einzukleiden.

Zugleich wird durch den doppelten Begrift von Geschichte die Méglichkeit
eroffnet, den weltlichen Lauf der Dinge einer radikalen Kritik zu unterziehen.
Sie ist eine Geschichte des Todes, wie Barth sagen kann, eine solche, in der der
Mensch von sich aus meint, nach autonomen Prinzipien etwas Gutes bewirken
zu kénnen, aber nichts weiter hervorbringt als Verhidngnis. Die Figur Adams
steht exemplarisch fiir diesen Typus des selbstbestimmten und geschichtswirk-
samen Menschen."

Der Adamsfigur steht Christus gegeniiber. Er ist der Einbruch der gittlichen
Geschichte in die uneigentliche Geschichte dieser Welt. «In zwei Héhepunkten
gipfelt die Geschichte der Menschheit: in Adam hier und dort im Christus.
Denn alles Denken, Reden und Handeln der Menschen zielt entweder hin auf
das Handeln Adams, ist eine immer neue Vorbereitung, Verstarkung, Bestati-

9  Ebd, 161.
10 Vgl Ebd., 173.



342 Alexander Heit

gung und Fortsetzung seines Falls [...], oder aber ein Ersehnen, Bejahen, An-
nehmen und organisches Fortfithren der Gerechtigkeit des Christus [...]. Jeder
Faden in dem verschlungenen Gewebe jedes weltgeschichtlichen Augenblicks
ist entweder Zeddel von Adam oder Einschlag vom Christus»' Mit Zeddel
und Einschlag sind Fiden eines Gewebes gemeint, das auf dem Webstuhl
aufgespannt ist. Das Bild steht fiir den Verlauf von Geschichten — biogra-
phischen, gesellschaftlichen, kulturellen —, die in das Tuch der Weltgeschichte
eingewoben werden. Entweder sind es Fiden, die auf Adam oder solche, die
auf Christus zurtickgehen.

Man darf sich durch dieses Bild allerdings nicht tiuschen lassen. Denn Barth
steht ungeachtet dieser Metapher, nach der sich Geschichtsverldufe auf Gottes
Wirken zurlickfithren liessen, jedem Versuch, einen solchen Geschichtsverlauf
tatsachlich auszumachen, skeptisch gegentiber.

Historiographisch lisst sich die Wirkung Gottes auf das Geschichtsgesche-
hen eigentlich nicht erfassen, denn dazu miisste eine zusammenhingende Rei-
he von Ereignissen mit gottlicher Qualitdt ausgemacht werden kénnen. Das
aber ist fiir Barth ausgeschlossen. Vielmehr mache sich das christologische
Element in der Geschichte im Sinne von Einschlagsaugenblicken bemerkbar.
Diese Augenblicke seien jeweils reduziert auf einen Moment und hitten keinen
erkennbaren Zusammenhang zueinander.

Barth ist schon in der ersten Auflage seines Kommentars darauf bedacht,
das Géttliche von der Welt scharf zu trennen und doch aufeinander zu bezie-
hen. Deshalb reduziert er die Einwirkung Gottes auf die Welt auf einen rein
aktualistisch zu begreifenden Augenblick, der als solcher dialektische Quali-
tat hat und nur durch Bildsprache umschrieben werden kann. Die wahre Ge-
schichte Gottes ist offenbar an und in Christus. Aber sie ist in ihm zugleich
verhtllt offenbar, denn der historische Jesus ist ein geschichtlicher Mensch wie
jeder andere und kann also solcher das Géttliche gerade nicht unverhiillt pra-
sentieren. Die wahre Geschichte Gottes mit der Welt ldsst sich fiir Barth in der
Welt (als geschichtlich nachvollziehbarer Verlauf) nicht eindeutig identifizieren,
und doch macht Gottes wahre Geschichte sich in der scheinbaren Geschich-
te bemerkbar. Gott realisiert das Gute in der Geschichte, aber so, dass es als
Gutes nicht eindeutig erkannt und angesprochen werden kann. Es ist da und
doch verborgen. Diese eigentiimliche Form der Dialektik pragt das Denken

11 Ebd, 173.



Die grosse Stérung 343

Barths in der ersten Auflage des Romerbriefs. Sie ldsst sich, wenn man Gottes
Geschichte und die endliche Geschichte voneinander unterscheiden und doch
aufeinander beziehen will, nicht iberspringen.'?

Schaut man auf die Ethik, so muss man vor dem Hintergrund dieser Uber-
legungen zu einem erniichternden Ergebnis kommen: Denn der Mensch als
solcher — symbolisiert durch Adam — kann von sich aus zur Durchsetzung des
Reiches Gottes iiberhaupt nichts beitragen. Wenn es zu einem Durchbruch
Gottes in der Geschichte kommt, dann nur und insofern Gott selbst einen
solchen Durchbruch herbeifithrt. Das Subjekt dieser Durchbriiche (oder Ein-
schldge) ist keinesfalls der Mensch, sondern er ist — wenn man so will —lediglich
ausfithrendes Organ von Gottes Handlungen: «Nicht er [der Mensch] denkt,
glaubt, handelt auf seine Rechnung und Gefahr, sondern es denkt, glaubt, han-
delt in ihm und durch ihn der dLeib des Christus), in dem Mass, als er es gerade
in 7hm gerade jetz# tun kanny'

Die Bewegung, die Barth im Auge hat, ist dem Menschen also sowohl in
erkenntnistheoretischer als auch in handlungstheoretischer Hinsicht unverfig-
bar. Das Gute, das durch Gott getan wird, wird allein durch Gott getan, und ist
fiir uns wegen seiner fliichtigen Beriihrung mit der Geschichte nicht eindeutig
als das Gute identifizierbar. Denn alles in der Geschichte steht zugleich unter
dem Verdikt, Stinde zu sein.

Fir die Ethik als Fachwissenschaft bedeutet dies Folgendes: Sie hat ihre
Hauptaufgabe darin, den Menschen von seiner Hybris zu befreien, er selbst
konnte das Gute von sich aus einsehen oder durchsetzen. «Was soll ich tun? —
Antwortt: Vor allem nicht mehr so fragenb»'

Nun muss man sagen, dass Barth trotz aller Skepsis, die er der Erkenntnis
des Guten in der Geschichte gegentiber an den Tag legt, in der ersten Auflage
seines Romerbriefkommentars dennoch einen optimistischen Grundton an-
schlagen kann. So ist er beispielsweise der Auffassung, dass Gott die Geschich-
te einem Ziel zufiihrt, auf das hin sich der Verlauf der Ereignisse sukzessive

12 Spiter wird Barth die dialektische Methode ablésen oder zumindest erweitern durch sein
Analogieverstindnis, das er im Durchgang durch seine Auseinandersetzung mit Erik Pe-
terson in der Zeit nach 1925 gewinnen wird. Vgl. zur Entwicklung von Barths Denken in
dieser Hinsicht E. Jingel: Von der Dialektik zur Analogie. Die Schule Kierkegaards und
der Einspruch Petersons, in: Ders.: Barth-Studien, Giitersloh 1982, 127-179.

13 Barth: Romerbrief (Erste Fassung) (Anm. 1), 475 (Hervorhebungen im Original).

14  Ebd., 263.



344 Alexander Heit

entwickelt."” Der Optimismus dieser Prozesstheologie des ersten Romerbrief-
kommentars ist gedeckt durch die Christusoffenbarung: «Mit dem Durch-
bruch: Immanuel! Gott mit uns! (vgl. Mt. 1, 23), der sich in der Jetztzeit, in der
messianischen Gegenwart, in der entscheidenden Wende der Aonen im Himmel
ereignet hat, ist ein Lebensprozess erdffnet auch auf Erden, auf der seelisch-
geschichtlichen Seite unseres Daseins. Wir sind nicht mehr die Gleichen. Wir
sind in diesen vom Jenseits ins Diesseits tbergtreifenden Prozess hineingestellt.
In die zerstorerische, todliche Entwicklung der Welt ist an die Stelle, wo wir
stehen, ein neues, lebendiges Element eingetreten, das nun seinerseits wirksam
wird und organisch jener Entwicklung entgegenarbeitet.»'

3. Vierschérfung der Dialektif im weiten Rimerbrief und die Folgen fiir die Ethik
Dieser verséhnliche Ton ist in der zweiten Auflage des Rémerbriefkommen-
tars ginzlich verschwunden. Es ist oft bemerkt worden, dass Barths Sprache
im Kommentar von 1922 eine expressionistische Schroffheit und explosive
Anmutung angenommen hat. Darin spiegelt sich der Sache nach eine Verschir-
fung der Diastase zwischen Gott und Welt. «Gott ist im Himmel und du auf
Erden»'”, so heisst es — vielzitiert — im Vorwort zur zweiten Auflage. Freilich
erginzt Barth sofort, dass es in der Theologie und auch in der Philosophie
immer nur um die Frage gehen kdnne, wie diese beiden, Gott und Welt, in ein
Verhiltnis zueinander geraten kénnen, wenn sie so grundsatzlich voneinander
geschieden sind, wie es ihr unendlicher Unterschied vorgibt.

Vermittelt durch seinen Bruder Heinrich hatte Barth einen Begriff von Me-
taphysik an die Hand bekommen, der das Goéttliche qualitativ unendlich weit
von der Welt abriickte. Er bediente sich dazu des Ursprungsbegriffs, wie et
durch den Marburger Neukantianismus vertreten worden ist.!® Der Begriff des
Ursprungs stammt von Hermann Cohen. Er meint bei thm einen absoluten

15 Vgl zur eschatologischen Formatierung des ersten Romerbriefkommentars von 1919
H. Matern: Geschichte und Eschatologie in Katl Barths «ROmerbrief» (1919), in: G.
Pfleiderer/H. Matern (Hg.): Theologie im Umbruch der Moderne. Karl Barths frihe Dia-
lektische Theologie, Zirich 2014, 105-134.

16  Barth: Romerbrief (Erste Fassung) (Anm. 1), 167.

17  Barth: Rémerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), XX,

18 Vgl zur Rezeption des Neukantianismus durch Barth insgesamt J.FE Lohmann: Katl Barth
und der Neukantianismus. Die Rezeption des Neukantianismus im «Rémerbrief» und ihre
Bedeutung fiir die weitere Ausarbeitung der Theologie Karl Barths, Berlin/New York
1995,



Die grosse Storung 345

Grund im Bewusstsein, der als metaphysische Grosse kein Korrelat zu welt-
lichen Dingen und deren Gedachtsein abgeben konne, sondern deren durch
das Denken selbst nicht nidher bestimmbarer Grund ist.”” Man hat es jedenfalls
mit dem Versuch einer qualititslogischen Radikalisierung des Grundes im Be-
wusstsein zu tun. Schon Heinrich Barth hatte den so verstandenen Ursprung
mit dem christlichen Gottesbegriff identifiziert.” Sein Bruder Katl hat sich die
dadurch gegebene vollstindige Abschneidung jeder Beziehung zwischen Gott
und Welt zu eigen gemacht.

Das bedeutet insbesondere auch, dass es fiir ihn keinen denkerischen Weg
von uns aus zu Gott geben kann. Auf diese Weise war natiirlich das gesamte
Programm des deutschen Idealismus und auch das gesamte theologische Pro-
gramm Schleiermachers abgeschnitten. Gott ist fiir Barth von der Welt so weit
entfernt, dass er nur durch sich selbst erkannt werden kann, aber nicht durch
den Menschen.

Bekanntlich hat Barth die so entstandene absolute Diastase zwischen
Mensch und Gott Gberbriickt gesehen in der Selbstoffenbarung Gottes. Zwar
gibt es von uns aus keinen Weg zur Einsicht in das Wesen Gottes. Aber die
gegenldufige Bewegung ist méglich und wirklich: Von Gott aus zu uns in Form
einer Selbstoffenbarung Gottes. Dass und wie diese Bewegung der Selbstof-
fenbarung vonstatten geht, sei — so Barth — das Thema des paulinischen Briefs
an die Romer: «Dass der Deus absconditus als solcher in Jesus Christus Dexs reve-
latus ist, das ist der Inhalt des Romerbriefsy.?

Man muss sich klar machen, dass der Abstand von Gott und Welt fiir Barth
zugleich ein solcher von Geschichte und Ewigkeit ist. Es gibt, weil es sich um
zwel sich ausschliessende Gréssen (Zeit und Ewigkeit) handelt, eigentlich kei-
ne Moglichkeit, dass das eine mit dem anderen sich beriihrt. Die Offenbarung,
wie sie in Christus geschehen ist, ist fir thn deshalb eine u#nmdgliche Moglichkert.

Die schon aus dem ersten Romerbrief bekannte Dialektik wiederholt sich
in der zweiten Auflage deshalb sowohl in Hinsicht auf das Geschichtsverstind-
nis als auch in Hinsicht auf die Erkenntnistheorie insgesamt. Gott berthrt die
Welt wie die Tangente den Kreis. Ex lisst sich auf die Geschichte ein, ist aber doch

19 Vgl. H. Cohen: Logik der reinen Erkenntnis. Werke Bd. 6, Hildesheim/New Yotk 1977.

20 Vgl H. Barth: Gotteserkenntnis, in: Anfinge der dialektischen Theologie I, hg.v. Jiirgen
Moltmann, 2. Aufl. Miinchen 1966, 221-255; vgl. auch McCormack: Theologische Dialek-
tik und kritischer Realismus (Anm. 7), 197-203.

21  Barth: ROmerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 444.



346 Alexander Heit

nicht Teil der Geschichte, weil sein Erscheinen nicht als Teil der Geschichte
begriffen werden kann. Er wire sonst nichts weiter als ein Element der Welt.

In epistemischer Hinsicht gilt: Wir kénnen durch Gott von Gott etwas wis-
sen, wissen aber zugleich nichts Gber ihn. Denn alles, was wir erkennen, ist Teil
der endlichen Welt — so auch der Mensch Jesus, in dem der Glaubende zugleich
den Christus sieht.

Die Verschirfung der Diastase zwischen Gott und Welt, wie Barth sie im
zweiten Romerbriefkommentar vornimmt, hat auch Folgen auf der Ebene der
Ethik: Menschliche Handlungen sind immer und unhintergehbar bloss mensch-
liche Handlungen. Unter endlichen Bedingungen ist es deshalb eigentlich ausge-
schlossen, dass eine Handlungsreihe etwas Gottliches und Gutes abbildet. Und
doch muss es diese unmégliche Moglichkeit geben, wenn eine Vermittlung von
Gott und Welt das Thema der géttlichen Offenbarung iiberhaupt ist. «Es gibt
aber keine Handlung, die sich etwa an sich nicht fiigen wiirde in die Gestalt
dieser Welt, obwohl es Handlungen gibt, die beinahe an sich den Charakter des
gottlichen Protestes gegen den grossen Irrtum an sich tragen»™ An einem Zitat
wie diesem ldsst sich ablesen, dass Barth sein dialektisches Schema auch auf die
Ethik tbertragen hat und seinen kritischen Blick auf den Menschen und sein
Handeln verstirkt. Gott kann sich im menschlichen Tun nicht bemerkbar ma-
chen. Aber es gilt zugleich, dass er sich doch bemerkbar machen kann (beinahe).
In keinem Fall geschieht das allerdings so, dass man einer ganzen Handlungsket-
te eindeutig zuschreiben kénnte, Gott zeige sich in ihr geschichtswirksam.

Wenn es eine Handlungsmotivation oder eine Handlung gibt, in der zu-
gleich Gott sich der Welt vermittelt, dann nur so, dass dies aktualistisch und
punktuell geschieht, in einem Ereignis, das zugleich Geschichte und Einschuss
des Ewigen in die Geschichte ist. Um zu beschreiben, wie er sich das vor-
stellt, verwendet Barth lauter Bilder, die das, was er bezeichnen will, sogleich
wieder zuriicknehmen: Gottes Handeln an der Welt mache sich in Form von
Einschlagstrichtern (Hohlrdumen also), in Form einer explodierenden Granate
(eines nicht auf Dauer zu stellendes Ereignisses also) oder als aufgewirbelter
Staub (der zwar da ist, aber sogleich auch verfliegt) bemerkbar.*

Selbstverstandlich kann man fragen, ob Barth auf diese Weise dem bibli-
schen Gott gerecht werden kann, der sich gerade durch seine Geschichtswirk-

22 Ebd, 458.
23 Vgl Ebd., 458,



Die grosse Stérung 347

samkeit auszeichnet. Tatsdchlich ist ihm diese Frage von Seiten seiner Kritiker
auch gestellt worden. So haben etwa Paul Althaus* und Adolf von Harnack®
je auf ihre Weise erfragt, wie denn unter solchen Bedingungen Gott in die Welt
hineinvermittelt werden kénnen solle. Barths diastatisches Gott-Welt-Konzept
lasse dafiir keinen Raum. Der biblische Gott aber — so argumentieren sowohl
Harnack als auch Althaus — miisse so gedacht werden, dass er den Bewusst-
seinshaushalt des Menschen — und also auch seinen Moralapparat — prigen
kénne, Auf diese Weise komme es zu einer Rekonstruktion der Person, die
sodann ihr géttlich aufgeladenes Bewusstsein handelnd in die Geschichte hi-
neinvermittle. Es ist nicht schwer zu etkennen, dass dies im Fahrwasser von
Ritschls Ethik gedacht war.

Barth war nicht bereit, eine derart harmonische Vermittlung von Gott und
Welt zu denken. Sondern er wollte die Welt, all ihr Handeln und die gesamte
Kulturpraxis, das ist auch im zweiten R6merbrief ein Hauptmotiv seines Den-
kens, einer grundlegenden Kritik unterziehen.

Durch den Gottesbegriff, den sein Bruder Heinrich ihm vermittelt hatte,
war das in einer neuartigen Radikalitit moglich geworden. Barth setzte nim-
lich selbstverstindlich voraus, dass Gottes Tun gut ist, und das bedeutet im
Umbkehtschluss, dass alles Handeln der Welt, wenn und insofern es ohne Gott
geschieht, eine grundsitzlich gegenteilige Qualifizierung zu erfahren hat. Es ist
per se bose.

Am Beispiel: Man hat das Konzept der Ethik des zweiten Romerbrief-
kommentars nicht hinreichend verstanden, wenn man meint, Barth habe un-
ter dem Eindruck des ersten Weltkrieges vor allem dem Militarismus kritisch
gegentibergestanden und sei deshalb ein Befiirworter friedlicher Politik gewe-
sen. Vielmehr hat er das menschliche Handeln in toto verworfen, nicht nur
die eine sittliche Haltung, sondern zugleich immer auch ihr Gegenteil. «Eine
Kirche, die weiss, was sie willy, sagt Barth, «wird sich also mit starker Hand
den Militarismus, mit freundlicher Geste aber auch den Pazifismus — vom Lei-
be halten»” Eine derart kritische Einstellung der Gesamtheit aller moglichen
menschlichen Handlungen gegentiber kann man nur gewinnen, wenn das Gute

24 Vgl. P. Althaus: Theologie und Geschichte. Zur Auseinandersetzung mit der dialektischen
Theologie, ZSTh I (1923/24) 741-786.

25 Vgl. den Brigfwechsel wischen Karl Barth und Adolf von Harnack, abgedruckt in: Anfinge der
dialektischen Theologie I (Anm. 20), 323-347.

26  Barth: ROmerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 496.



348 Alexander Heit

(bzw. im Fall der christlichen Ethik: der Gute) allen menschlichen Handlungen
gegeniiber unendlich weit entfernt ist. Und genau diese Fremdheit des Guten
aller menschlichen Tat gegentiber war durch den bei Heinrich Barth entlehnten
Gottesbegriff gewonnen. Fiir die Ethik bedeutet das, dass die grundsitzliche
Bosartigkeit und Fehlbarkeit allen menschlichen Handelns dauerhaft namhaft
zu machen ist. Die Funktion der Ethik wird deshalb auf den Vollzug von Dau-
erkritik reduziert: «Es ist, wenn es zu Ethik kommen soll, nichts anderes mog-
lich als Kritik alles Ethos [...]».%

Insofern ist eine theologisch motivierte Ethik tatsichlich nichts anderes
als eine grosse Storung (so ist das Kapitel bei Barth in der Auflage von 1922
uberschrieben worden®) allen Kulturbetriebs und aller Handlungsmuster. Uns
sollen durch die Ethik, wie Barth in seiner Bildsprache sagen kann, in sittlicher
Hinsicht «alle Knochen gebrochen»® werden.

Es ist klar, dass Barth auf diese Weise den theologischen Topos der Erb-
sinde reformulieren kann und will. Er ldsst in ethischer Hinsicht kein gutes
Haar am nattrlichen Menschen. Schliesslich wird das Prinzip der Kritik theo-
retisch soweit aufgestuft, dass es auch gegen sich selbst gewendet wird: «[E]s ist
die Probe aufs Exempel fiir jeden Leser, ob er es ertrigt, sich [...] noch einmal
Alles, was er begriffen und ergriffen zu haben glaubt, aus den Hinden winden
zu lassen. Greift die grosse Storung nicht durch, wird sie nicht zur Kirisis jeder
Bewusstheit (auch gerade derjenigen, die sie selbst zum Inhalt hat!) [...], so war
Alles miteinander ein ténendes Erz und eine klingende Schelle.»”

Im zweiten Rémerbriefkommentar haben wir es also — so kann ein erstes
Fazit lauten — mit der Grundlegung einer Ethik der Dauerkritik zu tun, die
methodisch soweit aufgestuft wird, dass sie sich auch gegen sich selbst wen-
det.’’ Die Aufrichtung eines positiven ethischen Prinzips ist ausgeschlossen. Es

27 Ebd, 451.

28 Vgl Ebd., 447.

29 Vgl Ebd., 491.

30  Ebd, 532 (Hervorhebungen im Original).

31 Vor allem Georg Pfleiderer hat eine Deutung des Rémerbriefs mit anderer Stossrichtung
vorgeschlagen. Danach erschopft sich das Programm von Barths Theologie auch dieser
frithen Phase nicht in grundstiirzender Kritik des (Kollektiv-)Subjekts, sondern diese Kri-
tik steht ihrerseits im Dienst einer Neukonstitution des Subjekts und seiner Handlungs-
moglichkeiten. Folgt man Pfleiderer, zielt eine durch Barth geschulte Relektiire des Romer-
briefs auf die Realisierung eines wahrhaft freien Subjekts unter modernen Bedingungen.
Auch dabei komme das dialektische Muster von Barths Denken auf seine Weise zum



Die grosse Storung 349

miisste sogleich wieder in Frage gestellt werden. Der Mensch weiss nicht, was
das Gute ist.””

4. Ethik des glaubenden Menschen

Glaube entsteht fiir Barth immer dann, wenn die unmaogliche Méglichkeit sich
realisiert und Gott sich in die Welt hineinvermittelt. Was Glaube ist, ldsst sich
mit Eindeutigkeit allerdings nicht sagen, denn das wire der Versuch, den Glau-
ben mit Kategorien zu beschreiben, die endlichen Phinomenen gelten. Gewiss
ist fiir Barth aber, dass es sich um einen aktualistischen Impuls handelt, der sich
in das konkrete Leben des Menschen hineinvermittelt. Dabei geschieht mit
dem Glaubenden etwas in seiner konkreten Lebenssituation — und zwar macht
der Mensch in diesem Augenblick, und auch nur fiir diesen Augenblick, eine
Wandlung durch. Er wird ein anderer, neuer Mensch. Dies kann er nicht aus
sich selbst heraus erreichen, sondern es geschieht ihm durch einen Akt Gottes.
Dieser Akt wirkt sich sodann auch in praktischer Hinsicht aus. Aller menschli-
chen Bonitit geht allerdings ein Handeln Gottes voraus.

Barth unterscheidet also die Konstitution des Glaubenssubjekts von den
Sekundireffekten, die eine solche Neuwerdung des Menschen hat. Ein durch

Tragen: Die grundsitzliche Kritik des Subjekts berge in sich selbst die Aufrichtung eines
Handlungssubjekts, das im Durchgang durch die Kritik sich von sich selbst zu distanzieren
vermag und so zugleich als Anderer neu konstituiert wird. Vgl. dazu G. Pfleiderer: Karl
Barths Praktische Theologie. Zu Genese und Kontext eines paradigmatischen Entwurfs
systematischer Theologie im 20. Jahrhundert, Ttbingen 2000, 337-376. In konzentrierter
Form findet sich der Argumentationsgang auch hier: G. Pfleiderer: Hermeneutik als Di-
alektik. Eine Lektiire von Karl Barths Romerbriefkommentar (1922), ZDTh 23 (2007),
172-192.

32 Wenn es richtig ist, dass die Erfahrung des ersten Weltkriegs wohl der Anlass, aber nicht
der tiefere Grund hinter diesem Programm der radikalen Dauerkritik der modernen Kul-
tur ist, kann natirlich gefragt werden, welches Motiv Barth ansonsten angetrieben hat.
Trutz Rendtorff hatin einem schon 1972 veroffentlichten Aufsatz den Vorschlag gemacht,
Barth habe den neuzeitlichen Autonomiegedanken aufgenommen und ihn fiir Gott allein
reserviert, um so dem Titanismus des neuzeitlichen Menschen grundsitzlich und theolo-
gisch begriindet entgegen treten zu kénnen. Die Radikalitit, mit der das geschieht, fithre
ihn in ethischer Hinsicht sodann allerdings in eine Sackgasse, weil dem Menschen keine
Handlungsmoglichkeiten bleiben, die in irgendeiner Weise das Gute realisieren kdnnten.
Denn der «vollige Sieg der Autonomie Gottes ist erst erreicht, wo das Handeln des Men-
schen stillgelegt ist». Vgl. T. Rendtorff: Radikale Autonomie Gottes. Zum Verstindnis der
Theologie Karl Barths und ihrer Folgen, in: Ders.: Theorie des Christentums. Historisch-
theologische Studien zu seiner neuzeitlichen Verfassung, Miinchen 1972, 161-181 (Zitat:
170).



350 Alexander Heit

den Glauben Gewandelter hat (oder hitte, wenn es ihn denn gibe) die Mog-
lichkeit, das Gute zu tun. Zwar kann auch das, sollte es je wirklich sein, nit-
gends mit Eindeutigkeit festgestellt werden. Aber es lassen sich doch, wie
Barth meint, relativ positive menschliche Handlungen ausmachen, von denen
es wahrscheinlicher ist, dass gerade in ihnen ein Glaubender sich handelnd
iussert. Im Folgenden sollen einige Beispiele solcher méglicher Ausserungen
gegeben werden, an denen sich das Gute zeigen konnte.

a) Die Liebe
Liebe ist ein Effekt, den der Glaube automatisch nach sich zieht. Wo die St6-
rung des (alten) Menschen stattfindet, werden seine (alten) Handlungsmuster
ausser Kraft gesetzt und es wird die Moglichkeit der Liebe eroffnet.

Liebe ist fiir Barth in erster Linie ein Begriff, der die Qualitit der Beziehung
zu Anderen betrifft. Dabei geht es nicht um die Zuwendung zu Anderen in der
Weise, dass man sich deren Interessen zu eigen macht und so eine Gemein-
schaft sui generis, eine Gemeinschaft der Liebe niamlich, stiftet. Das war der
sittliche Liebesbegriff, wie ihn Wilhelm Herrmann entwickelt hat.* Diese Sicht
der Dinge konnte Barth allerdings nicht teilen, denn das Interesse des Anderen
ist aus seiner Sicht grundsitzlich verdorben. Hier wirkt sich der schon erwihn-
te Stindenbegriff aus.

Barths Begriff der Liebe bezeichnet eine solche Bezichung, in der der An-
dere erwihlt und zugleich verworfen wird. Verworfen wird er in Hinsicht auf
seine Siindhaftigkeit. Erwihlt wird er als ein solcher, der er sein kénnte, aber
nicht ist.

Mit anderen Worten: Wer seinen Nichsten liebt, schaut ihn so an, wie Gott
ihn anschaut. Er verwirft das Bose an ihm und wendet sich dem Gegentber
so zu, als ware dieser ein durch und durch liebenswerter Mensch (obwohl er
es nicht ist). Liebenswert ist der Mensch aber nur dann, wenn er ist wie Chris-
tus — also ein das weltliche, ichbezogene Wollen an sich selbst negierender
Mensch. Es geht in der Liebe darum den anderen anzuschauen, als sei et der
ideale, reine Mensch, fiir den Christus symbolhaft steht.* Es geht, wenn man
so will, darum, das Andere (Gottliche) im Anderen (dem Nichsten) zu ent-
decken, obwohl es dort nicht anzutreffen ist. Was das im Einzelnen fiir den

33 Vgl W Herrmann: Ethik, 5. Auflage Tibingen 1921, 135-149.
34 Vgl. Barth: Romerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 465f.



Die grosse Stérung 351

Umgang mit dem Nichsten heisst, ldsst sich nicht situationsunabhingig aus-
machen. Es muss jeweils neu ausgemittelt werden, was es in einer konkreten
Situation bedeutet, sich dem Nichsten in Liebe zuzuwenden. «Liebe ist darum
[...] nie das scheinbar Eindeutige, Direkte, Unmissverstindliche, nach dem die
Sentimentalen schreien. Sie kann angenehm ##d unangenehm beriihren, nach-
giebig #nd unerbittlich sein, Frieden halten ##nd streiten [...]. Nur die Liebe, die
die Kraft hat, das Bose zu verabscheuen, hat auch die Kraft, sich an das Gute
zu klammern, zu vergessen, indem sie weiss zu vergeben, indem sie straft, gang
anzunehmen, indem sie gang ablehnt, den Andern aus seinem Ja heraus (aber
aus einem wohlverstandenen Ja und darum wahrhaftig aus seinem Nein!) zu
begreifen [...]».*

Liebe kann also nicht ohne Verwerfung des Anderen abgehen. Diese Ver-
werfung bedeutet aber zugleich seine Bejahung: Man vergilt ihm das Bése nicht
mehr mit Bésem, sondern mit Gutem. Man meint es gut mit ihm, weil man ihn
so anschaut, als wire auch er gut.”® Dieser Blick der Liebe auf den Nichsten
wiederholt den Blick Gottes auf den Menschen, dessen Wesen es ebenfalls ist,
die Siinde zu verwerfen bei gleichzeitiger Annahme des Siinders.”

b) Das Verbdaltnis des Christen gum Staat
Die berithmte und vieldiskutierte Stelle zum Verhiltnis des Christen zur Obrig-
keit aus dem 13. Kapitel des Rémerbriefs wird durch Barth in eigentiimlicher
Weise ausgedeutet. Um zu verstehen, was Barth aus dem Text macht, missen
wir zunichst die Stelle aus dem Rémerbrief selbst anschauen. Ich greife dabei
auf die Ubersetzung zuriick, die Barth selbst anfertigt. Die ersten zwei Vetse

35 Ebd., 478f. (Hervorhebungen im Original).

36 Ebd., 491f.

37 Barth beschreibt m.E. spitestens im Romerbriefkommentar von 1922 derartige Analo-
gieverhaltnisse, von denen gesagt wird, dass sie spiter kennzeichnend fiir seine Theologie
werden. Hans Urs von Balthasar hat in einer gross angelegten Studie von 1951 die bis
heute viel diskutierte These vertreten, es gabe einen Bruch in Barths Denken: Der Analo-
giegedanke entwickle sich erst in der Zeit zwischen dem zweiten Rmerbriefkommentar
(1922) und dem Anselmbuch (Fides quaerens intelletum) von 1931 und bedeute zugleich
eine Verabschiedung der dialektischen Methode der Romerbriefkommentare. Vgl. dazu
U. von Balthasar: Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie, Kéln 21962, Stel-
len wie die hier diskutierte zum Liebesbegriff zeigen allerdings, dass der Analogiegedanke
—wenn auch noch nicht so prominent wie spiter — auch schon in der Zeit der Rémerbrief-

kommentare eine Rolle spielt.
Vgl. Barth: Romerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 465f.



352 Alexander Heit

von Rémer 13 werden von ihm wie folgt ins Deutsche tibertragen: «Jedermann
unterziehe sich den jeweiligen regierenden Obrigkeiten. Denn es ist keine Ob-
rigkeit, die nicht von Gott ist, und es sind die jeweilen vorhandenen von Gott
eingesetzt. Wer sich also gegen die Obrigkeit emp6rt, widersetzt sich der An-
ordnung Gottes»”®

Diese Anordnung des Paulus wird von Barth nun so ausgedeutet, dass sie
unser Verhiltnis zu allen gesellschaftlich etablierten Ordnungen betrifft: Es
geht also, so meint Barth, nicht nur um den Staat, sondern um alle stabilen
Ordnungen, in denen wir uns bewegen. Folgt man Barth, so sind nicht nur der
Staat, sondern auch das Rechtssystem, die Kirche, die Familie etc. gemeint.*

Im Verhiltnis zu diesen Institutionen gibt es, so meint Barth, grundsitzlich
eine doppelte Moglichkeit des Verhaltens: Entweder man stabilisiert sie oder op-
poniert gegen sie und will sie verdndern. Barth unterscheidet diese Optionen als
a) Legitimierung oder b) Revolution. Ausgeschlossen wird durch den paulinischen
Text ganz offensichtlich die Revolutionsoption: «Wer sich also gegen die Obrig-
keit emport, widersetzt sich der Anordnung Gottes», so heisst es nach Barths
Ubersetzung in R6m 13. Erstaunlicherweise deutet Barth den Text allerdings so,
als sei durch ihn die Legitimierungsoption ebenfalls ausgeschlossen — und das
obwohl in Rémer 13 ausdriicklich festgehalten wird: «[E]s ist keine Obrigkeit, die
nicht von Gott ist» Barth ist dennoch nicht bereit, den gesellschaftlichen Ord-
nungen eine religios kodierte Rechtfertigung zukommen zu lassen. Seine Verwei-
gerung griindet in den schon ausgefiihrten theologischen Einsichten, nach denen
die Welt als solche nie und nimmer etwas Gutes aus sich selbst hervorbringt.
Jedes Ordnungsgefiige untersteht deshalb der Kritik, die das Grundprinzip aller
Ethik ausmacht. Deshalb deutet Barth Rémer 13 so, als empfehle Paulus eine
Haltung der Indifferenz. Der Staat und alle anderen Ordnungen seien zwar nicht
zu stlirzen, aber sie seien auch nicht zu legitimieren. Denn wenn der Glaubende
ein grundsitzlich kritischer Mensch ist, dann wihlt er einerseits die Negation der
Revolution und zugleich auch die Negation der Legitimation.

Das ist gleichbedeutend mit der Einsicht Barths in die Bosartigkeit jeder
Ordnung, zu der es aus theologischer Perspektive unter weltlichen Bedingun-
gen schlechterdings keine bessere Alternative gibt. Auch die Revolution ist als
menschengemachter Umsturz der Ordnung vom Boésen. Der revolutiondre Tita-

38 Rom 12, 1f. nach Barth: Romerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 500.
39 Vgl ebd,, 501.



Die grosse Storung 353

nismus ist also genauso anzufragen wie die reaktiondre Stirkung der bestehenden
Ordnung, Der Christ verhalt sich, so empfiehlt Barth, uninteressiert an Fragen
dieser Art. Besserung ist lediglich von Gott selbst zu erwarten.*

Um zu schirfen, was das bedeutet, kann man diesen Ansatz beispielsweise
vergleichen mit der Zwei-Reiche-Lehre Martin Luthers. Auch Luther war sich
im Klaren dariiber, dass der Staat nicht das Reich Gottes reprisentiert, und
doch konnte er ihm eine essentielle Funktion fir jedes Sozialleben zuschrei-
ben, die durch das Evangelium allein nicht hinreichend gedeckt werden kann.
Gemeint ist die Aufrechterhaltung und Durchsetzung gesellschaftlicher Ord-
nung. Das Evangelium, das war eine epochemachende Einsicht Luthers, hat
in Hinsicht auf die konkrete Weltgestaltung seine Grenzen und muss durch
eine zweite Macht erginzt werden: Das staatliche Recht, das als solches bei
Luther erstmals einen von der Kirche vollstindig differenzierten Eigenwert
erhalt.”!

Die Indifferenz, die Barth der staatlichen Ordnung gegentiber an den Tag
legt, hitte Luther so nicht teilen kénnen. Sie liegt aber doch in der Flucht-
linie seines pessimistischen Menschenbildes und seiner Ethik der radikalen
(Dauer)-Kritik. Das Christentum «liebt es nicht, von der schépferischen Ent-
wicklung der Welt, von den vollendeten oder geplanten Entfaltungen und
Aufbauten von Wissenschaft und Technik, Kunst und Moral oder Religion,
von korperlicher und geistiger Gesundheit, von Wohlstand und Wohlfahrt,
von den Hertlichkeiten etwa der Ehe, der Familie, der Kirche, des Staats, der
Gesellschaft a//zn laut und zuversichtlich reden zu héren.»*

Barth hatte im Rémerbrief tatsichlich noch kein Mittel gefunden, ein posi-
tives Verhaltnis zu den gesellschaftlichen Ordnungen aufzubauen. Das Grund-
thema ist und bleibt dasjenige der Kritik.

40 Vgl ebd., 500-517.

41  Man kann darin den Beginn der Ausdifferenzierung von Funktionssystemen sehen, die
sodann kennzeichnend fiir die Moderne werden wird. Vgl. exemplarisch fiir die nicht mehr
Uberschaubare Literatur in dieser Sache V. Leppin: Grenzen und Méglichkeiten der Ob-
rigkeit. Zu Entstehung und Kontext von Luthers Zwei-Reiche-Lehre, in: I. Dingel/Cht.
Tietz (Hg.): Die politische Aufgabe von Religion. Perspektiven der drei monotheistischen
Religionen, Gottingen 2011, 247-258.

42 Barth: Romerbrief (Zweite Fassung) (Anm. 1), 487.



354 Alexander Heit

¢) Die Kirche als Gemeinschaft

Diese Haltung schldgt sich auch bei seiner Bewertung der Kirche nieder. Sie
ist eine Gemeinschaft oder Einheit von Vielen. Aber die Einheit der Vielen
kommt nicht dadurch zu Stande, dass die Einzelnen mit ihren menschlichen
Begabungen organisch so aufeinander bezogen werden, dass ein funktionie-
render weltlicher Organismus entsteht. So werde Kirche im Anschluss an die
katholisierende Idee verstanden. Danach ist sie ein Apparat, dessen Funkti-
onsfihigkeit durch sich erginzende Leistungen sichergestellt wird.* Was dabei
herauskommt, ist fiir Barth nichts weiter als ein weltlicher Organismus mit
weltlichen Zielen (Machterhalt, Einflussnahme auf die Gesellschaft, etc). Was
Barth hier unausgesprochen vor Augen hat, ist die geschichtlich wirksame und
sichtbare Kirche. Sie ist als sichtbare, soziologisch erfassbare Struktur aber ge-
rade nicht communio sanctorum. Die wahre Kirche hat ihre Einheit also nicht
darin, einen in der Welt funktionsfihigen Organismus abzugeben. Sondern
sie bleibt fiir Barth unanschaulich, weil ihre Einheit unanschaulich ist. Bei der
wahren Kirche geht es um eine Einheit von solchen, die sich in ihrer Bezug-
nahme auf Gott dhnlich sind.

Wegen ihrer Unsichtbarkeit konnen sich die Mitglieder der wahren Kirche
gegenseitig nicht erkennen. Denn als empirische Grosse ist die wahre Kirche
nicht zu fassen. Sollte sich die sichtbare Kirche in irgendeiner Weise so miss-
verstehen, als bilde sie die wahre Kirche ab, muss sie einer Kritik unterzogen
werden. Der wahre Glaube ist gerade die «Storung jedes Familientags, jedes
Kirchenfriedens, jeder gemeinsamen Sachem.*

Erst wenn jedes Kirchenmitglied durch diese grundsatzliche Kritik hin-
durchgegangen ist, kann es vielleich? etwas zur Konstitution einer Gemeinschaft
beitragen, in der die Menschen liebend aufeinander bezogen sind. Die Taten,
die der Einzelne dabei in Bezug auf die Gemeinschaft einbringt, miissten aber
allesamt Taten der Liebe sein. Barth traut dem Menschen die Realisierung sol-
cher Liebesverhiltnisse allerdings kaum zu. Deshalb will er dem paulinischen
Text von Rémer 12, 6-8, der eine derartige Bezugnahme der Begabungen ein-
zelner aufeinander vorsieht, nur «zégernd»* folgen.

43 Vgl. ebd., 464-468.
44 Ebd., 469.
45  Ebd., 470.



Die grosse Stérung 355

Es bleibt bei thm ein grundsitzlicher Vorbehalt gegen alle geschichtlich
positiven Gemeinschaften — das gilt nicht nur fiir den Staat, sondern auch fiir
die Kirche.

5. Fagit

Der in der ersten Auflage des Romerbriefkommentars noch vorhandene Op-
timismus, die Geschichte laufe auf ein Eschaton zu, in dem schliesslich die
wahre (g6ttliche) Geschichte die Geschichte, wie sie sich uns prisentiert, voll-
stindig durchwirkt, ist in der zweiten Auflage von Barth aufgegeben worden.
Die Prozesstheologie der ersten Auflage lisst sich im Romerbrief von 1922
nicht mehr wiederfinden. Von der Geschichte jedenfalls erwartet sich Barth
spitestens ab der zweiten Auflage keine Erl6sung mehr. Das Reich Gottes ist
tberhaupt keine geschichtliche Grésse. Sondern das Heil des Menschen fin-
det immer da statt, wo dieser aus seinen alltiglichen, geschichtlich gegebenen
Denk- und Handlungsgewohnheiten herausgerissen wird. «Das Gericht Gottes
ist das Ende der Geschichte»®, wie Barth sagen kann.

In ethischer Hinsicht bedeutet das, dass das Gute immer nur punktuell auf-
taucht, immer nur aktualistisch in einer bestimmten Situation, aber unabhin-
gig von allem, was davor und danach geschieht. Es gibt letztlich auch keinen
organischen Zusammenhang zwischen diesen Momenten, in denen es gelingt,
dass Menschen einander in Liebe begegnen, sondern solche Ereignisse bleiben
geschichtlich unvermittelt.

Es kommt hinzu, dass es Barth nicht gelingt, eine positive Definition sitt-
licher Gutartigkeit abzugeben. Es kann ihm auch nicht gelingen, weil seine
Dialektik Gott als das Gute selbst konsequent so weit von der Welt entfernt,
dass es in der Welt nicht mehr Platz nehmen kann. Vermutlich ist es so, dass
Barth eine Ethik, die eine moraltheoretische Position bezieht, im zweiten Ro-
merbriefkommentar gar nicht angestrebt hat. Das jedenfalls legt der durchge-
hend kritische Ton des Kommentars nahe. Die ethische Forderung hat ihren
Kulminationspunkt in der Kritik aller menschlichen Vorstellungen des Guten.
Man hat es — wenn man so will — mit einer Ethik dauernder Dekonstruktion zu
tun. Es geht darum, jede Ordnung, jede Idee von Bonitit, jede Vorstellung von
der guten Tat in Frage zu stellen.

46 Ebd., 506.



356 Alexander Heit

Man kann bei Barth lernen, dass eine solche Ethik der unablissigen Rela-
tivierung aller Werte und aller Ordnungen, wie jede andere Ethik auch, nicht
ohne Religion auskommt. Bei ihm wird die Religion nun allerdings so einge-
setzt, dass das Gute mit einem Gott identifiziert wird, der von der Welt so weit
entfernt ist, dass eine Vermittlung von ethischer Bonitit in den Geschichtspro-
zess theoretisch unmaglich wird.

Ich meine also, dass die Kritiker Barths ihn durchaus richtig verstanden
haben. Mit Harnack und Althaus* lisst sich tatsidchlich fragen, warum der Sinn
der Ethik sich gerade in derartiger Dauerdekonstruktion erschopfen solle.
Barths Gewissheit, dass dies der einzig gangbare Weg der Ethik ist, griindet —
wie gezeigt — in seinem Gottesbegriff. Gott ist es, der den Menschen und sein
Tun richtet. Und wir sollen ihm entsprechen.

Ein anderer Gottesbegriff wiirde gewiss ein anderes ethisches Programm
zeitigen. Vielleicht auch deshalb setzt die Kirchliche Dogmatik mit der Ent-
faltung der Gotteslehre ein®. In ihr wird Gott sodann in erster Linie als Be-
zichungswesen entfaltet, so dass auch eine positive Bezichung zum Menschen
denkbar wird, die sich nicht darin erschopft, blosse Kritik zu sein.*

47 Vgl dazu Anm. 23 und 24.

48 Vgl K. Barth: Kirchliche Dogmatik 1,1 und L2.

49 Vgl zu Barths anthropologischen Programm in der Kirchlichen Dogmatik grundsitzlich
E. Jungel: Die Méglichkeit theologischer Anthropologie auf dem Grunde der Analogie.
Eine Untersuchung zum Analogieverstindnis Karl Barths, in: Ders.: Barth-Studien (Anm.
12), 210-232.



Die grosse Storung 357

Abstract

Barths Rémerbriefkommentare sind in moraltheoretischer Hinsicht als «grosse Sto-
rung» zu begreifen, weil sie ausnahmslos jede Kulturarbeit und jedes Kulturphino-
men einer Kritik unterziehen, die mit einem radikalisierten Gottesbegriff einhergeht.
Das kulturkritische Programm ist in der ersten Auflage des Romerbrieftkommentars
(1919) noch mit der Idee angereichert, hinter der Historie laufe ein uns verborgenes
und géttliches Programm ab, das die Geschichte auf ein eschatologisches Ziel hinleite.
Dieser optimistische Grundton ist in der zweiten Auflage (1922) sodann allerdings ver-
schwunden. Das Geschift der Ethik wird vollends auf den Vollzug einer Dauerkritik
aller Kultur reduziert.

Vor dem Hintergrund des Zeitgeschehens ist die Haltung Barths verstindlich. Die
dialektische Theologie der Romerbriefkommentare macht eine Kenntnis und Vermitt-
lung des Guten in die Kultur allerdings unmoglich. Nach der Lektiire bleibt man in
ethischer Hinsicht eigentiimlich orientierungslos zuriick. Barth musste deshalb in der
folgenden Zeit seinen Gottesbegriff modifizieren und mit ihm das gesamte Verhaltnis
von Gott und Welt neu bestimmen.

Barth’s commentaries on the Epistle to the Romans have to be understood as a «great
disturbance» in ethical terms, because they criticise every cultural work and every cul-
tural phenomenon without exception, which is linked to a radicalized concept of God.
In the first edition (1919) this program of cultural critisism is associated with the idea
that there is a hidden and heavenly agenda that guides history to an eschatological goal.
This optimistic tone is gone in the second edition (1922). The role of ethics is com-
pletely reduced to the implementation of a permanent criticism of all culture. Against
the background of current events, Barth’s attitude is understandable. However, the
dialectical theology of the commentary on Romans makes it impossible to know and
communicate the good into the culture. After reading, one remains peculiatly disori-
ented in ethical terms. Barth therefore had to modify his concept of God in the fol-
lowing period and redefine with it the entire relationship between God and the wotld.

Alexander Heit, Herrliberg



	"Die grosse Störung" : vom Sinn einer Ethik, bei der das Gute (un)sichtbar ist

