
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: "Nur keine langweilige Theologie!" : Barths Römerbriefkommentare im
Blickfeld des Aussereuropäischen Christentums

Autor: Heuser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Nur keine langweilige Theologie!»
Barths Römerbriefkommentare im Blickfeld

des Aussereuropäischen Christentums

Prolog: «Nur keine langweilige Theologie!»

Im Hochsommer des Jahres 1968, in seinem Todesjahr, schreibt Karl Barth
einen Offenen Brief an die «Lieben Christen in Südostasien». Er wird publiziert

im South East Asia Journal of Theology, das sich in einer Spezialausgabe

der Theologie Karl Barths widmet. Es ist der letzte Brief Barths, eine Art
Vermächtnis. Barth reagiert damit auf eine Anfrage aus diesem Kreis, welche

Hinweise er geben könne im Hinblick auf die Profilierung einer asiatischen

Theologie. In ganz bescheidener Form - die bei näherem Hinsehen doch

einem Understatement gleicht — gibt er seiner Freude darüber Ausdruck, dass

seine Theologie offensichtlich so sehr geschätzt werde, selbst in Weltgegenden,

die er, der sich doch kaum aus Basel heraus bewege, nicht aus eigener

Anschauung kennt. Freilich, der Weltbezug seiner Theologie steht vor aller

Augen, nicht zuletzt sichtbar an seinen familiären Bezügen gerade nach

Indonesien. Diese spricht er ebensowenig an wie seine grossräumige Vernetzung in
die Welt der Ökumene, die sich nicht zuletzt anbahnte durch die internationale

Zusammensetzung seiner Seminare und Vorlesungen in Basel. Viele seiner

ehemaligen Hörer sind nun an einflussreicher Stelle der weltweiten Kirche und

Theologie aktiv. Längst gilt Karl Barth im Urteil seiner Zeitgenossen in den

1960er Jahren als der grosse «Erneuerer der einen Kirche Christi».1 Dies alles

verschweigt der Brief. Doch Barth gibt einige Ratschläge zu erkennen, wie er
sich eine «gute Theologie» vorstellt — allerdings im grundsätzlichen, universalen

Sinn, mithin wenig bezogen auf eine sich herausbildende asiatische Variante

christlicher Theologie. Sie kulminieren in den schlichten Aussagen: «Ein

Christ treibt dann gute Theologie, wenn er im Grunde immer fröhlich, ja mit

1 So E. Wildbolz: Karl Barth. Erneuerer der einen Kirche Christi, in: G. Gloede (Hg.): Öku¬

menische Profile. Brückenbauer der einen Kirche, Bd. 2, Stuttgart 1963, 130-138 (kursiv
i.O.). Das ökumenische Wirken Barths in seiner späteren Phase ist breit dokumentiert; als

schneller Einstieg sei empfohlen z.B. M. Weinrich: Karl Barth und die Ökumene. Ein Prospekt,

in: S. Hennecke: Karl Barth und die Religionen). Erkundungen in den Weltreligionen
und der Ökumene, Göttingen 2018, 223-239.

ThZ 4/75 (2019) S. 318-337



«Nur keine langweilige Theologie!» 319

Humor bei seiner Sache ist. Nur keine verdrießlichen Theologen! Nur keine

langweilige Theologie!»2 Inhaltlich bewegt sich das Antwortschreiben dieses

Welttheologen, der trotz seiner unglaublichen ökumenischen Bekanntheit um
seine Ortsgebundenheit weiss,3 auf der Linie, die er bereits 20 Jahre zuvor
bezeichnet hatte. 1948 hielt Barth das erste Hauptreferat zur Gründungsversammlung

des Ökumenischen Rates der Kirchen in Amsterdam. Er benennt
den ökumenischen Kern seiner Theologie: «Die Haltung geistlicher Freiheit,
auf die es jetzt ankäme, bestünde darin, daß wir in unseren sämtlichen Interessen,

Anliegen und Wünschen - den konfessionellen wie den ökumenischen —

ein wenig locker ließen und uns fragen ließen, was der von uns denkt und will,
dessen Name den Mittelpunkt aller unserer Konfessionen bildet, der aber auch

allein das Recht und die Macht hat, uns zu seiner heiligen, allgemeinen Kirche
zusammenzurufen und zusammenzuschließen.»4 Die Einheit der Kirche und
die Einheit aller Theologie ist bestimmt in und durch Jesus Christus. Noch ist
die Einladung seitens des neu formierten ÖRK eine der wenigen offiziellen

Gelegenheiten, die sich Barth bietet, um seine theologische Grundüberzeugung

in die ökumenische Bewegung einzutragen. Die erste Gelegenheit bot
sich ihm 1935. Barth spricht in einem ökumenischen Seminar auf Einladung
von Adolf Keller in Genf zum Thema «Die Kirche und die Kirchen».5 Es

zeigen sich — die unter anderer Absicht publizierte Barmer Theologische
Erklärung von 1934 wirkt nach - die Grundlinien seines ökumenischen Denkens,
die die Wahrheitsfrage nach der Gegenwart des Herrn der Kirche und die eine,

einzige Offenbarung Gottes in Christus anmahnen. Zwei Jahre später liegt
1937 ein ausgereifter Beschluss vor, einen Ökumenischen Rat der Kirchen zu

gründen. Diese Eingangsvignette zeigt, dass Barth die ökumenische Bühne auf

2 K. Barth: Offene Briefe, 1945-1968, Zürich 1984, 551-556 (554) (Hervorhebung i.O.).
3 Beides muss sich nicht ausschliessen. Demgegenüber stellt Thomas Herwig fest, dass sich

Barth wenig um ökumenische Grundfragen des weltweiten Christentums bemüht habe.

Allenfalls sei ihm die Lokalisierung der Ökumene in den Blick gekommen, wie Barth selbst

in einem Brief an Adolf Keller 1931 es ausgedrückt habe, nämlich «das Oekumenische

sozus. an Ort und Stelle, ohne Interesse für den geographischen Sinn des Begriffs»
aufzuspüren (zitiert in Th. Herwig: Barth und die Ökumene, in: M. Beintker (Hg.): Barth
Handbuch, Tübingen 2016, 143-148 (144). Das Messe sich auch anders, als eine

Intensivierung ökumenischer Perspektiven vor Ort, also als lokale Vermittlung und Verknotung
identifizierter ökumenischer Grundfragen deuten.

4 K. Barth: Die Unordnung der Welt und Gottes Heilsplan, Zürich 1948, lOf.
5 Vgl. K. Barth: Die Kirche und die Kirchen, TEH 27 (1935).



320 Andreas Heuser

einer wichtigen Stufe betritt, und mit einem theologischen Kernanliegen, das

noch im letzten Brief an die Herausgeber des South HastAsiaJournal of Theology

durchscheint.

Die Hoffnung der Kirche

Weder war eine solch kompakte ökumenische Statur in der Zeit um 1920

abzusehen, noch konnte sie aus den Römerbriefkommentaren abgeleitet werden.

Sicher ist, dass Barths zweiter Kommentar zum Römerbrief nicht im Ruf
steht, Langeweile ausgelöst zu haben — Erschütterung, Neuverankerung,
Neujustierung der Theologie kommen einem eher in den Sinn. Schliesslich aber

ist im Blick auf die Diktion des Römerbriefs, der direkte Sprachgestus, ja die

Angriffslust, die hier zu uns spricht, nicht unbedingt als humorvoll zu
kennzeichnen. Die Zweite Ausgabe des Römerbriefkommentars mag durchgehen
als «nicht langweilige Theologie» — aber sie geht gewiss nicht durch als humorvolle,

fröhliche Theologie. Dieser Befund widerspricht der häufigen Nennung
des Begriffsfelds «Humor» im Register, wird sich aber im Durchgang durch

Kapitel 11 des Römerbriefs zeigen: Die Hoffnung der Kirche.

In diesem Kapitel 11 speist Barth Bezüge ein, die sich aus Sicht des (in
der Tradition der Ökumene- und Missionswissenschaft/Interkulturelle Theo-

gie stehenden) Aussereuropäischen Christentums zu kommentieren lohnen.

Barths Bezüge auf die Hoffnung der Kirche verweisen vor allem auf

missionsgeschichtliche Dynamiken seiner Zeit; denn von einer von der neuzeitlichen

Missionsbewegung abgrenzbaren ökumenischen Bewegung sind wir zur
Abfassungszeit des Römerbriefs wohlgemerkt noch weit entfernt.

Das 11. Kapitel des Römerbriefs entfaltet «Die Hoffnung der Kirche» in
drei Untergliederungen:

- Das erste Unterkapitel ist überschrieben mit «Die Einheit Gottes». Hier
sieht Barth die Hoffnung der Kirche gerade nicht etwa in der ökumenischen

Arbeitshypothese von einer sichtbaren «Einheit der Kirche».

- Sodann folgt die zentrale Mittelpassage: «Ein Wort an die Draussen», das

den deutlichsten Rekurs auf Mission und weltweites Christentum enthält.

Barth geht es um ein heuristisches Verständnis der sog. «Heiden».

- Schliesslich folgt eine Betrachtung über: «Das Ziel», mit der das Kapitel
mit nochmals grundlegenden Einsichten zum qualitativen Unterschied von
Gott und Mensch endet.



«Nur keine langweilige Theologie!» 321

In Kapitel 11 finden sich also Kontextverwebungen in das weltweite Christentum

hinein, doch in allenfalls homöopathischen Dosierungen. Barth weigert
sich, missions- und darin eingeschlossen ökumenegeschichtliche Tableaus zu
beschriften. Die spärlichen Indizien auf das globale Christentum in Kapitel
11 gewinnen jedoch dann an Kontur, wenn wir den Römerbrief - zeitweilig
zumindest — verlassen. Eine aus meiner Sicht geeignete Rahmenerzählung für

Kapitel 11 führt in das Jahr 1910 zurück, dem Jahr der Ersten Weltmissionskonferenz

von Edinburgh; sie endet im Jahr 1932, mit Karl Barths

Hauptvortrag vor der Brandenburgischen Missionskonferenz, einer der bedeutenden

deutschen Missionskonferenzen. Dort lautet sein Thema: «Die Theologie und

die Mission in der Gegenwarb). Es ist der einzige Vortrag, den Barth jemals

zum Thema «Mission» hielt - und er wird umgehend in der Zeitschrift «Zwischen

den Zeiten», der Hauszeitschrift der Dialektischen Theologie, in Druck
gehen. Anders gesagt befindet sich Barth mit diesem Vortrag an der erwähnten

Schwelle, an der er seitens der ökumenischen Bewegung allmählich stärker

wahrgenommen wird, die selbst in diesen Jahren Fahrt aufnimmt.

Am «toten Punkt» der Hoffnung

Die Wegmarke der Ersten Weltmissionskonferenz von Edinburgh 1910 bildet

den Hintergrund der Aussagen Barths in Kapitel 11. Edinburgh 1910 gilt
als Einsatzpunkt der ökumenischen Bewegung des 20. Jahrhunderts und, folgt
man Brian Stanley, «probably the most important [missionary conference] that
has ever been held.»6 Damit ist viel gesagt, auch dies, dass die ökumenische

Bewegung aus der Missionsbewegung heraus entsteht. Doch bedeutet Edinburgh
1910 viel mehr als das. Edinburgh 1910 steht für die Projektion einer entscheidenden

Wende der Religionsgeschichte der Neuzeit, die das Christentum zur

Weltreligion katapultieren, das eben begonnene Jahrhundert zum «christlichen

Jahrhundert» chiffrieren soll. Diese Erste Weltmissionskonferenz generiert
eine Pathosformel, mit der sich die weltweite Szene der Missionsbewegung,
in der die lokale Basler Mission ein historisch hoch bedeutsamer Teil ist, zum

Hauptakteur der Christentumsgeschichte aufschwingt: nämlich die Welt innerhalb

nur einer Generation zu evangelisieren — also etwa bis zu den 1930er

6 B. Stanley: Africa through European Christian Eyes. The World Missionary Conference,

Edinburgh 1910, in: K. Koschorke/J.H. Schjorring (Hg.): African Identities and World

Christianity in the Twentieth Century, Wiesbaden 2005, 165-180 (165).



322 Andreas Heuser

Jahren, dem zweiten Zeitpol unserer Rahmenerzählung. Vorausgeschickt sei:

von einer «mission accomplished», einer vollendeten Mission ist auf der

Brandenburgischen Missionskonferenz 1932 nichts zu vernehmen.

Stichwortgeber dieser recht optimistischen Agenda von Edinburgh 1910 ist

der Amerikaner John Mott. Auch Barth ist zunächst begeistert von solch
grandiosem Szenario einer Verchristlichung von Weltkultur und Weltgesellschaft.
Enthusiastisch äussert er sich 1911, kurz nach Edinburgh, zu John Mott, den

er in Genf predigen hört. Nicht nur verschlägt dessen missionarische Antriebskraft

ihm den Atem; Barth ist auch angetan von der Antriebskraft seiner

kompakten Formel, ihrem geographischen Universalismus, ihrer weltumspannenden

— eben: ökumenischen, den gesamten bewohnten Erdkreis betreffenden

- Vision.

Noch in der ersten Auflage seines Römerbriefs von 1919 findet diese

Begeisterung ihren Niederschlag: «Die Glaubenden», heisst es dort, «bilden das

internationale Gottesvolk, das sich jetzt um die Auferstehungskraft schart als

seine Sache. Jedermann kann und soll dabei sein.»7

Barth belässt es bei diesen Spurenelementen; das zeitgeschichtliche Umfeld
kommt im ersten Römerbriefkommentar nur dürftig vor. Darin bleibt er sich

treu in der zweiten Auflage des Römerbriefs von 1922. Nun aber muss die

Hoffnung der Kirche völlig ohne die Vollfarben eines erblühenden weltweiten

Christentums auskommen. Im Gegenteil, die zweite Auflage des Römerbriefs

bespricht einen «toten Punkt» der Hoffnung. Die Eingangspassage des 11.

Kapitels setzt fulminant ein: «Gott (ist) selbst in der Kirche (in welcher Kirche

nicht?) verraten, verraten an den Menschen, der, auch wenn er Gott dient, gerade

Gott nicht dienen [...] will. [...] [W]o soll da noch Hoffnung sein? Wie soll

es von diesem toten Punkt aus in irgend einem Sinn weitergehen?»8

Wir halten fest: Kapitel 11 bespricht gerade nicht die «Auferstehungskraft»,
sondern gleichsam den Karfreitag der Hoffnung der Kirche. Dieser «tote
Punkt» hat die Verheissung einer christlichen Internationale verschlungen.
Die in Edinburgh 1910 versprühte Euphorie über die historische Naherwar-

7 K. Barth: Römerbrief, 1. Fassung 1919, Zürich 1985, 21. Zu Barths früher John Mott-
Rezeption vgl. vor allem G. Pfleiderer: Karl Barths Praktische Theologie. Zu Genese und

Kontext eines paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie im 20. Jahrhundert,
Tübingen 2000, 215-223. Pfleiderer verfolgt hier weniger einen missionswissenschaftlichen,

sondern einen systematisch-theologischen Deutungszweck.
8 K. Barth: Römerbrief, 2. Fassung 1922, Zürich 2010, 528.



«Nur keine langweilige Theologie!» 323

tung einer christlichen «Verwandlung der Welt»9 — was war es anders? — hallt
1922 nur noch als ein blasses Echo aus ferner Vorkriegszeit herüber. Der «tote

Punkt» markiert die Misere eines kolonial umhauchten Zeitalters, in dem sich

das abendländische Christentum zur globalen Norm aufzublähen traute; in der

Gewaltorgie des grossen Kriegs zwischen den christlichen Nationen ist die

Vorstellung einer globalen Dominanz des Christentums zur Unkenntlichkeit

ausgeblutet. Noch 1932, in seinem Vortrag vor der Brandenburgischen Mssi-
onskonferenz, setzt Barth eine heftige Volte gegen solche Mssionsmotive. Er
zeigt sich irritiert darüber, durch Mssion eine kulturelle oder politische
Hegemonie zu errichten. Sein Befremden gegenüber solchem Überlegenheitsdünkel

zeigt sich, wenn er larmoyant bemerkt: «Mssion könnte bekanntlich auch ein

Instrument religiöser oder zivilisatorischer Propaganda oder gar wirtschaftlich-

politischer Machtwünsche sein [.. .]».10

Offenbar hallt die prägnante Vorstellung von einer «civilising mission», die

sich vor allem in anglo-amerikanischen Mssionsmilieus zäh am Leben erhält,
auch in der deutschsprachigen Welt der Mssionsgesellschaften anno 1932

noch immer wider. Dieses Faktum ist für Barth Grund zu höchster

Beunruhigung. Msstrauisch verfolgt er zudem die jüngsten Entwicklungen in der

internationalen Mssionsbewegung. Diese hat sich allmählich vom Schock des

Ersten Weltkriegs erholt und biegt in eine Richtung ein, die sehr stark unter
dem Einfluss der US-amerikanischen Social Gospel Bewegung steht.11 So ging es

in den Beratungen auf der Zweiten Weltmissionskonferenz — 1928 in Jerusalem

- primär um Themen wie Industrialisierung, Urbanisierung und, bereits,

Säkularisierung als Handlungsrahmen, auf den sich die Mssionsbewegung
langfristig einzustellen habe.12 In einem Sprachspiel, das emotional noch

aufgeladener ist als seine Rede von einem «toten Punkt» im Römerbrief, kontert

9 So charakterisiert Osterhammel das lange 19. Jahrhundert, vgl. J. Osterhammel: Die Ver¬

wandlung der Welt, München 2009.

10 K. Barth: Die Theologie und die Mission in der Gegenwart, ZZ 10 (1932) 189-215 (194).
11 Vgl. zur Rezeption Barthianischer Theologie im amerikanischen Diskurs, H. Matern: Karl

Barth und <Amerika>. Zur ökumenischen Produktivität des Missverständnisses, in: Hennecke:

Karl Barth und die Religion(en) (Anm. 1), 259-277.
12 Vgl. die einschlägigen Kapitel in den Überblickdarstellungen von W. Günther: Von Edin¬

burgh nach Mexico City — die ekklesiologischen Bemühungen der Weltmissionskonferenzen

(1910-1963), Stuttgart 1970; H. Wrogemann: Missionstheologien der Gegenwart.
Globale Entwicklungen, kontextuelle Profile und ökumenische Herausforderungen,
Gütersloh 2013.



324 Andreas Heuser

Barth: solche Missionsmotive seien als «Fluch» zu bezeichnen. Lässt sich seine

Ablehnung — ist es Verbitterung — über den Fortgang der Missionsgeschichte
schärfer fassen denn als Fluch, «den die sogen, christliche Zivilisation überall

mit sich bringt.»?13

Barth zufolge ist also die Vorstellung von einer christlichen Zivilisation als

Fluch auszugrenzen, mit äusserster Konsequenz abzustossen aus dem Repertoire

christlicher Theologie.14 Zugespitzt: Die Rahmenerzählung ersetzt eine

weltmissionarische Pathosformel durch eine Fluchformel.15

13 Barth: Theologie und Mission (Anm. 10), 212. Diese frühe Sicht auf Missionsgeschichte
festigt sich bei Barth. Noch in den 1960er Jahren wird er davon sprechen, dass angesichts

von gewissen, zwangsweise durchgeführten Konversionspraktiken in der (katholischen)
Missionsgeschichte «ein ziemlich umfassendes Schuldbekenntnis» anstehe (zitiert nach G.

Pfleiderer: Aggiornamento. Zum ökumenischen Potenzial der religionskritischen Theologie
Karl Barths, in: Hennecke: Karl Barth und die Religion(en) [Anm. 1], 343-367 [365]).

14 Jüngst versucht Paul Peterson eine für den frühen Barth insgesamt nachweisbare imperia¬
listische Grundhaltung zu untermauern. Er macht das v.a. fest an Barths Sprachgebrauch,

wenn dieser etwa von «Negern» spricht, vgl. P.S. Peterson: The Early Karl Barth. Historical
Contexts and Intellectual Formation 1905-1935. Tübingen 2018, 2. Diese ideologiekritische

Rekonstruktion ist bedenkenswert. Sie greift jedoch aus meiner Sicht zu kurz, wenn
dazu Sprachkonjunkturen der political correctness veranschlagt werden, die - teilweise auch

im Sinn ironischer Selbstpositionierung — bis in die 1960er Jahre hinein gebräuchlich
waren. Barths Anti-Imperialismus tritt im Gegenteil deutlich hervor in der Rede vom «toten
Punkt» der Hoffnung der Kirche; vgl. ferner unten zum Abschnitt «Die da Draussen». Mit
einer interessanten Note bringt Christine Lienemann die Kritik Barths an einem

«verbürgerlichten Christentum» in Europa, das zugleich die imperiale Ausbreitung des Christentums

voran gebracht hat, zusammen mit Kwame Bediakos Kritik an Christendom-Versionen,

vgl. C. Lienemann: Europäisches Christentum auf dem Prüfstand. Was folgt daraus

für die Missionswissenschaft? ZMiss 42 (2016), 252-270.
15 Bezogen auf die Missionsbewegung steckt der zeitliche Rahmen zwischen 1910 und den

1930er Jahren Diskursverflechtungen ab, die einer eingehenderen Aufarbeitung harren.

In den Wechselbeziehungen zwischen Religion, Diskurs und Macht etwa ist das «Afrikabild»

in der damaligen Missionsbewegung voller Ambiguität. Bereits in den verschiedenen

Kommissionen der Weltmissionskonferenz 1910 wechsen sich Stereotypisierungen eines

«Dunklen Kontinents», der sich durch eine Absenz von Religion auszeichne, mit einer
frühen Anerkennung von theologischer Autonomie und Selbstbestimmung «junger Kirchen»
ab. Diese Ambiguität durchzieht die nächsten Dekaden, trotz aller Unterbrechungen des

Zeitgeistes durch Krieg und Krisenzeiten hinweg, siehe unten zu «Missio Dei - missionarische

Kirche». Vgl. insgesamt A.F. Walls: The Cross-Cultural Process in Christian History,
Maryknoll 2002,177-214; D. Chidester: Empire of Religion. Imperialism and Comparative
Religion, Chicago 2014. Zu Edinburgh vgl. B. Stanley: The World Missionary Conference,

Edinburgh 1910. Grand Rapids 2009. Material zur Bildung von «indigenen» Gegenöffentlichkeiten

findet sich in: K. Koschorke/A. Hermann/F. Ludwig/C. Burlacioiu: «To give

publicity to our thoughts». Journale asiatischer und afrikanischer Christen um 1900 und die



«Nur keine langweilige Theologie!» 325

Dieser Gedanke findet sich im Römerbrief 1922, sprachlich anders gefasst
als der «tote Punkt», der Ordosigkeit der Hoffnung: «Wo soll da noch Hoffnung

sein?» Wenn er danach fragt, «[w]ie soll es von diesem toten Punkt aus in

irgend einem Sinn weitergehen?»16, nennt Barth eine elementare Glaubensver-

wundung, die die «Kirche» insgesamt betrifft. Denn Barth meint mit Kirche die

Gesamtheit christlicher Lebensformen, also auch die der Mission, also auch die

des weltweiten Christentums. Mit bleierner Wucht fährt er fort: «Kann es eine

Hoffnung geben für die, die die Hoffnung mit eigenen Händen gemordet und
verscharrt haben? [...] Wahrlich, diese Frage muss in ihrer ganzen Bitterkeit

gestellt sein; sie darf in ihrer ganzen erdrückenden Schwere nicht mehr vergessen

werden f...].»17

Nun verwundert es nicht mehr, wenn Barth seinen Sprachgestus nochmals

dramatisiert und 1932 von einem Fluch spricht, der über der Kirche und der

Mission lastet. Der Römerbrief kommt dem sehr nahe: denn Barth fordert
ein Ausbrennen des Illusionären aus dem theologischen Wörterbuch. Dieselbe

Satzsequenz fährt wie folgt fort: Die Hoffnung «muss, wenn es eine Hoffnung
gibt, als das alle illusionären Hoffnungen verzehrende Feuer weiterbrennen.»18

Wie entkommt man dieser Feuersbrunst? Ich zäume das Pferd von hinten
auf, von dem das 11. Kapitel abschliessenden Unterkapitel: «Das Ziel».

Das Ziel

Barths Rhetorik in diesem abschliessenden Unterkapitel schlägt in dieselbe

Kerbe, die die Eingangspassage über den «toten» Ausgangspunkt hinterlassen

hat. Barth deutet einen Gottesverrat in der Kirche an, der allen weiteren

Überlegungen zu Grunde liegt. Der Sprachstil ist markant, kantig. Wortgewandt
gemahnt Barth auch jetzt an die «Finsternis, Verwerfung, Esaumäßigkeit»19 der

Kirche und allem Menschlichen. Wer bis jetzt darüber im Unklaren geblieben
ist, was unter dialektischer Wende der Theologie zu fassen sei, dem ist jetzt auf
die Sprünge geholfen: «Der Mensch als Mensch kann Gott nicht erkennen.»20

Entstehung einer transregionalen indigen-christüchen Öffentlichkeit, Wiesbaden 2018.
16 Barth, Römerbrief, 2. Fassung (Anm. 8), 528.

17 Ebd.
18 Ebd.
19 Ebd., 565.

20 Ebd., 558 (Hervorhebung i.O.).



326 Andreas Heuser

Kirche wie Mensch sind als solche «verloren, im Unrecht, tot.»21 Was für den

Menschen gilt, das gilt in apodiktischer Form auch für die Kirche, «die Verkörperung

des Menschen, der die Offenbarung Gottes empfangt»22, sagt Barth,
also mitgedacht auch für die Mission. Barth hält hier den gerade nicht
vermittelbaren Widerspruch zwischen der Offenbarung Gottes und der Glaubenserfahrung

des Menschen fest. Von Gott allein geht die «Rückkehr des Menschen

in die ihm jetzt und hier gänzlich verlorene Einheit mit Gott» aus.23

Hier begegnet die Kategorie des Paradoxen, die die Dialektische Theologie
kennzeichnet. Barth bewegt sich immer, wie er selbst zugibt, an der «Grenze

des Sagbaren»24. Verantwortliche theologische Rede ist nach Barth nur in der

Gleichzeitigkeit von Ja und Nein überhaupt möglich, von Zustimmung und

umgehender Ablehnung, baut sich um eine gleichsam binäre Hochspannung

von Aussage und Gegen-Aussage auf. Da nun in der Kirche Gottes

Offenbarung zugesagt wird, kann Barth schüessen: «Keiner hat die Erlaubnis, nicht
mehr an die Kirche zu glauben, [...]. Wir stehen vor dem Geheimnis Gottes,

[...]. Eben darum ist Hoffnung am Platze und sonst nichts.»25 Diese Hoffnung
ist, angesichts eines deus absconditus, Sache der Offenbarung, nichts weiter:
«Direkte Erkenntnis dieses Gottes? Nein! Mitwirkung bei seinen Beschlüssen?

Nein! Möglichkeit, ihn zu fassen, zu binden, zu verpflichten, in ein reziprokes
Verhältnis zu ihm zu treten? Nein! Keine Föderaltheologie! Erist Gott, er selbst,

er allein. Das ist das Ja des Römerbriefs.»26 So viel zum Schlussabschnitt.

Einheit Gottes

Im ersten Teilabschnitt des 11. Kapitels drückt sich diese Hoffnung bereits als

Hoffnung auf die «Einheit Gottes» aus: «Und darum — ohne alle andere Hoffnung,

ohne Unterstützung, Vermittlung, Überleitung und Mitwirkung anderer

Hoffnungen ist's gemeint.»27 Hoffnung kommt mithin nicht aus einer
«verbesserten noch aus einer neuen Kirche».28 Die Hoffnung der Kirche besteht

21 Ebd., 559.

22 Ebd.
23 Ebd., 562 (Hervorhebung i.O.).
24 Ebd.
25 Ebd., 557 (Hervorhebung i.O.).
26 Ebd., 570.

27 Ebd., 531 (Hervorhebung i.O.).
28 Ebd., 528 (Hervorhebung i.O.).



«Nur keine langweilige Theologie!» 327

gerade in der Hoffnung auf die Einheit Gottes, nicht im Weltevangelisations-

projekt à la Edinburgh 1910, nicht in ökumenischen Einheitsvisionen.

In diesem Zusammenhang macht Barth einige Anmerkungen zu
kirchengeschichtlichen Erneuerungsbewegungen, «Gnadenzeiten, Durchbrüche,
Erweckungen, Reformationen und dergleichen».29 Es fällt dabei auf, dass wichtige

missionsgeschichtliche, ökumenische Prozesse, die sich gerade in der

Nachkriegsphase abspielen, ihm nicht in den Blick kommen. Nirgends etwa

thematisiert er die Formierung eines Internationalen Missionsrates (1921), der

die Internationalisierung der Missionsbewegung entscheidend voran treibt.
Auch die frühen Debatten um überkonfessionelle Kirchenbünde in China und

in Indien, die langfristig den Fortgang des ökumenischen Jahrhunderts befeuern,

also die Bewegung hin auf die sichtbare Einheit der Kirche, bleiben ebenso

ausser Betracht wie die Annäherungen zwischen Missionsbewegung und
ökumenischer Kirchenbewegung, die in den Zwischenkriegsdekaden allesamt

Gestalt annehmen.30 Es sind dies enorme Dynamiken, die aus globalgeschichtlicher

Betrachtung als die «erste Globalisierung» des gegenwärtigen Christentums

wahrgenommen werden, als Prozesse, in denen sich die Südwärtsverlagerung

des Christentums im 20. Jahrhundert abzeichnet.31 Empirische Prozesse,

historische Dynamiken sind unwichtig für Barth.32 Es gilt vielmehr: die Einheit
Gottes, das Wort von der Offenbarung, «redet von Gott», also nicht von «Oasen

in der Wüste» - sie reden auch «nicht von Assisi oder Boll [...]. Denn diese

Wüste hat keine Oasen.»33

29 Ebd., 535.

30 Diese Prozesse kulminieren schliesslich in der Weltmissionskonferenz in Tambaram 1938,

vgl. die detailreiche Studie von F. Ludwig: Zwischen Kolonialismuskritik und Kirchen-
kampf. Interaktionen afrikanischer, indischer und europäischer Christen während der
Weltmissionskonferenz in Tambaram 1938, Göttingen 2000.

31 Vgl. D.L. Robert: The First Globalization? The Internationalization of the Protestant Mis¬

sionary Movement Between the World Wars, in: O. Kalu/A. Low (Hg.): Interpreting
Contemporary Christianity. Global Processes and Local Identities, Grand Rapids 2008, 93-130.

32 Die detailreichste Kenntnis der Missionsbewegung bezieht sich bei Barth sicher auf die

Basler Missionsgeschichte. In Bezug auf die Zwischenkriegsepoche spricht Claudia Hoffmann

von einer «verschwiegenen Zeit» selbst im näheren Umfeld der Basler Mission.
Vielleicht kann Barth als Prototyp dafür gelten, diese Verschwiegenheit mit auf den Weg

gebracht zu haben? Vgl. C. Hoffmann: Fremdbegegnung - Das Totenritual Tiwah und die

Basler Mission in kontakttheologischer Perspektive, Berlin 2018, 263-270.
33 Barth: Römerbrief, 2. Fassung (Anm. 8), 534.



328 Andreas Heuser

Keine pietistischen Oasen in der Wüste

Es ist dies die einzige direkte Anspielung in diesem ganzen Kapitel auf «das

Boll Blumhardts»34, also auf den Württembergischen Pietismus, der eng mit
der Geschichte der Basler Mission verbunden ist. Zur Bedeutung «Bolls», vor
allem der beiden Blumhardts - des älteren Johann Christoph (1805-1880),

einer Pioniergestalt der Basler Mission, und des Jüngeren, Christoph Friedrich

Blumhardt (1842-1919), den Barth persönlich kannte — gibt Barth nur sporadisch

Auskunft in seinem Gesamtwerk. Es finden sich «kaum mehr als

stichwortartige Hinweise»35. Im 2. Römerbrief steht «Boll» als Signum dafür, dass

Barth in den beiden Blumhardts Verbündete gegen das pietistische Verständnis

der Heiligung in uns und zugleich gegen theologischen Liberalismus («das

Reich Gottes nur anzukündigen, nicht aufzurichten»)36 fand.

Wichtig ist Barth, sich vom pietistischen Selbstbezug im Glauben

abzusetzen, von einer persönlichen Gottesbeziehung, die vom Menschen her sich

aufrichtet am Erlebnis des «Gott in uns». Eine solche Vitalisierung von
Glaubensfrömmigkeit führt für Barth allein in eine Schuld des Suchens. Die «Schuld

dieses Suchens»37 nivelliert die Abständigkeit Gottes, sein dialektisches Gegenüber

zum Menschen. Es steht felsenfest, «Gott will durch Gott erkannt sein»38,

nicht durch menschliches Handeln. In vernehmlicher Breitseite gegen pietistisch

geprägte Frömmigkeitsstile schärft Barth ein, Hoffnung bestehe ja nicht
in der «Inthronisierung desfrommen Menschen»39, nicht «in erbaulichen

Lebensgeschichten noch in gesegneten Einflüssen auf die Kirchengeschichte»40. In all

dem finden sich «[n]ur Hinweise auf Gott, aber nicht göttlicher Anfang, göttlicher

Same, Zellkern oder dergleichen»41.

Barth relativiert somit deutlich pietistische Geltungsansprüche auf
Gotteserkenntnis wie auch pietistische Glaubensformen. Signifikant aber ist auch,

dass Barth den Pietismus im Ganzen eher freundlich bespricht. Die kernigen

Abgrenzungen, die er sprachmächtig anzubringen vermochte, fehlen. Pietis-

34 Ebd.
35 G. Sauter: Barth und Blumhardt, in: Beintker: Barth Handbuch (Anm. 3), 76-80 (78).

36 Barth: Römerbrief, 2. Fassung (Anm. 8), 538 (Hervorhebung i.O.).
37 Ebd., 537 (Hervorhebung i.O.).
38 Ebd., 539.

39 Ebd., 537 (Hervorhebung i.O.).
40 Ebd., 538.

41 Ebd., 538 (Hervorhebung i.O.).



«Nur keine langweilige Theologie!» 329

mus, und somit auch eine der Wurzeln der neuzeitlichen protestantischen
Missionsbewegung, wird für Barth sogar theologisch relevant. Pietistische

Glaubensüberzeugung macht Begriffe wie Bekehrung und «neuer Mensch» stark.

Das lässt ihn zeitlebens nicht los. Wiederholt kommt er noch in seinem

späteren Lebenswerk auf eine theologiegenerative pietistische Weltsicht zu
sprechen. 1967 schreibt Barth: «Was uns heute nottut, ist eine Art neuer Pietismus».

Damit meint er nicht eine Fortschreibung der alten pietistischen Frömmigkeit;
vielmehr spricht er nun von einer Art pentekostaler Spiritualität. Wir sollen,
heisst es, «unser Vertrauen auf den heiligen Geist setzen», der «einen stillen

Weg [geht] — ich hätte fast gesagt: einen bescheidenen, aber einen sicheren Weg.

Und wer ein bißchen etwas weiß [...] von der (Wiedergeburt) und vom neuen
Leben [...], der ist seiner Sache sicher.»42 Es ist eine bemerkenswerte Annäherung

an den Erfahrungsgrund des Glaubens, die hier zum Ausdruck kommt.

Die da Draussen

Wenn Menschen, geschichtliche Ereignisse, womöglich auch Glaubenserfahrungen

bestenfalls «Hinweise» auf die Hoffnung Gottes sein können, steht es

in der Freiheit Gottes, die «da Draussen», die «Anderen», die nicht-Kirchlichen,
die «Heiden» als Träger solcher Hinweise zu sehen. Dies ist nun das Thema des

grossen Mittelteils in diesem 11. Kapitel: «Ein Wort an die da Draussen».

Denen da Draussen eignet eine «feine Witterung», deutet Barth, «für das

göttliche Nein». Die «Heiden» sind in der «glücklichen Lage, festzustellen, dass

ihnen die Kirche [...] nicht glaubwürdig erscheint.»43 Sie halten der Kirche und
allen denen den Spiegel vor, die ihre «eigene Stellung im Reich Gottes [...]
erwägen, sich selbst als Figur der Heilsgeschichte [...] sehen».44 Die Heiden

repräsentieren für Barth die «Nacktheit und Armut des vor Gott stehenden

und von Gott gerechtfertigten Menschen».45 Der «Heide» ist nicht allein der

Gegentypus zum «Pietisten», er ist der Prototyp des Menschen — in seinem

dialektischen Gegenüber zu Gott. Die Verlorenheit der Heiden symbolisiert
den «unendlichen qualitativen Unterschied von Gott und Mensch» zum einen,

zum anderen wird ihm der Heide zum Gleichnis für die potentielle Offenheit

42 Barth: Briefe (Anm. 2),425; 424; zitiert nach E. Busch: Barth und der Pierismus, in: Beint-
ker: Barth Handbuch (Anm. 3), 80-85 (85).

43 Barth: Römerbrief, 2. Fassung (Anm. 8), 540 (Hervorhebung i.O.).
44 Ebd, 553.

45 Ebd, 545.



330 Andreas Heuser

des Menschen für Gott. Und genau dieser Aspekt ist der Existenzgrund für
die Kirche, für Christsein. Die Kirche hält der Welt ihrerseits den Spiegel vor,
sie predigt den Heiden davon, auf Gott angewiesen zu sein; sie verweigert sich

der «Siegersprache der Draußenstehenden»46, die von einem vermeintlich

autonomen Leben der Welt erzählt, das ja doch nur die verstörende Möglichkeit
Gottes ist. Somit verwischen sich die Grenzziehungen zwischen «drinnen» und

«draussen», zwischen «Erwählten» und «Verworfenen», zwischen «Heiden» und

«Juden». Das ist sozusagen die ökumenische Vision, die Barth hier aufleuchten

lässt, die «Fülle Gottes», in der (mit einem — auch in der ökumenischen Bewegung

beliebten — Zitat aus Galater 3, 28) «Alle Einer sind in Jesus Christus»47,

die Offenbarung Gottes in Jesus Christus.

Ich fasse zusammen und verlasse den Römerbrief: Barths Anliegen ist es,

menschliche Aktivität im Angesicht göttlicher Souveränität zu endasten. Er
weist den sog. «Heiden» eine heuristische theologische Bedeutung zu. Aufgefallen

ist, dass er den Pietismus vergleichsweise milde behandelt. Doch konkrete

missions- oder ökumenegeschichtliche Aussagen bleiben dürftig — die Welt der

Mission und Ökumene ist nicht die Spielwiese seines Römerbriefkommentars.

Anders gesagt: Barthianische Theologie bedarf einer Vermitdung in die

Missionstheologie hinein.

Missionstheologische Rezeption: Missio Dei — missionarische Kirche

Die Entdeckung Barths in der deutschsprachigen Missionsbewegung erfolgt —

wider Erwarten — wenige Jahre nach Erscheinen des zweiten Römerbriefkommentars.

Der wegweisende Missionstheologe, der die Bedeutung der Dialektischen

Theologie für die Missionsbewegung erahnt, ist der Württemberger Karl
Hartenstein (1894-1952), in den späten 1920er Jahren Direktor der Basler
Mission. Mit Hartenstein nimmt die Rezeption der Theologie Karl Barths in der

Missionsbewegung ungeahnte Fahrt auf. In kürzester Zeitspanne von etwa 4

Jahren — zwischen 1928 und 1932 — lässt sich eine missionstheologische
Denkbewegung skizzieren, durch die Mission und Kirche näher zueinander rücken.

Die Möglichkeit, Mission als einen integralen Bestandteil von Kirche zu sehen,

kristallisiert sich zunehmend heraus. Dieses enorm wichtige Verständnis von
einer gleichsam «missionarischen Kirche» wird wiederum zu einem Bestandteil

46 Ebd., 554.

47 Ebd., 544.



«Nur keine langweilige Theologie!» 331

der Ekklesiologie Karl Barths, die sich nun allmählich herausbildet. Pointiert

gesagt: es ist wohl diese kurze Rezeptionsphase in der Missionsbewegung, die

das spätere und ausserordentliche ökumenische Profil Barths begründet.
In einem Aufsatz aus dem Jahr 1928, der weit rezipiert wird, befasst sich

Hartenstein mit der Frage: «Was hat die Theologie Karl Barths der Mission zu

sagen?» Hartenstein fasst das Programm der Dialektischen Theologie zusammen:

«Nicht die Religion und nicht das Christentum, sondern die Offenbarung
des lebendigen Gottes ist hier die eine große Sache, die die Mission ins Zentrum

zu rücken hat.» Mit einer für die Missionsbewegung sehr weitreichenden

Formulierung fahrt Hartenstein fort: «Diese beständige ,Aktion Gottes *

in ihrer souveränen Freiheit [...] kann von uns nur bezeugt und bekannt, nicht

erzeugt und erkannt werden.»48 Damit bringt Hartenstein bereits zu diesem

frühen Zeitpunkt nichts weniger als die Urform eines Paradigmas heraus, das

die ökumenische Bewegung bis heute anleitet. Diese rudimentäre Form von
1928 erhält ihre terminologische Fassung erst nach dem Zweiten Weltkrieg.
1952, noch kurz vor seinem Tod, wird Karl Hartenstein einen wirklich weit

tragenden Neuansatz der Missio Dei formulieren. Demnach besagt Missio Dei

die Sendung Gottes in die Welt, also Gott selbst wird zu einem missionarischen

Gott und der Mensch hat teil an der Missio Dei in die Welt.49

Doch zurück: Hartenstein erahnt 1928 bereits solche paradigmatischen

Konsequenzen der Dialektischen Theologie für die Missionsbewegung. Das

führt zu seiner frühen «Entdeckung) des Ansatzes der Missio Dei, einer

Genese, die m.W bisher noch nirgends thematisiert ist.50 Wir werden bald sehen,

dass Hartenstein seiner eigenen Einsicht nicht recht traut — allzusehr ist er in
dieser Zeit noch verwickelt in eine aktivistische Missionstheologie, die geprägt
ist von monodirektionalen, vom Norden in den Süden der Welt ausgehenden

Missionsbeziehungen, die sich in asymmetrischer Form zwischen den histori-

48 K. Hartenstein: Was hat die Theologie Karl Barths der Mission zu sagen?, München 1928,
hier: 26; 27.

49 Vgl. W Richebächer: (Missio Dei> — Grundlage oder Irrweg der Missionstheologie? In: Mis¬

sio Dei heute. Zur Aktualität eines missionstheologischen Schlüsselbegriffs. Weltmission
heute 52, Hamburg 2003, 184-207.

50 Nach allgemeiner Darstellung erfolgt die Durchsetzung des Begriffs der Missio Dei An¬

fang der 1950er Jahre. Das Konzept, das vor allem mit dem Wirken Georg Vicedoms
in Verbindung gebracht wird, verzweigt sich bald in verschiedene Ansätze, vgl. H. Balz:

Weltchristentum, Mission und Theologie, in: ZMiss 4 (2018) 280-299.



332 Andreas Heuser

sehen Kirchen und den noch sogenannten «jungen Kirchen» ausbilden.51 Der
kairos eines Paradigmenwechsels in der Missionstheologie scheint noch nicht

gekommen.
Karl Barth nimmt diesen Ball, der ihm aus der Missionsbewegung zugespielt

wird, auf und zwar in seinem Hauptvortrag vor der Brandenburgischen
Missionskonferenz 1932. Hier umreisst Barth ein frühes Konzept von
einer missionarischen Kirche. Deutlich schreibt er der Missionskonferenz ins

Stammbuch, dass Mission als «ein Handeln der Kirche» zu verstehen sei, «will

sagen: eine bestimmte Gestalt des Bekenntnisses zu Gottes Selbstoffenbarung
in Jesus Christus».52 Die «bestimmte Gestalt» der Mission liegt darin, sich

gerade an jene zu wenden, «die sich selber noch nicht in der Kirche befinden.»

Diese der Kirche fernen Menschen sind in Barths Nomenklatur — das wissen

wir seit dem zweiten Römerbriefkommentar — «die Heiden».

Mission ist Kirche, die sich an ihr Aussenstehende richtet, klassich: an Heiden.

Allerdings versteht Barth unter Heiden auch diejenigen Menschen, die in
der Kirche sind, die «drinnen» sind, ohne sich in der Kirche zu befinden: «Es ist

ja gesorgt dafür, dass der Heide auch in der Kirche, also die Botschaft gehört,
die Busse getan, die Taufe empfangen habend, weiterlebt. Insofern ist und

bleibt die Kirche selbst Heidenkirche, Sünder- und Zöllnerkirche. Insofern ist

alles Handeln der Kirche Mission, auch wo es nicht ausdrücklich so heisst.»53

Barths Diktion fällt sehr viel radikaler in der Konsequenz für die

Missionsbewegung aus als noch Hartenstein in seiner frühen Barth-Rezeption
erahnt. Hartensteins selbstkritische Reflexion der Missionsbewegung hält sich in
Grenzen. Nach einer Visitationsreise des westafrikanischen Missionsfeldes der

Basler Mission schreibt Hartenstein 1935: «Das Heidentum, das die Mission

in Westafrika in mehr als hundertjährigem Ringen zu überwinden hatte, war

51 Es bedurfte des riefen globalgeschichtlichen Einschnitts des «China-Schocks», also der

Umwälzung in China nach 1949, die die Ausweisung aller westlichen Missionsgesellschaften

nach sich zog, um mit der Missio Dei ein radikal geändertes Selbstverständnis in der

Welt der Missionsgesellschaften zu generieren, vgl. A. Heuser: Die «verkannte Schwellenzeit»

der Missionsgeschichte: Erkundungen zur postkolonialen Formierungsphase des

Diskurses um Weltchristentum, in: ZMR 100 (Sonderband) (2016) 266-276.

52 Barth: Theologie und Mission (Anm. 10), 189.

53 Ebd., 190 (Hervorhebung A.H.); vgl. zum Einfluss Barths auf die Diskussion um das

Begriffspaar der Missio Dei und missionarische Kirche, J.G. Flett: The Witness of God.
the Trinity, Missio Dei, Karl Barth and the Nature of Christian Community, Grand Rapids
2010.



«Nur keine langweilige Theologie!» 333

überaus zäh und widerstandsfähig.» In der Überwindung z.B. von «Ahnenkult»,
«Fetischdienst» und «Zauberei» habe sich die Kirchwerdung dort nur «schrittweise,

durch schwerste Kämpfe» vollzogen. «Gerade diese Missionsarbeit ist
eine Geschichte des Heldentums und des Glaubens wie wenige gewesen.»54

Die «Inthronisierung des frommen Menschen», die Barth als kritischen
Einwand gegen pietistische Glaubensweise in Stellung gebracht hatte, schimmert

nun doch bei Hartenstein, entgegen seiner Einsicht in die «souveräne Freiheit

Gottes», deutlich durch.

Wir halten fest: Barth ist nicht weit entfernt vom Gedanken an eine

«missionarische Kirche», obwohl dieser ekklesiologische Terminus noch nicht so

benannt wird. Die eigentliche Stossrichtung wird klar, mit der Barth auf dieser

Missionskonferenz «Mission» neu denkt: Mission hat wenig mehr zu tun mit
geographischer Ausdehnung; sie bezieht alles aus dem Gegenüber zu Gott und
dadurch gewinnt Mission Kontur als zentrale Dimension des Kircheseins. Mit
dem Missionsbegriff unternimmt Barth also eine Neufassung des Kirchenv&t-

ständnisses. Barth geht es nicht darum, mit Mission die Kirche als Institution
zu erhalten — er denkt Kirche nicht organisationssoziologisch und er sieht Mission

nicht funktional der Kirche zugeordnet. Vielmehr ist Mission der Kirche
intrinsisch eingegliedert. Der missionarische Auftrag definiert gleichsam das

Selbstverständnis der Kirche, gibt ihr Ziel vor und perspektiviert ihr Handeln.55

Will zweierlei sagen: in der Auseinandersetzung mit der Missionsbewegung

bewegt sich Barth erstens auf eine schärfere Definition des Kirchenbegriffs, der

Ekklesiologie, zu. Zweitens wird Kirche in seinem Verständnis zu einer
missionarischen Kirche.

Blicken wir kurz nach vorne: Aus ökumenewissenschaftlicher Sicht bildet
das Wechselspiel zwischen Mission und Kirche eine der fundamentalen

Leitplanken in der Geschichte der ökumenischen Bewegung des 20. und 21.

Jahrhunderts.56 Aus missionswissenschaftlicher oder interkulturell-theologischer

54 K. Hartenstein: Die westafrikanische Mission, in: D.J. Richter (Hg.): Das Buch der Deut¬
schen Weltmission, Gotha 1935, 57-60 (58).

55 Vgl. zu diesem Aspekt des Missionsverständnisses bei Barth, D.L. Guder: Barths Missions¬

verständnis, in: M. Beintker / G. Plasger / M. Trowitzsch (Hg.): Karl Barth als Lehrer der

Versöhnung (1950-1968). Vertiefung — Öffnung — Hoffnung, Zürich 2016, 349-361; vgl.
auch D.J. Bosch: Transforming Mission. Paradigm Shifts in Theology of Mission, Mary-
knoll 1991,437-438.

56 Vgl. K. Ross u.a. (Hg.): Ecumenical Missiology. Changing Landscapes and New Concep¬
tions of Mission, Oxford 2016; hilfreich auch der Überblick bei M. Lorke/D. Werner



334 Andreas Heuser

Sicht allerdings ist anzumerken, dass der Diskurs um den Römerbrief in den

1920er und 1930er Jahren die Entfaltung einer Hermeneutik des Fremden57

sicherlich verlangsamt hat. Karl Barth hält die kategoriale Differenz von Gott
und Mensch fest — er bezeichnet alle fliessenden, transitorischen Übergänge als

irreführend — also etwa alle Übersetzungsversuche in der Beziehung zwischen

Gott und Mensch mit Hilfe vorfindlicher religiöser Repertoires, mit Hilfe
kultureller Sprachbilder. Er bespricht solche Übergänge — die wir als Kontextuelle

Theologie kennen — als ein «Erwachen, Aktuellwerden und Aufgipfeln»58 alter

Bindungen, sieht darin eine «Sprachverwirrung [...] in der Richtung einer

natürlichen Theologie»59, die dem zu verkündenden Bruch und Neuanfang
entgegensteht. Daher auch seine im Prolog erwähnte freundlich-geschickte
Umschiffung der Anfrage seitens asiatischer Theologen, die um konkrete Hinweise

auf die Ausformulierung einer stärker kontextbezogenen Theologie gebeten
hatten.

Zusammenfassend bespricht Barths Römerbriefkommentar zu Kapitel
11 die Hoffnung der Kirche. Hier zeigen sich Hinweise auf Barths spätere

herausragende ökumenische Statur, die sich allerdings erst durch eine

zeitgeschichtliche Rahmenerzählung in ihrer Tragweite erschliesst. Barths Aussagen

im Römerbrief werden eingebettet in die enormen Wandlungsprozesse, die

das weltweite Christentum zwischen der ersten Weltmissionskonferenz 1910

bis zu Beginn der 1930er Jahre erlebte, als Barth seinen einzigen Vortrag zum
Thema Mission hielt. Kapitel 11 kommentiert nicht etwa die sichtbare Einheit
der Kirche, sondern insistiert auf der Einheit Gottes und markiert erneut den

grundlegenden qualitativen Unterschied zwischen Gott und Mensch. Doch
rekurriert die Passage auf die Entfaltung der theologischen Bedeutung des

weltweiten Christentums — der sogenannten «Heiden». Diese Passagen werden zum
Kern von zwei Richtungsweisungen in der Globalgeschichte des Christentums

im 20 Jahrhundert: ihre baldige Rezeption in der Missionsbewegung lässt eine

(Hg.): Ecumenical Visions for the 21st Century: A Reader for Theological Education, Genf
2013.

57 Vgl. programmatisch T. Sundermeier: Den Fremden verstehen: Eine praktische Herme¬

neutik, Göttingen 1996.

58 Barth: Theologie und Mission (Anm. 9), 208. Barth setzt sich damit kritisch insbesondere

von Bruno Gutmann ab, der gerade in der deutschen Missionswissenschaft durch sein

Konzept einer lutherischen Volkskirche in Tansania, die sozialen («völkisch-urtümlichen»)
Grundformen der afrikanischen Gesellschaft zu kopieren und zu verchristlichen suchte.

59 Barth: Theologie und Mission (Anm. 10), 213.



«Nur keine langweilige Theologie!» 335

frühe Ahnung des späteren ökumenischen wie missionstheologischen
Paradigmenwechsels zu, der seit den 1950er Jahren als Missio Dei Karriere machen

sollte. Bei Barth selbst werden im Nachgang erste ekklesiologische Konturen
sichtbar, die hier im Sinne eines Verständisses von «missionarischer Kirche»

gedeutet werden.

Epilog: Keine langweilige Kirche!

Der Gedankengang Barths zu Mission und Kirche reisst anfangs der 1930er

Jahre wieder ab, zerrissen durch überwältigende Ereignisse in Deutschland, die

Formierung der Bekennenden Kirche. Abseits dieser Ereignisse gewinnt Barth
— ohne sein Zutun - weitere ökumenische Kontur. Auf der Weltmissionskonferenz

im indischen Tambaram 1938 wird das Konzept der missionarischen

Kirche weiter diskutiert.60 Mit dem Zusammenschluss von Ökumenischem Rat

der Kirchen und Internationalem Missionsrat in Neu Delhi 1961 wird Mission

und Evangelisation schliesslich zu einer institutionell tragenden Säule der

ökumenischen Bewegung.61 Im selben Jahr, im Vorfeld von Neu-Delhi, trifft
Karl Barth mit methodistischen Theologen aus aller Welt in Basel zusammen.
Sie diskutieren die anstehende, viel diskutierte Integration der internationalen

Missionsbewegung in den Ökumenischen Rat der Kirchen. Barth erwähnt in
diesem Gespräch, dass die ökumenische Bewegung mit diesem Zusammenschluss

eine wichtige missionarische Kompetenz gewonnen habe. Kirche werde

dadurch wesentlich zu einer «missionierenden Kirche» — müsste er vielleicht

nicht im Sinne des hier Gesagten nicht eher von einer «missionarischen» Kirche

sprechen? Wie dem auch sei, er beschliesst sein Statement mit einer

Warnung: «Hoffentlich», fügt er hinzu, «bedeutet das nicht, dass die Mission damit

lahmgelegt wird.»62 Eine nahezu prophetische Vorahnung, mit kräftigem
Ausschlag gegen manch a-missionale Äusserung in europäischen protestantischen
Kirchenlandschaften dieser Tage. Wenn Karl Barth in seinem letzten Brief an

60 Vgl. S. Kim: The Kingdom of God versus the Church: The Debate at the Conference of
the International Missionary Council, Tambaram 1938, in: O. Kalu/A. Low (Hg.):
Interpreting Contemporary Christianity: Global Processes and Local Identities, Grand Rapids
2008,131-147.

61 Vgl. die minutiöse Studie von D. Werner: Mission für das Leben - Mission im Kontext.
Ökumenische Perspektiven missionarischer Präsenz in der Diskussion des ÖRK 1961-

1991, Rothenburg 1993.

62 E. Busch (Hg.): Karl Barth. Gespräche 1959-1962, Zürich 1995, 203.



336 Andreas Heuser

seine Freunde in Ostasien dazu gemahnt, nur keine langweilige Theologie zu

betreiben - dann scheint er mir hier zu sagen: die «Hoffnung der Kirche» ist

die «missionarische Kirche» — denn eine missionarisch sich verstehende Kirche

trägt dazu bei, «keine langweilige Kirche» zu werden.

Abstract
Barths Römerbriefkommentar zu Kapitel 11 bespricht die Hoffnung der Kirche. Hier
zeigen sich Hinweise auf Barths spätere herausragende ökumenische Statur, die sich

allerdings erst durch eine zeitgeschichtliche Rahmenerzählung in ihrer Tragweite er-

schliessen. Barths Aussagen im Römerbrief werden eingebettet in die enormen
Wandlungsprozesse, die das weltweite Christentum zwischen der ersten Weltmissionskonferenz

1910 bis zu Beginn der 1930er Jahre erlebte, als Barth seinen einzigen Vortrag
zum Thema Mission hielt. Kapitel 11 kommentiert nicht etwa die sichtbare Einheit
der Kirche, sondern insistiert auf der Einheit Gottes und markiert erneut den

grundlegenden qualitativen Unterschied zwischen Gott und Mensch. Doch rekurriert die

Passage auf weltweites Christentum in der Entfaltung der theologischen Bedeutung
der sog. «Heiden». Diese Passagen werden zum Kern von zwei Richtungsweisungen in
der Globalgeschichte des Christentums im 20 Jahrhundert: ihre baldige Rezeption in
der Missionsbewegung lässt eine frühe Ahnung des späteren ökumenischen wie

missionstheologischen Paradigmenwechsels zu, der seit den 1950er Jahren als Missio Dei

Karriere machen sollte. Bei Barth selbst werden im Nachgang erste ekkelsiologische
Konturen sichtbar, die hier im Sinne eines Verständisses von «missionarischer Kirche»

gedeutet werden.

With its focus on the Hope of the Church chapter eleven entails some characteristic

features and theological notions pointing to Barth's later stature within the ecumenical

movement. However, his enormous ecumenical impact is not self-evident in his

commentaries to the Pauline letter to the Romans; it only discloses if positioned in a

certain historical frame. This article situates Barth's chapter on the hope of the church

within historical dynamics between 1910 and the early 1930s. The framing mirrors two
events, the year of the first World Missionary Conference in Edinburgh in 1910, and

Barth's singular public lecture on his understanding of mission, in 1932. Given such a

narrative frame, the analysis of Barth's thoughts on the hope of the church givese way
to intriguing discoveries. In capter eleven Barth insists in uncompromising clarity on
the unity of God and the categorical difference between God and human beings. Yet,
in this chapter Barth also refers to global Christianity, as it were. In actual fact Barth
does not so much interpret the visible unity as the hope of the church. Rather he

interprets mission history and the theological status of «heathen». Those passages found

repurcussions within the German-speaking missionary movement. The early reception



«Nur keine langweilige Theologie!» 337

of Barth's dialectic theology in discourses of important mission societies layered down
in two key codes of 20th century global Christianity. The first reflects an embryonic
version of the missio dei concept. The missio dei concept evolved as paradigmatic in the

reconfiguration of mission history in the 1950s and serves as key to the unfolding of
ecumenical history to date. The second elementary notion refers to the early contours
of Barth's ecclesiology in the aftermath of his commentary of Paul's letter to the

Romans. Thus, the historical framing of chapter eleven, mentioned above, allows to fuse

ecclesiology, mission and ecumenical history. In a nutshell Barth's hope of the church

can be traced as the vision of a tnissional church.

A.ndreas Heuser, Basel


	"Nur keine langweilige Theologie!" : Barths Römerbriefkommentare im Blickfeld des Aussereuropäischen Christentums

