Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: "Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde" : zum Widerhall Karl
Barths im judischen Denken des 20. Jahrhunderts

Autor: Bodenheimer, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde»

Zum Widerhall Karl Barths im jidischen Denken
des 20. Jahrhunderts

Karl Barths Theologie und insbesondere sein Rémerbriefkommentar hat, was
lange tibersehen worden ist, auch jidische Zeitgenossen beschiftigt. Gerade
in der Zwischenkriegszeit waren nicht wenige deutsche Juden in vergleichbare
Diskurse und Note einer Glaubenskrise verstrickt, wie sie auch Barth umtrie-
ben; zugleich aber standen sie zusitzlich noch vor der Klarung jiidischer Posi-
tionen in einem nach innen zerklifteten, gegen aussen hin prekiren Umfeld.
Mit welcher Schirfe hier entsprechend analysiert und gefochten wurde, durfte
bereits mit dem ersten Zitat klarwerden.

«Wir haben heute, nach langer Dirre, eine Theologie, meist protestantisch, die an
Richtigkeit nichts zu winschen lit. Wir haben es also nun heraus, dass Gott der
Ganz-Andre ist, dass von ihm reden ihn verreden heisst, dass wir nur sagen kénnen,
was er an uns tut. Die Folge dieser ungeheuren Richtigkeit ist, dass wir Richtigen heu-
te allesamt wie die Kinder im Kreis stehen, einer sagt eine Richtigkeit, sein Nachbar
fahrt ihm mit der noch richtigeren, dass seine Richtigkeit eben als Richtigkeit falsch
war, iiber den Mund, und so geht es rundum, bis wieder der erste dran ist. Das Ganze
heisst Theologie. Wir Theologen kénnen es eben nicht lassen, aus unsern Erkenntnis-
sen Vorschriften fiir Gottes Verhalten zu machen. Wir haben erkannt, dass Gott nur
in seiner Gegenwart erkannt werden kann: gleich machen wir daraus ein Gesetz fiir
ihn, sich nicht in seiner Abwesenheit erkennen zu lassen. Wo doch in Wahrheit wir es
ihm ruhig tiberlassen kénnten, wann und wie und was er von sich erkannt haben will;
und wir nur in aller Ruhe oder in aller Unruhe — aber auch ob Ruhe oder Unruhe ist
nicht unsre Sache — zu sagen haben, und zwar so genau wie uns moglich — und diese
Genauigkeit ist unsre Sache — was wir wissen.»!

Mit diesem, an beissender Ironie nicht sparenden Kommentar dusserte sich
in den Zwanziger Jahren Franz Rosenzweig zur zeitgendssischen Theologie,
insbesondere aber zu Karl Barths Theologie der Krisis. Rosenzweig war bei-
leibe nicht der einzige, aber einer der prominentesten jlidischen Denker der
Zwischenkriegszeit, die sich an Barth abarbeiteten. Uber die jiidische Ausei-

1 E Rosenzweig: Der Mensch und sein Werk. Jehuda Halevi: fiinfundneunzig Hymnen
und Gedichte. Deutsch und Hebriisch, mit einem Vorwort und mit Anmerkungen, hg.v.
R. Rosenzweig, Gesammelte Schriften, Bd. 4,1, Den Haag / Boston 1984, 70.

ThZ 4/75 (2019) S. 307-317



308 Alfred Bodenheimer

nandersetzung mit Barth und zuvorderst dessen Romerbriefkommentar im
Deutschland der zwanziger und dreissiger Jahre, hat in jungster Zeit Daniel
Herskowitz zwel herausragende Beitrige verfasst.”

Aus ihnen geht vor allem hervor, dass, wiewohl natiirlich auch jiidische
Denker angesichts des Ersten Weltkriegs und spiter des aufkommenden An-
tisemitismus in Deutschland mit der kommoden, vom Kulturprotestantismus
geprigten liberalen jiidischen Theologie des 19. Jahrhunderts brachen, der
Barthsche Weg den meisten von ihnen einen mit dem Judentum inkompatiblen
Weg beschritt. Wahrend Herskowitz im liberalen Rabbiner Max Wiener einen
zbgerlichen und im notorischen jiidischen Aussenseiter Hans Joachim Schoeps
einen enthusiastischen Adepten von Barths Theologie erkennt, zitiert er auch
die zahlreicheren vehementen Gegner einer Anwendung dieser Theologie im
Judentum, von denen hier die beiden bis heute prominentesten genannt seien:
Gershom Scholem, dessen Barth-Kritik indirekt iber seine Auseinanderset-
zung mit Schoeps 1932 laut wird, und eben Franz Rosenzweig.

Scholem und Rosenzweig argumentieren unterschiedlich, und doch berih-
ren sich an einem bestimmten Punkt auch ihre kritischen Voten. Scholem kri-
tisiert an Schoeps’ Barthianismus die «ausdriickliche Ablehnung der Tradition
als der wesentlichen Kategorie religioser Lebenshaltung im Judentumy».” Diese
hinwiederum sei unmittelbar mit der fir das rabbinisch geprigte Judentum
unverzichtbaren mundlichen Lehre, mithin dem daraus extrapolierten Gesetz,
verbunden. Die Ubertragung der Offenbarung, die «bei aller Einmaligkeit doch
ein Medium» sei und «als Absolutes, Bedeutung-Gebendes, aber selbst Bedeu-
tungsloses, das Dexutbare, das erst in det kontinuierlichen Beziehung auf die
Zeit, in der Tradition sich auseinanderlegt»,* diese Ubertragung wiirde erst in
der menschlichen Tat auch wirksam.

Scholem bezichtigt Schoeps einer Neigung zum Karaismus, einer vor allem
im Mittelalter in Teilen Osteuropas populiren jidischen Version dessen, was
protestantischerseits als sola scriptura-Prinzip geldufig ist, also ein Verstind-
nis des Gesetzes, das auf das unmittelbare biblische Wort zuriickgreift und

2 D. Herskowitz: Franz Rosenzweig and Karl Barth. A Chapter in the Reception of Dialecd-
cal Theology, JR 97 (2017) 79-100; Ders.: An Impossible Possibility? Jewish Barthianism in
Interwar Germany, MoTh 33 (2017) 348-368.

3 G. Scholem: Offener Brief an den Verfasser der Schrift «Judischer Glaube in dieser Zeit,
BIGZ 8 (1932) 241-244, hier: 242.

4 Ebd, 243.



«Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde» 309

den Talmud als Korpus der Uberlieferung verwirft. Damit wirft er Schoeps
vor, das Judentum als durch die Ubetlieferung konstituierte Lebensform und
Gemeinschaft faktisch abzuwiirgen. Wie unmittelbar Scholem dabei Judentum
und Barthianismus zueinander in Opposition fiihrt, ldsst sich mit folgendem
Zitat aus Scholems Artikel von 1932 belegen:

«Das Residuum der Stimme, als welches im Judentum die Tradition in ihrer schopferi-
schen Entwicklung ist, kann nicht von ihr getrennt werden — es sei denn im Vakuum,
in dem freilich ein Judentum gar schnell ersticken misste [...], dessen Einheitsbe-
wusstsein nur noch in Glaubensiberzeugungen konstituiert wire.»’

Glaube aber ist fiir Scholem, wiewohl er erklidrtermassen kein praktizierender
Jude ist, eben nicht der Tradition und damit dem talmudisch fundierten Juden-
tum verhaftet, sondern im Grunde immer nur auf das angeblich unhintergeh-
bare biblische Wort fixiert. Der Glaube ist aus seinem Grundverstindnis, an-
ders als die Tradition, auch dezidiert nicht tatenfixiert, sondern wirkt statisch,
geradezu immobilisierend. Die Grunddifferenz, die sich aus Scholems iiber
die Auseinandersetzung mit Schoeps formulierter indirekter und Rosenzweigs
direkter Barth-Kritik lesen lisst, kann deshalb womdglich so gefasst werden,
dass Scholem Barth letztlich auch als Vertreter einer klassischen sola-scriptu-
ra-Theologie verstand, wihrend andererseits Rosenzweig stirker auf Barths
unmittelbare Radikalitit hinzielte, indem er ihn als potentiell neuen Marcioni-
ten las, der die in der Hebriischen Bibel dominante Interaktion von Gott und
Mensch durch die Entriickung Gottes faktisch deevaluierte, indem er die Bi-
bel, wie Rosenzweig 1925 an Buber schrieb, faktisch auf das Neue Testament
und die Psalmen reduzierte.® Dass Rosenzweig, der im «Stern der Erlésungy
entschieden fiir eine Komplementaritit von Judentum und Christentum einge-
treten war, Barths Theologie als Ausdruck eines Neo-Marcionismus las, wird
noch in einem seiner letzten Texte deutlich, den er, schon schwer von seiner
Lihmung gezeichnet, 1929 verfasste, in dem es um die addquate Ubersetzung
des Gottesnamens ging. Rosenzweig schreibt dort, die «jiidische Ineinsset-
zung des fernen mit dem nahen, des anzen> mit dem <eigenen Goto» sei «das
(Wesen des Judentums» und durch das trinitarische Dogma, wie sehr auch ge-

5 Ebd., 244.

6 E. Rosenzweig: Der Mensch und sein Werk. Briefe und Tagebtcher, Gesammelte Schriften,
hg.v. R. Rosenzweig und E. Rosenzweig-Scheinmann, Bd. 1,2, 1918-1929, Den Haag 1979,
1055.



310 Alfred Bodenheimer

brochen und in Gefahr des Ruckfalls in die vor- und ausserjudische Spaltung,
auch das Wesen des Christentums», um in Klammern anzuftgen: «(den Ernst
und die Aktualitit dieser Gefahr zeigen in der Gegenwart wieder Barth und
Gogarten).»” Nicht zuletzt unter dem Aspekt dieses Eintretens gegen die kano-
nische Aussortierung des Judentums muss Rosenzweigs Engagement im Pro-
jekt der «Verdeutschung der Schrift» verstanden werden, das er bis zu seinem
Tod gemeinsam mit Martin Buber betrieb.

Der Kampf des Judentums gegen theologische Delegitimierung, gerade
aufgrund von Abkoppelungsversuchen des Christentums von der Hebriischen
Bibel, wie sie sich in — von unterschiedlichen Haltungen getragenen — Wer-
ken von Theodor Fritsch, Friedrich Delitzsch und Adolf von Harnack (gerade
durch sein Marcion-Buch von 1921) dusserte, ist prigend fiir die Zeit der Zeh-
ner und Zwanziger Jahre des 20. Jahrhunderts — von den unseligen Ausldu-
fern des Neo-Marcionismus in die Bewegung der spiteren Deutschen Christen
nicht zu reden. Barth in die Nihe Marcions zu riicken war zudem durchaus
nicht ein privater Spleen Rosenzweigs — einige Jahre vor ihm hatte dies explizit
auch schon ein prominenter Theologe wie Adolf Jiilicher getan. Doch fiir Ro-
senzweig war, weit mehr als flir die evangelische Theologie selbst, eine Frage
der Verortung dieser zeitgendssischen Theologie existentiell. Betrachten wir,
in welch unterschiedliche Richtungen wenige Jahre spiter anlisslich der unum-
gianglichen Selbstverortung ab 1933 sich die von Rosenzweig genannten Barth
und Gogarten bewegten, so gibt es Anlass zur Vermutung, dass Rosenzweig,
was Barth betraf, aus der Sicht der Zwanziger Jahre keinerlei Gewidhr dafiir
sah, dass dieser sich einer allfilligen politischen Indienstnahme des Christen-
tums gegen das Judentum verschliessen wiirde. Dass Barth genau dies konse-
quent tat, wissen wir heute, doch dass er ein so entschlossener Gegner aller
volkischen Vereinnahmung des Christentums wiirde, war fiir die Zeitgenossen
des Erscheinens des Romerbriefkommentars offenbar nicht immer klar — wie
ihnen zugleich natiirlich unausdenkbar war, was eine solche Vereinnahmung in
der Realitit der Dreissiger und Vierziger Jahre bedeuten wiirde. Es erscheint
mir wichtig, dies zu betonen, weil auch die spitere judische Barth-Kritik Barth
oft auf seine — von impliziten Bekehrungsmahnungen nicht freie — Solidaritit
mit den Juden in den Jahren des Dritten Reiches hin las und gerade dies im
Romerbriefkommentar nicht imminent ist.

7 F. Rosenzweig: Der Ewige, in: Ders.: Kleinere Schriften, Berlin 1937, 192.



«Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde» 311

Das Problem ist hier ein anderes, und ich habe es nirgends so scharf umris-
sen gefunden wie in der Studie Katherine Sondereggers zu Barths Israel-Dok-
trin von 1992. Indem sich Paulus zu Beginn des 5. Kapitels seines Romerbriefs
in Israel einreiht, mithin in die Tradition, oder vielmehr den unverinderlichen
Ruf, der iiber den Téufer hin zu den Propheten reicht, 6ffnet sich scheinbar
eine Ttr, um die Dichotomie zwischen dem «Spatjudentum» bzw. den Pharisa-
ern und dem Christentum zu durchbrechen. Doch das Gegenteil zu beweisen
ist Barths Ziel, wie Sonderegger hervorhebt:

«Not that pharisees are «ulture-Protestants» or types of «eligious socialists), but that
cethical monotheists of all stripes are types, reenactments of the pharisees.»®

Damit aber, so Sonderegger, sei gerade jenes Erbe der Propheten beschidigt, auf
das die Pharisier selbst verwiesen und das dem liberalen Protestantismus An-
dockstellen fiir eine Verstindigung mit dem Judentum auf der Basis bib-lischer
Ubereinstimmungen geboten hitte. Das, was Barth die «unentschieden die Mitte
haltende trauernde Solidarititserkldrung des Paulus mit Israel» nennt,” sieht er als
Analogon dessen, was dem Christen seiner Zeit gegeniiber dem Israel seiner Zeit
(sprich: der Kirche) geblieben ist: Die Anhinglichkeit an jene, die immerhin ihren
recte geschriebenen «Gotty meinen, ohne an den kursiven «Go# je heran zu ge-
langen. Doch gerade hier wird die sich substitutionsgestiitzter Dogmatik gewisse
Ubertragung des Begriffs «Istael» von den Juden hinweg auf die Kirche wieder
relevant, wo Barth nimlich erklirt: «dass also das Thema der Kirche so wahr ist,
dass es als Thema der Kirche nie wahr sein kann — es geschehe denn das Wunder! —,
das ist ihre eigentliche Not.»'® Ernst Bloch spricht denn auch in seinem Spitwerk
Atheismus im Christentum, bei ausdriicklicher Wiirdigung des «festen Antifaschis-
ten» Barth, angesichts der von ihm gezogenen «schroffste[n] Grenze zwischen
Mensch und Oben, Zeit und Ewigem» von dem «merkwiirdigen Menschenfeind-
Menschenfreund» Barth, der «die menschliche Tatigkeit, samt der in Staat und
Kirche, als bloss kreatiirlich aufs Ausserste vor der géttlichen herab[setzt]».! In

8 K. Sonderegger: That Jesus Christ was Born a Jew. Karl Barth’s «Doctrine of Israel», Penn-
sylvania 1992, 34.

9 K. Barth: Der Romerbrief (Zweite Fassung) 1922, Karl Barth Gesamtausgabe, hg.v.
H.A. Drewes, II. Akademische Werke 1922, Zirich 2010, 465.

10  Ebd., 466.

11 E. Bloch: Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des Reichs, Frankfurt
a.M. 1968, 73f.



312 Alfred Bodenheimer

der strengen Scheidung des eigentlichen Ab-Gottes, den sich die «kreatiirlich»
geprigten Institutionen zurechtgezimmert haben und dem eigentlichen, un-
fassbaren Gott liegt das von Rosenzweig beargwohnte Marcionitentum Barths.
Ersteter Gott ist derjenige des Alten Testaments, dessen Charakter zwar gele-
gentlich durchbricht (etwa wenn er durch den Propheten Maleachi verkiinden
lisst, dass er Esau hasst und Jakob liebt, was Paulus, zumindest gemass Barth,
als souverin voraussetzungslosen Akt interpretiert),' doch der erst in Christus
als entrickter Gott des Mysteriums verwirklicht wird. Die Kirche verdient also
insofern den Namen «Israel», weil sie der alttestamentlichen Gemeinschaft dieses
Namens darin folgt, den richtigen, unverfiigbaren Gott zu verehren und dem
falschen, selbstgemachten zu folgen, indem sie filschlicherweise diese unfassba-
re, aus sich heraus agierende Instanz in einen Kokon von Ursache und Wirkung
einzuspinnen versucht, den Barth mit dem herabsetzenden lutherischen Begriff
der «Werke» bedenkt. Thre Not wie ihre Schuld sind das Verkennen des eigenen
epistemologischen Irrwegs — doch gerade weil sie Institutionen (somit notgedrun-
gen «Werke») sind und als solche zu fungieren und zu funktionieren haben, bleibt
ihnen der Weg in das Wunder, die Uberwindung jener «schroff-sten Grenze» na-
turlicherweise versperrt, und sie beziehen ihre Berechtigung allein aus der Rolle,
immerhin Sachwalter jenes in Christus sich offenbarenden Gottes zu sein, den sie
damit als Potential in der Welt bewahren. Dies auch unterscheidet das kirchliche
Israel gemiss Barth von den Juden — letzteren fehlt dieser alles entscheidende
Bekenntnisschritt.

Scheint also aus dogmatischer Sicht der Weg zwischen bekennendem Ju-
dentum und bekennendem Christentum versperrt, so eréffnen sich, wenn man
die Dogmatik durch Phinomenologie ersetzt, neue Verbindungen.” Rosen-
zweig lehnte Barth ab, weil er sich dem interaktiven Moment zwischen Gott
und Mensch verschloss, das fiir Rosenzweig eminent mit der Wiirdigung der
Hebriischen Bibel verbunden war. Scholem, in seiner indirekten, an Schoeps
gerichteten Barth-Kritik nannte das Gesetz und damit die Tradition als irredu-

12 Barth: Rémerbrief (Anm. 9), 525.

13 Martin Leiner hat jiingst auf die «Getrenntheit der Diskurse» aufmerksam gemacht, die
im Verhiltnis Barths zur judischen Philosophie des 20. Jahrhunderts zu beachten seien:
«Sie betrifft zunichst den Umstand, dass Barth als Theologe schreibt und die jiidischen
Religionsphilosophen als Philosophen». M. Leiner: Karl Barth und die jiidische Religions-
philosophie, in: S. Henecke (Hg,): Karl Barth und die Religion(en). Erkundungen in den
Weltreligionen und der Okumene, G6ttingen 2018, 129-150, hier: 129.



«Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde» 313

zible Herzstiicke des Judentums, deren Verdringung gleichsam einer Entker-
nung des Judentums gleichkime. Bei einem dritten jiidischen Denker, der nach
dem Holocaust zu einer eigenwilligen, nichtsdestoweniger aber sehr einfluss-
reichen Instanz jiidischer und spezifisch auch israelischer Selbstreflexion wur-
de, Jeschajahu Leibowitz, liesse sich der Abstand zu Barth womoglich auf die
ungenaue, aber vielleicht gerade deshalb eingingige Formel verkiirzen: Don’t
call it theology, call it anthropology.

Dass Leibowitz, nicht als einziger mit der jidischen Orthodoxie der Nach-
kriegszeit verbundener Philosoph, Barth’sches Denken internalisiert hat, ist
seit laingerem bekannt — unter anderem hat die israelische Philosophin Rivka
Horwitz es in den neunziger Jahren eher beildufig thematisiert.'"* Leibowitz
macht, wie Scholem auch, das Gesetz, und vor allem dessen Befolgung, als
unabdingbares Kriterium des Judeseins stark. Zugleich aber gibt er sich weit
rigider als dieser in der Grenzziehung zwischen Gott und Mensch. So spricht
er gerade im Zusammenhang mit den «auszutibenden Geboteny, Giber die von
Grund auf unverinderliche und uniiberbriickbare Distanz zu Gott. Einerseits
sei das Erfillen der Gebote die Pflicht der Juden und in ihnen dussere sich
zugleich unmittelbar auch der Sinn ihrer Religion, zugleich aber verinderten
die Gebote als solche nichts am Verhiltnis zwischen Mensch und Gott: «<Denn
nach jeder Ausiibung bleibt der Status des Menschen wie er vor der Austibung
war. Der Mensch kann das Ziel der Anniherung an Gott, der von ihm un-
endlich weit entfernt ist, nicht erreichen: dDenn Gott ist im Himmel und du
auf der Erdem' Es ist, hier mag eine erste Differenzlinie zwischen Barth und
Leibowitz verlaufen, fiir Letzteren sicher nicht der Glaube, der die Bindung des
Menschen gegeniiber Gott dokumentiert — Glaube ist fiir Leibowitz weitestge-
hend irrelevant. Es sind aber auch nicht die «Werke». Die Erfiillung der Gebote
hat keinen weiteren Charakter als den der Pflichterfiillung, eine moralische Im-
plikation im Sinne «ethischer Handlungen» hat sie nicht, darf sie nicht haben,

14 R. Horwitz: Zum Begriff der Heiligkeit im modernen jiidischen Denken, in: E. Goodman-
Thau und M. Daxner: Jidisches Denken in der europiischen Geistesgeschichte, Berlin
2018 (Reprint der Originalausgabe von 1995), 49-70, hier: 65; Nebst Leibowitz wird auch
Joseph Dov Soloveitchik als Barth-Rezipient erwihnt.

15 9RW DRI I 0¥ M P 1ves, Tel Aviv 2005, 25. Zugleich aber zeigt Barth
gerade im Erlésungsaspekt des Christentums, das im Kreuz symbolisiert ist, dass gerade
hiet, in der auch nur schon perspektivischen Erlésung als Glaubensversprechen, der fun-
damentale Unterschied zwischen Christentum und Judentum liegt (Ebd., 23£.).



314 Alfred Bodenheimer

Ethik ist fur Leibowitz nicht religiés geprigt, sondern philosophisch definiet-
batr. Der Gott, dem bei Barth die Kirche dient, ist fir Leibowitz nicht ein Ab-
gott, der mit dem entzogenen Gott wenigstens noch den Namen gemeinsam
hat, sondern eben eine Fiktion. Hier verlduft die Grenze zwischen Theologie
und Anthropologie — denn das Wesen Gottes, an dem Barth sich abarbeitet, in-
teressiert Leibowitz nicht, ihn interessiert ausschliesslich das Denken und Ver-
halten der Menschen, genauer gesagt: des judischen Kollektivs. Dieses nam-
lich sieht er als nicht nur fiir die Einhaltung, sondern auch fiir die Definition
des gottlichen Gesetzes verantwortlich. Insofern ist die Rechtsdiskussion und
Rechtsanpassung, ja sogar der Akt der Kanonisierung und damit die eigentli-
che Verfugungsgewalt iber die Eingrenzung des autoritativen Schrifttums der
menschlichen Handhabe tiberlassen. Die Schranke zwischen Gott und Mensch
reisst das Gesetz nicht ein und soll dies auch nicht tun. Dies aber gereicht ihm
nicht zum Mangel — zumal nicht dann, wenn die, die es einhalten, nicht der
Illusion verfallen, damit mehr erreichen zu kénnen als dies: Eben das Gesetz
einzuhalten, damit ein judisches Kollektiv zu erhalten und Gott, gerade durch
den Verzicht, irgendeinen Anspruch damit zu verkniipfen, in der fiir Menschen
am authentischsten méglichen Weise zu dienen. Nicht Glauben noch Wunder,
nicht Geschichte noch Heiligkeit spielen dabei eine tragende Rolle.

Es mag demnach kein Zufall sein, dass Barth gerade fiir Leibowitz Relevanz
gewonnen hat. Denn Leibowitz sah sich ganz bewusst als Angehorigen einer
Generation, wie sie sich in der Geschichte des entwickelten judischen Rechts-
denkens seit der Niederschrift der Mischna im 2. Jahrhundert u.Z. bisher nie
gefunden hatte, die namlich mit der Prisenz eines jiidisch dominierten Staats-
wesens zurechtzukommen hatte. Fiir Leibowitz war dies ein existentieller, aber
keineswegs ein theologisch bedeutsamer Ausnahmezustand. Jeglicher historio-
sophischen oder gar theosophischen Interpretation der Staatsgriindung oder
1967 der Eroberung des Tempelberges und weiterer umfangreicher Gebiete im
Sechstagekrieg verschloss er sich dezidiert. Gleichzeitig sah er die Halacha, die
sich zuvor immer nur unter Bedingungen zu bewihren hatte, in denen Juden
weder Uber die Macht noch die Verantwortlichkeiten eines Staatsvolkes ver-
fugten, angesichts der radikal verinderten Herrschaftsverhaltnisse als dringend
erginzungsbediirftig an. Denn, wie er zweifellos zu Recht festhielt, weder die
Praktiken der biblischen Vergangenheit noch deren im Grunde riickwirtsge-
wandter Vorentwurf in eine utopisch-messianische Zeit jiidischer Souverinitit
bot eine ausreichende Instruktion fiir eine in der Realitit der Moderne ad-



«Denn Gott istim Himmel und du auf der Erde» 315

dquate, halachisch abgestiitzte Staatsfithrung, Das ist das letztlich schlagendste
Argument Leibowitz’ fiir die menschliche Kompetenz bei der Gestaltung des
religiésen Gesetzes. Dies immer unter der Vorgabe, dass der Mensch zwar die
entscheidende Interpretationsinstanz, aber keinesfalls Sinngeber der géttlichen
Gebote ist.

Dabei sind die Differenzen zwischen Leibowitz und Barth zu beachten:
Eine «Kirche», wie sie Barth, in was fur abstrahierter Form auch, kennt, gibt
es im Judentum nicht, die fir Barth eminente Rolle des Glaubens spielt im
Judentum und schon gar bei Leibowitz eine allenfalls ephemere Rolle und die
in Christus gefundene Synthese Barthscher Dialektik zwischen vollkomme-
ner Unanschaulichkeit Gottes und seiner begrifflichen Vermittelbarkeit ist fir
das Judentum ohnehin keine Option. Ein Kollektiv, das, zumindest darin der
«Kirche» Barths dhnlich, nach Addquanz von Realitit und Gesetz sucht, kennt
Leibowitz hingegen durchaus. Dass dieses Kollektiv an Gottes Erkenntnis nie
heranreichen wird, ist aber fiir ihn kein epistemologisches Versagen, sondern
der nie zu bestreitenden Uniiberwindbarkeit der Schwelle zwischen Gott und
Mensch geschuldet. Deshalb ist die epistemologische Grundlage wie auch Ziel-
vorgabe des Judentums ein dauernd zu vermehrendes und zu optimierendes
Studium der Gesetze. Mehr kann, will und soll der jiidische Mensch als jiidi-
scher Mensch und die jidische Gemeinschaft als Gemeinschaft nicht leisten.

Auf eine weitere, aus Sicht der politischen Philosophie vielleicht entschei-
dende Analogie bei Barth und Leibowitz, die sich aus gemeinsamen Zugingen
zum Gottlichen ergibt, aber weit iiber theologische Belange hinaus ins Gesell-
schaftliche wirkte, hat vor einigen Jahren der amerikanisch-israelische Histori-
ker Paul Mendes-Flohr hingewiesen — auch wenn seine zumindest theoretisch
ausgesprochene Hypothese, Leibowitz kénnte wihrend seines Aufenthalts an
der Universitat Basel, wo er sich in Chemie habilitierte, Vorlesungen von Barth
besucht haben, keine Grundlage in der Realitit hat. Nicht nur verwechselt
Mendes-Flohr Basel mit Bern,!® vielmehr haben sich die beiden in Basel auch
zeitlich verpasst. Denn Leibowitz habilitierte sich hier 1934 und reiste noch im
selben Jahr nach Palistina ab, wihrend Barth bekanntlich erst im Juni 1935,
nach erfolgtem Unterrichtsverbot in Deutschland, nach Basel berufen wutrde.

16 P. Mendes-Flohr: Maimonides in the Crucible of Zionism. Reflections on Yeshayahu Lei-
bowitz” Negative Theology, in: I. Dobbes-Weinstein / L.E. Goodman / J.A. Grady: Mai-
monides and his Heritage, New York 2019, 181-192, hier: 186.



316 Alfred Bodenheimer

Doch diese Ungenauigkeit beiseite gelassen, finden wir bei Mendes-Flohr
eine konzise Darstellung des wohl wichtigsten Punktes, in dem er eine wichtige
Parallele zwischen beiden feststellt. Als Beitriger in einem Band iber den mit-
telalterlichen jidischen Philosophen Maimonides ein Publikum ansprechend,
das mit dem Namen Leibowitz, seiner unnachgiebigen Kritik eines jidischen
Nationalismus und seiner von Maimonides” negativer Theologie hergeleiteten
Definition des Judentums weit besser bekannt ist als mit Karl Barths dialekti-
scher Theologie, erklirt er:

«Both men [Leibowitz and Barth] held radically theocentric views anchored in nega-
tive theology, and both were alarmed by the frightful implications of a political ethic
that failed to eschew the nostrification of the divine and the consequent idolatry of
politics and the institutions of governance. Where Barth grounded his theology in
Christology, Leibowitz turned to Maimonides.»'’

Es ist bemerkenswert, dass zwei Denker, die gerade mit ihrer Uberzeugung
von der strikten Trennung des Géttlichen vom Menschlichen auch den Mo-
ralbegriff dem Géttlichen entzogen, umso kompromisslosere Verfechter einer
unkorrumpierbaren Ethik wurden. Wihrend Rosenzweig, der Judentum und
Christentum als komplementire historische Krifte zur Wirkung bringen woll-
te, mit Barth nichts anfangen konnte, ja, thn sogar als latent gefihrlich ansah,
entwickelte Leibowitz, der dem Christentum tiberhaupt nichts abgewinnen
konnte, zumindest in der politischen Ethik eine auffallende Nihe zu Barth.

So enden diese Ausfithrungen mit det Erkenntnis, dass Kat]l Barth und das
jidische Denken im 20. Jahrhundert in komplexer Weise aufeinander bezogen
sind. Bemerkenswert ist dabei gerade auch, dass eben nicht nur die von Her-
skowitz sorgfiltig analysierte judische Beziehung zu Barth in den Zwanziger
und Dreissiger Jahren des 20. Jahrhunderts beachtet werden muss, und auch
nicht nur die Perspektive, die sich durch Barths Widerstand gegen die NS-
Politik ergibt — vielmehr ist Barth ein dauernder, oft halb versteckter Begleiter
der judischen Moderne geblieben.

17 Ebd.



«Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde» 317

Abstract

Karl Barths Rémerbriefkommentar hat auch im jiidischen Denken des 20. Jahrhun-
derts Widerhall gefunden. Der vorliegende Artikel zeigt, dass in der Zwischenkriegs-
zeit vor allem Gershom Scholem und Franz Rosenzweig kritisch auf Barth reagierten.
Insbesondere Rosenzweig, dem eine dialektische Verklammerung von Judentum und
Christentum vorschwebte, erblickte in Barths Paulusrezeption ein neues Marcioni-
tentum, was ihn hinsichtlich méglicher antijiidischer Auswirkungen von Barths Werk
beunruhigte. Demgegentiber hat ein spiterer Barth-Leser, der orthodoxe, explizit
christentumskritische israelische Philosoph Jeschajahu Leibowitz, Barth als Inspiration
verstanden. Der Begriff eines Gottes, der dem Wirkungsbereich des Menschlichen
radikal entzogen ist, hat Leibowitz’ Forderung einer radikalen Trennung von Religion
und Staat in Israel nachhaltig beeinflusst.

Karl Barth’s commentary on the Letter to the Romans was also echoed in the Jewish
thinking of the 20th century. This article shows that in the interwar period it was
mainly Gershom Scholem and Franz Rosenzweig who reacted critically to Barth.
Rosenzweig in particular, who had in mind a dialectical interweaving of Judaism and
Christianity, saw a new Matcioniteism in Barth’s reception of Paul, which worried him
about the possible anti-Jewish effects of Barth’s work. In contrast, a later Barth reader,
the orthodox Israeli philosopher Jeschajahu Leibowitz, who was explicitly critical of
Christianity, understood Barth as inspiration. The concept of a God radically removed
from the sphere of human activity has had a lasting influence on Leibowitz’s demand
for a radical separation of religion and state in Israel.

Alfred Bodenheimer, Basel



	"Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde" : zum Widerhall Karl Barths im jüdischen Denken des 20. Jahrhunderts

