
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: "Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde" : zum Widerhall Karl
Barths im jüdischen Denken des 20. Jahrhunderts

Autor: Bodenheimer, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde»

Zum Widerhall Karl Barths im jüdischen Denken
des 20. Jahrhunderts

Karl Barths Theologie und insbesondere sein Römerbriefkommentar hat, was

lange übersehen worden ist, auch jüdische Zeitgenossen beschäftigt. Gerade

in der Zwischenkriegszeit waren nicht wenige deutsche Juden in vergleichbare
Diskurse und Nöte einer Glaubenskrise verstrickt, wie sie auch Barth Umtrieben;

zugleich aber standen sie zusätzlich noch vor der Klärung jüdischer
Positionen in einem nach innen zerklüfteten, gegen aussen hin prekären Umfeld.

Mit welcher Schärfe hier entsprechend analysiert und gefochten wurde, dürfte
bereits mit dem ersten Zitat klarwerden.

«Wir haben heute, nach langer Dürre, eine Theologie, meist protestantisch, die an

Richtigkeit nichts zu wünschen läßt. Wir haben es also nun heraus, dass Gott der
Ganz-Andre ist, dass von ihm reden ihn verreden heisst, dass wir nur sagen können,
was er an uns tut. Die Folge dieser ungeheuren Richtigkeit ist, dass wir Richtigen heute

allesamt wie die Kinder im Kreis stehen, einer sagt eine Richtigkeit, sein Nachbar
fährt ihm mit der noch richtigeren, dass seine Richtigkeit eben als Richtigkeit falsch

war, über den Mund, und so geht es rundum, bis wieder der erste dran ist. Das Ganze
heisst Theologie. Wir Theologen können es eben nicht lassen, aus unsern Erkenntnissen

Vorschriften für Gottes Verhalten zu machen. Wir haben erkannt, dass Gott nur
in seiner Gegenwart erkannt werden kann: gleich machen wir daraus ein Gesetz für
ihn, sich nicht in seiner Abwesenheit erkennen zu lassen. Wo doch in Wahrheit wir es

ihm ruhig überlassen könnten, wann und wie und was er von sich erkannt haben will;
und wir nur in aller Ruhe oder in aller Unruhe — aber auch ob Ruhe oder Unruhe ist
nicht unsre Sache — zu sagen haben, und zwar so genau wie uns möglich — und diese

Genauigkeit ist unsre Sache — was wir wissen.»1

Mit diesem, an beissender Ironie nicht sparenden Kommentar äusserte sich

in den Zwanziger Jahren Franz Rosenzweig zur zeitgenössischen Theologie,
insbesondere aber zu Karl Barths Theologie der Krisis. Rosenzweig war
beileibe nicht der einzige, aber einer der prominentesten jüdischen Denker der

Zwischenkriegszeit, die sich an Barth abarbeiteten. Über die jüdische Ausei-

1 F. Rosenzweig: Der Mensch und sein Werk. Jehuda Halevi: fünfundneunzig Hymnen
und Gedichte. Deutsch und Hebräisch, mit einem Vorwort und mit Anmerkungen, hg.v.

R. Rosenzweig, Gesammelte Schriften, Bd. 4,1, Den Haag / Boston 1984, 70.

ThZ 4/75 (2019) S. 307-317



308 Alfred Bodenheimer

nandersetzung mit Barth und zuvörderst dessen Römerbriefkommentar im
Deutschland der zwanziger und dreissiger Jahre, hat in jüngster Zeit Daniel

Herskowitz zwei herausragende Beiträge verfasst.2

Aus ihnen geht vor allem hervor, dass, wiewohl natürlich auch jüdische
Denker angesichts des Ersten Weltkriegs und später des aufkommenden
Antisemitismus in Deutschland mit der kommoden, vom Kulturprotestantismus

geprägten liberalen jüdischen Theologie des 19. Jahrhunderts brachen, der

Barthsche Weg den meisten von ihnen einen mit dem Judentum inkompatiblen
Weg beschritt. Während Herskowitz im liberalen Rabbiner Max Wiener einen

zögerlichen und im notorischen jüdischen Aussenseiter Hans Joachim Schoeps

einen enthusiastischen Adepten von Barths Theologie erkennt, zitiert er auch

die zahlreicheren vehementen Gegner einer Anwendung dieser Theologie im

Judentum, von denen hier die beiden bis heute prominentesten genannt seien:

Gershom Scholem, dessen Barth-Kritik indirekt über seine Auseinandersetzung

mit Schoeps 1932 laut wird, und eben Franz Rosenzweig.
Scholem und Rosenzweig argumentieren unterschiedlich, und doch berühren

sich an einem bestimmten Punkt auch ihre kritischen Voten. Scholem

kritisiert an Schoeps' Barthianismus die «ausdrückliche Ablehnung der Tradition
als der wesentlichen Kategorie religiöser Lebenshaltung im Judentum».3 Diese

hinwiederum sei unmittelbar mit der für das rabbinisch geprägte Judentum
unverzichtbaren mündlichen Lehre, mithin dem daraus extrapolierten Gesetz,

verbunden. Die Übertragung der Offenbarung, die «bei aller Einmaligkeit doch

ein Medium» sei und «als Absolutes, Bedeutung-Gebendes, aber selbst

Bedeutungsloses, das Deutbare, das erst in der kontinuierlichen Beziehung auf die

Zeit, in der Tradition sich auseinanderlegt»,4 diese Übertragung würde erst in
der menschlichen Tat auch wirksam.

Scholem bezichtigt Schoeps einer Neigung zum Karäismus, einer vor allem

im Mittelalter in Teilen Osteuropas populären jüdischen Version dessen, was

protestantischerseits als sola scriptura-Prinzip geläufig ist, also ein Verständnis

des Gesetzes, das auf das unmittelbare biblische Wort zurückgreift und

2 D. Herskowitz: Franz Rosenzweig and Karl Barth. A Chapter in the Reception of Dialecti¬
cal Theology, JR 97 (2017) 79-100; Ders.: An Impossible Possibility? Jewish Barthianism in
Interwar Germany, MoTh 33 (2017) 348-368.

3 G. Scholem: Offener Brief an den Verfasser der Schrift «Jüdischer Glaube in dieser Zeit»,
BIGZ 8 (1932) 241-244, hier: 242.

4 Ebd., 243.



«Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde» 309

den Talmud als Korpus der Überlieferung verwirft. Damit wirft er Schoeps

vor, das Judentum als durch die Überlieferung konstituierte Lebensform und
Gemeinschaft faktisch abzuwürgen. Wie unmittelbar Scholem dabei Judentum
und Barthianismus zueinander in Opposition führt, lässt sich mit folgendem
Zitat aus Scholems Artikel von 1932 belegen:

«Das Residuum der Stimme, als welches im Judentum die Tradition in ihrer schöpferischen

Entwicklung ist, kann nicht von ihr getrennt werden — es sei denn im Vakuum,
in dem freilich ein Judentum gar schnell ersticken müsste [...], dessen Einheitsbe-
wusstsein nur noch in Glaubenmberzeugungen konstituiert wäre.»5

Glaube aber ist für Scholem, wiewohl er erklärtermassen kein praktizierender
Jude ist, eben nicht der Tradition und damit dem talmudisch fundierten Judentum

verhaftet, sondern im Grunde immer nur auf das angeblich unhintergeh-
bare biblische Wort fixiert. Der Glaube ist aus seinem Grundverständnis,
anders als die Tradition, auch dezidiert nicht tatenfixiert, sondern wirkt statisch,

geradezu immobilisierend. Die Grunddifferenz, die sich aus Scholems über
die Auseinandersetzung mit Schoeps formulierter indirekter und Rosenzweigs
direkter Barth-Kritik lesen lässt, kann deshalb womöglich so gefasst werden,
dass Scholem Barth letztlich auch als Vertreter einer klassischen sola-scriptu-

ra-Theologie verstand, während andererseits Rosenzweig stärker auf Barths

unmittelbare Radikalität hinzielte, indem er ihn als potentiell neuen Marcioni-

ten las, der die in der Hebräischen Bibel dominante Interaktion von Gott und
Mensch durch die Entrückung Gottes faktisch deevaluierte, indem er die

Bibel, wie Rosenzweig 1925 an Buber schrieb, faktisch auf das Neue Testament

und die Psalmen reduzierte.6 Dass Rosenzweig, der im «Stern der Erlösung»
entschieden für eine Komplementarität von Judentum und Christentum eingetreten

war, Barths Theologie als Ausdruck eines Neo-Marcionismus las, wird
noch in einem seiner letzten Texte deutlich, den er, schon schwer von seiner

Lähmung gezeichnet, 1929 verfasste, in dem es um die adäquate Übersetzung
des Gottesnamens ging. Rosenzweig schreibt dort, die «jüdische Ineinsset-

zung des fernen mit dem nahen, des <ganzen> mit dem <eigenen Gott>» sei «das

<Wesen des Judentums) und durch das trinitarische Dogma, wie sehr auch ge-

5 Ebd., 244.

6 F. Rosenzweig: Der Mensch und sein Werk. Briefe und Tagebücher, Gesammelte Schriften,
hg.v. R. Rosenzweig und E. Rosenzweig-Scheinmann, Bd. 1,2,1918-1929, Den Haag 1979,
1055.



310 Alfred Bodenheimer

brochen und in Gefahr des Rückfalls in die vor- und ausserjüdische Spaltung,
auch das Wesen des Christentums», um in Klammern anzufügen: «(den Ernst
und die Aktualität dieser Gefahr zeigen in der Gegenwart wieder Barth und

Gogarten).»7 Nicht zuletzt unter dem Aspekt dieses Eintretens gegen die
kanonische Aussortierung des Judentums muss Rosenzweigs Engagement im Projekt

der «Verdeutschung der Schrift» verstanden werden, das er bis zu seinem

Tod gemeinsam mit Martin Buber betrieb.

Der Kampf des Judentums gegen theologische Delegitimierung, gerade

aufgrund von Abkoppelungsversuchen des Christentums von der Hebräischen

Bibel, wie sie sich in — von unterschiedlichen Haltungen getragenen — Werken

von Theodor Fritsch, Friedrich Delitzsch und Adolf von Harnack (gerade

durch sein Marcion-Buch von 1921) äusserte, ist prägend für die Zeit der Zehner

und Zwanziger Jahre des 20. Jahrhunderts — von den unseligen Ausläufern

des Neo-Marcionismus in die Bewegung der späteren Deutschen Christen

nicht zu reden. Barth in die Nähe Marcions zu rücken war zudem durchaus

nicht ein privater Spleen Rosenzweigs - einige Jahre vor ihm hatte dies explizit
auch schon ein prominenter Theologe wie Adolf Jülicher getan. Doch für
Rosenzweig war, weit mehr als für die evangelische Theologie selbst, eine Frage
der Verortung dieser zeitgenössischen Theologie existentiell. Betrachten wir,
in welch unterschiedliche Richtungen wenige Jahre später anlässlich der

unumgänglichen Selbstverortung ab 1933 sich die von Rosenzweig genannten Barth
und Gogarten bewegten, so gibt es Anlass zur Vermutung, dass Rosenzweig,

was Barth betraf, aus der Sicht der Zwanziger Jahre keinerlei Gewähr dafür

sah, dass dieser sich einer allfälligen politischen Indienstnahme des Christentums

gegen das Judentum verschliessen würde. Dass Barth genau dies konsequent

tat, wissen wir heute, doch dass er ein so entschlossener Gegner aller

völkischen Vereinnahmung des Christentums würde, war für die Zeitgenossen
des Erscheinens des Römerbriefkommentars offenbar nicht immer klar — wie

ihnen zugleich natürlich unausdenkbar war, was eine solche Vereinnahmung in
der Realität der Dreissiger und Vierziger Jahre bedeuten würde. Es erscheint

mir wichtig, dies zu betonen, weil auch die spätere jüdische Barth-Kritik Barth

oft auf seine — von impliziten Bekehrungsmahnungen nicht freie - Solidarität

mit den Juden in den Jahren des Dritten Reiches hin las und gerade dies im
Römerbriefkommentar nicht imminent ist.

7 F. Rosenzweig: Der Ewige, in: Ders.: Kleinere Schriften, Berlin 1937, 192.



«Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde» 311

Das Problem ist hier ein anderes, und ich habe es nirgends so scharf umrissen

gefunden wie in der Studie Katherine Sondereggers zu Barths Israel-Doktrin

von 1992. Indem sich Paulus zu Beginn des 5. Kapitels seines Römerbriefs

in Israel einreiht, mithin in die Tradition, oder vielmehr den unveränderlichen

Ruf, der über den Täufer hin zu den Propheten reicht, öffnet sich scheinbar

eine Tür, um die Dichotomie zwischen dem «Spätjudentum» bzw. den Pharisäern

und dem Christentum zu durchbrechen. Doch das Gegenteil zu beweisen

ist Barths Ziel, wie Sonderegger hervorhebt:

«Not that pharisees are <culture-Protestants> or types of <religious socialists>, but that
<ethical monotheists> of all stripes are types, reenactments of the pharisees.»8

Damit aber, so Sonderegger, sei gerade jenes Erbe der Propheten beschädigt, auf
das die Pharisäer selbst verwiesen und das dem liberalen Protestantismus

Andockstellen für eine Verständigung mit dem Judentum auf der Basis bib-lischer

Übereinstimmungen geboten hätte. Das, was Barth die «unentschieden die Mitte
haltende trauernde Solidaritätserklärung des Paulus mit Israel» nennt,9 sieht er als

Analogon dessen, was dem Christen seiner Zeit gegenüber dem Israel seiner Zeit

(sprich: der Kirche) geblieben ist: Die Anhänglichkeit an jene, die immerhin ihren

recte geschriebenen «Gott» meinen, ohne an den kursiven «Gott.» je heran zu

gelangen. Doch gerade hier wird die sich substitutionsgestützter Dogmatik gewisse

Übertragung des Begriffs «Israel» von den Juden hinweg auf die Kirche wieder

relevant, wo Barth nämlich erklärt: «dass also das Thema der Kirche so wahr ist,
dass es als Thema der Kirche nie wahr sein kann - es geschehe denn das Wunder! -,
das ist ihre eigentliche Not.»10 Ernst Bloch spricht denn auch in seinem Spätwerk
Atheismus im Christentum, bei ausdrücklicher Würdigung des «festen Antifaschisten»

Barth, angesichts der von ihm gezogenen «schroffste[n] Grenze zwischen

Mensch und Oben, Zeit und Ewigem» von dem «merkwürdigen Menschenfeind-

Menschenfreund» Barth, der «die menschliche Tätigkeit, samt der in Staat und

Kirche, als bloss kreatürlich aufs Äusserste vor der göttlichen herabsetzt]».11 In

8 K. Sonderegger: That Jesus Christ was Born a Jew. Karl Barth's «Doctrine of Israel», Penn¬

sylvania 1992, 34.

9 K. Barth: Der Römerbrief (Zweite Fassung) 1922, Karl Barth Gesamtausgabe, hg.v.

H.A. Drewes, II. Akademische Werke 1922, Zürich 2010, 465.

10 Ebd., 466.

11 E. Bloch: Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des Reichs, Frankfurt
a.M. 1968, 73f.



312 Alfred Bodenheimer

der strengen Scheidung des eigentlichen Ab-Gottes, den sich die «kreatürlich»

geprägten Institutionen zurechtgezimmert haben und dem eigentlichen, un-
fassbaren Gott liegt das von Rosenzweig beargwöhnte Marcionitentum Barths.

Ersterer Gott ist derjenige des Alten Testaments, dessen Charakter zwar

gelegentlich durchbricht (etwa wenn er durch den Propheten Maleachi verkünden

lässt, dass er Esau hasst und Jakob liebt, was Paulus, zumindest gemäss Barth,
als souverän voraussetzungslosen Akt interpretiert),12 doch der erst in Christus

als entrückter Gott des Mysteriums verwirklicht wird. Die Kirche verdient also

insofern den Namen «Israel», weil sie der alttestamentlichen Gemeinschaft dieses

Namens darin folgt, den richtigen, unverfügbaren Gott zu verehren und dem

falschen, selbstgemachten zu folgen, indem sie fälschlicherweise diese unfassba-

re, aus sich heraus agierende Instanz in einen Kokon von Ursache und Wirkung

einzuspinnen versucht, den Barth mit dem herabsetzenden lutherischen Begriff
der «Werke» bedenkt. Ihre Not wie ihre Schuld sind das Verkennen des eigenen

epistemologischen Irrwegs - doch gerade weil sie Institutionen (somit notgedrungen

«Werke») sind und als solche zu fungieren und zu funktionieren haben, bleibt

ihnen der Weg in das Wunder, die Überwindung jener «schroff-sten Grenze»

natürlicherweise versperrt, und sie beziehen ihre Berechtigung allein aus der Rolle,

immerhin Sachwalter jenes in Christus sich offenbarenden Gottes zu sein, den sie

damit als Potential in der Welt bewahren. Dies auch unterscheidet das kirchliche

Israel gemäss Barth von den Juden - letzteren fehlt dieser alles entscheidende

Bekenntnisschritt.

Scheint also aus dogmatischer Sicht der Weg zwischen bekennendem

Judentum und bekennendem Christentum versperrt, so eröffnen sich, wenn man
die Dogmatik durch Phänomenologie ersetzt, neue Verbindungen.13 Rosenzweig

lehnte Barth ab, weil er sich dem interaktiven Moment zwischen Gott
und Mensch verschloss, das für Rosenzweig eminent mit der Würdigung der

Hebräischen Bibel verbunden war. Scholem, in seiner indirekten, an Schoeps

gerichteten Barth-Kritik nannte das Gesetz und damit die Tradition als irredu-

12 Barth: Römerbrief (Anm. 9), 525.

13 Martin Leiner hat jüngst auf die «Getrenntheit der Diskurse» aufmerksam gemacht, die

im Verhältnis Barths zur jüdischen Philosophie des 20. Jahrhunderts zu beachten seien:

«Sie betrifft zunächst den Umstand, dass Barth als Theologe schreibt und die jüdischen
Religionsphilosophen als Philosophen». M. Leiner: Karl Barth und die jüdische
Religionsphilosophie, in: S. Henecke (Hg.): Karl Barth und die Religion(en). Erkundungen in den

Weltreligionen und der Ökumene, Göttingen 2018, 129-150, hier: 129.



«Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde» 313

zible Herzstücke des Judentums, deren Verdrängung gleichsam einer Entkernung

des Judentums gleichkäme. Bei einem dritten jüdischen Denker, der nach

dem Holocaust zu einer eigenwilligen, nichtsdestoweniger aber sehr einflussreichen

Instanz jüdischer und spezifisch auch israelischer Selbstreflexion wurde,

Jeschajahu Leibowitz, liesse sich der Abstand zu Barth womöglich auf die

ungenaue, aber vielleicht gerade deshalb eingängige Formel verkürzen: Don't
call it theology, call it anthropology.

Dass Leibowitz, nicht als einziger mit der jüdischen Orthodoxie der

Nachkriegszeit verbundener Philosoph, Barth'sches Denken internalisiert hat, ist
seit längerem bekannt — unter anderem hat die israelische Philosophin Rivka

Horwitz es in den neunziger Jahren eher beiläufig thematisiert.14 Leibowitz

macht, wie Scholem auch, das Gesetz, und vor allem dessen Befolgung, als

unabdingbares Kriterium des Judeseins stark. Zugleich aber gibt er sich weit

rigider als dieser in der Grenzziehung zwischen Gott und Mensch. So spricht
er gerade im Zusammenhang mit den «auszuübenden Geboten», über die von
Grund auf unveränderliche und unüberbrückbare Distanz zu Gott. Einerseits

sei das Erfüllen der Gebote die Pflicht der Juden und in ihnen äussere sich

zugleich unmittelbar auch der Sinn ihrer Religion, zugleich aber veränderten

die Gebote als solche nichts am Verhältnis zwischen Mensch und Gott: «Denn
nach jeder Ausübung bleibt der Status des Menschen wie er vor der Ausübung
war. Der Mensch kann das Ziel der Annäherung an Gott, der von ihm
unendlich weit entfernt ist, nicht erreichen: <Denn Gott ist im Himmel und du

auf der Erde»»15 Es ist, hier mag eine erste Differenzlinie zwischen Barth und

Leibowitz verlaufen, für Letzteren sicher nicht der Glaube, der die Bindung des

Menschen gegenüber Gott dokumentiert — Glaube ist für Leibowitz weitestgehend

irrelevant. Es sind aber auch nicht die «Werke». Die Erfüllung der Gebote

hat keinen weiteren Charakter als den der Pflichterfüllung, eine moralische

Implikation im Sinne «ethischer Handlungen» hat sie nicht, darf sie nicht haben,

14 R. Horwitz: Zum Begriff der Heiligkeit im modernen jüdischen Denken, in: E. Goodman-
Thau und M. Daxner: Jüdisches Denken in der europäischen Geistesgeschichte, Berlin
2018 (Reprint der Originalausgabe von 1995), 49-70, hier: 65; Nebst Leibowitz wird auch

Joseph Dov Soloveitchik als Barth-Rezipient erwähnt.
15 VKIW rna1 mrr ny ,mirp VTW, Tel Aviv 2005, 25. Zugleich aber zeigt Barth

gerade im Erlösungsaspekt des Christentums, das im Kreuz symbolisiert ist, dass gerade

hier, in der auch nur schon perspektivischen Erlösung als Glaubensversprechen, der
fundamentale Unterschied zwischen Christentum und Judentum liegt (Ebd., 23f.).



314 Alfred Bodenheimer

Ethik ist für Leibowitz nicht religiös geprägt, sondern philosophisch definierbar.

Der Gott, dem bei Barth die Kirche dient, ist für Leibowitz nicht ein

Abgott, der mit dem entzogenen Gott wenigstens noch den Namen gemeinsam

hat, sondern eben eine Fiktion. Hier verläuft die Grenze zwischen Theologie
und Anthropologie - denn das Wesen Gottes, an dem Barth sich abarbeitet,
interessiert Leibowitz nicht, ihn interessiert ausschliesslich das Denken und
Verhalten der Menschen, genauer gesagt: des jüdischen Kollektivs. Dieses nämlich

sieht er als nicht nur für die Einhaltung, sondern auch für die Definition
des göttlichen Gesetzes verantwortlich. Insofern ist die Rechtsdiskussion und

Rechtsanpassung, ja sogar der Akt der Kanonisierung und damit die eigentliche

Verfügungsgewalt über die Eingrenzung des autoritativen Schrifttums der

menschlichen Handhabe überlassen. Die Schranke zwischen Gott und Mensch

reisst das Gesetz nicht ein und soll dies auch nicht tun. Dies aber gereicht ihm

nicht zum Mangel — zumal nicht dann, wenn die, die es einhalten, nicht der

Illusion verfallen, damit mehr erreichen zu können als dies: Eben das Gesetz

einzuhalten, damit ein jüdisches Kollektiv zu erhalten und Gott, gerade durch

den Verzicht, irgendeinen Anspruch damit zu verknüpfen, in der für Menschen

am authentischsten möglichen Weise zu dienen. Nicht Glauben noch Wunder,

nicht Geschichte noch Heiligkeit spielen dabei eine tragende Rolle.

Es mag demnach kein Zufall sein, dass Barth gerade für Leibowitz Relevanz

gewonnen hat. Denn Leibowitz sah sich ganz bewusst als Angehörigen einer

Generation, wie sie sich in der Geschichte des entwickelten jüdischen
Rechtsdenkens seit der Niederschrift der Mischna im 2. Jahrhundert u.Z. bisher nie

gefunden hatte, die nämlich mit der Präsenz eines jüdisch dominierten
Staatswesens zurechtzukommen hatte. Für Leibowitz war dies ein existentieller, aber

keineswegs ein theologisch bedeutsamer Ausnahmezustand. Jeglicher historio-

sophischen oder gar theosophischen Interpretation der Staatsgründung oder

1967 der Eroberung des Tempelberges und weiterer umfangreicher Gebiete im

Sechstagekrieg verschloss er sich dezidiert. Gleichzeitig sah er die Halacha, die

sich zuvor immer nur unter Bedingungen zu bewähren hatte, in denen Juden
weder über die Macht noch die Verantwortlichkeiten eines Staatsvolkes

verfügten, angesichts der radikal veränderten Herrschaftsverhältnisse als dringend

ergänzungsbedürftig an. Denn, wie er zweifellos zu Recht festhielt, weder die

Praktiken der biblischen Vergangenheit noch deren im Grunde rückwärtsgewandter

Vorentwurf in eine utopisch-messianische Zeit jüdischer Souveränität

bot eine ausreichende Instruktion für eine in der Realität der Moderne ad-



«Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde» 315

äquate, halachisch abgestützte Staatsführung. Das ist das letztlich schlagendste

Argument Leibowitz' für die menschliche Kompetenz bei der Gestaltung des

religiösen Gesetzes. Dies immer unter der Vorgabe, dass der Mensch zwar die

entscheidende Interpretationsinstanz, aber keinesfalls Sinngeber der göttlichen
Gebote ist.

Dabei sind die Differenzen zwischen Leibowitz und Barth zu beachten:

Eine «Kirche», wie sie Barth, in was für abstrahierter Form auch, kennt, gibt
es im Judentum nicht, die für Barth eminente Rolle des Glaubens spielt im

Judentum und schon gar bei Leibowitz eine allenfalls ephemere Rolle und die

in Christus gefundene Synthese Barthscher Dialektik zwischen vollkommener

Unanschaulichkeit Gottes und seiner begrifflichen Vermittelbarkeit ist für
das Judentum ohnehin keine Option. Ein Kollektiv, das, zumindest darin der

«Kirche» Barths ähnlich, nach Adäquanz von Realität und Gesetz sucht, kennt

Leibowitz hingegen durchaus. Dass dieses Kollektiv an Gottes Erkenntnis nie

heranreichen wird, ist aber für ihn kein epistemologisches Versagen, sondern

der nie zu bestreitenden Unüberwindbarkeit der Schwelle zwischen Gott und

Mensch geschuldet. Deshalb ist die epistemologische Grundlage wie auch

Zielvorgabe des Judentums ein dauernd zu vermehrendes und zu optimierendes
Studium der Gesetze. Mehr kann, will und soll der jüdische Mensch als

jüdischer Mensch und die jüdische Gemeinschaft als Gemeinschaft nicht leisten.

Auf eine weitere, aus Sicht der politischen Philosophie vielleicht entscheidende

Analogie bei Barth und Leibowitz, die sich aus gemeinsamen Zugängen

zum Göttlichen ergibt, aber weit über theologische Belange hinaus ins
Gesellschaftliche wirkte, hat vor einigen Jahren der amerikanisch-israelische Historiker

Paul Mendes-Flohr hingewiesen — auch wenn seine zumindest theoretisch

ausgesprochene Hypothese, Leibowitz könnte während seines Aufenthalts an
der Universität Basel, wo er sich in Chemie habilitierte, Vorlesungen von Barth
besucht haben, keine Grundlage in der Realität hat. Nicht nur verwechselt

Mendes-Flohr Basel mit Bern,16 vielmehr haben sich die beiden in Basel auch

zeitlich verpasst. Denn Leibowitz habilitierte sich hier 1934 und reiste noch im
selben Jahr nach Palästina ab, während Barth bekanntlich erst im Juni 1935,

nach erfolgtem Unterrichtsverbot in Deutschland, nach Basel berufen wurde.

16 P. Mendes-Flohr: Maimonides in the Crucible of Zionism. Reflections on Yeshayahu Lei¬

bowitz' Negative Theology, in: I. Dobbes-Weinstein / L.E. Goodman / J.A. Grady:
Maimonides and his Heritage, New York 2019, 181-192, hier: 186.



316 Alfred Bodenheimer

Doch diese Ungenauigkeit beiseite gelassen, finden wir bei Mendes-Flohr
eine konzise Darstellung des wohl wichtigsten Punktes, in dem er eine wichtige
Parallele zwischen beiden feststellt. Als Beiträger in einem Band über den

mittelalterlichen jüdischen Philosophen Maimonides ein Publikum ansprechend,
das mit dem Namen Leibowitz, seiner unnachgiebigen Kritik eines jüdischen
Nationalismus und seiner von Maimonides' negativer Theologie hergeleiteten
Definition des Judentums weit besser bekannt ist als mit Karl Barths dialektischer

Theologie, erklärt er:

«Both men [Leibowitz and Barth] held radically theocentric views anchored in negative

theology, and both were alarmed by the frightful implications of a political ethic
that failed to eschew the nostrification of the divine and the consequent idolatry of
politics and the institutions of governance. Where Barth grounded his theology in

Christology, Leibowitz turned to Maimonides.»17

Es ist bemerkenswert, dass zwei Denker, die gerade mit ihrer Überzeugung

von der strikten Trennung des Göttlichen vom Menschlichen auch den

Moralbegriff dem Göttlichen entzogen, umso kompromisslosere Verfechter einer

unkorrumpierbaren Ethik wurden. Während Rosenzweig, der Judentum und

Christentum als komplementäre historische Kräfte zur Wirkung bringen wollte,

mit Barth nichts anfangen konnte, ja, ihn sogar als latent gefährlich ansah,

entwickelte Leibowitz, der dem Christentum überhaupt nichts abgewinnen

konnte, zumindest in der politischen Ethik eine auffallende Nähe zu Barth.
So enden diese Ausführungen mit der Erkenntnis, dass Karl Barth und das

jüdische Denken im 20. Jahrhundert in komplexer Weise aufeinander bezogen
sind. Bemerkenswert ist dabei gerade auch, dass eben nicht nur die von Her-
skowitz sorgfaltig analysierte jüdische Beziehung zu Barth in den Zwanziger
und Dreissiger Jahren des 20. Jahrhunderts beachtet werden muss, und auch

nicht nur die Perspektive, die sich durch Barths Widerstand gegen die NS-
Politik ergibt — vielmehr ist Barth ein dauernder, oft halb versteckter Begleiter
der jüdischen Moderne geblieben.

17 Ebd.



«Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde» 317

Abstract
Karl Barths Römerbriefkommentar hat auch im jüdischen Denken des 20. Jahrhunderts

Widerhall gefunden. Der vorliegende Artikel zeigt, dass in der Zwischenkriegszeit

vor allem Gershom Scholem und Fran2 Rosenzweig kritisch auf Barth reagierten.
Insbesondere Rosenzweig, dem eine dialektische Verklammerung von Judentum und
Christentum vorschwebte, erblickte in Barths Paulusrezeption ein neues Marcioni-

tentum, was ihn hinsichtlich möglicher antijüdischer Auswirkungen von Barths Werk

beunruhigte. Demgegenüber hat ein späterer Barth-Leser, der orthodoxe, explizit
christentumskritische israelische Philosoph Jeschajahu Leibowitz, Barth als Inspiration
verstanden. Der Begriff eines Gottes, der dem Wirkungsbereich des Menschlichen
radikal entzogen ist, hat Leibowitz' Forderung einer radikalen Trennung von Religion
und Staat in Israel nachhaltig beeinflusst.

Karl Barth's commentary on the Letter to the Romans was also echoed in the Jewish

thinking of the 20th century. This article shows that in the interwar period it was

mainly Gershom Scholem and Franz Rosenzweig who reacted critically to Barth.

Rosenzweig in particular, who had in mind a dialectical interweaving of Judaism and

Christianity, saw a new Marcioniteism in Barth's reception of Paul, which worried him
about the possible anti-Jewish effects of Barth's work. In contrast, a later Barth reader,
the orthodox Israeli philosopher Jeschajahu Leibowitz, who was explicitly critical of
Christianity, understood Barth as inspiration. The concept of a God radically removed
from the sphere of human activity has had a lasting influence on Leibowitz's demand

for a radical separation of religion and state in Israel.

Alfred Bodenheimer, Basel


	"Denn Gott ist im Himmel und du auf der Erde" : zum Widerhall Karl Barths im jüdischen Denken des 20. Jahrhunderts

