Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: Religion oder Religion? : Religionswissenschaftliche Beobachtungen
zum 7. Kapitel von Karl Barths "Der ROmerbrief" aus dem Jahr 1922

Autor: Mohn, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914116

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religion oder Religion?

Religionswissenschaftliche Beobachtungen zum 7. Kapitel von
Karl Barths «Der Romerbrief» aus dem Jahr 1922.

1. Einleitung ans religionswissenschaftlicher Beobachtungsdistansg,

— eine vorweggenommene Lusammenfassung
Diese Einleitung setzt die ausfihrlichere Barth-Rekonstruktion im zweiten
Teil des Aufsatzes argumentativ als Beleg voraus. Daher muss die erst noch
erfolgende Rekonstruktion thesenartig verkurzt vorangestellt werden und die
Position des kommentierenden Randgangs im zweiten Teil dargelegt werden.
Die aufgestellten Thesen zeigen den eingenommenen Standpunkt und sollen
vorab ohne zureichende Begriindung zur Kenntnis gebracht werden. Die Bele-
ge erfolgen mit dem kommentierenden Durchgang durch den Text. Im dritten
kurzeren Teil werden die Thesen zugespitzt nochmals zusammengefasst. Die
religionswissenschaftlichen Beobachtungen zu Barths Text gehen also dhnlich
vor wie Barth selbst in seinem Kommentar zum Rémerbrief, wo er in religitser
christlicher Sprache das ausformuliert, was er zuvor gesetzt hat: die <messet-
scharfer Differenz zwischen Gott und dem Menschen im scheiternden Spiel
der menschlichen Moglichkeiten und im existentiellen Ernst sprachlicher An-
niherung,

Die Aufgabe der Religionswissenschaft, das 7. Kapitel des Romerbriefkom-
mentars von Karl Barth aus threm spezifischen Standpunkt heraus zu lesen
und zu kommentieren, liuft auf eine zwangsweise paradoxe Situation hinaus,
die der von Barths eigener Beobachtung der Religion nicht fernsteht, die aber
aus eben der entgegengesetzten — aus Barths Sicht — rein diesseitigen Richtung
herkommend und in ihr verbleibend Barths Romerkommentar meta-kom-
mentiert. Man muss sich also im Folgenden mit einem Standpunktwechsel an-
freunden, der ins Menschliche zurtick fithrt und der die Grenze von Diesseits
und Jenseits nicht anrithrt oder gar iibersteigen will. Barth hingegen leitet die
gesamte Religionsproblematik aus dieser Grenzziehung und moglichen Trans-
zendierung — von woher und auf welche Weise auch immer — her. Hingegen
sind im folgenden Kommentar zu Barth weder theologische Anmassungen
noch theologische Erlduterungen anvisiert.

Wias ist damit gemeint? Barths Kommentar von Rém 7,1-25 greift den Re-
ligionsbegriff prominent auf und stellt ihn in den Mittelpunkt eines sprachli-

ThZ 4/75 (2019) S. 284-306



Religion oder Religion? 285

chen Versuchs, die Freiheit (zwischen Gnade und Geist) im christlichen Sinne
sub specie religionis za kommentieren. Damit holt Barth den antiken Text in einen
Diskurs hinein, der in seiner Gegenwart seit tiber 100 Jahren im Medium des
Religionsbegriffs gefuhrt wird. Barth sieht sich also unter dem Diktat eines
Religionsdiskurses, dem sich die Theologie spitestens seit Schleiermacher tiber
die religionsgeschichtliche Schule und bis hin zu Rudolf Otto lingst hinge-
geben und verschrieben hat. Barth kommentiert demnach das Kernanliegen
seiner <Theologie» in Bezug auf die Paulus-Stellen unter der Beobachtungsan-
leitung des theologisch iibernommenen Religionsbegriffs. Er leistet damit den
Versuch, eine Metabeobachtung von Religion, genauer: des «religiosen Men-
schen» bzw. der «religiosen Méglichkeit» dieses Menschen und des Menschen
tiberhaupt anzustreben.' Dabei ist bei Barth dieses sub specie religionis immer
schon als sub specie dei verstanden, ohne dabei — wie vielleicht einige fehlgeleitete
homo religiosi denken wurden — diese Position auch wirklich einnehmen zu kén-
nen. Anders gesagt: Barth versucht sich an einer Paradoxie, die Gott als Ein-
heitsformel dieser Paradoxie konzipiert, an der der Mensch immer scheitern
muss. Dieser Versuch fithrt zwangsliufig zu einer ambivalenten bis paradoxen
Verwendung des Religionsbegriffs, die es aus religionswissenschaftlicher Sicht
zu beobachten gilt. Diese paradoxe Verwendung des Religionsbegriffs ergibt
sich aber erst aus seiner Verwendung in einer spezifischen religiosen Sprachwelt.
Religiése Sprache ist nicht darauf angewiesen, sich in und mit dem Begriff
Religion zu artikulieren bzw. in dem Begriffsmedium Religion zu kommunizie-
ren. Als religiose Sprache ist sie jedoch durch zu benennende Charakteristika
religioser Kommunikation bestimmt, wenn sie aus religionswissenschaftlicher
Sicht beobachtet wird.

Die gegenwartsbezogene Setzung religiéser Sprache scheint das eigentliche
Anliegen Barths zu sein. Die Durchformulierung einer zeitgemissen religiosen
Sprache mit existentiellem Zugriff auf die christliche Botschaft und damit der
bereits vorgegebenen christlichen Sprache (zum Beispiel eines Paulus) kann als
eigentliche Intention des Barth’schen Kommentars bezeichnet werden. Damit
aber musste er sich auch in dem bestehenden Religionsdiskurs der Theologie
seiner Zeit verorten und sich zu ihm verhalten. Er musste also einen eigenen
Religionsbegriff entwerfen und diesen in Anschluss und Abgrenzung an be-

1 Vgl Barths Ausfiihrungen zur «religiosen Menschenmdglichkeits in K. Barth: Der Rémer-
brief, (Zweite Fassung 1922), hg.v. C. van der Kooi und K. Tolstaja, Zuirich 2010, 316-323.



286 Jurgen Mohn

stehende Religionsbegriffe situieren. Die damalige religiose Sprache christli-
cher Theologie drohte unter dem Zwang zur Wissenschaftlichkeit und in einer
zudem als Kirisis beschriebenen Zeit ihre Ernsthaftigkeit und Andersartigkeit
zu verlieren. Hierauf scheint Barth zeitgendssisch reagieren und die christli-
che Sprache erneuern zu wollen, indem er sie zuspitzt und ins Extrem ihrer
Aussagemoglichkeiten treibt. Er fiigt sich damit in die Bedingungen religitser
Kommunikation, das eigene theologische Programm anschlussfahig zu halten
und es zugleich provokativ-irritierend neu auszuformulieren.

In religiosen Sprachspielen missen sich einerseits die formalen Charak-
teristika religioser Kommunikation finden lassen, andererseits miissen sie
notwendigerweise an vorgingig bestehende inhaltliche Programmatiken an-
schliessen konnen. Religise Sprache setzt also etwas voraus, das sie immer
wieder reformulieren, wiederholen, differenzieren, verstetigen und zugleich
erneuern muss. Barth schliesst insofern an die Sprache des Paulus an und
reformuliert und erneuert zugleich die Differenzen bzw. Unterscheidungen
und Gegensetzungen, die das christlich-theologische Sprachprogramm aus-
zeichnen und seine prozessuale Identitat garantieren, nimlich die spezifisch-
programmatischen Unterscheidungen zwischen Gott und Mensch, zwischen
Schopfer und Schépfung, zwischen Geist und Fleisch, zwischen Gnade und
Siinde. Zugleich stellt Barth diese Unterscheidungen unter die Einheitsfor-
mel von Jesus Christus als des neuen Menschen. In diesem Sinne beginnt
auch das 7. Kapitel mit Differenzsetzung und endet in der genannten <t-
lI6sendeny Einheitsformulierung. Aus diesem religiésen Sprachprogramm
ergibt sich auch die Beobachtung der Welt und der Kultur, also auch der
Wissenschaft und der Theologie und damit auch die Beobachtung des Stand-
punktes, aus dem heraus die Religionswissenschaft Barth kommentiert: Wis-
senschaft, Religion und erst recht Religionswissenschaft sind dabei immer
schon in die scharfe Beobachtungssprache Barths hineingestellt und der
Barth’schen Kritik unterworfen. Damit wiederholt sich aber in der folgen-
den — ganz anders akzentuierten — Metabeobachtung der Beobachterpositi-
on Barths durch einen religionswissenschaftlichen Beobachterstandpunkt,
also durch Religionswissenschaft, wiederum eine Paradoxie: Die Barth’sche
Verwendung von Religion wird aus einer Sicht gelesen, die dem Selbstver-
stindnis Barths in seiner Verwendung des Religionsbegriffs zuwiderlduft.
Das ergibt sich allein schon aus der nicht-religiésen Sicht auf Religion in der
Religionswissenschaft.



Religion oder Religion? 287

Das Interessante dabei — und das charakterisiert die strukturelle Wieder-
holung der Beobachterposition Barths in der religionswissenschaftlichen Be-
obachtersprache — besteht darin, dass Barth Religion gegen Religion setzt und
die Religionswissenschaft ebenso, nimlichen ihren Beobachterbegriff von
Religion gegen Barths religiése Beobachtersprache, die den Religionsbegriff
anders einsetzt. Barth versucht den Religionsbegriff an den Punkt zu treiben,
wo er zur Aufhebung der Religion als Religion durch Religion fihrt. Die Religions-
wissenschaft beobachtet entgegen den Barth’schen Verlautbarungen die Kom-
munikation von Barth als eine religios verbleibende, auch wenn er genau diese
Kommunikation als einer im nur Religiésen verbleibenden durchbrechen will.
Anders und in Anlehnung an die hier vorausgesetzte religionstheoretische Be-
obachtersprache Niklas Luhmanns formuliert: Barth bietet ein Programm der
Transzendenz-Immanenz-Codierung, das sich, gerade weil es die Kritik an der
areligiosen Moglichkeit des Menschen» (Barth) als partielle Religionskritik be-
treibt, selbst wiederum und so notwendig wie unvermeidlich in der Codierung
bewegt, die aus religionstheoretischer Perspektive der Religionswissenschaft
die religiose Kommunikation in der funktional ausdifferenzierten Gesellschaft
kennzeichnet.? Luhmann bestimmt den «religionsspezifischen Code» als Unter-
scheidung von Immanenz und Transzendenz und bestimmt eine Kommunika-
tion immer dann als religiés, «wenn sie Immanentes unter dem Gesichtspunkt
der Transzendenz betrachtet. Dabei steht Immanenz fir den positiven Wert,
fir den Wert, der AnschluBfahigkeit fiir psychische und kommunikative Ope-
rationen bereitstellt, und Transzendenz fir den negativen Wert, von dem aus
das, was geschieht, als kontingent gesehen werden kann. [...] Immanenz ist der
Designationswert und Transzendenz ist der Reflexionswert des Codes. [...] In
der Einheit des Codes setzen beide Werte einander wechselseitig voraus. Erst
von der Transzendenz aus gesehen erhilt das Geschehen in dieser Welt einen
religiésen Sinn. Aber Sinngebung ist dann auch die spezifische Funktion der
Transzendenz.»’ Vor dem Hintergrund dieser kommunikativen Religionstheo-
rie erscheint der Versuch Barths, die Immanenz-Seite als Religion bzw. religiése
Moglichkeit zu kennzeichnen und radikal kontingent von der Transzendenz-
Seite zu unterscheiden, als der paradoxe Versuch, die Unbeobachtbarkeit der

2 Zur Theorie der Codierung religiéser Kommunikation vgl. N. Luhmann: Die Religion der
Gesellschaft, Frankfurt am Main 2000, 53-114.
3 Ebd,77.



288 Jurgen Mohn

Transzendenz reflexiv zu behaupten und in einem Zuge mit der Operation
der Beobachtung des Unbeobachtbaren zugleich zu negieren. Der darin zum
Ausdruck kommenden Paradoxie religioser Kommunikation ist gerade in der
theologischen Kritik an religioser Kommunikation nicht zu entgehen. Daber
ergibt sich die These: Aus religionswissenschaftlicher Sicht verbleibt Barths Dialektik der
Religion in Religion verfangen und vermag als Sprache nicht iiber die Grundbedingungen
religidser Kommunikation hinansgugelangen. Die Unbeobachtbarkeit des transgendenten
Gottes gu postulieren, ist bereits der 1ersuch, Unbeobachtbarkeit zu beobachten, also Gott
trotg der Kritik an der Unangemessenbeit religidser Sprache religids 3u kommunigieren.

Ein Einwand hierzu wire: Barth sei doch in erster Linie Religionskritiker.
So sei doch bekannt oder wird zumindest kolportiert, dass Barths Position als
Theologe nicht die eines Apologeten der christlichen Religion sei, sondern ge-
rade die menschlichen Angelegenheiten namens Religionem hinter sich lassen
wolle, weil eben christliche Theologie nach Paulus genau diese religionsbefreite
oder religionslose Position anvisiere. Inwiefern und inwieweit deckt sich das
mit dem religionswissenschaftlich zu kommentierenden 7. Kapitel?

Daher ein erster Einwand: Ist die Sprache Barths tiberhaupt Thedogie oder
wire sie als eine solche menschliche Anmassung nicht in seinem eigenen Ver-
stindnis ein Frevel? Auf diesen theologischen Einwand kann im Folgenden
nicht niher eingegangen werden. Ein gweiter Einwand: Braucht Barth, wie das
7. Kapitel in seiner Argumentation oder seiner sprachlichen Kreisbewegung
zeigt, nicht gerade und insbesondere Religion und spricht er nicht selbst von
der Religion des Paulus in positiver Abhebung zur Religion beispielsweise ei-
nes Schleiermachers? Also anerkennt er doch die unhintergehbare Doppelbo-
digkeit der eigenen Religion? Ein dritter Einwand — und da kommen wir auf
die erste Ambivalenz bzw. Paradoxie seiner theologisierenden Sprachfithrung
nach Schleiermachers Apologie der Religion zu sprechen — : Barth muss seine
Position der Beobachtung von Religion gezwungenermassen religions- oder
gesetzesgemdss zurlickvermitteln an den religions- und gesetzesgebundenen
Menschen, fiir den der christliche Gott, die christliche Botschaft als Religions-
losigkeit und als Freiheit von Religion zu vermitteln ist.

Die Religionswissenschaft hingegen muss Barths religidse Kommunikation (and
als das ist sein Text in einer funktional ausdifferenzierten Gesellschaft zu be-
zeichnen) gegen Barths Intention und doch auch im Sinne seines eigenen Re-
ligionsverstindnisses als sprachliche Religionssetzung interpretieren, namlich
als einen religi6s intendierten Diskurs tiber Religion eines religiosen Spezialis-



Religion oder Religion? 289

ten einer Mainstreamreligion der europiischen Religionsmoderne, der seinen
Kommunikationsvorschlag gegen ein falsches Religionsverstindnis nur untet
Setzung eines richtigen Religionsverstindnisses zu kommunizieren vermag,
Entgegen einer kursierenden, aber einseitigen Interpretation Barths als eines
Erneuerers der Religionskritik nach Marx und Feuerbach, scheint in einer reli-
gionswissenschaftlichen Perspektive Barth als prominenter Vertreter religiéser
Kommunikation im Medium der Verwendung des Religionsbegriffs nicht nur
ihr Kritiker zu sein, sondern auch Dialektiker und Vertreter von Religion —
eben einer anderen Religion als derjenigen, der er ihre menschenmoglichen
Grenzen aufzeigen will. Allerdings: die Argumentation gegen Religion als Kiri-
tik an Religion zur Abgrenzung richtiger Religion verortet sich als religiose
Kommunikation selbst im Medium des Religionsbegriffs; sie wird zu einem re-
ligiosen Religionsdiskurs. Barth tritt sozusagen im Begriffsmedium der Religi-
on in ein selbstkritisches Religionsverhaltnis ein, das der Religion nicht nur ihre
Grenze setzt, sondern eben auch ihre theologische Notwendigkeit aufweist.
Seine Sprache ist eine der Grenzziehungen, sie stellt gegeniiber und vertieft
oder verschirft die Differenzen. Aber trotz dieser radikalen Differenzsprache
bleibt sie zugleich ambivalent und paradox, versucht die Radikalitit der Diffe-
renz in Sprache, die immer weltliche und damit auch religiése Sprache ist und
bleibt, auszudriicken. Religise Kommunikation dient bei Barth — so die reli-
glonswissenschaftliche Interpretation — der Aufhebung der Kommunikation
durch Kommunikation, Aufhebung des Religiosen der Kommunikation durch
eben dieses Religiése hindurch. Und genau dadurch findet er den notwendigen
Anschluss an den theologischen Religionsdiskurs seiner Zeit.

Mit anderen Worten, um die bereits genannte Religionstheorie als Beschrei-
bungssprache der Rekonstruktion von Barths Anliegen auszuweisen: Barths
kommunikativer Anschluss seines Romerbrief-Kommentars an den zu seiner
Zeit kursierenden Religionsdiskurs ist im Sinne Luhmanns Paradoxieentfal-
tung®. Um das zu zeigen und um damit Barth in die Religionsgeschichte seiner
Zeit im Sinne seiner Teilnahme am religiésen, nicht wissenschaftlichen Religi-
onsdialog zu verorten, kann von der Bestimmung religiéser Kommunikation
als differenzlogischer Entfaltung semantischer Paradoxien im Sinne Luhmanns
ausgegangen werden. Kann dies am Kommentartext Barths gezeigt werden,
dann ist unter dieser Voraussetzung die Religionsgeschichte selbst Paradoxie-

4 Ebd, 55f.



290 Jirgen Mohn

entfaltung und die Kommunikation Barths mit den paulinischen Texten als
eine solche anschlussstiftende Paradoxieentfaltung unter Bedingungen moder-
ner Religionskommunikation zu beobachten und religionswissenschaftlich zu
interpretieren. Die folgende Meta-Beobachtung muss also der Barth’schen Me-
ta-Beobachtung von Religion entgegentreten und sie als religiose Kommuni-
kation zugleich rekonstruieren. Im Folgenden wird unter dieser Voraussetzung
Barths Vorgehen rekonstruiert: es wird die Differenzen setzende semantische
Konstruktionslogik allein im 7. Kapitel beobachtet, auf das sich der Aufsatz
beschrinken muss. Es geht zudem darum, seinen Kommentar als einen theo-
logischen Sprachversuch zu interpretieren, der bestrebt ist, die traditionell
christlich und theologisch formierte und festgefahrene Religionssprache tiber
sich selbst hinauszutreiben in einen letztlich sprachlosen Raum hinein. Damit
betreibt er in seiner religiosen Kommunikation Theologiekritik und Theologie-
erneuerung als Sprachbewegung an die dem Menschlichen gesetzten Grenzen.
Aus diesem Grund kann von der religiisen Sprache Barths gesprochen werden,
indem sein Kommentar ausfiihrlich selbst zu Wort kommt, um zu zeigen, wie
er im Raum religioser Kommunikation seine eigenen notwendig zu setzen-
den Unterscheidungen immer wieder in Frage stellt und dabei seine sprachlich
gesetzten und intertextuell an Paulus’ Rémerbrief riickgebundenen Grund-
unterscheidungen aufrecht erhilt. Damit bleibt er dem, was er autheben will,
verhaftet: dem religiosen Kommunikationsraum.

2. Religion oder Religion? Der Gang von Barths religidser Sprachbewegung
Barth entfaltet diesen soeben thesenartig charakterisierten Religionsdiskurs im
7. Kapitel iiber «Die Freiheit» und interpretiert Kapitel 7,1-6 unter dem Stich-
wort der «Grenze» von Religion, dann die Kapitel 7,7-13 als «Sinn der Religi-
oy und letztlich 7,14-25 als «Witklichkeit der Religion».” Barth geht in einem
umgekehrten Dreischritt vor und setzt zuerst die Gegenthese. Von dieser An-
tithese bzw. thetischen Setzung einer Gegenthese (also der letztlich — géttlich
beobachteten — Unmoglichkeit einer Moglichkeit von Religion) iiber die erst
an zweiter Stelle gesetzte These (vom Sinn der Religion) in die Synthese der
Wirklichkeit von Religion, in der die beiden ersten aufgehoben sind. Erst die
Synthese vereint die Antithese der Unmdglichkeit der Religion als Negation

5  Barth: Romerbrief (Anm. 1), 316-371. Die folgenden Zitate im Text beziehen sich auf
diese Ausgabe.



Religion oder Religion? 251

ihrer begrenzten Moglichkeit mit der Sinnthese der Religion in einer Wirklich-
keits-Konstruktion von Religion. Die Wirklichkeit charakterisiert den Raum
der Paradoxie von Religion selbst als Einheit der Differenz von Unméglichkeit
und Sinn der Religion. Barth setzt somit Differenzen im Diskurs-Raum der
Religion, so dass er auch Religionen positiv und negativ ausdifferenzieren, also
unterscheiden kann. In diesem Bereich kann seine eigene Sprache, ankniipfend
an religiose Sprache und sich von dieser zugleich absetzend, sich so verorten,
dass er religiose Sprachen an ihre Grenzen verweist und seine eigene religiose
Sprache tiber diese Grenzen hinaus ins Jenseits einer metasprachlichen Sprach-
moglichkeit zu treiben versucht. Diese Sprachparadoxie spiegelt sich auch in
der Verwendung bzw. dem sprachlichen Einsatz des Religionsbegriffs im Kon-
text seiner christlich-religiésen Sprachwelt wider. Fir die Entparadoxierungs-
versuche stehen dann die genuin christlich religiosen Worte: Freiheit, Gott,
Gnade usw.

Das eigene Sprachprofil gewinnt er also aus einer Abgrenzung im Raum
von menschlichen Sprachmoéglichkeiten, fir die Religionen stehen und die er
hinter sich zu lassen versucht — so dass Barth quasi ex negative seine eigene Spra-
che aufbaut, ohne diese im Positiven zu halten. Wir werden dementsprechend
sehen: Antwort-Religionen lehnt er ab, eine Frage-Religion ist die seine, die
den Menschen vor seine letzte Grenze stellt und ihn in den existentiellen Ab-
grund seiner conditio schauen lisst. Dieser dialektisch-sprachkonstruktive Auf-
bau des Religionskonzepts als eines christlichen soll in Barths eigener Sprache
nachgezeichnet werden, um dabei aufzuzeigen, wie genau der Religionsbegriff
aufgebaut, abgegrenzt und damit zum Medium bzw. Begriffsinstrument des
Barth’schen christlich-religiésen Sprachanliegens erhoben wird.

2.1. Grenze der Religion
Barth skizziert zu Beginn des Kapitels den Ausgangspunkt seiner notwendi-
gen «Auseinandersetzung mit der tatsichlich letzten, der religiosen Menschen-
moglichkeit.» (317) Die Religionsproblematik wird eingefiihrt in dem Kapitel
tber die «Freiheit» als einer «grundsitzlichen» (317), nicht wie bislang eher
«historischer» Feststellung der Problematik. Diese Auseinandersetzung mit
«Religion» witrd und will er filhren vor dem Hintergrund des Entweder/Oder
einer letzten «unmdoglichen Méglichkeit» (316), eines — wenn man so will —
theologischen Existentialismus: «ich selbst, mein unanschauliches existentielles
Ich, ich, der ich in Gott bin» ist der Horer der «Christusbotschaft», der in der



292 Jurgen Mohn

«Begnadigungy sich vollziehenden «unanschaulichen unerhérten Freiheit Got-
tes» (316). Die Differenz Mensch/Gott, zwischen Menschenméglichkeit (also
Religion) und Gottesmoglichkeit (also Gnade und Gehorsam) wird als grund-
legende und alles weitere grundierende Differenz sprachlich aufgebaut und in
dem Kommentar, der sich aus der Autoritit des paulinischen Textes und seiner
Sprache speist, eingeschrieben.

Als was wird nun Religion eingefiihrt in einem Kommentar zu einem grie-
chischen Text, der Religion als Begriff nicht kennt? Als Gesetz zunichst. Das
Gesetz zu kennen bedeute, die religiose Mglichkeit zu kennen: sowohl bei
Paulus wie bei den rémischen Christen. Damit wird der antike Text mit dem
modernen Diskurs tiber Religion verkniipft. Religion ist zunachst eine «Mdg-
lichkeits, eine Moglichkeit des Menschen, nicht Gottes, und ist daher eine «be-
grengte Moglichkeit» (319). Sie sei die «sz7e» Moglichkeit und stehe der Freiheit
Gottes «gegentibers. Und sie stehe unter dem Zeichen des Gesetzes. Irgendwie
mache «jedermann» Gebrauch von dieser Moglichkeit namens Religion. Reli-
gion ist also ein Gegenbegriff zu Gott und grenzt an ihn, — ein Grenzbegriff,
der historisch dem menschlichen Gebrauch unterliegt. Religion kommt in der
Geschichte also im Plural vor und ist ein Instrument des Menschen zur Adora-
tion auf einem «Jahrmarkt der Religionen»:

«Ein bald dichterer, bald dinnerer Rauchschleier von Religion liegt iber allem
menschlichen Geschehen. So gewiss der unbekannte Gott der Gott der Juden und
der Heiden ist. So gewiss die unvermeidliche Erinnerung des Menschen an seine ver-
lorene Unmittelbarkeit zu Gott immer auch seelisch-geschichtliches Ereignis wird.
So gewiss die unanschauliche, nicht-gegebene Einheit des Menschen mit Gott immer
und tberall in den Gegebenheiten der Ehrfurcht, der Liebe, der Begeisterung des
Menschen gegeniiber dem, was tiber ihm ist, ihre — Negative hinterldsst. So gewiss
auch Gnade nicht ohne Gnadenerlebnis, nicht ohne um dieses Erlebnis sich kristalli-
sierende Religion, Moral, Kirchlichkeit und Dogmatik ist. Wir «hdreny», wir «glauben,
wir gehorchen, wir bekennen, wir beten, wir reden und schreiben, hier mehr positiv,
dort mehr negativ (und beides nicht ohne Leidenschaftl), wir heilen und sind dies
und das, wir haben einen mehr oder weniger bestimmten Standplatz auf dem Jaht-
markt der Religionen, Weltanschauungen und Sittlichkeiten.» (317)

Religion ist bereits in Jahrmarktsreligionen plural verfasst, seelisch und ge-
schichtlich, also Objekt der Religionspsychologie und der Religionsgeschichte.
Aber — und hier kommt der notwendige Sinn, also die positive These der Reli-
gion bereits ins Spiel: Religion ist auch die Etlebnis-Seite der Gnade. Jede Form
der Verhiltnisbestimmung zu einem Géttlichen, Jenseitigen (und damit auch



Religion oder Religion? 293

der christlichen Gnade) hat eine religics zu nennende «Erlebnis»-Seite. Diese
Religionsseite hat eine gewisse, eben im radikalen Sinne (begrenzter Notwen-
digkeit, weil der Mensch auch dann, wenn sie letztlich «&ezn Standpunk®» ist, die
«Erde berithrt und «n der Welt» lebt. Religion als menschlich und begrenzt
verbleibt also im Bereich det «Humanitit». In diesem Bereich ist sie begrenzt
und damit ein Differenzbegriff zum eigentlich positiven Thema dieses Kapi-
tels: ndmlich zur Freiheit als das «Begrenzende» einer «hohere[n] Ordnungy:

«Wir kénnen uns klar machen, dass die Freiheit, in der wir begnadigt sind, genau
jenseits der in der Religion kulminierenden Humanitit stattfindet, nicht als weitere
Moglichkeit also, sondern als die Unmdglichkeit, die nur in Gott Moglichkeit ist, aber
eben darum dann auch unberiihrt und unbeeintrichtigt von der Zweideutigkeit gera-
de jener letzten menschlichen Méglichkeit.» (318)

Diese religiose Moglichkeit ist bereits ein paradoxer Hinweis auf das sie Be-
grenzende, auf die «menschliche Negativitity gegeniiber der «Positivitidt Got-
tes» bzw. der «Realitit des Gottlichen». Religion ist die diesseitige Moglichkeit
des Dualismus von Diesseits und Jenseits. Aus der Grenze heraus und von
dieser her bestimmt Barth die Religion als ein Leben unter «Herrschaft des
Gesetzes». (319) Und diese Herrschaft ist als Religion die dusserste Grenze des
«Menschenméglichen» (319). Das Leben unter dem Gesetz definiert sozusagen
die «religiose Problematik» des Menschen, der seine existentielle Moglichkeit
in Gott erst jenseits dieser Problematik in der Gnade erfihrt, wo die religicse
Méglichkeit des Menschen Gott geopfert wird: «auf Golgathax». Religion, so
die wesentliche Grenzziehung in der Gnade Gottes, ist eben keine Moglichkeit
Gottes, keine gottliche Mdglichkeit, sie ist ein «Verhalten des Menscheny, in
dem er gerade nicht vor Gott steht. Nur das «Leben im Fleische» stehe in der
Problematik der Religion. Barth formuliert diese Differenz als Grenzziehung
in unterschiedlichen Gegentiberstellungen aus, wobei die Bewegung, die nicht
kontinuierlich, sondern prinzipiell in Ubernahme des Vokabulars von Paulus
beschrieben wird, wesentlich ist: von der Gefangenschaft im Reich des Ge-
setzes stirbt (der neue Mensch) ab zum Knecht im neuen Sinn des Geistes.
Geist witd dem Buchstaben gegenuibergestellt, die Gefangenschaft im Gesetz
wird der Freiheit im Geist gegeniibergestellt; prinzipiell die Menschenmdoglich-
keit, also Religion, wird der Gottesmoglichkeit gegeniibergestellt, die Stinde
der Gnade: die Todes-Zugewandtheit als Gott-Abgewandtheit, Siindenleiden-
schaft, Sterblichkeit, Zeitlichkeit werden prinzipiell der Auferstehung und der
Ewigkeit gegentibergestellt.



294 Jurgen Mohn

Wichtig scheint fiir Barth in diesem ersten Teil iiber die Grenge der Religion
die Diesseitigkeit als die conditio humana aus dieser Begrenztheit heraus zu cha-
rakterisieren: »Energie der Stindenleidenschaft» (324) ist das Hauptstichwort,
das das Gesetz als Zeit der Siinde, als Krisis vom Leben zum Tod, dessen
Ablauf durch das Gesetz geradezu befordert werde, als «Gizpfe/ der Humani-
tit» (324) charakterisiert. In diesem Ablauf spiele nun die religiose Moglich-
keit ihre Rolle, weil gerade durch sie erst die «Stindenleidenschaften» in Kraft
gesetzt werden. Anders gesagt: in der Religion erst, in dem Gesetz, wird der
Mensch zum Sunder. Denn Religion, als «Moglichkeit der Moglichkeiteny, also
als hchste Moglichkeit des Menschen gerade im Allermenschlichsten verblei-
bend, wird die Anmassung, zu sein wie Gott («Ertis sccut Dens») zur Triebfeder
des «menschlichen Pathosy; in der Religion werde die Anmassung zum Erleb-
nis und Ereignis, was sich als Leidenschaft des Endlichen im «Pathos der Un-
endlichkeit» krone und verkldre (325). In einem so zu charakterisierenden «re-
ligisen Bewusstsein» wird nun nicht nur die Intentionalitit des Menschen als
religiéses Verhalten anschaulich, sondern dient auch als «erprobtes Mittel zur
Aufrechterhaltung wiinschenswertester Illusionen der Energie des existentiell
gottlosen Menschen» (325). Gerade diese religiose Moglichkeit des Menschen
kann sich, weil im Humanen verbleibend, in das Gegenteil gottlicher Moglich-
keit als illusiondre Moglichkeit des Gottseins und damit als Stinde erweisen.
Und hier formuliert Barth konsequenterweise eine harsche Kritik an der religi-
6sen Moglichkeit aus der geradezu sich die «Griberfelder» in der «Geschichte
der christlichen Apologetik, Dogmatik, Ethik oder Soziallehre» erweisen. An
dieser Stelle, so in der Verlingerung und Zuspitzung der Feuerbach’schen Re-
ligionskritik, miisse «die Grenze der Religion klar werden». Hiergegen kontras-
tiert Barth den Begriff der Gnade, der eben «jenseits der letzten, der religiGsen
Menschenmoglichkeit» stehe, wo es eben nicht um die menschliche, sondern
um die «Freiheit Gottes» (326) gehe.®

Es gehe um die Losung von dem religiés Menschlichen als das, was «an
uns selbst» immer anschaulich wird — also um Lésung von der Religion. Es
ist die Bewegung hin zu einem Trotzdem, zu einem Unmdglichen, das die re-
ligiose Moglichkeit als erledigt zurticklasst, hin auf eine «Wahrheit jenseits der

6 So schreibt Barth: Romerbrief (Anm. 1), 326: «im Lichte des ewigen Augenblicks der Er-
kenntnis, der Auferstehung, Gottes, in welchem dieser Himmel sich spaltet [vgl. Mt. 3,16
par.], um den Blick freizugeben auf das, was nicht der Mensch, sondern Gott im Menschen
will, denkt und tut.»



Religion oder Religion? 295

Grenze» (327), die jedoch nicht tberschritten werden konne. So kann er die
Paradoxie in dem Satz aufheben, wo von der anderen Seite der Grenze die
Grenze zum Menschen durchbrochen werde: «Nicht wir sagen es: Christus ist
des Gesetzes Ende, die Grenze der Religion». Aus dieser Position, die keine
Position mehr sein kann, weil sie ausserhalb des Menschlichen stehen miisste,
formuliert und autorisiert Barth seine paradoxe Kennzeichnung des Menschen
und der Rolle, die die Religion als Grenzanniherung spielt: Die Menschen als
die Gefangenen und doch Freie, als Blinde und doch Sehende, als Sterbende,
die doch leben. So wird Religion zu einer «Todeslinie», die die Menschenmdg-
lichkeit (also auch als Religionsméglichkeit) von der Gottesméglichkeit trennt.
Seine Menschlichkeit halte den Menschen zwar gefangen, auf deren Boden
jedoch als detzte Moglichkeit» die Religion erwachse.

Barth formuliert den Gedanken der Grenze also als einen radikalen Bruch,
aber auch als einen moglichen Verweis iiber die Grenze hinaus. Er reformu-
liert gleichsam das Christentum als eine paradoxe Religion, die die Grenze als
Maoglichkeit braucht, weil es die letzte Moéglichkeit im Bereich des Mensch-
seins ist, aber zugleich schon der Hinweis auf eine andere nicht-menschliche
Moglichkeit, die er als Freiheit Gottes in die Sprache seiner Religion anspricht.
Von daher kann Barths letztes Wort nicht das einer Pauschalkritik an der Ver-
anstaltung des Menschen namens Religion sein, sondern muss seinerseits die
Religion als Moglichkeit instrumentalisieren, um uber diese hinaus zu weisen
auf die «siegreiche Freiheit Gotfes». Es tritt also eine Differenz notwendig in
den Begriff der Religion ein. Barth braucht die Religion, um Ankniipfung der
Gottesmoglichkeit in der Mdglichkeit des Menschen zu schaffen und zu kom-
munizieren. Die alte Religion ist schon der Verweis auf das Neue, also selbst
schon im Keim — richtig verstanden — die neue Religion, die dann aber nicht
mehr Religion sein kann oder darf. Sie muss neu anfangen und zwar «jenseits
der Grenze aller alten und neuen religiosen Menschenmoglichkeiten». Und
das bedeutet: Religion muss von Gott her und nicht vom Menschen her neu
anfangen. Die negative Begrenztheit der Religion alten Typs hat ihre positive
Seite im Kommenden des Textes und der Zeit der Religion nach der Religion:
im Geist (329). So stellt sich nach dieser religionskritischen Einschrinkung
und Begrenzung der Religion im Sinne einer vorweggenommenen Antithese
die Frage nach dem Sinn der Religion, nach der positiven Setzung von Reli-

gion.



296 Jirgen Mohn

2.2. Sinn der Religion

Die von Barth nun zu stellende Frage ist die nach der «Bedeutung der letzten,
héchsten Menschenmoglichkeits, sie liege als «Gesetz» auf der «Schwelle, an
der Wende zweier Welten», und um deren «Wesen» und «6konomische Bedeu-
tung» geht es im folgenden Absatz des 7. Kapitels. Diesseits des Abgrundes,
geschieden vom «begnadeten Menschen» (330), sei der Ort der Religion. Dem
«Unanschaulichen» der «Freiheit Gottes», die den Menschen ergreife, stehe mit
der Religion das detzte Anschauliche» gegentiber, die daher eine «Haltung des
Menscheny, eine «Gegebenheit unter anderen» bleibe. Eine radikale Trennung
und Gegeniiberstellung («messerscharf» schreibt Barth) trenne die «g6ttliche»
von der «etzten menschlichen Méglichkeit» (330). Auch das Gnadenerlebnis,
das allenfalls in der Verlingerung religitsen Erlebens stehe, sei noch véllig
diesseits. Aber hier (also auch in der Religionspsychologie) gebe es zumindest
einen Ankniipfungspunkt, der allerdings nicht mit der Sache verwechselt wer-
den diirfe.

Bei dieser Bestimmung von Religion geht Barth wie selbstverstindlich von
einer Beziehung des Menschen zu Gott aus, bestimmt deren Grund aber nicht
vom Menschen her, sondern negiert den menschlichen Ausgangspunkt (denn
das sei Religion) aus der Beziehung Gottes zu dem Menschen. Damit wird
der relationale Pol umgekehrt und Religion, der der Mensch immerhin nicht
entrinnen konne, der Negation unterworfen. Es ist die Negation der Mog-
lichkeit des Menschen, die aber doch die Frage nach dem Sinn der Religion
er6ffnet. Somit miindet Barths Herangehensweise an Religion nicht in einem
«Ausbruch antireligiéser Polemik», sondern versucht einen «Doppelsinn» her-
auszuarbeiten. «Unmaglichl» (332) seien Alternativen der Religionsbestimmung
wie beispielsweise ein «Naturalismus», eine neue «Unmittelbarkeit» oder eine
in «Uberreligion» miindende Mystik. Solche Versuche scheinen nur radikal zu
sein, denn sie bleiben jenseits der Gnade und diesseits des menschlichen Ge-
setzes. Die nicht hintergehbare Religion zeige vielmehr die «wahre Krisisy, also
wo die menschliche Mdglichkeit «Halt machen und verharren» (333) misse:

«Denn die wahre Kiisis, in der sich die Religion befindet, besteht darin, dass sie vom
Menschen nicht nur nicht abgeschiittelt werden kann, «solange er lebb, sondern auch
nicht abgeschiittelt werden soll, gerade weil sie fiir den Menschen als Menschen (fiir
diesen Menschen!) so bezeichnend ist, gerade weil in ihr die menschlichen Méglich-
keiten begrenzt sind durch die géttliche und weil wir, im Bewusstsein, dass hier Gott
nicht ist, dass wir aber auch keinen Schritt weiter gehen kénnen, bei dieser menschli-



Religion oder Religion? 297

chen Moglichkeit Halt machen und verharren missen, damit uns jenseits der Grenze,
die durch sie bezeichnet ist, Gott begegne.» (333)

Nur durch die Religion vollziehe sich also der «Umschlag von Gottes Nein
zu Gottes Ja» (333) als Authebung der Religion und genau hier findet sie ihren
thetischen Sinn und ihre Notwendigkeit. In der weitergehenden Interpretation
und Ersetzung des paulinischen Gesetzes als Religion in der Sprache Barths
wird die Religion zur hochsten Stufe im Reich der Siinde als «M&glichkeit,
in das «Licht einer durchgreifenden Kirisis» zu treten. Durch die «Kraft» zur
«Erinnerungy an eine «verlorene Unmittelbarkeit» wird die Kirisis, die Stinde als
eigentlich Unanschauliches anschaulich: als «etzter Bewusstseinsinhalt», nach
dessen Sinn Barth nun fragt. Seine Antwort:

«Der Gedanke an ein Numen irgendwelcher Art wirkt aufscheuchend, beunruhigend,
storend auf alle andern Gedanken. Sofern ein Gott ist fiir den Menschen, ist der
Mensch selber mehr oder weniger deutlich und energisch in Frage gestellt. Eine mehr
oder weniger schwer zu Uberbriickende Spalte 6ffnet sich zwischen seinem Sein und
einem diesem entgegengesetzten bedrohlichen Nicht-Sein, zwischen Wirklichkeit und
Wahrheit. Ein mehr oder weniger kriftiger Zweifel erhebt sich, ob das Mégliche nicht
das Unmdgliche, das Seiende nicht das Nichtseinsollende sein kénnte. Etwas von
dieser Krisis ist der Sinn aller Religion, und je stirker diese Krisis sich geltend macht,
desto deutlicher ist es, dass wir es bei dem betreffenden Phinomen tatsidchlich mit
bewusster oder unbewusster Religion zu tun haben.x» (335)

Es ist also die spezifische Relation zwischen Gott und Mensch oder allge-
meiner zwischen Transzendenz und Immanenz, die Barth religionsbegrifflich
voraussetzt und der er zugleich die Funktion zuschreibt, den hier zur Sprache
(und zum Etlebnis) kommenden «Gegensatz» zu schirfen und den Menschen
prinzipiell zu storen, in Frage zu stellen und den Zweifel zur Kirisis zuzuspit-
zen. In diesem «religiGsen Vorgangy allein sehe der Mensch seinen «Sklaven-
aufstand» und seine «UnbotmiBigkeits, «Gott zu einem Ding unter Dingen in
seiner Welt» zu machen (336). Der «Ubermut» der «religiosen Méglichkeit»,
«sich zu Gott zu stellen wie zu seinesgleichen» zeige die Krisis, den Frevel, die
Siinde und evoziere den Einbruch des Gerichts; Religion ist letztlich das End-
glied »einer ganzen «Reihe von Unméglichkeiten»:

«Mit dem Eintreten der hochsten Illusion menschlichen Strebens ist offenbar das
Ilusiondre auch der tiefer liegenden Strebungen aufgedeckt. Als religioser Mensch
stellt sich der Mensch Gott gegeniiber, nun muss er Gott — gegeniiber stehen. Eben
in der Erinnerung seiner Unmittelbarkeit zu Gott wird das Verlorensein dieser Un-



298 Jirgen Mohn

mittelbarkeit Ereignis. Die Krankheit zum Tode bricht aus. Religion wird zum Frage-
zeichen des ganzen humanen Kultursystems. Der Mensch hat als religioser Mensch
Erfahrung. Wovon? Offenbar von seiner unanschaulichen Bestimmtheit durch — die
Siinde.» (336)

Nur durch die Negation der religidsen Unmdoglichkeit deutet sich das «qualifi-
zierende Licht» «g6ttlicher Méglichkeit» an. Anders gesagt: nur in der «Religion»
wird die «Siinde zur anschaulichen Gegebenheit» der menschlichen Existenz:

«Nach der prinzipiellen Bedeutung des religiosen Vorgangs neben den andern Le-
bensvorgingen haben wir gefragt, nach dem Sinn der Religion, und als Erstes gefun-
den, dass in der Religion die Siinde zur anschaulichen Gegebenheit unsrer Existenz
wird, dass in ihr der Sklavenaufstand des Menschen gegen Gott zum anschaulichen
Ausbruch kommt, und bedenken den Sinn der Freiheit Gottes und unsrer Freiheit —
wie sie jenseits dieser Gegebenheit und Anschaulichkeit stattfindet.» (338)

Im Kontext einer Interpretation des biblischen Paradies-Mythos und des Siin-
denfalls verdeutlich Barth durch weitere Gegeniiberstellungen die Grenze, die
in der Religion als Kirisis aufbricht: Als Tod im Leben, als Ewigkeit in der
Zeit werden diese Unterscheidungen zur Negation des Menschen gerade in
dem, was Barth mit Religion als letzter Menschenmoglichkeit bezeichnet, wo
sich im radikalen Nein die Ja-Frage als Gottesfrage tiberhaupt erst ergibt und
gestellt werden kann. Diese Paradoxien zeigen sich im Siindenfall, wenn der
«Sinn der Religion» eben der «Tod» (347) sei; dann werden diese Paradoxien
zu «tragischen Paradoxien» (346), so dass sich in der seelisch-geschichtlichen
Wirklichkeit des Menschen die «Katastrophe» des Menschen Gott gegentiber
erweise, wo der Mensch in den «Kontrast des Relativen zum Absoluten ge-
stiirzt» sei. Hier zeigt sich der Ausgangspunkt der Religion als Antithese, als
Negation, die erst in ihrer Negation der Negation thren Sinn in Barths Sprache
erfihrt und insofern positiv zum Hinweis auf zwei Formen oder Richtungen
von Religion wird: auf die Religion, die sich in Anbetung ergeht, die «nicht vor
Gott zum Schweigen kommo» als des «Menschen Fall» (348) und die Religion, die
den «Abgrund», das «Grauen» und die «<Ddmonen» zeige (347). So kann Barth
in deutlicher Abgrenzung zu Schleiermacher schreiben: «Religion ist alles andre
als Harmonie mit sich selbst oder gar noch mit dem Unendlichen. Hier ist kein
Raum fiir noble Gefiihle und edle Menschlichkeit.» (347) Im Gegenteil, die Re-
ligion musse in ihrer Konsequenz tiber sich hinaustreiben, da nur die Religion
(eben das ist ihr Sinn) die «volle Paradoxie der menschlichen Lebenslage» (351)
dem Menschen auf sich nehmen lehrt.



Religion oder Religion? 299

«Aber — je mehr, je konsequentere Religion, um so tiefer der Todesschatten, der sich
auf den Menschen legt. Wohl begreiflich, dass sich die meisten strduben, an den 4u-
Bersten Rand dieser Moglichkeit zu treten, wo menschlich gesehen, nur noch die Fra-
ge als Frage ibrig bleibt, wo alles, aber auch alles, was weiter zuriickliegt, in das Licht
dieser Frage gertickt wird.» (350)

Hierin zeigt sich Barths Position als die einer Frage-Religion, die jegliche Ant-
wort-Religion ablehnen muss. Denn Religion habe nicht die Funktion, den
Menschen zu erldsen, sondern ihm seine conditio humana als conditio sub specie
religionis zu vergegenwirtigen (vgl. 351/2). Religion hat somit bei Barth die
Funktion zu vergegenwirtigen, dass der Versuch, dieser conditio zu entrinnen,
den Menschen in die Siinde und den Tod verstrickt — und genau das ist fiir
Barth die «Moglichkeit aller menschlichen Méglichkeiten» (352), die Grenze,
an die er kommen muss, wohin er aber ##r durch die Religion hindurch gelangt.

«Das ist der Sinn der Religion, dass sich in der Tatsichlichkeit (7,7b) und Unvermeid-
lichkeit (7,8-11) dieser héchsten Menschenmdglichkeit die Macht der Siinde als die
Macht erweise, die den in sich geschlossenen Ring der Menschlichkeit beherrscht, die
aber selber durch die Freiheit Gottes, Gottes selbst, Gottes allein, begrenzt ist.» (352)

Religion ist also so notwendig als Durchgangspunkt wie die Siinde, um den
Menschen iiberhaupt in seiner Existenz auf die Grenze und tber diese hinaus
zu verweisen. Die Wirklichkeit der Religion ist hier gegeben, um nicht zu sagen:
begriindet, und wird im letzten Schritt seines Sprachgangs an die Grenze zu
Gott und die begrenzte Notwendigkeit der Religion, aber nicht in eine gelin-
gende Synthese iiberfiihrt und aufgehoben, sondern im Widerstreit belassen.
Damit, so ist nun im dritten abschliessenden Rekonstruktionsschritt zu zeigen,
eroffnet sich fir Barth aber auch die Moglichkeit, in dieser Wirklichkeit zwei
Formen von Religion zu unterscheiden und im Sinne der beiden ersten Schritte
in einer paradoxen bzw. dialektischen Spannung zu halten, deren Pole notwen-
dig sind, um kritisch an Religion anzukniipfen und positiv {iber Religion hinaus
zu verweisen. Das erlaubt es Barth im Medium des Religionsbegriffs an Religi-
on anzukniipfen und diese zugleich radikal hinter sich zu lassen.

2.3. Wirklichkeit der Religion
Vom «positivens Sinn der Religion als «Erweis der Macht, mit der die Stinde
die Menschen in dieser Welt beherrscht» (353) geht Barth also in einem letz-
ten Schritt Giber zur Frage nach der ambivalenten Wirklichkeit der Religion, in



300 Jurgen Mohn

der Antithese und These in Spannung und Widerstreit verharren. Die bislang
erarbeitete sprachliche Fassung seines Religionsverstindnisses sei im Theore-
tischen verblieben, schreibt er, insofern sie die Religion als «letzte menschliche
Frage» ausgearbeitet habe. Die «religiose Wirklichkeit» als «Antwort» ist nun der
letzte Aspekt, den Barth aufgreift und in eine kritische Sichtung der gegebenen
Antworten uberfiihrt.

Diese Antworten will Barth nun zur Sprache bringen und verweist damit
direkt auf die seelische und geschichtliche Wirklichkeit, auf die «Religionspsy-
chologie», aber auch auf die Religionsgeschichte und die Religionen, die er nun
als falsche Antworten in seine religiose Sprache der Unterscheidungen einbau-
en und zuordnen und somit auch zurickweisen kann. Genau mit dieser Stra-
tegie nimmt er das Diktat des Religionsdiskurses der Wissenschaft (auch der
Theologie) und des Religionsdialogs, der Religionspluralitit auf. Und hier setzt
auch die Abgrenzung zu Schleiermachers Religionsformel erste deutliche Ak-
zente: Die «Feier» der Religion in der «romantischen Psychologie» kenne nicht
die eigentliche Religion; Schleiermachers «heilige Musik» stehe gegen die «Re-
ligion des Paulus», gegen die «kombattante, schart geladene, nicht-dsthetische,
nicht-rhetorische [...]» Religion. Diese Religion — also Barths eigene — sei nicht
«Krénung und Erfullung wahrer Menschlichkeits, sondern der «offene Punkt
im Kreise der Humanititsy (354), das «Unertrigliche», «Unannehmbare», wo
«die Krankheit des Menschen erkennban werde, wo «nicht die Harmonie, son-
dern die Disharmonie aller Dinge zum Klingen» komme, wo zugleich Kultur
und Unkultur in Frage gestellt werden (354). Um eine harmlos-friedliche Wirk-
lichkeit der Musik und Tempel (so Friedrich Schlegel gegen Schleiermacher
zitierend) gehe es nicht, sondern um die eigentliche ewirkliche> Wirklichkeit des
Menschen, die die Religion aufzeige und dem Menschen auferlege:

«Die Wirklichkeit der Religion ist Kampf und Argernis, Siinde und Tod, Teufel und
Hélle. Sie fithrt den Menschen durchaus nicht heraus aus der Problematik von Schuld
und Schicksal, sondern erst recht in sie hinein. Sie bringt ihm keine Lésung seiner
Lebensfrage, sie macht ihn vielmehr sich selbst zum schlechthin unldsbaren Ritsel.
Sie ist weder seine Erl6sung noch deren Entdeckung, sie ist vielmehr die Entdeckung
seiner Unerlostheit. Sie will weder genossen noch gefeiert, sondern als hartes Joch,
da es nicht abgeworfen werden kann, getragen sein. Religion kann man niemandem
wunschen oder anpreisen oder zur Annahme empfehlen: Sie ist ein Unglick, das mit
fataler Notwendigkeit Giber gewisse Menschen hereinbricht und von ihnen auch auf
andre kommt.» (354-355)



Religion oder Religion? 301

Ein religionspsychologischer Zugang zu «religiéser Erregung und Begeiste-
rungy (356) zeige nicht die wirkliche Dimension des Menschseins, die existen-
tiellen No6te des Ichs. Der Ausgangspunkt sei dagegen die absolute, radikale
und paradoxe Differenz von Gott und Mensch, weswegen fiir Barth Gott und
Mensch nicht zusammengehen, von dort her kénne der Mensch sich nicht
erkennen und verstehen, es sei denn, et sei «naiv» und «anmallend» (357). Und
daher kénne auch die Schleiermacher’sche Formel von «Sinn und Geschmack
tirs Unendliche» nicht ernstlich ins Auge gefasst werden (357). Positive Kon-
zepte der menschlichen Mdéglichkeit lehnt Barth strikt ab, keine «Schlupfwin-
kel der pietistischen Dialektik» oder «eine gewisse milde Abendrote von Be-
schwichtigung, Resignation und Kompromif3» (359) will er zulassen; allein auf
das Ich in der Siinde und nicht in irgendeinem Jenseits verweise die Wirklich-

keit der Religion, die er als reale akzeptiert:

«Von dem Ich, das wirklich jenseits der in mir wohnenden Stinde existierte, redet die
Wirklichkeit der Religion wahtlich nie und nirgends. Sie redet nur von der Zwiespil-
tigkeit, mit der ich bestindig vollbringe, was ich nicht will, und nicht will, was ich
vollbringe. Sie redet nur davon, dass des Menschen Leben nicht im Einklang steht
mit seinem Wissen. Sie redet nur von einer Realitit: von der Realitit der Stinde.» (360)

Hier erweist sich der Romerbrief-Kommentar sozusagen als Barths Reden
ber Religion an die Gebildeten unter ihren Verehrern. Und hieraus ergibt sich
letztlich auch seine Stellung zur Einschitzung der Religion als geschichtlicher
Wirklichkeit: Alle «menschlichen Vollbringungen» in der geschichtlichen Wirk-
lichkeit der Religion, so auch das antike Christentum oder das der Reformato-
ren, seien zum Scheitern verurteilt, es gebe kein Gelingen in der Religion und
damit auch nicht in den Religionen (363), weil das Wollen des Guten nicht mit
dem Guten selbst verwechselt wetden dirfe und das Ich nur Boses tue (364).”
«Ein religicser Mensch sein heil3t ein zerrissener, ein unharmonischer, ein un-
triedlicher Mensch sein. Einig mit sich selbst kénnte nur der sein, in dem die
grof3e Frage seiner Einheit mit Gott noch nicht erwacht ist.» (365) Und so kann
er in Bezug auf Religion formulieren: «Die Wirklichkeit der Religion besteht

7 Denn: «Die Wirklichkeit, auch die Wirklichkeit der Religion kennt nur Einen Menschen,
und der bin Ich, kein anderer. Und dieser Eine wohnt offenbar wollend und nicht-vollbrin-
gend, nicht-wollend und vollbringend in den vier Winden des Sendehauses. Seine Siinde

ist zusammengefasst die Tatsache, von der die Wirklichkeit religiosen Erlebens Kunde
gibt» (Barth: Rémerbrief [Anm. 1], 364-365).



302 Jirgen Mohn

darin, dass gegentiber dem, was ich will und nicht vollbringe, vollbringe und
nicht will, mein Ich, das Subjekt aller dieser Pridikate, zu einer ganz und gar
traglichen Gro3e wird, zu einem X, das nicht leben und nicht sterben kann.»
(365)

Religion ist der Hinweis auf den «ausbrechenden Dualismus»® (368) zwi-
schen Gott und Mensch, Geist und Natur (369), Sein und Sollen (370). Das
Geheimnis, auf das Religion verweist, lasse sich nicht hinter Blumen verber-
gen, sondern ist die «Dynamitpatrone» (369), die hochgehen werde, weswegen
Barth sich nicht zustimmend einfiigen kann in «jene Triumphatorenstimmung,
die an der Wiege dessen stand, was die Wortfihrer des 19. Jahrhunderts Religi-
on zu nennen beliebten» (370). Seine Wirklichkeit der Religion ist jenseits aller
Frommigkeit das «Entsetzen des Menschen vor sich selbst» (370). Erst durch
diese Religion hindurch, die dem Menschen seine Wirklichkeit und seine men-
schenmogliche Moglichkeit drastisch vor Augen fiihrt, kann er in die christliche
Sprache einer Uberwindung der Religion aus religidser Einsicht in die Grenze
des Menschenmd&glichen (und das ist ja gerade die Religion) einmiinden las-
sen: «Jesus Christus aber ist der neue Mensch jenseits des menschenmdglichen
Menschen, jenseits vor allem des frommen Menschen. Er ist die Aufhebung
dieses Menschen in seiner Totalitit.» (370)

In christlicher Sprache endet also die Wirklichkeit der Aneignung von Reli-
gion unter gleichzeitiger Ablehnung jeglicher verharmlosenden Etlebnis- und
Frommigkeitsreligion. Und es ist zugleich Barths in religiéser Programmatik
zum Ausdruck gebrachter und in ihr doch nie einzuholender Ent-Paradoxie-
rungsversuch als «Kontingenzformel»’. Anders formuliert: Paradoxie-Auf-
losung wire das Ende der Religionsgeschichte und auch jeglicher religidsen
Kommunikation. Im Medium religiéser Sprache, die gerade die Differenz
von Gott und Mensch und die Folgeunterscheidungen programmatisch in die

8  Spottisch wendet sich Barth gegen Frommigkeit und insbesondere das «Pathos der Unend-
lichkeit», gegen die «romantisch[e] Freude an der Religion Geistern», die nicht beschworen
werden kénnen, zu rufen: «Denn Religion ist der Gegner, der als treuester Freund verkapp-
te Gegner des Menschen, des Griechen und des Barbaren [vgl. 1,14], die Krisis der Kultur
und der Unkultur. Sie ist der gefihrlichste Gegner, den der Mensch diesseits des Todes
(abgesehen von Gott) hat. Denn sie ist die menschliche Méglichkeit, zu gedenken, dass wir
sterben miissen [vgl. Ps. 90,12], die Méglichkeit Gottes zu gedenken. Sie ist innerhalb der
Welt der Zeit, der Dinge und des Menschen der Ort, wo die Frage: Wer bist denn du? in
unertriglicher Weise zum Ausdruck kommt.» (Barth: Rémerbrief [Anm. 1], 367-368).

9 Vgl. zur Funktion dieser Formel: Luhmann: Religion der Gesellschaft (Anm. 2), 147-186.



Religion oder Religion? 303

Kommunikation einbaut und in dem so formierten Sinn-Medium religios zu
kommunizieren erlaubt, erlaubt sich wiederum Barth, die Jenseitsposition als
Beobachterposition Gottes so anzusetzen, dass sie nur als Frage-Religion ganz
ohne Antworten auskommen muss und dabei doch — das ist die religionswis-
senschaftlich beobachtete Paradoxie — eine kontingente Antwort gibt.

3. Religionswissenschaftliche Metabeobachtung

Barth setzt der Religion eine Grenze, so gewinnt er eine Unterscheidung in
konstruktiver Absicht, die aber nur als religiése Grenze, als religiose Wirklich-
keit dem Menschen kommuniziert werden kann, so bei Paulus und wiederum
meta-vermittelt in Barths eigenem Kommentar zu Paulus. Es geht ihm dabei
nicht um Religion als die eine Seite der Unterscheidung, als die Seite, von der
er selbst auf die andere Seite schaut, sondern nur um das, was er vermittelst
der religiosen Wirklichkeit von der anderen Seite der Unterscheidung zeigen,
andeuten, umkreisen, aufspiren, versprachlichen kann. Hierzu braucht er nicht
die klassische theologische Religionssprache oder die Religionspsychologie der
Romantik, sondern die scharfe Sprache grenzsetzender Dialektik, die zu kei-
nem anschaulichen Ende kommen kann und doch immer wieder mit Worten
wie Gott, Gnade, Freiheit genau auf dieses Unanschauliche und Unbeobacht-
bare verweist. Weil er auf Sprache angewiesen ist und sich die Sprache der
Theologie als eine religiése herausgebildet hat und sie sich auch und gerade
in seiner Zeit religionstheoretisch zu etablieren versucht, muss er sich dieser
Sprache — wie der berithmten Leiter Wittgensteins — bedienen, um sie letztlich
hinter sich zu lassen. Obze sie, ohne Religion und religiose Kommunikation,
wire jedoch fiir ihn und fiir seine Leser der erhaschte Blick auf das Jenseits der
Religion nicht méglich — in all seiner Paradoxie.

Theologie jenseits menschlicher Religionsmdglichkeiten ist das Ziel des
Sprachkonstrukts von Barths Theologie, die als Theologie religiose Sprache
bleiben muss, auch wenn Barth sie als Befreiungsméglichkeit entwirft. Damit
wird Theologie selbst zur Unmoglichkeit, zur Unanschaulichkeit verurteilt.
Barths Religion der Nicht-Religion stellt sich gegen Schleiermachers Neugriindung
der Religion als Religions-Religion'®, die den positiven Relationsbegriff zum auser-

10 Vgl. zu Schleiermacher J. Mohn: «Die toten Schlacken des inneren Feuers». Schleierma-
chers Religionsformel, ihre Rezeption und die Idee einer vergleichenden Religionsfor-
schung, in: R. Barth / U. Barth / C.-D. Osthévener (Hg): Christentum und Judentum,
Berlin 2012, 243-266.



304 Jrgen Mohn

withlten Medium theologischer Reflexion und christlicher Sprache werden liess.
Barth hingegen schreibt gegen die Sprache und ihre positiven Relationsset-
zungen an, er sieht die — zuvor und zumal als religiése — Eflosung konzipierte
christliche Etlésung als Grenzuberschreitung zur Nicht-Religion an. Die durch
Barth formulierte Paradoxie besteht gerade darin, eine Religion der Nicht-Re-
ligion wiederum in religiése Sprache zu ibersetzen. Und zwar in doppelter
Hinsicht: Einerseits, weil er sich der traditionellen Sprache des Christentums
und der Schrift wie auch der bisherigen Theologie bedienen muss, um An-
schluss zu finden. Und anderseits, weil er im Modus religiéser Kommunikation
vorgeht: Barth bedient sich der Codierung von Transzendenz und Immanenz,
der er ein erneuertes und doch altes semantisches Programm einschreibt, um
die fir ihn ibetkommenen und frevelhaften religionssprachlichen Programme
zu tberwinden. Religion wird dann zum Instrument ihrer Selbstiiberwindung
als Hinweis auf den Tod des Menschen wie auf den Tod der Religion, inso-
fern diese im Menschenmoglichen auf ihr eigenes notwendiges Ende ebenso
notwendig vorverweist und damit zum unhintergehbaren Durchgangspunkt
in der Wirklichkeit des Menschen hin zu Gott wird. Das sprachlich zu fassen,
ist eine paradoxe Leistung Barths, mit existentialem Pathos herausgeschrieben,
das ihresgleichen genauso sucht wie die Semantik doch in allen religiosen Pro-
grammen als Paradoxie sprachlich dhnlich zur Entfaltung kommt.

Das Problem dabei bleibt: Wie kommt man in der Sprache iiber die Sprache
hinaus, in der Welt uber die Welt hinaus, im Menschlichen tiber das Mensch-
liche hinaus? Allein diese Aufgabenstellung und ihre Ubernahme ist schon
zugleich die Ubernahme religidser Kommunikationsunterscheidungen. Die-
ses Problem projiziert Barth in die Sprache des Romerbriefs und definiert es
selbst im 7. Kapitel als die religiose Problematik des Menschen. Sein Ziel ist
es jedoch, diese Problematik zu entlarven, ihrer sprachlichen Verkleidungen
zu entledigen und in der religiosen Kommunikation die religiose Kommu-
nikation hinter sich zu lassen. Religion wird dabei zum Sprachzeichen eines
rhetorischen Durchlauferhitzers, durch den eine nichtmenschlich verhaftete,
also nicht sindhafte Gottessprache anvisiert wird, die ins Jenseits religioser
Sprache durchdringen will. Der dadurch anvisierte Beobachterstandpunkt ist
nicht nur durch Unanschaulichkeit gebrandmarkt, sondern auch eine Unmog-
lichkeit in sich, was Barth auch genau zu wissen scheint. Barth versucht dies
auszudriicken in seiner Differenz von Religions-, also Menschenmdéglichkeit
und Gottes-, also Nichtreligionsméglichkeit, wofiir die Chiffren Freiheit und



Religion oder Religion? 305

Gnade stehen. Eine Paradoxie, die die Unméglichkeit in der Moglichkeit des
Religiosen (seiner Wirklichkeit) sowohl ansprechen will, als auch absprechen
will, die ein Hinweis sein will und doch kein Hinweis sein kann, weil das «Ganz
Andere» eben ganz anders bleibt und im Eigenen der Sprache nicht gewonnen
werden kann.

Letztlich ist es der Versuch, einen archimedischen Standpunkt einzuneh-
men, von dem her zwar alle religiésen Standpunkte ausgehebelt werden, der
aber selbst als menschlicher, weil sprachlich nur zu vermittelnder, ein religio-
ser Standpunkt bleibt. Deswegen muss Barths Religionsbegriff auch ambiva-
lent zwischen Religionsunmdglichkeit und Religionsnotwendigkeit changieren.
Barth zelebriert einen Amoklauf gegen Religion, der selbst nichts anderes sein
kann als religiose Selbstzerstorung. Somit kann er sich sprachlich nur in unein-
holbare Paradoxien vetlieren, die seine Sprache genau deswegen immer als eine
religidse Kommunikation ausweisen, die verzweifelt nichts anderes versucht,
als thre eigenen Voraussetzungen u.a. unter dem Begriff Religion einzuholen
und zu iiberholen, die aber genau deswegen, weil sie zum Scheitern wie alle Re-
ligion verurteilt ist, unweigerlich verzweifeln muss. Hierfiir wird der Gebrauch
des Wortes Sinde ins Feld gefihrt, die zur Voraussetzung ihrer selbsterfullen-
den Prophezeiung wie zugleich zur Verzweiflung wird.

Barth selbst zeigt die sprachliche Unmdglichkeit in Religion tiber Religion
hinauskommen zu wollen — eine ganz eigene Art von Hybris, die an sich selbst
nur scheitern und zerschellen kann. So kann iiber eine religionswissenschaftli-
che Rekonstruktion hinausgehend abschliessend gefragt werden: Wire Schwei-
gen nicht angebrachter als auch noch eine religionslose Religions-, Theologie-
und Kirchendogmatik mehrbindig nachzuliefern? Das allerdings sind schon
Zuschreibungen, Zumutungen, Unterstellungen, aber auch Fragen, die der Re-
ligionswissenschaft nicht mehr zustehen, sondern in den Fragezusammenhang
der Unmoglichkeit von Theologie zuriickverwiesen sind.



306 Jirgen Mohn

Abstract

Der Aufsatz nimmt einen religionswissenschaftlichen Beobachterstandpunkt ein und
beobachtet das Religionsverstindnis und die religiose Kommunikation Karl Barths an-
hand des 7. Kapitels seines «Rémerbriefs-Kommentars aus dem Jahr 1922. Es wird
im ersten Teil unter Voraussetzung der Religionstheorie Niklas Luhmanns die The-
se aufgestellt, dass Barths Dialektik der Religion in Religion verfangen bleibt und als
Sprache nicht tiber die Grundbedingungen religioser Kommunikation hinausgehen
kann. Unter dieser Voraussetzung ist die Kommunikation Barths mit den paulinischen
Texten als eine anschlussstiftende Paradoxieentfaltung unter Bedingungen moderner
Religionskommunikation religionswissenschaftlich zu interpretieren. Im ausfiihrlichen
zweiten Teil wird Barths religiose Sprachbewegung im 7. Kapitel rekonstruiert, die von
der «Grenze der Religion» iiber den «Sinn der Religion» zur «Wirklichkeit der Religion»
voranschreitet. Im dritten Teil wird die These im Sinne einer religionswissenschaftli-
chen Metabeobachtung nochmals zusammengefasst.

The essay takes an observer’s point of view from the perspective of the scientific
study of religions. Karl Barth’s understanding of religion and religious communication
is observed on the basis of the 7th chapter of the «Rémerbrief» commentary from
1922. In the first part, under the condition of Niklas Luhmann’s theory of religion,
the thesis is put forward that Barth’s dialectic of religion remains entangled in religion.
Barth’s language does not go beyond the basic conditions of religious communication.
His communication with the Pauline texts is interpreted as a religious unfolding of
paradox. In the detailed second part Barth’s religious movement of language is recon-
structed, which progresses from the «border of religion» via the «meaning of religion»
to the «reality of religion». In the third part, the thesis of the first part is summarized
in the sense of a meta-observation.

Jiirgen Mobn, Basel



	Religion oder Religion? : Religionswissenschaftliche Beobachtungen zum 7. Kapitel von Karl Barths "Der Römerbrief" aus dem Jahr 1922

