
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: Religion oder Religion? : Religionswissenschaftliche Beobachtungen
zum 7. Kapitel von Karl Barths "Der Römerbrief" aus dem Jahr 1922

Autor: Mohn, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion oder Religion?
Religionswissenschaftliche Beobachtungen zum 7. Kapitel von

Karl Barths «Der Römerbrief» aus dem Jahr 1922.

1. "Einleitung aus religionswissenschaftlicher Beobachtungsdistan^

— eine vorweggenommene Zusammenfassung

Diese Einleitung setzt die ausführlichere Barth-Rekonstruktion im zweiten

Teil des Aufsatzes argumentativ als Beleg voraus. Daher muss die erst noch

erfolgende Rekonstruktion thesenartig verkürzt vorangestellt werden und die

Position des kommentierenden Randgangs im zweiten Teil dargelegt werden.

Die aufgestellten Thesen zeigen den eingenommenen Standpunkt und sollen

vorab ohne zureichende Begründung zur Kenntnis gebracht werden. Die Belege

erfolgen mit dem kommentierenden Durchgang durch den Text. Im dritten
kürzeren Teil werden die Thesen zugespitzt nochmals zusammengefasst. Die

religionswissenschaftlichen Beobachtungen zu Barths Text gehen also ähnlich

vor wie Barth selbst in seinem Kommentar zum Römerbrief, wo er in religiöser
christlicher Sprache das ausformuliert, was er zuvor gesetzt hat: die messerscharfe)

Differenz zwischen Gott und dem Menschen im scheiternden Spiel
der menschlichen Möglichkeiten und im existentiellen Ernst sprachlicher
Annäherung.

Die Aufgabe der Religionswissenschaft, das 7. Kapitel des Römerbriefkommentars

von Karl Barth aus ihrem spezifischen Standpunkt heraus zu lesen

und zu kommentieren, läuft auf eine zwangsweise paradoxe Situation hinaus,

die der von Barths eigener Beobachtung der Religion nicht fernsteht, die aber

aus eben der entgegengesetzten — aus Barths Sicht - rein diesseitigen Richtung
herkommend und in ihr verbleibend Barths Römerkommentar meta-kom-

mentiert. Man muss sich also im Folgenden mit einem Standpunktwechsel
anfreunden, der ins Menschliche zurück führt und der die Grenze von Diesseits

und Jenseits nicht anrührt oder gar übersteigen will. Barth hingegen leitet die

gesamte Religionsproblematik aus dieser Grenzziehung und möglichen Trans-

zendierung — von woher und auf welche Weise auch immer — her. Flingegen
sind im folgenden Kommentar zu Barth weder theologische Anmassungen
noch theologische Erläuterungen anvisiert.

Was ist damit gemeint? Barths Kommentar von Rom 7,1-25 greift den

Religionsbegriff prominent auf und stellt ihn in den Mittelpunkt eines sprachli-

ThZ 4/75 (2019) S. 284-306



Religion oder Religion? 285

chen Versuchs, die Freiheit (zwischen Gnade und Geist) im christlichen Sinne

sub specie religionis zu kommentieren. Damit holt Barth den antiken Text in einen

Diskurs hinein, der in seiner Gegenwart seit über 100 Jahren im Medium des

Religionsbegriffs geführt wird. Barth sieht sich also unter dem Diktat eines

Religionsdiskurses, dem sich die Theologie spätestens seit Schleiermacher über
die religionsgeschichtliche Schule und bis hin zu Rudolf Otto längst hingegeben

und verschrieben hat. Barth kommentiert demnach das Kernanliegen
seiner <Theologie> in Bezug auf die Paulus-Stellen unter der Beobachtungsanleitung

des theologisch übernommenen Religionsbegriffs. Er leistet damit den

Versuch, eine Metabeobachtung von Religion, genauer: des «religiösen
Menschen» bzw. der «religiösen Möglichkeit» dieses Menschen und des Menschen

überhaupt anzustreben.1 Dabei ist bei Barth dieses sub specie religionis immer
schon als sub specie dei verstanden, ohne dabei — wie vielleicht einige fehlgeleitete
homo religiosi denken würden - diese Position auch wirklich einnehmen zu können.

Anders gesagt: Barth versucht sich an einer Paradoxic, die Gott als

Einheitsformel dieser Paradoxie konzipiert, an der der Mensch immer scheitern

muss. Dieser Versuch führt zwangsläufig zu einer ambivalenten bis paradoxen

Verwendung des Religionsbegriffs, die es aus religionswissenschaftlicher Sicht

zu beobachten gilt. Diese paradoxe Verwendung des Religionsbegriffs ergibt
sich aber erst aus seiner Verwendung in einer spezifischen religiösen Sprachwelt.

Religiöse Sprache ist nicht darauf angewiesen, sich in und mit dem Begriff
Religion zu artikulieren bzw. in dem Begriffsmedium Religion zu kommunizieren.

Als religiöse Sprache ist sie jedoch durch zu benennende Charakteristika

religiöser Kommunikation bestimmt, wenn sie aus religionswissenschaftlicher
Sicht beobachtet wird.

Die gegenwartsbezogene Setzung religiöser Sprache scheint das eigentliche

Anliegen Barths zu sein. Die Durchformulierung einer zeitgemässen religiösen

Sprache mit existentiellem Zugriff auf die christliche Botschaft und damit der

bereits vorgegebenen christlichen Sprache (zum Beispiel eines Paulus) kann als

eigentliche Intention des Barth'sehen Kommentars bezeichnet werden. Damit
aber musste er sich auch in dem bestehenden Religionsdiskurs der Theologie
seiner Zeit verorten und sich zu ihm verhalten. Er musste also einen eigenen

Religionsbegriff entwerfen und diesen in Anschluss und Abgrenzung an be-

1 Vgl. Barths Ausführungen zur «religiösen Menschenmöglichkeit» in K. Barth: Der Römer¬

brief, (Zweite Fassung 1922), hg.v. C. van der Kooi und K. Tolstaja, Zürich 2010, 316-323.



286 Jürgen Mohn

stehende Religionsbegriffe situieren. Die damalige religiöse Sprache christlicher

Theologie drohte unter dem Zwang 2ur Wissenschaftlichkeit und in einer

zudem als Krisis beschriebenen Zeit ihre Ernsthaftigkeit und Andersartigkeit
zu verlieren. Hierauf scheint Barth zeitgenössisch reagieren und die christliche

Sprache erneuern zu wollen, indem er sie zuspitzt und ins Extrem ihrer

Aussagemöglichkeiten treibt. Er fügt sich damit in die Bedingungen religiöser

Kommunikation, das eigene theologische Programm anschlussfähig zu halten

und es zugleich provokativ-irritierend neu auszuformulieren.

In religiösen Sprachspielen müssen sich einerseits die formalen
Charakteristika religiöser Kommunikation finden lassen, andererseits müssen sie

notwendigerweise an vorgängig bestehende inhaltliche Programmatiken an-
schliessen können. Religiöse Sprache setzt also etwas voraus, das sie immer
wieder reformulieren, wiederholen, differenzieren, verstetigen und zugleich

erneuern muss. Barth schliesst insofern an die Sprache des Paulus an und
reformuliert und erneuert zugleich die Differenzen bzw. Unterscheidungen
und Gegensetzungen, die das christlich-theologische Sprachprogramm
auszeichnen und seine prozessuale Identität garantieren, nämlich die

spezifischprogrammatischen Unterscheidungen zwischen Gott und Mensch, zwischen

Schöpfer und Schöpfung, zwischen Geist und Fleisch, zwischen Gnade und
Sünde. Zugleich stellt Barth diese Unterscheidungen unter die Einheitsformel

von Jesus Christus als des neuen Menschen. In diesem Sinne beginnt
auch das 7. Kapitel mit Differenzsetzung und endet in der genannten
(erlösenden) Einheitsformulierung. Aus diesem religiösen Sprachprogramm

ergibt sich auch die Beobachtung der Welt und der Kultur, also auch der

Wissenschaft und der Theologie und damit auch die Beobachtung des

Standpunktes, aus dem heraus die Religionswissenschaft Barth kommentiert:
Wissenschaft, Religion und erst recht Religionswissenschaft sind dabei immer
schon in die scharfe Beobachtungssprache Barths hineingestellt und der

Barth'sehen Kritik unterworfen. Damit wiederholt sich aber in der folgenden

— ganz anders akzentuierten — Metabeobachtung der Beobachterposition

Barths durch einen religionswissenschaftlichen Beobachterstandpunkt,
also durch Religionswissenschaft, wiederum eine Paradoxic: Die Barth'sche

Verwendung von Religion wird aus einer Sicht gelesen, die dem Selbstverständnis

Barths in seiner Verwendung des Religionsbegriffs zuwiderläuft.
Das ergibt sich allein schon aus der nicht-religiösen Sicht auf Religion in der

Religionswissenschaft.



Religion oder Religion? 287

Das Interessante dabei - und das charakterisiert die strukturelle Wiederholung

der Beobachterposition Barths in der religionswissenschaftlichen
Beobachtersprache - besteht darin, dass Barth Religion gegen Religion setzt und
die Religionswissenschaft ebenso, nämlichen ihren Beobachterbegriff von
Religion gegen Barths religiöse Beobachtersprache, die den Religionsbegriff
anders einsetzt. Barth versucht den Religionsbegriff an den Punkt zu treiben,

wo er zur Außebung der Religion als Religion durch Religion führt. Die
Religionswissenschaft beobachtet entgegen den Barth'sehen Verlautbarungen die

Kommunikation von Barth als eine religiös verbleibende, auch wenn er genau diese

Kommunikation als einer im nur Religiösen verbleibenden durchbrechen will.
Anders und in Anlehnung an die hier vorausgesetzte religionstheoretische
Beobachtersprache Niklas Luhmanns formuliert: Barth bietet ein Programm der

Transzendenz-Immanenz-Codierung, das sich, gerade weil es die Kritik an der

«religiösen Möglichkeit des Menschen» (Barth) als partielle Religionskritik
betreibt, selbst wiederum und so notwendig wie unvermeidlich in der Codierung
bewegt, die aus religionstheoretischer Perspektive der Religionswissenschaft
die religiöse Kommunikation in der funktional ausdifferenzierten Gesellschaft
kennzeichnet.2 Luhmann bestimmt den «religionsspezifischen Code» als

Unterscheidung von Immanenz und Transzendenz und bestimmt eine Kommunikation

immer dann als religiös, «wenn sie Immanentes unter dem Gesichtspunkt
der Transzendenz betrachtet. Dabei steht Immanenz für den positiven Wert,
für den Wert, der Anschlußfähigkeit für psychische und kommunikative
Operationen bereitstellt, und Transzendenz für den negativen Wert, von dem aus

das, was geschieht, als kontingent gesehen werden kann. [...] Immanenz ist der

Designationswert und Transzendenz ist der Reflexionswert des Codes. [...] In
der Einheit des Codes setzen beide Werte einander wechselseitig voraus. Erst
von der Transzendenz aus gesehen erhält das Geschehen in dieser Welt einen

religiösen Sinn. Aber Sinngebung ist dann auch die spezifische Funktion der

Transzendenz.»3 Vor dem Hintergrund dieser kommunikativen Religionstheorie

erscheint der Versuch Barths, die Immanenz-Seite als Religion bzw. religiöse

Möglichkeit zu kennzeichnen und radikal kontingent von der Transzendenz-

Seite zu unterscheiden, als der paradoxe Versuch, die Unbeobachtbarkeit der

2 Zur Theorie der Codierung religiöser Kommunikation vgl. N. Luhmann: Die Religion der

Gesellschaft, Frankfurt am Main 2000, 53-114.
3 Ebd., 77.



288 Jürgen Mohn

Transzendenz reflexiv zu behaupten und in einem Zuge mit der Operation
der Beobachtung des Unbeobachtbaren zugleich zu negieren. Der darin zum
Ausdruck kommenden Paradoxie religiöser Kommunikation ist gerade in der

theologischen Kritik an religiöser Kommunikation nicht zu entgehen. Daher

ergibt sich die These: Aus religionswissenschaftlicher Sicht verbleibt Barths Dialektik der

Religion in Religion verfangen und vermag als Sprache nicht über die Grundbedingungen

religiöser Kommunikation hinauszpigelangen. Die Unbeobachtbarkeit des transzendenten

Gottes gu postulieren, ist bereits der Versuch, Dnbeobachtbarkeit gu beobachten, also Gott

trop.i der Kritik an der Unangemessenheit religiöser Sprache religiös zpt kommunizieren.

Ein Einwand hierzu wäre: Barth sei doch in erster Linie Religionskritiker.
So sei doch bekannt oder wird zumindest kolportiert, dass Barths Position als

Theologe nicht die eines Apologeten der christlichen Religion sei, sondern
gerade die menschlichen Angelegenheiten namens <Religionen> hinter sich lassen

wolle, weil eben christliche Theologie nach Paulus genau diese religionsbefreite
oder religionslose Position anvisiere. Inwiefern und inwieweit deckt sich das

mit dem religionswissenschaftlich zu kommentierenden 7. Kapitel?
Daher ein erster Einwand: Ist die Sprache Barths überhaupt Ecologie oder

wäre sie als eine solche menschliche Anmassung nicht in seinem eigenen
Verständnis ein Frevel? Auf diesen theologischen Einwand kann im Folgenden
nicht näher eingegangen werden. Ein zpveiter Einwand: Braucht Barth, wie das

7. Kapitel in seiner Argumentation oder seiner sprachlichen Kreisbewegung

zeigt, nicht gerade und insbesondere Religion und spricht er nicht selbst von
der Religion des Paulus in positiver Abhebung zur Religion beispielsweise
eines Schleiermachers? Also anerkennt er doch die unhintergehbare Doppelbödigkeit

der eigenen Religion? Ein dritter Einwand - und da kommen wir auf
die erste Ambivalenz bzw. Paradoxie seiner theologisierenden Sprachführung
nach Schleiermachers Apologie der Religion zu sprechen — : Barth muss seine

Position der Beobachtung von Religion gezwungenermassen religions- oder

gesetzesgemäss zurückvermitteln an den religions- und gesetzesgebundenen

Menschen, für den der christliche Gott, die christliche Botschaft als Religionslosigkeit

und als Freiheit von Religion zu vermitteln ist.

Die Religionswissenschaft hingegen muss Barths religiöse Kommunikation (und
als das ist sein Text in einer funktional ausdifferenzierten Gesellschaft zu

bezeichnen) gegen Barths Intention und doch auch im Sinne seines eigenen

Religionsverständnisses als sprachliche Religionssetzung interpretieren, nämlich
als einen religiös intendierten Diskurs über Religion eines religiösen Spezialis-



Religion oder Religion? 289

ten einer Mainstreamreligion der europäischen Religionsmoderne, der seinen

Kommunikationsvorschlag gegen ein falsches Religionsverständnis nur unter

Setzung eines richtigen Religionsverständnisses zu kommunizieren vermag.
Entgegen einer kursierenden, aber einseitigen Interpretation Barths als eines

Erneuerers der Religionskritik nach Marx und Feuerbach, scheint in einer

religionswissenschaftlichen Perspektive Barth als prominenter Vertreter religiöser
Kommunikation im Medium der Verwendung des Religionsbegriffs nicht nur
ihr Kritiker zu sein, sondern auch Dialektiker und Vertreter von Religion —

eben einer anderen Religion als derjenigen, der er ihre menschenmöglichen
Grenzen aufzeigen will. Allerdings: die Argumentation gegen Religion als Kritik

an Religion zur Abgrenzung richtiger Religion verortet sich als religiöse
Kommunikation selbst im Medium des Religionsbegriffs; sie wird zu einem

religiösen Religionsdiskurs. Barth tritt sozusagen im Begriffsmedium der Religion

in ein selbstkritisches Religionsverhältnis ein, das der Religion nicht nur ihre
Grenze setzt, sondern eben auch ihre theologische Notwendigkeit aufweist.

Seine Sprache ist eine der Grenzziehungen, sie stellt gegenüber und vertieft
oder verschärft die Differenzen. Aber trotz dieser radikalen Differenzsprache
bleibt sie zugleich ambivalent und paradox, versucht die Radikalität der Differenz

in Sprache, die immer weltliche und damit auch religiöse Sprache ist und

bleibt, auszudrücken. Religiöse Kommunikation dient bei Barth - so die

religionswissenschaftliche Interpretation — der Aufhebung der Kommunikation
durch Kommunikation, Aufhebung des Religiösen der Kommunikation durch
eben dieses Religiöse hindurch. Und genau dadurch findet er den notwendigen
Anschluss an den theologischen Religionsdiskurs seiner Zeit.

Mit anderen Worten, um die bereits genannte Religionstheorie als

Beschreibungssprache der Rekonstruktion von Barths Anliegen auszuweisen: Barths

kommunikativer Anschluss seines Römerbrief-Kommentars an den zu seiner

Zeit kursierenden Religionsdiskurs ist im Sinne Luhmanns Paradoxieentfal-

tung4. Um das zu zeigen und um damit Barth in die Religionsgeschichte seiner

Zeit im Sinne seiner Teilnahme am religiösen, nicht wissenschaftlichen

Religionsdialog zu verorten, kann von der Bestimmung religiöser Kommunikation
als differenzlogischer Entfaltung semantischer Paradoxien im Sinne Luhmanns

ausgegangen werden. Kann dies am Kommentartext Barths gezeigt werden,
dann ist unter dieser Voraussetzung die Religionsgeschichte selbst Paradoxie-

4 Ebd., 55f.



290 Jürgen Mohn

entfaltung und die Kommunikation Barths mit den paulinischen Texten als

eine solche anschlussstiftende Paradoxieentfaltung unter Bedingungen moderner

Religionskommunikation zu beobachten und religionswissenschaftlich zu

interpretieren. Die folgende Meta-Beobachtung muss also der Barth'sehen Me-

ta-Beobachtung von Religion entgegentreten und sie als religiöse Kommunikation

zugleich rekonstruieren. Im Folgenden wird unter dieser Voraussetzung
Barths Vorgehen rekonstruiert: es wird die Differenzen setzende semantische

Konstruktionslogik allein im 7. Kapitel beobachtet, auf das sich der Aufsatz

beschränken muss. Es geht zudem darum, seinen Kommentar als einen

theologischen Sprachversuch zu interpretieren, der bestrebt ist, die traditionell
christlich und theologisch formierte und festgefahrene Religions spräche über

sich selbst hinauszutreiben in einen letztlich sprachlosen Raum hinein. Damit
betreibt er in seiner religiösen Kommunikation Theologiekritik und

Theologieerneuerung als Sprachbewegung an die dem Menschlichen gesetzten Grenzen.

Aus diesem Grund kann von der religiösen Sprache Barths gesprochen werden,
indem sein Kommentar ausführlich selbst zu Wort kommt, um zu zeigen, wie

er im Raum religiöser Kommunikation seine eigenen notwendig zu setzenden

Unterscheidungen immer wieder in Frage stellt und dabei seine sprachlich

gesetzten und intertextuell an Paulus' Römerbrief rückgebundenen
Grundunterscheidungen aufrecht erhält. Damit bleibt er dem, was er aufheben will,
verhaftet: dem religiösen Kommunikationsraum.

2. Religion oder Religion? Der Gang von Barths religiöser Sprachbewegung

Barth entfaltet diesen soeben thesenartig charakterisierten Religionsdiskurs im
7. Kapitel über «Die Freiheit» und interpretiert Kapitel 7,1-6 unter dem Stichwort

der «Grenze» von Religion, dann die Kapitel 7,7-13 als «Sinn der Religion»

und letztlich 7,14-25 als «Wirklichkeit der Religion».5 Barth geht in einem

umgekehrten Dreischritt vor und setzt zuerst die Gegenthese. Von dieser

Antithese bzw. thetischen Setzung einer Gegenthese (also der letztlich - göttlich
beobachteten — Unmöglichkeit einer Möglichkeit von Religion) über die erst

an zweiter Stelle gesetzte These (vom Sinn der Religion) in die Synthese der

Wirklichkeit von Religion, in der die beiden ersten aufgehoben sind. Erst die

Synthese vereint die Antithese der Unmöglichkeit der Religion als Negation

5 Barth: Römerbrief (Anm. 1), 316-371. Die folgenden Zitate im Text beziehen sich auf
diese Ausgabe.



Religion oder Religion? 291

ihrer begrenzten Möglichkeit mit der Sinnthese der Religion in einer

Wirklichkeits-Konstruktion von Religion. Die Wirklichkeit charakterisiert den Raum

der Paradoxic von Religion selbst als Einheit der Differenz von Unmöglichkeit
und Sinn der Religion. Barth setzt somit Differenzen im Diskurs-Raum der

Religion, so dass er auch Religionen positiv und negativ ausdifferenzieren, also

unterscheiden kann. In diesem Bereich kann seine eigene Sprache, anknüpfend

an religiöse Sprache und sich von dieser zugleich absetzend, sich so verorten,
dass er religiöse Sprachen an ihre Grenzen verweist und seine eigene religiöse

Sprache über diese Grenzen hinaus ins Jenseits einer metasprachlichen
Sprachmöglichkeit zu treiben versucht. Diese Sprachparadoxie spiegelt sich auch in

der Verwendung bzw. dem sprachlichen Einsatz des Religionsbegriffs im Kontext

seiner christlich-religiösen Sprachwelt wider. Für die Entparadoxierungs-
versuche stehen dann die genuin christlich religiösen Worte: Freiheit, Gott,
Gnade usw.

Das eigene Sprachprofil gewinnt er also aus einer Abgrenzung im Raum

von menschlichen Sprachmöglichkeiten, für die Religionen stehen und die er

hinter sich zu lassen versucht — so dass Barth quasi ex negativo seine eigene Sprache

aufbaut, ohne diese im Positiven zu halten. Wir werden dementsprechend
sehen: Antwort-Religionen lehnt er ab, eine Frage-Religion ist die seine, die

den Menschen vor seine letzte Grenze stellt und ihn in den existentiellen

Abgrund seiner conditio schauen lässt. Dieser dialektisch-sprachkonstruktive Aufbau

des Religionskonzepts als eines christlichen soll in Barths eigener Sprache

nachgezeichnet werden, um dabei aufzuzeigen, wie genau der Religionsbegriff
aufgebaut, abgegrenzt und damit zum Medium bzw. Begriffsinstrument des

Barth'sehen christlich-religiösen Sprachanliegens erhoben wird.

2.1. Grenze der Religion

Barth skizziert zu Beginn des Kapitels den Ausgangspunkt seiner notwendigen

«Auseinandersetzung mit der tatsächlich letzten, der religiösen
Menschenmöglichkeit.» (317) Die Religionsproblematik wird eingeführt in dem Kapitel
über die «Freiheit» als einer «grundsätzlichen» (317), nicht wie bislang eher

«<historischen>» Feststellung der Problematik. Diese Auseinandersetzung mit

«Religion» wird und will er führen vor dem Hintergrund des Entweder/Oder
einer letzten «unmöglichen Möglichkeit» (316), eines — wenn man so will -
theologischen Existentialismus: «ich selbst, mein unanschauliches existentielles

Ich, ich, der ich in Gott bin» ist der Hörer der «Christusbotschaft», der in der



292 Jürgen Mohn

«Begnadigung» sich vollziehenden «unanschaulichen unerhörten Freiheit Gottes»

(316). Die Differenz Mensch/Gott, zwischen Menschenmöglichkeit (also

Religion) und Gottesmöglichkeit (also Gnade und Gehorsam) wird als

grundlegende und alles weitere grundierende Differenz sprachlich aufgebaut und in
dem Kommentar, der sich aus der Autorität des paulinischen Textes und seiner

Sprache speist, eingeschrieben.
Als was wird nun Religion eingeführt in einem Kommentar zu einem

griechischen Text, der Religion als Begriff nicht kennt? Als Gesetz zunächst. Das

Gesetz zu kennen bedeute, die religiöse Möglichkeit zu kennen: sowohl bei

Paulus wie bei den römischen Christen. Damit wird der antike Text mit dem

modernen Diskurs über Religion verknüpft. Religion ist zunächst eine

«Möglichkeit», eine Möglichkeit des Menschen, nicht Gottes, und ist daher eine

«begrenzte Möglichkeit» (319). Sie sei die «letzte» Möglichkeit und stehe der Freiheit

Gottes «gegenüber». Und sie stehe unter dem Zeichen des Gesetzes. Irgendwie
mache «jedermann» Gebrauch von dieser Möglichkeit namens Religion. Religion

ist also ein Gegenbegriff zu Gott und grenzt an ihn, — ein Grenzbegriff,
der historisch dem menschlichen Gebrauch unterliegt. Religion kommt in der

Geschichte also im Plural vor und ist ein Instrument des Menschen zur Adoration

auf einem «Jahrmarkt der Religionen»:

«Ein bald dichterer, bald dünnerer Rauchschleier von Religion liegt über allem

menschlichen Geschehen. So gewiss der unbekannte Gott der Gott der Juden und
der Heiden ist. So gewiss die unvermeidliche Erinnerung des Menschen an seine
verlorene Unmittelbarkeit zu Gott immer auch seelisch-geschichdiches Ereignis wird.
So gewiss die unanschauliche, nicht-gegebene Einheit des Menschen mit Gott immer
und überall in den Gegebenheiten der Ehrfurcht, der Liebe, der Begeisterung des

Menschen gegenüber dem, was über ihm ist, ihre — Negative hinterlässt. So gewiss
auch Gnade nicht ohne Gnadenerlebnis, nicht ohne um dieses Erlebnis sich
kristallisierende Religion, Moral, Kirchlichkeit und Dogmatik ist. Wir «hören», wir «glauben»,
wir gehorchen, wir bekennen, wir beten, wir reden und schreiben, hier mehr positiv,
dort mehr negativ (und beides nicht ohne Leidenschaft!), wir heißen und sind dies

und das, wir haben einen mehr oder weniger bestimmten Standplatz auf dem
Jahrmarkt der Religionen, Weltanschauungen und Sittlichkeiten.» (317)

Religion ist bereits in Jahrmarktsreligionen plural verfasst, seelisch und

geschichtlich, also Objekt der Religionspsychologie und der Religionsgeschichte.
Aber — und hier kommt der notwendige Sinn, also die positive These der

Religion bereits ins Spiel: Religion ist auch die Erlebnis-Seite der Gnade. Jede Form
der Verhältnisbestimmung zu einem Göttlichen, Jenseitigen (und damit auch



Religion oder Religion? 293

der christlichen Gnade) hat eine religiös zu nennende «Erlebnis»-Seite. Diese

Religionsseite hat eine gewisse, eben im radikalen Sinne <begrenzte> Notwendigkeit,

weil der Mensch auch dann, wenn sie letztlich «kein Standpunkt» ist, die

«Erde berührt» und «in der Welt» lebt. Religion als menschlich und begrenzt
verbleibt also im Bereich der «Humanität». In diesem Bereich ist sie begrenzt
und damit ein Differenzbegriff zum eigentlich positiven Thema dieses Kapitels:

nämlich zur Freiheit als das «Begrenzende» einer «höhere [n] Ordnung»:

«Wir können uns klar machen, dass die Freiheit, in der wir begnadigt sind, genau
jenseits der in der Religion kulminierenden Humanität stattfindet, nicht als weitere

Möglichkeit also, sondern als die Unmöglichkeit, die nur in Gott Möglichkeit ist, aber

eben darum dann auch unberührt und unbeeinträchtigt von der Zweideutigkeit gerade

jener letzten menschlichen Möglichkeit.» (318)

Diese religiöse Möglichkeit ist bereits ein paradoxer Hinweis auf das sie

Begrenzende, auf die «menschliche Negativität» gegenüber der «Positivität Gottes»

bzw. der «Realität des Göttlichen». Religion ist die diesseitige Möglichkeit
des Dualismus von Diesseits und Jenseits. Aus der Grenze heraus und von
dieser her bestimmt Barth die Religion als ein Leben unter «Herrschaft des

Gesetzes». (319) Und diese Herrschaft ist als Religion die äusserste Grenze des

«Menschenmöglichen» (319). Das Leben unter dem Gesetz definiert sozusagen
die «religiöse Problematik» des Menschen, der seine existentielle Möglichkeit
in Gott erst jenseits dieser Problematik in der Gnade erfährt, wo die religiöse

Möglichkeit des Menschen Gott geopfert wird: «auf Golgatha». Religion, so

die wesentliche Grenzziehung in der Gnade Gottes, ist eben keine Möglichkeit
Gottes, keine göttliche Möglichkeit, sie ist ein «Verhalten des Menschen», in
dem er gerade nicht vor Gott steht. Nur das «Leben im Fleische» stehe in der

Problematik der Religion. Barth formuliert diese Differenz als Grenzziehung
in unterschiedlichen Gegenüberstellungen aus, wobei die Bewegung, die nicht

kontinuierlich, sondern prinzipiell in Übernahme des Vokabulars von Paulus

beschrieben wird, wesentlich ist: von der Gefangenschaft im Reich des

Gesetzes stirbt (der neue Mensch) ab zum Knecht im neuen Sinn des Geistes.

Geist wird dem Buchstaben gegenübergestellt, die Gefangenschaft im Gesetz

wird der Freiheit im Geist gegenübergestellt; prinzipiell die Menschenmöglichkeit,

also Religion, wird der Gottesmöglichkeit gegenübergestellt, die Sünde

der Gnade: die Todes-Zugewandtheit als Gott-Abgewandtheit, Sündenleidenschaft,

Sterblichkeit, Zeitlichkeit werden prinzipiell der Auferstehung und der

Ewigkeit gegenübergestellt.



294 Jürgen Mohn

Wichtig scheint für Barth in diesem ersten Teil über die Grenze der Religion
die Diesseitigkeit als die conditio humana aus dieser Begrenztheit heraus zu
charakterisieren: »Energie der Sündenleidenschaft» (324) ist das Hauptstichwort,
das das Gesetz als Zeit der Sünde, als Krisis vom Leben zum Tod, dessen

Ablauf durch das Gesetz geradezu befördert werde, als «Gipfel der Humanität»

(324) charakterisiert. In diesem Ablauf spiele nun die religiöse Möglichkeit

ihre Rolle, weil gerade durch sie erst die «Sündenleidenschaften» in Kraft

gesetzt werden. Anders gesagt: in der Religion erst, in dem Gesetz, wird der

Mensch zum Sünder. Denn Religion, als «Möglichkeit der Möglichkeiten», also

als höchste Möglichkeit des Menschen gerade im Allermenschlichsten verbleibend,

wird die Anmassung, zu sein wie Gott («Eritis sicut Deus.») zur Triebfeder
des «menschlichen Pathos»; in der Religion werde die Anmassung zum Erlebnis

und Ereignis, was sich als Leidenschaft des Endlichen im «Pathos der

Unendlichkeit» kröne und verkläre (325). In einem so zu charakterisierenden

«religiösen Bewusstsein>» wird nun nicht nur die Intentionalität des Menschen als

religiöses Verhalten anschaulich, sondern dient auch als «erprobtes Mittel zur

Aufrechterhaltung wünschenswertester Illusionen der Energie des existentiell

gottlosen Menschen» (325). Gerade diese religiöse Möglichkeit des Menschen

kann sich, weil im Humanen verbleibend, in das Gegenteil göttlicher Möglichkeit

als illusionäre Möglichkeit des Gottseins und damit als Sünde erweisen.

Und hier formuliert Barth konsequenterweise eine harsche Kritik an der religiösen

Möglichkeit aus der geradezu sich die «Gräberfelder» in der «Geschichte

der christlichen Apologetik, Dogmatik, Ethik oder Soziallehre» erweisen. An
dieser Stelle, so in der Verlängerung und Zuspitzung der Feuerbach'sehen

Religionskritik, müsse «die Grenze der Religion klar werden». Hiergegen kontrastiert

Barth den Begriff der Gnade, der eben «jenseits der letzten, der religiösen

Menschenmöglichkeit» stehe, wo es eben nicht um die menschliche, sondern

um die «Freiheit Gottes» (326) gehe.6

Es gehe um die Lösung von dem religiös Menschlichen als das, was «an

uns selbst» immer anschaulich wird — also um Lösung von der Religion. Es

ist die Bewegung hin zu einem Trotzdem, zu einem Unmöglichen, das die

religiöse Möglichkeit als erledigt zurücklässt, hin auf eine «Wahrheit jenseits der

6 So schreibt Barth: Römerbrief (Anm. 1), 326: «im Lichte des ewigen Augenblicks der Er¬

kenntnis, der Auferstehung, Gottes, in welchem dieser Himmel sich spaltet [vgl. Mt. 3,16

par.], um den Blick freizugeben auf das, was nicht der Mensch, sondern Gott im Menschen

will, denkt und tut.»



Religion oder Religion? 295

Grenze» (327), die jedoch nicht überschritten werden könne. So kann er die

Paradoxie in dem Satz aufheben, wo von der anderen Seite der Grenze die

Grenze zum Menschen durchbrochen werde: «Nicht wir sagen es: Chrisms ist
des Gesetzes Ende, die Grenze der Religion». Aus dieser Position, die keine

Position mehr sein kann, weil sie ausserhalb des Menschlichen stehen müsste,

formuliert und autorisiert Barth seine paradoxe Kennzeichnung des Menschen

und der Rolle, die die Religion als Grenzannäherung spielt: Die Menschen als

die Gefangenen und doch Freie, als Blinde und doch Sehende, als Sterbende,
die doch leben. So wird Religion zu einer «Todeslinie», die die Menschenmöglichkeit

(also auch als Religionsmöglichkeit) von der Gottesmöglichkeit trennt.
Seine Menschlichkeit halte den Menschen zwar gefangen, auf deren Boden

jedoch als «letzte Möglichkeit» die Religion erwachse.

Barth formuliert den Gedanken der Grenze also als einen radikalen Bruch,
aber auch als einen möglichen Verweis über die Grenze hinaus. Er reformuliert

gleichsam das Christentum als eine paradoxe Religion, die die Grenze als

Möglichkeit braucht, weil es die letzte Möglichkeit im Bereich des Menschseins

ist, aber zugleich schon der Hinweis auf eine andere nicht-menschliche

Möglichkeit, die er als Freiheit Gottes in die Sprache seiner Religion anspricht.
Von daher kann Barths letztes Wort nicht das einer Pauschalkritik an der

Veranstaltung des Menschen namens Religion sein, sondern muss seinerseits die

Religion als Möglichkeit instrumentalisieren, um über diese hinaus zu weisen

auf die «siegreiche Freiheit Gottes.». Es tritt also eine Differenz notwendig in
den Begriff der Religion ein. Barth braucht die Religion, um Anknüpfung der

Gottesmöglichkeit in der Möglichkeit des Menschen zu schaffen und zu
kommunizieren. Die alte Religion ist schon der Verweis auf das Neue, also selbst

schon im Keim — richtig verstanden — die neue Religion, die dann aber nicht
mehr Religion sein kann oder darf. Sie muss neu anfangen und zwar «jenseits
der Grenze aller alten und neuen religiösen Menschenmöglichkeiten». Und
das bedeutet: Religion muss von Gott her und nicht vom Menschen her neu

anfangen. Die negative Begrenztheit der Religion alten Typs hat ihre positive
Seite im Kommenden des Textes und der Zeit der Religion nach der Religion:
im Geist (329). So stellt sich nach dieser religionskritischen Einschränkung
und Begrenzung der Religion im Sinne einer vorweggenommenen Antithese
die Frage nach dem Sinn der Religion, nach der positiven Setzung von
Religion.



296 Jürgen Mohn

2.2. Sinn der Religion

Die von Barth nun zu stellende Frage ist die nach der «Bedeutung der letzten,

höchsten Menschenmöglichkeit», sie liege als «<Gesetz»> auf der «Schwelle, an

der Wende zweier Welten», und um deren «Wesen» und «ökonomische Bedeutung»

geht es im folgenden Absatz des 7. Kapitels. Diesseits des Abgrundes,

geschieden vom «begnadeten Menschen» (330), sei der Ort der Religion. Dem
«Unanschaulichen» der «Freiheit Gottes», die den Menschen ergreife, stehe mit
der Religion das «letzte Anschauliche» gegenüber, die daher eine «Haltung des

Menschen», eine «Gegebenheit unter anderen» bleibe. Eine radikale Trennung
und Gegenüberstellung («messerscharf» schreibt Barth) trenne die «göttliche»

von der «letzten menschlichen Möglichkeit» (330). Auch das Gnadenerlebnis,
das allenfalls in der Verlängerung religiösen Erlebens stehe, sei noch völlig
diesseits. Aber hier (also auch in der Religionspsychologie) gebe es zumindest

einen Anknüpfungspunkt, der allerdings nicht mit der Sache verwechselt werden

dürfe.

Bei dieser Bestimmung von Religion geht Barth wie selbstverständlich von
einer Beziehung des Menschen zu Gott aus, bestimmt deren Grund aber nicht

vom Menschen her, sondern negiert den menschlichen Ausgangspunkt (denn
das sei Religion) aus der Beziehung Gottes zu dem Menschen. Damit wird
der relationale Pol umgekehrt und Religion, der der Mensch immerhin nicht
entrinnen könne, der Negation unterworfen. Es ist die Negation der
Möglichkeit des Menschen, die aber doch die Frage nach dem Sinn der Religion
eröffnet. Somit mündet Barths Herangehensweise an Religion nicht in einem

«Ausbruch antireligiöser Polemik», sondern versucht einen «Doppelsinn»
herauszuarbeiten. «Unmöglich^ (332) seien Alternativen der Religionsbestimmung
wie beispielsweise ein «Naturalismus», eine neue «Unmittelbarkeit» oder eine

in «Überreligion» mündende Mystik. Solche Versuche scheinen nur radikal zu

sein, denn sie bleiben jenseits der Gnade und diesseits des menschlichen

Gesetzes. Die nicht hintergehbare Religion zeige vielmehr die «wahre Krisis», also

wo die menschliche Möglichkeit «Halt machen und verharren» (333) müsse:

«Denn die wahre Krisis, in der sich die Religion befindet, besteht darin, dass sie vom
Menschen nicht nur nicht abgeschüttelt werden kann, (solange er lebt>, sondern auch

nicht abgeschüttelt werden soll, gerade weil sie für den Menschen als Menschen (für
diesen Menschen!) so bezeichnend ist, gerade weil in ihr die menschlichen Möglichkeiten

begrenzt sind durch die göttliche und weil wir, im Bewusstsein, dass hier Gott
nicht ist, dass wir aber auch keinen Schritt weiter gehen können, bei dieser menschü-



Religion oder Religion? 297

chen Möglichkeit Halt machen und verharren müssen, damit uns jenseits der Grenze,
die durch sie bezeichnet ist, Gott begegne.» (333)

Nur durch die Religion vollziehe sich also der «Umschlag von Gottes Nein
zu Gottes Ja» (333) als Aufhebung der Religion und genau hier findet sie ihren
thetischen Sinn und ihre Notwendigkeit. In der weitergehenden Interpretation
und Ersetzung des paulinischen Gesetzes als Religion in der Sprache Barths

wird die Religion zur höchsten Stufe im Reich der Sünde als «Möglichkeit»,
in das «Licht einer durchgreifenden Krisis» zu treten. Durch die «Kraft» zur

«Erinnerung» an eine «verlorene Unmittelbarkeit» wird die Krisis, die Sünde als

eigentlich Unanschauliches anschaulich: als «letzter Bewusstseinsinhalt», nach

dessen Sinn Barth nun fragt. Seine Antwort:

«Der Gedanke an ein Numen irgendwelcher Art wirkt aufscheuchend, beunruhigend,
störend auf alle andern Gedanken. Sofern ein Gott ist für den Menschen, ist der
Mensch selber mehr oder weniger deutlich und energisch in Frage gestellt. Eine mehr
oder weniger schwer zu überbrückende Spalte öffnet sich zwischen seinem Sein und
einem diesem entgegengesetzten bedrohlichen Nicht-Sein, zwischen Wirklichkeit und
Wahrheit. Ein mehr oder weniger kräftiger Zweifel erhebt sich, ob das Mögliche nicht
das Unmögliche, das Seiende nicht das Nichtseinsollende sein könnte. Etwas von
dieser Krisis ist der Sinn aller Religion, und je stärker diese Krisis sich geltend macht,
desto deutlicher ist es, dass wir es bei dem betreffenden Phänomen tatsächlich mit
bewusster oder unbewusster Religion zu tun haben.» (335)

Es ist also die spezifische Relation zwischen Gott und Mensch oder
allgemeiner zwischen Transzendenz und Immanenz, die Barth religionsbegrifflich
voraussetzt und der er zugleich die Funktion zuschreibt, den hier zur Sprache

(und zum Erlebnis) kommenden «Gegensatz» zu schärfen und den Menschen

prinzipiell zu stören, in Frage zu stellen und den Zweifel zur Krisis zuzuspitzen.

In diesem «religiösen Vorgang» allein sehe der Mensch seinen
«Sklavenaufstand» und seine «Unbotmäßigkeit», «Gott zu einem Ding unter Dingen in
seiner Welt» zu machen (336). Der «Übermut» der «religiösen Möglichkeit»,
«sich zu Gott zu stellen wie zu seinesgleichen» zeige die Krisis, den Frevel, die

Sünde und evoziere den Einbruch des Gerichts; Religion ist letztlich das Endglied

»einer ganzen «Reihe von Unmöglichkeiten»:

«Mit dem Eintreten der höchsten Illusion menschlichen Strebens ist offenbar das

Illusionäre auch der tiefer liegenden Strebungen aufgedeckt. Als religiöser Mensch
stellt sich der Mensch Gott gegenüber, nun muss er Gott - gegenüber stehen. Eben
in der Erinnerung seiner Unmittelbarkeit zu Gott wird das Verlorensein dieser Un-



298 Jürgen Mohn

mittelbarkeit Ereignis. Die Krankheit zum Tode bricht aus. Religion wird zum
Fragezeichen des ganzen humanen Kultursystems. Der Mensch hat als religiöser Mensch

Erfahrung. Wovon? Offenbar von seiner unanschaulichen Bestimmtheit durch — die
Sünde.» (336)

Nur durch die Negation der religiösen Unmöglichkeit deutet sich das

«qualifizierende Licht» «göttlicher Möglichkeit» an. Anders gesagt: nur in der «Religion»

wird die «Sünde zur anschaulichen Gegebenheit» der menschlichen Existenz:

«Nach der prinzipiellen Bedeutung des religiösen Vorgangs neben den andern

Lebensvorgängen haben wir gefragt, nach dem Sinn der Religion, und als Erstes gefunden,

dass in der Religion die Sünde zur anschaulichen Gegebenheit unsrer Existenz

wird, dass in ihr der Sklavenaufstand des Menschen gegen Gott zum anschaulichen

Ausbruch kommt, und bedenken den Sinn der Freiheit Gottes und unsrer Freiheit -
wie sie jenseits dieser Gegebenheit und Anschaulichkeit stattfindet.» (338)

Im Kontext einer Interpretation des biblischen Paradies-Mythos und des

Sündenfalls verdeutlich Barth durch weitere Gegenüberstellungen die Grenze, die

in der Religion als Krisis aufbricht: Als Tod im Leben, als Ewigkeit in der

Zeit werden diese Unterscheidungen zur Negation des Menschen gerade in
dem, was Barth mit Religion als letzter Menschenmöglichkeit bezeichnet, wo
sich im radikalen Nein die Ja-Frage als Gottesfrage überhaupt erst ergibt und

gestellt werden kann. Diese Paradoxien zeigen sich im Sündenfall, wenn der

«Sinn der Religion» eben der «Tod» (347) sei; dann werden diese Paradoxien

zu «tragischen Paradoxien» (346), so dass sich in der seelisch-geschichtlichen
Wirklichkeit des Menschen die «Katastrophe» des Menschen Gott gegenüber

erweise, wo der Mensch in den «Kontrast des Relativen zum Absoluten
gestürzt» sei. Hier zeigt sich der Ausgangspunkt der Religion als Antithese, als

Negation, die erst in ihrer Negation der Negation ihren Sinn in Barths Sprache

erfährt und insofern positiv zum Hinweis auf zwei Formen oder Richtungen

von Religion wird: auf die Religion, die sich in Anbetung ergeht, die «nicht vor
Gott zum Schweigen kommt» als des «Menschen Fall» (348) und die Religion, die

den «Abgrund», das «Grauen» und die «Dämonen» zeige (347). So kann Barth

in deutlicher Abgrenzung zu Schleiermacher schreiben: «Religion ist alles andre

als Harmonie mit sich selbst oder gar noch mit dem Unendlichen. Hier ist kein

Raum für noble Gefühle und edle Menschlichkeit.» (347) Im Gegenteil, die

Religion müsse in ihrer Konsequenz über sich hinaustreiben, da nur die Religion

(eben das ist ihr Sinn) die «volle Paradoxie der menschlichen Lebenslage» (351)

dem Menschen auf sich nehmen lehrt.



Religion oder Religion? 299

«Aber — je mehr, je konsequentere Religion, um so tiefer der Todesschatten, der sich

auf den Menschen legt. Wohl begreiflich, dass sich die meisten sträuben, an den
äußersten Rand dieser Möglichkeit zu treten, wo menschlich gesehen, nur noch die Frage

als Frage übrig bleibt, wo alles, aber auch alles, was weiter zurückliegt, in das Licht
dieser Frage gerückt wird.» (350)

Hierin zeigt sich Barths Position als die einer Frage-Religion, die jegliche

Antwort-Religion ablehnen muss. Denn Religion habe nicht die Funktion, den

Menschen zu erlösen, sondern ihm seine conditio humana als conditio sub speäe

religionis zu vergegenwärtigen (vgl. 351/2). Religion hat somit bei Barth die

Funktion zu vergegenwärtigen, dass der Versuch, dieser conditio zu entrinnen,
den Menschen in die Sünde und den Tod verstrickt — und genau das ist für
Barth die «Möglichkeit aller menschlichen Möglichkeiten» (352), die Grenze,

an die er kommen muss, wohin er aber nur durch die Religion hindurch gelangt.

«Das ist der Sinn der Religion, dass sich in der Tatsächlichkeit (7,7b) und Unvermeidlichkeit

(7,8—11) dieser höchsten Menschenmöglichkeit die Macht der Sünde als die

Macht erweise, die den in sich geschlossenen Ring der Menschlichkeit beherrscht, die
aber selber durch die Freiheit Gottes, Gottes selbst, Gottes allein, begrenzt ist.» (352)

Religion ist also so notwendig als Durchgangspunkt wie die Sünde, um den

Menschen überhaupt in seiner Existenz auf die Grenze und über diese hinaus

zu verweisen. Die Wirklichkeit der Religion ist hier gegeben, um nicht zu sagen:

begründet, und wird im letzten Schritt seines Sprachgangs an die Grenze zu

Gott und die begrenzte Notwendigkeit der Religion, aber nicht in eine

gelingende Synthese überführt und aufgehoben, sondern im Widerstreit belassen.

Damit, so ist nun im dritten abschliessenden Rekonstruktionsschritt zu zeigen,
eröffnet sich für Barth aber auch die Möglichkeit, in dieser Wirklichkeit zwei

Formen von Religion zu unterscheiden und im Sinne der beiden ersten Schritte

in einer paradoxen bzw. dialektischen Spannung zu halten, deren Pole notwendig

sind, um kritisch an Religion anzuknüpfen und positiv über Religion hinaus

zu verweisen. Das erlaubt es Barth im Medium des Religionsbegriffs an Religion

anzuknüpfen und diese zugleich radikal hinter sich zu lassen.

2.3. Wirklichkeit der Religion

Vom <positiven> Sinn der Religion als «Erweis der Macht, mit der die Sünde

die Menschen in dieser Welt beherrscht» (353) geht Barth also in einem letzten

Schritt über zur Frage nach der ambivalenten Wirklichkeit der Religion, in



300 Jürgen Mohn

der Antithese und These in Spannung und Widerstreit verharren. Die bislang
erarbeitete sprachliche Fassung seines Religionsverständnisses sei im Theoretischen

verblieben, schreibt er, insofern sie die Religion als «letzte menschliche

Frage» ausgearbeitet habe. Die «religiöse Wirklichkeit» als «Antwort» ist nun der

letzte Aspekt, den Barth aufgreift und in eine kritische Sichtung der gegebenen

Antworten überführt.
Diese Antworten will Barth nun zur Sprache bringen und verweist damit

direkt auf die seelische und geschichtliche Wirklichkeit, auf die «Religionspsychologie»,

aber auch auf die Religionsgeschichte und die Religionen, die er nun
als falsche Antworten in seine religiöse Sprache der Unterscheidungen einbauen

und zuordnen und somit auch zurückweisen kann. Genau mit dieser

Strategie nimmt er das Diktat des Religionsdiskurses der Wissenschaft (auch der

Theologie) und des Religionsdialogs, der Religionspluraütät auf. Und hier setzt

auch die Abgrenzung zu Schleiermachers Religionsformel erste deutliche

Akzente: Die «Feier» der Religion in der «romantischen Psychologie» kenne nicht
die eigentliche Religion; Schleiermachers «heilige Musik» stehe gegen die

«Religion des Paulus», gegen die «kombattante, scharf geladene, nicht-ästhetische,

nicht-rhetorische [...]» Religion. Diese Religion — also Barths eigene — sei nicht

«Krönung und Erfüllung wahrer Menschlichkeit», sondern der «offene Punkt

im Kreise der Humanität» (354), das «Unerträgliche», «Unannehmbare», wo
«die Krankheit des Menschen erkennbar» werde, wo «nicht die Harmonie,
sondern die Disharmonie aller Dinge zum Klingen» komme, wo zugleich Kultur
und Unkultur in Frage gestellt werden (354). Um eine harmlos-friedliche
Wirklichkeit der Musik und Tempel (so Friedrich Schlegel gegen Schleiermacher

zitierend) gehe es nicht, sondern um die eigentliche <wirkliche> Wirklichkeit des

Menschen, die die Religion aufzeige und dem Menschen auferlege:

«Die Wirklichkeit der Religion ist Kampf und Ärgernis, Sünde und Tod, Teufel und
Hölle. Sie führt den Menschen durchaus nicht heraus aus der Problematik von Schuld

und Schicksal, sondern erst recht in sie hinein. Sie bringt ihm keine Lösung seiner

Lebensfrage, sie macht ihn vielmehr sich selbst zum schlechthin unlösbaren Rätsel.

Sie ist weder seine Erlösung noch deren Entdeckung, sie ist vielmehr die Entdeckung
seiner Unerlöstheit. Sie will weder genossen noch gefeiert, sondern als hartes Joch,
da es nicht abgeworfen werden kann, getragen sein. Religion kann man niemandem
wünschen oder anpreisen oder zur Annahme empfehlen: Sie ist ein Unglück, das mit
fataler Notwendigkeit über gewisse Menschen hereinbricht und von ihnen auch auf
andre kommt.» (354-355)



Religion oder Religion? 301

Ein religionspsychologischer Zugang zu «religiöser Erregung und Begeisterung»

(356) zeige nicht die wirkliche Dimension des Menschseins, die existentiellen

Nöte des Ichs. Der Ausgangspunkt sei dagegen die absolute, radikale

und paradoxe Differenz von Gott und Mensch, weswegen für Barth Gott und

Mensch nicht zusammengehen, von dort her könne der Mensch sich nicht
erkennen und verstehen, es sei denn, er sei «naiv» und «anmaßend» (357). Und
daher könne auch die Schleiermacher'sche Formel von «Sinn und Geschmack

fürs Unendliche» nicht ernstlich ins Auge gefasst werden (357). Positive Konzepte

der menschlichen Möglichkeit lehnt Barth strikt ab, keine «Schlupfwinkel

der pietistischen Dialektik» oder «eine gewisse milde Abendröte von
Beschwichtigung, Resignation und Kompromiß» (359) will er zulassen; allein auf
das Ich in der Sünde und nicht in irgendeinem Jenseits verweise die Wirklichkeit

der Religion, die er als reale akzeptiert:

«Von dem Ich, das wirklich jenseits der in mir wohnenden Sünde existierte, redet die

Wirklichkeit der Religion wahrlich nie und nirgends. Sie redet nur von der Zwiespältigkeit,

mit der ich beständig vollbringe, was ich nicht will, und nicht will, was ich
vollbringe. Sie redet nur davon, dass des Menschen Leben nicht im Einklang steht

mit seinem Wissen. Sie redet nur von einer Realität: von der Realität der Sünde.» (360)

Hier erweist sich der Römerbrief-Kommentar sozusagen als Barths Reden

über Religion an die Gebildeten unter ihren Verehrern. Und hieraus ergibt sich

letztlich auch seine Stellung zur Einschätzung der Religion als geschichtlicher
Wirklichkeit: Alle «menschlichen Vollbringungen» in der geschichtlichen
Wirklichkeit der Religion, so auch das antike Christentum oder das der Reformatoren,

seien zum Scheitern verurteilt, es gebe kein Gelingen in der Religion und
damit auch nicht in den Religionen (363), weil das Wollen des Guten nicht mit
dem Guten selbst verwechselt werden dürfe und das Ich nur Böses tue (364).7

«Ein religiöser Mensch sein heißt ein zerrissener, ein unharmonischer, ein

unfriedlicher Mensch sein. Einig mit sich selbst könnte nur der sein, in dem die

große Frage seiner Einheit mit Gott noch nicht erwacht ist.» (365) Und so kann

er in Bezug auf Religion formulieren: «Die Wirklichkeit der Religion besteht

7 Denn: «Die Wirklichkeit, auch die Wirklichkeit der Religion kennt nur Einen Menschen,
und der bin Ich, kein anderer. Und dieser Eine wohnt offenbar wollend und nicht-vollbrin-
gend, nicht-wollend und vollbringend in den vier Wänden des Sendehauses. Seine Sünde

ist zusammengefasst die Tatsache, von der die Wirklichkeit religiösen Erlebens Kunde

gibt.» (Barth: Römerbrief [Anm. 1], 364-365).



302 Jürgen Mohn

darin, dass gegenüber dem, was ich will und nicht vollbringe, vollbringe und
nicht will, mein Ich, das Subjekt aller dieser Prädikate, zu einer ganz und gar
fraglichen Größe wird, zu einem X, das nicht leben und nicht sterben kann.»

(365)

Religion ist der Hinweis auf den «ausbrechenden Dualismus»8 (368)
zwischen Gott und Mensch, Geist und Natur (369), Sein und Sollen (370). Das

Geheimnis, auf das Religion verweist, lasse sich nicht hinter Blumen verbergen,

sondern ist die «Dynamitpatrone» (369), die hochgehen werde, weswegen
Barth sich nicht zustimmend einfügen kann in «jene Triumphatorenstimmung,
die an der Wiege dessen stand, was die Wortführer des 19. Jahrhunderts Religion

zu nennen beliebten» (370). Seine Wirklichkeit der Religion ist jenseits aller

Frömmigkeit das «Entsetzen des Menschen vor sich selbst» (370). Erst durch
diese Religion hindurch, die dem Menschen seine Wirklichkeit und seine

menschenmögliche Möglichkeit drastisch vor Augen führt, kann er in die christliche

Sprache einer Uberwindung der Religion aus religiöser Einsicht in die Grenze

des Menschenmöglichen (und das ist ja gerade die Religion) einmünden

lassen: «Jesus Christus aber ist der neue Mensch jenseits des menschenmöglichen
Menschen, jenseits vor allem des frommen Menschen. Er ist die Aufhebung
dieses Menschen in seiner Totalität.» (370)

In christlicher Sprache endet also die Wirklichkeit der Aneignung von Religion

unter gleichzeitiger Ablehnung jeglicher verharmlosenden Erlebnis- und

Frömmigkeitsreligion. Und es ist zugleich Barths in religiöser Programmatik
zum Ausdruck gebrachter und in ihr doch nie einzuholender Ent-Paradoxie-

rungsversuch als «Kontingenzformel»9. Anders formuliert: Paradoxie-Auf-

lösung wäre das Ende der Religionsgeschichte und auch jeglicher religiösen
Kommunikation. Im Medium religiöser Sprache, die gerade die Differenz

von Gott und Mensch und die Folgeunterscheidungen programmatisch in die

8 Spöttisch wendet sich Barth gegen Frömmigkeit und insbesondere das «Pathos der Unend¬

lichkeit», gegen die «romantisch [e] Freude an der Religion Geistern», die nicht beschworen
werden können, zu rufen: «Denn Religion ist der Gegner, der als treuester Freund verkappte

Gegner des Menschen, des Griechen und des Barbaren [vgl. 1,14], die Krisis der Kultur
und der Unkultur. Sie ist der gefährlichste Gegner, den der Mensch diesseits des Todes

(abgesehen von Gott) hat. Denn sie ist die menschliche Möglichkeit, zu gedenken, dass wir
sterben müssen [vgl. Ps. 90,12], die Möglichkeit Gottes zu gedenken. Sie ist innerhalb der
Welt der Zeit, der Dinge und des Menschen der Ort, wo die Frage: Wer bist denn du? in
unerträglicher Weise zum Ausdruck kommt.» (Barth: Römerbrief [Anm. 1], 367-368).

9 Vgl. zur Funktion dieser Formel: Luhmann: Religion der Gesellschaft (Anm. 2), 147-186.



Religion oder Religion? 303

Kommunikatdon einbaut und in dem so formierten Sinn-Medium religiös zu
kommunizieren erlaubt, erlaubt sich wiederum Barth, die Jenseitsposition als

Beobachterposition Gottes so anzusetzen, dass sie nur als Frage-Religion ganz
ohne Antworten auskommen muss und dabei doch — das ist die
religionswissenschaftlich beobachtete Paradoxie — eine kontingente Antwort gibt.

3. Religionswissenschaflliche Metabeobachtung

Barth setzt der Religion eine Grenze, so gewinnt er eine Unterscheidung in
konstruktiver Absicht, die aber nur als religiöse Grenze, als religiöse Wirklichkeit

dem Menschen kommuniziert werden kann, so bei Paulus und wiederum
meta-vermittelt in Barths eigenem Kommentar zu Paulus. Es geht ihm dabei

nicht um Religion als die eine Seite der Unterscheidung, als die Seite, von der

er selbst auf die andere Seite schaut, sondern nur um das, was er vermittelst
der religiösen Wirklichkeit von der anderen Seite der Unterscheidung zeigen,

andeuten, umkreisen, aufspüren, versprachlichen kann. Hierzu braucht er nicht
die klassische theologische Religionssprache oder die Religionspsychologie der

Romantik, sondern die scharfe Sprache grenzsetzender Dialektik, die zu
keinem anschaulichen Ende kommen kann und doch immer wieder mit Worten
wie Gott, Gnade, Freiheit genau auf dieses Unanschauliche und Unbeobachtbare

verweist. Weil er auf Sprache angewiesen ist und sich die Sprache der

Theologie als eine religiöse herausgebildet hat und sie sich auch und gerade

in seiner Zeit religionstheoretisch zu etablieren versucht, muss er sich dieser

Sprache - wie der berühmten Leiter Wittgensteins — bedienen, um sie letztlich
hinter sich zu lassen. Ohne sie, ohne Religion und religiöse Kommunikation,
wäre jedoch für ihn und für seine Leser der erhaschte Blick auf das Jenseits der

Religion nicht möglich - in all seiner Paradoxie.

Theologie jenseits menschlicher Religionsmöglichkeiten ist das Ziel des

Sprachkonstrukts von Barths Theologie, die als Theologie religiöse Sprache
bleiben muss, auch wenn Barth sie als Befreiungsmöglichkeit entwirft. Damit
wird Theologie selbst zur Unmöglichkeit, zur Unanschaulichkeit verurteilt.
Barths Religion der Nicht-Religion stellt sich gegen Schleiermachers Neugründung
der Religion als Rxligions-Religiorl0, die den positiven Relationsbegriff zum auser-

10 Vgl. zu Schleiermacher J. Mohn: «Die toten Schlacken des inneren Feuers». Schleierma¬

chers Religionsformel, ihre Rezeption und die Idee einer vergleichenden Religionsforschung,

in: R. Barth / U. Barth / C.-D. Osthövener (Hg.): Christentum und Judentum,
Berlin 2012, 243-266.



304 Jürgen Mohn

wählten Medium theologischer Reflexion und christlicher Sprache werden liess.

Barth hingegen schreibt gegen die Sprache und ihre positiven Relationssetzungen

an, er sieht die — zuvor und zumal als religiöse - Erlösung konzipierte
christliche Erlösung als Grenzüberschreitung zur Nicht-Religion an. Die durch

Barth formulierte Paradoxic besteht gerade darin, eine Religion der Nicht-Religion

wiederum in religiöse Sprache zu übersetzen. Und zwar in doppelter
Hinsicht: Einerseits, weil er sich der traditionellen Sprache des Christentums

und der Schrift wie auch der bisherigen Theologie bedienen muss, um
Anschluss zu finden. Und anderseits, weil er im Modus religiöser Kommunikation

vorgeht: Barth bedient sich der Codierung von Transzendenz und Immanenz,
der er ein erneuertes und doch altes semantisches Programm einschreibt, um
die für ihn überkommenen und frevelhaften religionssprachlichen Programme

zu überwinden. Religion wird dann zum Instrument ihrer Selbstüberwindung
als Hinweis auf den Tod des Menschen wie auf den Tod der Religion, insofern

diese im Menschenmöglichen auf ihr eigenes notwendiges Ende ebenso

notwendig vorverweist und damit zum unhintergehbaren Durchgangspunkt
in der Wirklichkeit des Menschen hin zu Gott wird. Das sprachlich zu fassen,

ist eine paradoxe Leistung Barths, mit existentialem Pathos herausgeschrieben,
das ihresgleichen genauso sucht wie die Semantik doch in allen religiösen

Programmen als Paradoxie sprachlich ähnlich zur Entfaltung kommt.

Das Problem dabei bleibt: Wie kommt man in der Sprache über die Sprache

hinaus, in der Welt über die Welt hinaus, im Menschlichen über das Menschliche

hinaus? Allein diese Aufgabenstellung und ihre Übernahme ist schon

zugleich die Übernahme religiöser Kommunikationsunterscheidungen. Dieses

Problem projiziert Barth in die Sprache des Römerbriefs und definiert es

selbst im 7. Kapitel als die religiöse Problematik des Menschen. Sein Ziel ist

es jedoch, diese Problematik zu endarven, ihrer sprachlichen Verkleidungen

zu endedigen und in der religiösen Kommunikation die religiöse Kommunikation

hinter sich zu lassen. Religion wird dabei zum Sprachzeichen eines

rhetorischen Durchlauferhitzers, durch den eine nichtmenschlich verhaftete,
also nicht sündhafte Gottessprache anvisiert wird, die ins Jenseits religiöser

Sprache durchdringen will. Der dadurch anvisierte Beobachterstandpunkt ist

nicht nur durch Unanschaulichkeit gebrandmarkt, sondern auch eine Unmöglichkeit

in sich, was Barth auch genau zu wissen scheint. Barth versucht dies

auszudrücken in seiner Differenz von Religions-, also Menschenmöglichkeit
und Gottes-, also Nichtreligionsmöglichkeit, wofür die Chiffren Freiheit und



Religion oder Religion? 305

Gnade stehen. Eine Paradoxic, die die Unmöglichkeit in der Möglichkeit des

Religiösen (seiner Wirklichkeit) sowohl ansprechen will, als auch absprechen

will, die ein Hinweis sein will und doch kein Hinweis sein kann, weil das «Ganz

Andere» eben ganz anders bleibt und im Eigenen der Sprache nicht gewonnen
werden kann.

Letztlich ist es der Versuch, einen archimedischen Standpunkt einzunehmen,

von dem her zwar alle religiösen Standpunkte ausgehebelt werden, der

aber selbst als menschlicher, weil sprachlich nur zu vermittelnder, ein religiöser

Standpunkt bleibt. Deswegen muss Barths Religionsbegriff auch ambivalent

zwischen Religionsunmöglichkeit und Religionsnotwendigkeit changieren.
Barth zelebriert einen Amoklauf gegen Religion, der selbst nichts anderes sein

kann als religiöse Selbstzerstörung. Somit kann er sich sprachlich nur in unein-
holbare Paradoxien verlieren, die seine Sprache genau deswegen immer als eine

religiöse Kommunikation ausweisen, die verzweifelt nichts anderes versucht,
als ihre eigenen Voraussetzungen u.a. unter dem Begriff Religion einzuholen

und zu überholen, die aber genau deswegen, weil sie zum Scheitern wie alle

Religion verurteilt ist, unweigerlich verzweifeln muss. Hierfür wird der Gebrauch
des Wortes Sünde ins Feld geführt, die zur Voraussetzung ihrer selbsterfüllenden

Prophezeiung wie zugleich zur Verzweiflung wird.
Barth selbst zeigt die sprachliche Unmöglichkeit in Religion über Religion

hinauskommen zu wollen — eine ganz eigene Art von Hybris, die an sich selbst

nur scheitern und zerschellen kann. So kann über eine religionswissenschaftli-
che Rekonstruktion hinausgehend abschliessend gefragt werden: Wäre Schweigen

nicht angebrachter als auch noch eine religionslose Religions-, Theologie-
und Kirchendogmatik mehrbändig nachzuliefern? Das allerdings sind schon

Zuschreibungen, Zumutungen, Unterstellungen, aber auch Fragen, die der

Religionswissenschaft nicht mehr zustehen, sondern in den Fragezusammenhang
der Unmöglichkeit von Theologie zurückverwiesen sind.



306 Jürgen Mohn

Abstract
Der Aufsatz nimmt einen religionswissenschaftlichen Beobachterstandpunkt ein und

beobachtet das Religionsverständnis und die religiöse Kommunikation Karl Barths
anhand des 7. Kapitels seines «Römerbriefo-Kommentars aus dem Jahr 1922. Es wird
im ersten Teil unter Voraussetzung der Religionstheorie Niklas Luhmanns die These

aufgestellt, dass Barths Dialektik der Religion in Religion verfangen bleibt und als

Sprache nicht über die Grundbedingungen religiöser Kommunikation hinausgehen
kann. Unter dieser Voraussetzung ist die Kommunikation Barths mit den paulinischen
Texten als eine anschlussstiftende Paradoxieentfaltung unter Bedingungen moderner

Religionskommunikation religionswissenschaftlich zu interpretieren. Im ausführlichen

zweiten Teil wird Barths religiöse Sprachbewegung im 7. Kapitel rekonstruiert, die von
der «Grenze der Religion» über den «Sinn der Religion» zur «Wirklichkeit der Religion»
voranschreitet. Im dritten Teil wird die These im Sinne einer religionswissenschaftlichen

Metabeobachtung nochmals zusammengefasst.

The essay takes an observer's point of view from the perspective of the scientific

study of religions. Karl Barth's understanding of religion and religious communication
is observed on the basis of the 7th chapter of the «Römerbrie6> commentary from
1922. In the first part, under the condition of Niklas Luhmann's theory of religion,
the thesis is put forward that Barth's dialectic of religion remains entangled in religion.
Barth's language does not go beyond the basic conditions of religious communication.
His communication with the Pauline texts is interpreted as a religious unfolding of
paradox. In the detailed second part Barth's religious movement of language is

reconstructed, which progresses from the «border of religion» via the «meaning of religion»
to the «reality of religion». In the third part, the thesis of the first part is summarized

in the sense of a meta-observation.

Jürgen Mohn, Basel


	Religion oder Religion? : Religionswissenschaftliche Beobachtungen zum 7. Kapitel von Karl Barths "Der Römerbrief" aus dem Jahr 1922

