Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes in interreligioser Perspektive
Autor: Bernhardt, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914115

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes
in interreligioser Perspektive

Karl Barths Lehre von der Gnade — wie seine Theologie insgesamt — in interre-
ligioser Perspektive zu betrachten heisst, sie gegen den Strich zu birsten. Es ist
keine interreligiése Theologie und wollte keine sein. Barth zeigt kein Interesse
an interreligidsen Ankniipfungen und Vermittlungen. Sein Interesse gilt dem
Zentrum des christlichen Glaubens, nicht seinen Aussenbegiebungen.

Zwar redet Karl Barth oft von «Religion» (im Singular), vor allem in seiner
Auslegung des achten Kapitels des Romerbriefs, aber auch in den beiden Ka-
piteln, auf die ich mich in diesem Beitrag beziehe.! Hier — wie auch in seinen
spiteren Werken — spricht er aber dezidiert &ritisch von Religion. Er betrachtet
sie als Menschenwerk und Goétzendienst. Als solche steht sie im Gegensatz zu
Offenbarung und Glaube. In ihr masst sich der Mensch an, von sich aus — von
seinen Menschenmdglichkeiten aus — eine Beziehung zu Gott eingehen, erhal-
ten und gestalten zu wollen. Religion in diesem anthropologischen Sinn — als
menschliche Religiositdt — kommt nur als Thema der Religionskritik zur Sprache.

Von den «Religionem» (im Plural) spricht Barth dagegen nicht oft und wenn
er es tut, dann eher pauschal und typisierend. Lediglich dem Judentum schenkt
er dabei mehr Beachtung. Doch auch hier gilt das Interesse nicht dem real
existierenden Judentum in seiner nachbiblischen Geschichte und in der Gegen-
wart, sondern dem Judentum als theologischer Grosse, die von Christus her
in den Blick genommen wird. Und diese Grdsse ist ambivalent bestimmt: Der
Jude ist der Inbegriff des von Gott erwihlten Menschen, der diese Erwihlung
aber nicht angenommen hat (also in Stunde verharrt) und sich damit selbst
verwirft, der aber von Gott trotzdem nicht verstossen wird. «Der Jude» (und
damit das Judentum) wird auf diese typisierende Weise «dem Glaubenden»
(und damit der Kirche Christi) und «den Heiden» (also den nichtjudischen und
nichtchristlichen) Vélkern gegeniibergestellt.

Den Islam spricht Barth im Rémerbriefkommentar gar nicht an und auch
spater nur in wenigen Andeutungen, die in einem zum Teil scharf polemischen
Ton formuliert sind.

1 Hinweise auf Stellen aus Barths Romerbriefkommentar, zweite Auflage von 1922 (GA 47,
Ziirich 2010), nehme ich eingeklammert in den Text mit auf.

ThZ 4/75 (2019) S. 266-283



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 267

Der Buddbismus wird zwei Mal im Romerbriefkommentar erwihnt — aber
auch nicht in seiner realen Gestalt, sondern als Typus: einmal in einer Kritik
an religiésen Bewegungen, die zu Selbstaufhebung und Selbstausléschung des
religidsen Subjekts anleiten wollen; der Buddhismus steht hier in einer Rei-
he mit Mystik und Pietismus (153); und ein zweites Mal in einer Aufzihlung
«(negative[r]) Menschenmdoglichkeiten wie Askese, <zuriick zur Naturb, <schwei-
gende Anbetung, mystischer Tod, buddhistisches Nirwana, Bolschewismus,
Dadaismus u. dergl.» (269).

Von den Sstlichen Religionen hatte Barth nach eigenem Bekunden kaum
Kenntnis. Noch im Jahre 1964 gab er zu Protokoll: «<Aber wenn ich von Reli-
gion rede, dann denke ich vor allem an Schleiermacher [...] Vom Hinduismus
und Buddhismus wei} ich doch gar nichts oder nur wenig»* Umso etstaunli-
cher ist es, dass seiner Theologie gerade von Seiten des Buddhismus Interesse
entgegengebracht wurde.

I. Kitaré Nishidas Regeption der Theologie Kar! Barths
Der Begriinder und das geistige Haupt der zenbuddhistischen Kyoto Schule
Kitaro Nishida (1870-1945)° schickte seinen Schiler Katsumi Takizawa (1909-
1984) im Oktober 1933 zu Karl Barth nach Bonn.* Takizawa hatte in Deutsch-
land studieren wollen und fragte seinen Lehrer, an wen er sich dort wenden solle.
Nishida empfahl ihm, nicht zu Heidegger, sondern zu Karl Barth zu gehen. In
Heideggers Philosophie spiele Gott keine Rolle. Heideggers Philosophie erschien
ihm als nihilistisch, weil sie zu sehr auf Existentialien wie Sorge, Angst und die

2 Interview von Hans A. Fischer-Barnikol mit Barth, in: K. Barth: Gespriche 19641968
(GA 28), Zurich 1997, 145.

3 Die Gesammelten Werke Nishidas sind in japanischer Sprache in einer 24bindigen Neu-

ausgabe unter dem Titel «Nishida Kitaré Zenshi» hgv. A. Takeda u.a., Tokyo 2002-2009,
erschienen. Von zahlreichen Werken liegen englische und deutsche Ubersetzungen vor.
Siehe dazu die Bibliographie in: J.C. Maraldo: «Nishida Kitaro», in: The Stanford Encyclo-
pedia of Philosophy (Spring 2019 Edition), hg.v. EN. Zalta (https://plato.stanford.edu/
archives/spr2019/entries/nishida-kitaro/ [zuletzt eingesehen am: 20.03.2019]).
Zur Biographie und Philosophie Nishidas siehe: K. Nishitani: Nishida Kitaro, Berkeley,
CA, 1991; R. Elberfeld u.a. (Hg): Kitar6 Nishida in der Philosophie des 20. Jahrhunderts.
Mit Texten Nishidas in deutscher Ubersetzung, Freiburg i.Br. 2014; R.E. Carter: The
Nothingness beyond God. An Introduction to the Philosophy of Nishida Kitaro, New
York 1989.

4 K. Takizawa: Reflexionen tiber die universale Grundlage von Buddhismus und Christen-
tum, Frankfurt a.M. 1980, 159.



268 Reinhold Bernhardt

Endlichkeit des Lebens fokussiert war. Die Theologen im deutschsprachigen Raum
seien zur Zeit interessanter als die Philosophen. Namentlich nannte er Barth,
Brunner und Gogarten. Der substantiellste unter ihnen sei Barth.® Seit diesem
Studienaufenthalt im Wintersemester 1934/ 35 wurde Takizawa der Mittelsmann
zwischen Barth und Nishida, wobei das Interesse hier einseitig von Nishida aus-
ging. Takizawa hielt thn tiber die Theologie Barths auf dem Laufenden.’

Nishidas Anliegen war es, Philosophie und Religion zu verséhnen. Zur Re-
ligion gehort fiir ihn aber Gott. Eine solche Aussage von einem Buddhisten zu
héren, mag zunichst Gberraschen. Sie wird jedoch nachvollziehbar, wenn man
sich Nishidas Gottesverstindnis vergegenwirtigt. «Gott» darf ihm zufolge
nicht auf einen Theismus, also auf eine personale Gottesvorstellung, eingeengt
werden. Nishida versteht Gott in einem transpersonalen Sinn als das Absolute.

Seit 1904 hatte er sich intensiv mit Kierkegaard, dann ab 1911 mit Augus-
tin, Dionysius Areopagita, Duns Scotus, Pascal, Meister Eckhart und Nikolaus
von Kues beschaftigt. Barth sah er als Fortsetzung dieser Linie. Einem Tage-
bucheintrag vom Nishida zufolge hatte er am 2. Mai 1931 begonnen, Barths
Romerbriefkommentar zu lesen.” Was ihn an dieser Theologie faszinierte, lisst
sich in folgenden finf Punkten zusammenfassen:

Nishida schitzte erstens Barths Betonung der radikalen Transzendenz, der
Absolutheit Gottes, des Ganz-anders-Seins Gottes. In seinen Augen war dieses
Gottesverstindnis kompatibel mit der buddhistischen Vorstellung des absolu-
ten Nichts. Noch in seinem letzten Werk «Ortlogik und religiése Weltanschau-
ungy, das 1945 erschien, schrieb Nishida: «Weil er [Gott] absolutes Nichts ist,
ist er absolutes Sein. Da er zugleich das absolute Sein ist, ist ihm nichts unmég-
lich, nichts unbekannt; er ist allwissend und allméchtig [...]. Meine Behauptun-
gen mogen vielleicht an die Lehre Karl Barths und anderer ankniipfen, nach
der Gott als absolute Transzendenz gedacht wird.»®

5 K. Takizawa: Was und wie ich bei Karl Barth gelernt habe, in: S. Hennecke (Hg): Karl
Barth — Katsumi Takizawa, Briefwechsel 1934-1968, Gottingen 2015, 84£,; 136, 144.

6 Hennecke: Karl Barth — Katsumi Takizawa (Anm. 5), 15-38; N.R. Thelle: A Barthian Thin-
ker between Buddhism and Christianity: Takizawa Katsumi, JapRel 8/4 (1975) 54-86; C.A.
Rigsby: Nishida on God, Barth and Christianity, Asian Philosophy 19/2 (2009) 119-157.

7 Nach Y. Terazono: Die Rezeption der Theologie Karl Barths in der japanischen (Religi-
ons-) Philosophie unter besonderer Berticksichtigung von Kitaro Nishida und Katsumi
Takizawa, in: S. Hennecke (Hg): Karl Barth und die Religion(en). Erkundungen in den
Weltreligionen und der Okumene, Géttingen 2018, 199.

8 K. Nishida: Ortlogik und religiése Weltanschauung (1945), in: Ders.: Logik des Ortes. Der



Karl Barths Iehre von der Gnade Gottes 269

Nishida verband diese Betonung der Transgendeny Gottes bzw. des Abso-
luten allerdings mit der Vorstellung, dass das Absolute auch ganz zmmanent ist:
in der Welt, in allen Dingen. Als Transzendentes ist es radikal immanent und
als Immanentes radikal transzendent. «[D]ieses absolute Sein muss unendlich
schopferisch und durch und durch geschichtliche Wirklichkeit sein.»’

Nishida interessierte sich gweitens fir den Ausgangspunkt und die Bewe-
gungsrichtung der Theologie Barths: dass Barths Theologie bei Gott bzw. beim
Wort Gottes und nicht bei menschlichen religiosen Erlebnissen ansetzte. Diese
absolute Unumkehtbarkeit des Verhiltnisses zwischen Gott und Mensch war
in Nishidas Philosophie — nach dem Urteil Takizawas — deutlich schwicher
ausgeprigt.'”

Das Absolute ist nach Nishida der Ort, an dem die menschliche Existenz,
wie tiberhaupt alles Sein konstituiert ist, an dem aber auch seine Nichtigkeit
deutlich wird. Statt die Selbstmitteilung Gottes zu entmythologisieren, sollte
nach Barth wie nach Nishida die religiése Subjektivitit des Menschen ent-
mythologisiert werden. Die Beziehung zwischen dem Wort Gottes und dem
Menschen ist nach Barth eine unumkehrbar einseitige, allein vom Wort Gottes
ausgehende. Das Wort vergegenwirtigt sich selbst. Es bleibt nicht unnahbar
wie eine platonische Idee iiber der Welt des Werdens und Vergehens schwe-
bend. Aktual, also immer wieder neu, bricht es ein in diese Welt, bleibt darin
aber unverfiigbar.

Auch nach Nishida geht das Bewusstsein des Absoluten nicht aus religioser
Subjektivitit des Menschen hervor, sondern aus der Selbstvergegenwirtigung
Gottes bzw. des Buddha: «Eigentlich gibt es keine Religion, die auf die ejgene
Kraft des Menschen baut»'!

Nishida schitzte drittens die dialektische Methode Barths. Sie schien thm
die einzige Méglichkeit zu sein, objektivierendes Denken zu tiberwinden. Sein
eigenes Denken beschreibt er als «in keiner Weise gegenstandslogisch»'? Es sei
«im Sinne der absolut widerspriichlichen Selbstidentitit absolut-dialektisch»."

Anfang der modernen Philosophie in Japan, Darmstadt 1999, 226.
A.a.0;, 229.

10  Darin bestand Takizawas gewichtigster Kritikpunkt an seinem zenbuddhistischen Lehrer
(Takizawa: Was und wie ich bei Karl Barth gelernt habe [Anm. 5], 91 u.6.).

11 Aa.O, 238 (Kursivsetzung im Original).

12 Aa.Q, 228.

13 Ebd.



270 Reinhold Bernhardt

Nishida schitzte wertens das kritische Potenzial der Theologie Barths: dass
nach Barth das Wort Gottes allem Weltlichen — allen menschlichen Ordnungs-
vorstellungen und Werturteilen, allen Strukturen und Systemen — kritisch ge-
geniibersteht und deren Geschopflichkeit in Erinnerung ruft. Dies heisst fiir
Barth nicht, dass all diese menschlichen Gemichte von Gott geschaffen sind,
sondern dass sie Menschenwerk sind und als solches nicht verabsolutiert wet-
den diirfen. Auch fiir Nishida steht das Absolute dem Endlichen kritisch ge-
geniiber. Es schliesst das Sein und das Nichts in sich.

Nishida schitzte flinftens die Konsequenz, die Barth aus seinem Verstind-
nis des Wortes Gottes als Krisis aller weltlichen Gemichte zog: dass die Bin-
dung an dieses Wort Fresheit gegentiber allen menschlichen und weltlichen
Dingen gewihrt. Es ist gerade die kritische — d. h. von allen Weltworten un-
terscheidende — Funktion, die das Gotteswort zur Quelle der Freiheit macht.
Auch hier gilt wieder: die schlechthinnige Abhingigkeit des Menschen von
Gott als Grund seines Menschseins und seines freien In-der-Welt-Seins ist
nicht vom Menschen, sondern allein von Gott her zu denken. Freiheit von
der Welt bedeutet aber fir Barth und Nishida nicht Riickzug aus der Welt.
Und so schitzte Nishida auch die Weltzuwendung der Theologie Barths: dass
das Gotteswort zum aktiven Handeln in der Welt — in Gesellschaft und Poli-
tik — anleitet. Auch wenn dieses Wort nach Barth nicht bleibend in die Welt
eingeht, sondern ihr immer gegeniibersteht und nur seine Einschlagtrichter
darin hinterlésst, so will es doch in der Welt zur Geltung gebracht werden. Es
ist nicht »on der Welt und es ist nicht 7z der Welt; es ist aber fiir die Welt. Auch
nach Nishida ist das Absolute untrennbar mit der kontingenten Wirklichkeit
der Welt verbunden. Es liegt in ihr. Beide — Barth wie Nishida — wenden
sich somit sowohl gegen eine optimistische Weltverhaftetheit, als auch gegen
einen quietistischen Riickzug von der Welt, als auch gegen eine nihilistische
Weltverachtung.

Als Zen-Buddhist konnte sich Nishida die Grundgedanken der dialekti-
schen Theologie Barths zu eigen machen: Er konnte von der Selbstverge-
genwirtigung Gottes als vom «Wort Gottes» sprechen und die Rezeption
dieses Wortes als «Glauben» bezeichnen. All diese Begriffe hatten fir ihn
allerdings eine zenbuddhistische Konnotation. Er identifizierte «Gott» mit
Sinyati und das «Wort Gottes» mit der Anrufung des universalen und ewigen
Amida-Buddha. Das Wort Gottes, wie auch der Ruf des Namens Buddhas
gehen nach Nishida allein vom Absoluten aus. Fir Nishida war Barth ein me-



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 271

tachristlicher Theologe, der eine universale, religionsiibergreifende Wahrheit
tber das Absolute in christlicher Sprache zum Ausdruck gebracht hat.

Nimmt man demgegeniiber das theologische Selbstverstindnis Barths
ernst, dann kann man konstatieren: Es gibt zwar Strukturanalogien zwischen
Nishidas Verstindnis der Beziehung zwischen dem Absoluten und dem Rela-
tiven und Barths Verstindnis der Beziehung zwischen Gott und Welt. Aber es
sind dies eben nur Analogien. Und Analogien sind dadurch gekennzeichnet,
dass die Urihnlichkeit der Relate grésser ist als die Ahnlichkeit zwischen ihnen.
Zu Recht konstatiert deshalb Yoshiki Terazono, ein Schiiler Takizawas: «Nishi-
da hat einerseits die christlich-theologischen Begtriffe Barths benutzt, sofern sie
seinen Gedanken entsprechen und angepasst sind. Er hat jedoch das Wesentli-
che der Theologie Barths damit nicht rezipiert.»'

I1. Kar! Barths Auslegung von Rom 5 und 6
Im nun folgenden Abschnitt versuche ich, Karl Barths Auslegung von Rém 5
und 6 in der Perspektive Nishidas und Takizawas zu lesen. Ich hebe also vor
allem diejenigen Zentralgedanken dieser beiden Kapitel hervor, die bei den
beiden Zen-Buddhisten Resonanzen hervorgerufen haben oder hervorgerufen
haben kénnten.

Karl Barth beginnt das fiinfte Kapitel seines Romerbriefkommentars mit
einem Sprung in das 13. Kapitel dieses Briefs. Paulus schreibt dort: «Die Nacht
riickte vor, der Tag aber ist nahe herbeigekommen» (13,12). Barth nimmt die-
ses Motiv auf und gibt seiner Auslegung von Rém 5 den Titel «Der nahende
Tagy.

Dieser Titel bezeichnet die Position des Glaubenden: Es ist die Dimme-
rung des Ostermorgens. Der Glaubende steht auf der Schwelle von Dunkel
und Licht, von Altem und Neuem, von Stunde und Gerechtigkeit, von Adam
und Christus.”” Christliche Existenz ist eine Existenz auf dieser Schwelle. Im
Glauben tritt der Mensch ein in die kontrafaktische Wirklichkeit dessen, was
er von Gott her in Christus schon ist, was er aber in seinem Existenzvollzug
noch nicht ist. Als noch alter Mensch ist er schon von Gott fiir gerecht erklirt.
Daher kann er schon vom neuen Menschsein her leben. Er ist zwar noch Teil
der alten, adamitischen Menschheit, steht aber schon im Licht der Auferste-

14  Terazono: Die Rezepton der Theologie Karl Barths (Anm. 7), 2006.
15  Siehe dazu auch: K. Barth: Christus und Adam nach Rém. 5, Zollikon-Zuirich 1952.



292 Reinhold Bernhardt

hungswirklichkeit. Fiir ihn gilt das Wort aus Gal 2,20: «Ich lebe, doch nun nicht
ich, sondern Christus lebt in mir. Denn was ich jetzt lebe im Fleisch, das lebe
ich im Glauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt hat und sich selbst fir
mich dahingegeben.»

Christliche Existenz heisst dabei nicht, auf dieser Schwelle zu stehen und
von dort aus in ruhiger Betrachtung nach vorne und nach hinten zu schauen.
Vielmehr besteht sie in einer Bewegung iber die Schwelle hinweg, wie in einer
Momentaufnahme festgehalten — mit dem Standbein noch im Alten stehend,
mit dem Spielbein in der Luft zu Neuem hin. Noch nicht im Neuen angekom-
men, aber schon ganz darauf ausgerichtet. Der Ostermorgen bewegt sich auf
den Menschen zu und dieser bewegt sich darauf hin. Um diese Bewegung im
Hier und Jetzt auszudriicken, wihlt Barth das attributiv verwendete Partizip
Prisens: «der nahende Tagy. Die englische Sprache hat dafiir die Endung «-ing:
«dawningy.

Diese dynamische Position auf der Schwelle ist zugleich die Position, von
der aus Barth seine theologische Reflexion entwickelt. Er spricht nicht #ber den
Glauben, sondern aus der Perspektive des Glaubens, d.h. aus dieser Bewegung
heraus. Er versucht die Bewegung abzubilden, was aber — wie ihm bewusst ist —
eigentlich gar nicht geht. Es geht nur so, dass man eine Momentaufnahme von
dieser Bewegung macht, einen Punkt in der Bewegung fixiert; wie bei einem
Zielfoto am Ende eines Wettlaufs. In diesem Moment des Ubertritts iiber die
Ziellinie hat der Liufer das Ziel schon erreicht und auch noch nicht erreicht.
Der Fuss hat ja noch nicht hinter der Ziellinie aufgesetzt. Die Frage, ob das
Ziel in exakt diesem Punkt schon erreicht und der Sieg schon errungen ist,
muss man mit einem Ja und Nein zugleich beantworten.

Das ist die Dialektik, in der Barth seine Theologie entfaltet: Er versucht, das
Unmégliche: eine Bewegung abzubilden wie die Bewegung beim Uberschreiten
der Ziellinie oder die Bewegung eines Vogels im Flug (dieses Bild gebraucht
Barth selbst: 255, 274). Er kann es aber nur in immer neuen Anldufen, die sich
selbst ins Wort fallen, sich uiberbieten und zurechtriicken.

Barth fragt, was es heisst, «mit dem neuen Menschen, dem Menschen des
noch nicht angebrochenen, aber nahe herbeigekommenen Gottestages zu
rechnen» (204). Der Glaubende kann, dart und soll in der unendlichen Lei-
denschaft der Erwartung leben, dass der Tag Gottes zur alles bestimmenden
Macht der Wirklichkeit wird. De jure lebt er schon im futurum resurrectionss, in der
Morgendimmerung der Auferstehungswirklichkeit und auf den anbrechenden



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 273

Tag hin. Aber de facto ist er noch der alte Mensch. Das freisprechende Utr-
teil ist schon verksindet, aber noch nicht vollstrecks. Mit dem Standbein steht der
Mensch noch im alten Aon und mit dem Spiebein eigentlich schon im neuen.
Eigentlich! Denn dort steht er eben noch nicht mit seiner ganzen Existenz. Im
Glauben steht er dort. Im Glauben wird diese Méglichkeit, im neuen Aon zu
stehen, vorweggenommen. Der Glaube verbindet auf diese Weise den alten
mit dem neuen Menschen. Der neue sieht den alten im Lichte dessen, was
ihm verheissen ist. Er sieht «im Gekreuzigten den Auferstandenen, im Tode
das Leben, im Nein das Ja» (214). Der ins Osterlicht getauchte Mensch 757 von
Gott her schon der neue Mensch, aber er ist es nur im Modus der Vorwegnah-
me, der Hoffnung und Erwartung, im Ergreifen seines Ergriffenseins von der
Verheissung Gottes.

Und so spricht Barth den alten Menschen schon /s den neuen Menschen
an: als ob er schon der neue wire. Er ist es ja auch schon von Gott her, aber
noch nicht in seiner Lebenswirklichkeit. Mit Paulus gesprochen: Er lebt noch
im Fleisch, ist aber im Glauben schon vom Geist bestimmt. Er wird dieser
Bestimmung noch nicht gerecht. Aber er ist von Gott gerecht gesprochen.
In seiner Lebenswirklichkeit trigt er gewissermassen noch die Wundmale des
alten Menschen an sich (so wie der Auferstandene noch die Wundmale des
Gekreuzigten trigt), aber sie bestimmen ihn nicht mehr in seiner Existenz. Er
lebt schon aus der Anschauung des noch Unanschaulichen, wie Barth sagt.

Nur in solch paradoxen Formulierungen lisst sich einfangen, was Barth
sagen will. Es gibt die Begnadigung nur im Modus der Verheissung, die aber
schon wirksam ist. Thr entspricht noch keine «dinglich-gegebene Etlésungy
(249). Im Modus der Hoffnung lebt der Mensch schon in der Auferstehungs-
wirklichkeit, im Reich Gottes, in der geheilten Gottesbeziehung. Aber in seiner
Lebenswirklichkeit ist er noch von all dem bestimmt, was ihn von Gott weg-
zieht.

Dieser Erkenntnishaltung aus der Efleuchtung durch das Osterlicht heraus
entspricht die zenbuddhistische Erkenntnishaltung. Thr zufolge muss alles im
Licht von Siinyata oder Leerheit gesehen werden, dem letztlich Unsubstanti-
ellen, das sich nicht durch die Zeit hindurch erhilt, christlich gesprochen: im
Licht der Ewigkeit. Erlésung besteht nach zenbuddhistischem Verstindnis in
der Auflésung der Verdinglichung bzw. Objektivierung all dessen, was ist, und
damit aus der Anhaftung an die Dinge. Das 16st den Menschen aus der Be-
stimmtheit seines Lebens durch die Welt der Dinge.



274 Reinhold Bernhardt

Bleiben wir fir einen Moment auf dieser von Barth eingenommenen Er-
kenntnisposition auf der Schwelle stehen und blicken von dort aus gewisser-
massen nach vorne und zuriick, wobei auch diese raumliche Metaphorik so-
gleich wieder aufgebrochen werden muss. Die Schwelle ist der Ort, an dem sich
die zwei grossen Bestimmtheiten des Menschen und der Welt begegnen. Barth
bezeichnet sie mit den Begriffen «Fall» und «Gerechtsprechungy (252). Es sind
zwei Existenzweisen: «Fall» meint Herausgefallensein aus der existenztragen-
den Gottesbeziehung und somit ein Leben aus sich selbst heraus, also «Siinde».
«Gerechtsprechung» meint ein Leben in und aus der Gottesbezichung, also
«Gnade». «Gnade» ist die inhaltliche Bestimmung der von Gott ausgehenden
Beziehung zwischen Gott und Mensch. Die auf diese Weise konstituierte (es-
chatologische) Beziehung ist nicht in die Hinde der Menschen gelegt, weil sie
damit den Unwigbarkeiten des religisen Lebens und Empfindens ausgeliefert
wire. Thr einziger Grund ist die Beziehungstreue Gottes.

Interessant ist nun, wie Barth das Verhiltnis zwischen diesen beiden Be-
stimmtheiten, also zwischen Siinde und Gnade, bestimmt. Dabei muss man aller-
dings die beiden Ebenen unterscheiden, auf denen sich Barths Denken bewegt:
die Ebene der Wirklichkeit Gottes und die Ebene der Welt und des Menschen.

Im Blick auf die Sphdre Gottes lehnt Barth alle Verhiltnisbestimmungen zwi-
schen den Michten der Stinde und der Gnade ab. Sie stehen nicht in Spannung
zueinander, es gibt keine Polaritit zwischen ihnen, keinen Ausgleich, keine
Kausalitat, kein Gleichgewicht, eben: kein Verhiltnis. Gerade in dieser Verhalt-
nislosigkeit bedingen sie sich aber gegenseitig: die Moglichkeit der einen ist die
Unméglichkeit der andern und umgekehrt (227)."° Die eine ist die Negation
des anderen und umgekehrt. Siinde und Gnade verhalten sich zueinander wie
das Mégliche zum Unmdglichen und zwar gegenseitig: Stinde ist die Unmég-
lichkeit der Gnade und Gnade die Unmoglichkeit der Sunde. Sie haben nichts
miteinander zu tun und bringen sich doch gegenseitig hervor. Sie bedingen
sich gegenseitig, aber nicht positiv, sondern negativ: Das Nicht-Sein der einen
Bestimmtheit ist das Sein der andeten und umgekehrt, so als stritten sich Licht
und Dunkelheit um die Vorherrschaft, wie es eben in der Morgendimmerung
der Fall ist. Im Grunde ist schon klar, wie dieser Streit ausgeht, weil er in Christi
Tod und Auferstehung schon entschieden ist.

16  «Eben in der Negation des alten bekannten menschlichen Subjekts vollzieht sich also die
Begriindung des neuen Subjekts» (206).



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 275

Aber in der Wirklichkeit des Menschen und der Welt — und damit sind wir auf der
zweiten Ebene — tobt der Streit noch weiter: als Streit um die Herrschaft tber
den Menschen und die Welt. So lange Welt und Mensch bestehen, wird dieser
Streit weiter toben. Die Todeslinie zwischen Gott und Mensch bleibt bestehen,
auch da, wo sie von Gott her Giberwunden ist. Im Blick auf die Welt und den
Menschen sind es zwei Krifte, die in Polaritit zueinander stehen und den Men-
schen in unterschiedliche Richtungen ziehen: weg von Gott und hin zu Gott.
Auch hier stehen sie nicht einfach nebeneinandet, so wie auch alte und neue
Welt, alter und neuer Mensch nicht einfach nebeneinander stehen. Es gibt ja
nicht zwei Welten und nicht zwei Menschen.!” Stinde und Gnade, Adam und
Christus sind zwei Bestimmtheiten des enen Menschen und der einen Welt. Sie
stehen auch nicht in einer zeitlichen Abfolge nacheinander, sodass zuerst die ¢ne
aktiv wire und dann die andere. Sie sind vielmehr gleichzeitig wirksam und lie-
gen im Streit miteinander. Sie stehen in einem schroff antithetischen Verhiltnis
und diese Gegensatzeinheit kann nicht nach einer Seite hin aufgeldst werden.

Obwohl er es nicht erwihnt, hat Barth hier ganz offensichtlich Luthers Bild
vom Menschen als einem Reittier im Sinn, das entweder von Gott oder von
der Macht der Siinde geritten wird.'"® Die Macht der Stinde wirkt im Menschen,
aber es ist eine transhumane Macht, die den Menschen wie besetzt hilt. Barth
kritisiert die augustinische Vorstellung einer Erbsinde (236), betont mit Paulus
aber doch den Machtcharakter der Stinde. Stinde ist die Macht, die den Men-
schen von Gott wegzieht, indem sie thn dazu verleitet, die Grenzen seiner Ge-
schopflichkeit zu missachten und sich der Géttlichkeit Gottes zu bemichtigen.
Damit schneidet sich der Mensch ab von der Quelle des Lebens, sodass man
Stinde als Macht des Todes bezeichnen kann. Sie kann nur durch die Macht der
Gnade tiberwunden, also getétet werden. Nur durch die géttliche Machttat der
Erlésung kann die Macht der Siinde gebrochen werden. Und diese Machttat
hat sich im Tod Jesu Christi ereignet.

Das Verhiltnis zwischen Siinde und Gnade als den beiden Michten, die
den Menschen und die Welt bestimmen, ist also das einer dynamischen Gegen-

17 Vgl.: «Being righteous and being sinful are not two, nor are they one. That is what Zen
Buddhism teaches about the fundamental situation of human beings» (P.S. Chung: Karl
Barth and Religious Pluralism: A Conflict? in: ED. Macchia / PS. Chung [Hg]: Theology
Between the East and West: A Radical Legacy: Essays in Honor of Jan Milic Lochman,
Eugene, OR, 2002, 40).

18 WA 18, 635.



276 Reinhold Bernhardt

satzeinheit. Sie sind wie zwei Pole eines spannungsgeladenen Kraftfeldes. In
diesem Sinne prazisiert Barth Luthers Aussage, dass der Mensch simul iustus et
peccator, zugleich Siinder und Begnadeter, sei. Das simu/ist nicht statisch additiv,
sondern dynamisch dialektisch zu denken, als Bewegung im Spannungsfeld der
beiden Pole. Barth schreibt: «Ich kann nicht Stinder #zd Begnadigter sein. Ich
kann nur in der Umkehr (in der nicht umzukehrenden Umkeht!) »on der Siinde
zur Gnade stehen.» (285).

Es mag iberraschen, dass Nishida gerade an diesem Punkt andocken konn-
te. Er schreibt: «Wir selbst beriihren Gott allein durch den Tod in widerspre-
chender Entsprechung, Nur durch den Tod hindurch kénnen wir selbst mit
Gott verbunden werden.»'” Ohne explizit auf Barths Theologie Bezug zu neh-
men, wirdigt er auch die Vorstellung eines urspriinglichen Ungehorsams des
Menschen gegen Gott, der nur von Gott selbst wieder aufgehoben werden
kann. Stnde als etwas zu denken, das an der Wurzel menschlicher Existenz
liegt, offenbare eine tiefe Einsicht in diese Existenz. Der Mensch steht nach
Nishida in Opposition gegen Gottes Willen. Nur durch einen von Gott her
ermoglichten Akt des Gehorsams kann er eigentliches Leben gewinnen. Dieser
Akt besteht im Glauben an den Amida-Buddha.*

Nishida denkt allerdings das Herausfallen aus der Gottesbeziehung und das
von Gott her ermoglichte Heilsgeschehen nicht als Aufeinandertreffen zwei-
er externer Michte im Menschen und in der Welt.?' Er sieht darin eher eine
Selbstabschottung des Menschen gegentiber dem Licht der Erleuchtung, Auch
geht es ihm nicht um die Erlésung der Welt durch einen der Welt in qualitati-
ver Unterschiedenheit gegeniiberstehenden Gott, sondern um die Lésung des
Menschen aus dem Verhaftetsein an die Welt. Fur Barth hingegen ist die Welt
und die Existenz des Menschen der Kampfschauplatz zwischen diesen beiden
Bestimmtheiten der Stinde und der Gnade.

Der tiefste Unterschied zwischen Barth und Nishida, den dieser aber of-
fensichtlich nicht als trennend empfunden hat, betrifft — wie schon gezeigt
— die Unterscheidung der beiden Ebenen: der Sphire Gottes und der Sphire

19 Nishida: Ortlogik (Anm. 8), 225. Im Original sind die Worte «widersprechender Entspre-
chungy kursiv gesetzt.

20 AaOQ, 237

21 Vgl aber den Verweis auf die Aussage von Dimitrij Karamasow in Dostojewskis «Die
Brider Karamasow» (111, 3): «Urspriinglich ist unser Herz der Kampfplatz von Gott und
Teufel» (Nishida: Ortlogik [Anm. 8], 233).



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 277

der Menschenwelt. Nach Barth besteht zwischen Gott und Welt, dem Absolu-
ten und dem Relativen, dem Unendlichen und dem Endlichen ein unendlicher
qualitativer Unterschied (17 u.6.). Fiir Barth ist Gott radikal transzendent. Das
Gottliche beriihrt die Welt bestenfalls am Rand, durchdringt sie aber nicht und
geht nicht bleibend in sie ein. Stinde und Gnade sind Michte, die in der Sphire
Gottes ihren Sitz haben. Sie brechen von aussen in die Welt und in die Zeit
hinein, sind aber nicht aus der Welt, sondern liegen «hinter» der Zeit, wie Barth
es im Blick auf den «Fall» sagt (232). Das entscheidende Geschehen spielt sich
auf einer metahistorischen Hinterbithne ab, im Bereich des Unhistorischen
und Unanschaulichen, in der Sphire Gottes, in Gott selbst.” Die Geschichte
ist die Vorderbtihne, auf der sich abspielt, was in Gottes Pridestination schon
prijudiziert (nicht determiniert) ist (237, 243).

Nach Takizawa versteht Barth die Bedeutung des Christusereignisses als
radikale Verinderung der Grundsituation der menschlichen Existenz, bei der
«nicht nur die erscheinenden Phasen des Dramas auf der Biihne, sondern auch
die Biihne selbst von Grund auf erneuert werde, um den Menschen trotz sei-
ner Stinde mit herzlicher Freude darauf existieren zu lassen.»®

Wie Barth (besonders in seiner Lehre vom «Nichtigen»®), so geht auch
Nishida davon aus, dass das Nichts nicht eine ihm eigene Michtigkeit neben
dem Absoluten hat. Sein und Nichts haben den gleichen Ursprung im Abso-
luten, das Nishida als «absolute Nothingness» bezeichnet. Dieses umfasst und
Ubersteigt die Dualitat von Sein und Nichtsein. Das Nichts ist 7z Absoluten; es
ist das Andere seiner selbst. Das Absolute enthilt in sich die absolute Selbst-
negation.

Das Absolute ist nach Nishida eine Wirkmacht ohne ein wirkendes absolu-
tes Subjekt; man kann es als das universale Ganze verstehen. Und als solches
west es in allem: «Das Absolute ist dort wirklich absolut, wo es sich selber ins
Relative umwendet. Das wahre ganzheitliche Eine erhilt sich selbst ginzlich

22 «...] Sunde [ist] die geitlose, die transgendentale Disposition der Menschenwelt, ihre Bezie-
hung zu Gott nach deren dem Neuen noch ab-, dem Alten noch zugewandten Seite |[...]
Sie ist det #berzeitliche Fall aller Menschen aus ihrer Einheit mit Gott [...]» (237). Siehe auch
260. Siehe auch 307, wo Barth vom «Jenseits Gottes» spricht.

23 Takizawa: Reflexionen (Anm. 4), 163.

24  Entfaltet in KD § 50. Sieche dazu: M.D. Withrich: Gott und das Nichtige. Eine Unter-
suchung zur Rede vom Nichtigen ausgehend von § 50 der Kirchlichen Dogmatik Karl
Barths, Ziirich 2006.



278 Reinhold Bernhardt

in den vielen Einzelnen. Gott existiert durchgehend, sich selber negierend, in
dieser Welt. In diesem Sinne ist Gott durchaus immanent»?.

Anders als Barth sieht Nishida also dieses — Sein und Nichts umfassen-
de — Absolute nicht dem Relativen, also dem Weltlichen und Geschichtlichen
gegentiber stehen, es lediglich wie eine Tangente den Kreis beriihrend. Vielmehr
ist es 77 Relativen und das Relative ist in ihm. Absolutes Sein und absolutes
Nichts sind immanent im Seienden und als solche diesem transzendent. Das
Absolute ist im Endlichen, ohne seine Absolutheit preiszugeben: «Gerade der
durchaus transzendente und guglich immanente, der durchaus immanente und
zugleich transzendente Gott kann der wahtlich dialektische Gott sein»”. Diese
Auffassung darf aber nicht im Sinne eines Pantheismus verstanden werden,
denn auch bei diesem wiirde es sich um eine Form des Substanzdenkens han-
deln, das Nishida, wie der Mahayana-Buddhismus insgesamt, gerade tiberwin-
den will.

Barth und die Zen-Buddhisten Nishida und Takizawa unterscheiden sich
also darin, wie sie den universalen Grund der Wirklichkeit zur Geschichte in
Beziehung setzen. Fir Barth steht Gott der Geschichte gegentiber, vollzieht
aber sein Heilshandeln in der Geschichte und fiir die Geschichte. Fiir Nishida
und Takizawa ist Gott in die Geschichte eingegangen, er berthrt sie nicht nur
ausserlich, sondern ist darin gegenwirtig,

Als Barth sich Anfang September 1935 auf dem Bergli in Oberrieden von
Takizawa verabschiedete, gab er ihm einen Gruss an Nishida mit. Schmun-
zelnd sagte er, auch einige der alttestamentlichen Propheten seien Heiden ge-
wesen.”” Offensichtlich konnten also auch Nicht-Juden von Gott in Anspruch
genommen werden, um sein Wort zu verkiinden. Das schien Barth auch auf
Nishida zuzutreffen. So wies er Nishida einen Platz in seiner Theologie zu. Ein
Ehrenplatz ist es wohl nicht, aber doch ein Ausdruck von nicht nur menschli-
cher, sondern auch theologischer Wertschatzung,

25  Nishida: Ortlogik (Anm. 8), 227,

26 A.a.O, 228. Kursivsetzung im Original.

27  Nach Curtis A. Rigsby: Nishida on God, Barth and Christianity (siehe Anm. 5), 144 (Uber-
setzung aus dem Japanischen).



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 279

III. Katsumi Takizawas Auseinandersetung mit Barth

Takizawa® hatte nach seiner Ankunft in Deutschland Ende 1933 damit begon-
nen, Barths Romerbriefkommentar in der zweiten Auflage zu lesen, um sich
auf seinen Studienaufenthalt in Bonn vorzubereiten.”” In Bonn angekommen,
war er von Barth fasziniert und betrachtete ihn nun als seinen zweiten Leh-
rer neben Nishida. Sein Bestreben richtete sich darauf, Barths Theologie mit
Nishidas Philosophie zu harmonisieren.” Barths Betonung des «Immanuel»,
des «Gott mit unsy, schien ihm kompatibel zu sein mit der von Nishida beton-
ten Anwesenheit des Absoluten im Relativen.’! So konnte Nishida schreiben:
«Der bloB transzendente, sich selber gentigende Gott ist nicht der wahre Gott.
Er muss sich auf einer Ebene dutrchaus in der Weise der kenosis entiulBern.»>
Das klang unmittelbar an Kerngedanken der Christologie Barths an. Takiza-
wa fihrt die tiefste Einsicht, zu der er gelangt sei, auf seine beiden «groflen
Lehrem zurtick: der eine der beiden habe die Botschaft von der unbedingten
Gnade «die absolut widerspriichliche Selbstidentitit» genannt, der andere als
das «Urfaktum Immanuel».*

Barth konnte sich auf diesen Harmonisierungsversuch jedoch nicht einlas-
sen. Dass Gott it ans ist, heisst fiir Barth eben noch lange nicht, dass Gott /#
uns oder 7z der Welt ist. Zwischen «mit» und «in» liegt der entscheidende Un-
terschied in der Verhiltnisbestimmung zwischen Gott und Mensch. In Nishi-
das Vorstellung, dass das Absolute im Relativen ist, schien Barth die Grenze

28 Die gesammelten Werke Takizawas erschienen in japanischer Sprache in einer zehnbin-
digen Ausgabe, Tokio 1973-1975. Auf Deutsch sind erschienen: Das Grundproblem der
Christologie, in: Jahrbuch der Literarischen Fakultit der Kyushu Universitit, Fukuoaka 4,
1956; Reflexionen (Anm. 4); Das Heil im Heute. Texte einer japanischen Theologie, 1987
sowie die von Susanne Hennecke zusammengestellten Briefe und Texte (Anm. 5).

29 Nach: K. Ogawa: Zum Verstindnis der Auferstehung Christi aus japanischer Sicht. Ein
Vergleich zwischen K. Barth, K. Takizawa und K. Nishida, ZdTh 4/2 (1988) 235.

30 Takizawa: Reflexionen (Anm. 4), 66-110; 159-164. Siehe dazu auch: S. Fritsch-Oppermann:
Christliche Existenz im buddhistischen Kontext. Katsumi Takizawas und Seiichi Yagis Di-
alog mit dem Buddhismus in Japan, Hamburg 2000; Chung: Karl Barth and Religious
Pluralism (Anm. 17), 35-58, bes. 36-44.

31 «Es wurde mir [...] immer klarer, dass das, fiir das mir einst zu Hause durch die Schriften
Nishidas die Augen gedffnet worden waren, nichts anderes ist als das Urfaktum, das Karl
Barth gemil der Bibel dmmanueb, Jesus Christus, der Sohn Gottes» nannte» (Takizawa:
Was und wie ich bei Karl Barth gelernt habe [Anm. 5], §6).

32 Nishida: Ortlogik (Anm. 8), 228. Kursivsetzung im Original.

33  Takizawa: Reflexionen (Anm. 4), 171.



280 Reinhold Bernhardt

zwischen dem Absoluten und dem Relativen verwischt zu sein. Und gerade auf
diese Grenzziehung kam es ithm ja an.

Der zweite Differenzpunkt zwischen Nishida und Barth betrifft die Be-
deutung Jesu Christi. Nach Barth hat sich das Wort Gottes ein fiir alle Mal
und ausschliesslich in Christus ereignet. Es hat sich eben nicht nur in Christus
manifestiert, sodass es daneben auch andere Manifestationen geben kénnte. Es
hat sich hier und nur hier ereignet. Christus ist nicht nur eze Ereignungsge-
stalt dieses Wortes neben anderen Ereignungsgestalten, sondern die eine und
einzige.™

Welchen Stellenwert der christologische Exklusivismus fir Barth hatte,
zeigt sich in § 17 der Kirchlichen Dogmatik, wo er sich in einem Exkurs ex-
plizit mit zwei Erscheinungsformen des Buddhismus auseinandersetzt: mit
dem Jodo-Shinsh@i (die «Wahte Schule des Reinen Landes») und mit dem
Amida-Buddhismus. Er konstatiert frappierende Ahnlichkeiten dieser Religi-
onsformen mit der christlichen Gnadenreligion. Doch der alles entscheidende
Unterschied bleibt bestehen: Diese Religionen tragen nicht den Namen Jesu
Christi. Es sind eben Gnadenreligionen, die von der Wirklichkeit der in Christus
ereigneten Gnade Gottes getrennt sind. Der Name «Jesus Christus» bildet den
Lackmustest fiir die Wahrheit der Religion. So betont auch diese Bezugnahme
auf die buddhistischen Religionsformen die Differenz zum Christusglauben.

Takizawa kritisierte diesen christologischen Exklusivismus Barths und
zwar aus theologischen Grinden. Er sah darin eine Engfiihrung der Chris-
tologie, die in Spannung steht zu Barths Gnadenuniversalismus. Indem Barth
die Selbstvergegenwirtigung des Absoluten ausschliesslich an das historische
Faktum der historischen Person des Jesus von Nazareth binde, verkiirze er den
universalen Charakter der Gnade Gottes.

Fur Takizawa ist Jesus dagegen nur die Manifestation, das «Zeichen» des
Immanuel, der zu allen Zeiten und an allen Orten gegenwirtig ist. Es gibt
andere Manifestationen (wie den Amida Buddha), auch wenn diese nicht so
vollkommen sein mégen wie die Manifestation in Jesus Christus. Jeder Mensch
ist im Prinzip eine solche Manifestation. In Jesus Christus geigf sich die An-
nahme des Menschen durch Gott. In seinem Kreuzestod gedg? sich, dass diese

34  Siehe dazu etwa die Briefe, die Takizawa am 4.12.1957, am 10.5.1958 und am 22.8.1958 an
Barth schrieb, abgedruckt in: Hennecke: Karl Barth — Katsumi Takizawa (Anm. 5), 228-
232; 234-236; 239-247; Takizawa: Das Grundproblem der Christologie (Anm. 28), 1-51.



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 281

Gegenwart alle lebensfeindlichen Michte letztlich tberwindet. In seiner Aufer-
stehung geig? sich, dass diese Uberwindung vollzogen ist.

Das Absolute ist im Relativen und manifestiert sich dort. Aber letztlich
sind nicht die Manifestationen das Entscheidende. Entscheidend ist das, was
sich manifestiert: das Absolute, also Gott. Darauf richtet sich der Glaube aus.
Der Glaube griindet in Gottes ewigem Gottsein, genauer gesagt: in der Heils-
botschaft, dass Gott den Menschen nahekommt und sich selbst unter ihnen
vergegenwirtigt. Das ist das ewige Urereignis, das den Menschen Heil bringt.
Diese Heilsbotschaft findet Takizawa bei Barth im Begriff des Immanuel aus-
gedrickt und im Buddhismus des Reinen Landes im Geldbnis Amidas, dass
alle, die nach der Geburt im Reinen Land verlangen und aus diesem Verlangen
leben, diese Geburt auch etlangen werden.” Takizawa sah dutchaus den Un-
terschied zwischen diesen beiden Auffassungen; es waren fiir ihn aber lediglich
unterschiedliche Ausdrucksgestalten der letztlich gleichen Heilsbotschaft. Fur
Barth dagegen war die Botschaft nicht von der Ausdrucksgestalt und d.h. vom
Namen Jesu Christi abhebbar. Christus war nicht nur ihre Ausdrucksgestalt,
sondern ihre Realisierung,

In seiner Antwort auf den Brief, den Takizawa ihm zu seinem 72. Geburts-
tag am 10. Mai 1958 geschickt hatte, schrieb Barth: «Sie haben immer ein wenig
an mir vorbei gedacht und geredet — ich war nie dort, wo sie mich hinsichtlich
des Verhiltnisses des regnum Christ intra et extra muros ecclesiae gesucht und
gesehen haben.»’® Er habe Jesus Christus nie zum Gefangenen seiner Kirche
gemacht, sondern umgreifend als Herrn und Heiland der Welt verstanden. Da-
raufhin macht Takizawa in seinem Brief vom 22.8.1958 noch einmal klar, dass
es ihm gar nicht um die Frage gehe, ob Christus auch extra muros ecclesiae prisent
sei. Thm kommt es darauf an, Gottes Heilshandeln nicht erst in Jesus vollzogen
zu sehen. Es bestehe von Ewigkeit her und sei im Leben, Sterben und Auf-
erstehen Jesu offenbar geworden. Das historische Faktum «der Fleischesge-
stalt Jesu» miisse von «deren verborgenem Kern, dem Urfaktum Immanuel»”’
unterschieden werden. Letzteres bezeichnet er als das «ewig neue[] Sein und

35 Siehe auch Y. Terazono: Die Christologie Karl Barths und Takizawas ein Vergleich, Bonn
1976; E. Buri: Der Buddha-Christus als der Herr des wahren Selbst. Die Religionsphiloso-
phie der Kyoto-Schule und das Christentum, Bern 1982.

36 Abgedruckt in: Hennecke: Karl Barth — Katsumi Takizawa (Anm. 5), 237.

37 AaQ,95.



282 Reinhold Bernhardt

Witken [...] der absoluten Hetrschaft des einen vere Deus, vere homom® Kurz
gesagt: Im historische Faktum des Jesus von Nazareth reprisentiert sich das
gestaltlose Urfaktum des Immanuel, das aber dartiber hinausreicht und alle
Zeiten und Orte tbergreift. Identifiziert man beide, dann wird die Universalitit
des Urfaktums reduziert. Auf diesen entscheidenden Differenzpunkt ist Barth
in den weiteren Briefen, die er spiter noch an Takizawa schrieb, nicht mehr
eingegangen.

38  A.a.Q, 241. Siehe auch 2.2.0:, 100-113.



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 283

Abstract

Nach eigenem Bekunden war Barth nicht sonderlich an den &stlichen Religionen in-
teressiert. Umso mehr iiberrascht es, dass seiner Theologie gerade von Seiten des Bud-
dhismus Interesse entgegengebracht wurde. Das Haupt der zen-buddhistischen Kyo-
toschule, Kitaré Nishida, war von der Lektiite des Rémerbriefkommentars von Barth
so beeindruckt, dass er seinen Schuler Katsumi Takizawa zu Barth nach Bonn schickte.
Auch nach diesem Aufenthalt setzte Takizawa das Gesprich mit Barth auf dem Wege
einer intensiven Korrespondenz fort.

Im ersten Teil dieses Artikels werden die Charakteristika der Theologie Barths heraus-
gearbeitet, die das Interesse Nishidas auf sich zogen. Der zweite Teil skizziert Barths
Auslegung von Rém 5 und 6 (in der zweiten Auflage seines Romerbriefkommentars)
im Blick auf die Punkte, an denen die zen-buddhistische Rezeption ankniipfen kon-
nte. Im dritten Teil geht es dann um Takizawas Vermittlungsversuch zwischen Barths
Verstindnis des «dlmmanuel» («Gott mit/fiir uns») und Nishidas Auffassung des Abso-
luten, das sich im Relativen vergegenwirtigt. Barth hat diesen Versuch zuriickgewiesen.

Barth didn’t show any deep interest in Eastern religions. All the more it is surprising
that the head of the Zen-Buddhist Kyoto school Kitaré Nishida was fascinated by
Barth’s theology, especially by Barth’s commentary on Romans. He recommended his
student Katsumi Takizawa to visit Barth in Germany and to study under his guidance.
After that stay in 1934/35 Takizawa kept his contact with Barth through an intensive
correspondence.

In its first part, the article focusses on those topics of Barth’s theology which attracted
the interest of Nishida. In the second part, it sketches Barth’s interpretation of Ro-
mans 5 and 6 in order to provide a deeper understanding of Nishida’s interest in Barth.
The third part turns to Takizawa’s own attempts to mediate theologically between the
approaches of his two teachers, Nishida and Barth. To him, Barth’s understanding of
«Immanuel», «God with/for us» was compatible with Nishida’s notion of the Absolute
being present in the realm of the Relative. Barth, however, rejected that attempt of
harmonizing the two concepts.

Reinhold Bernbardt, Basel



	Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes in interreligiöser Perspektive

