
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes in interreligiöser Perspektive

Autor: Bernhardt, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes
in interreligiöser Perspektive

Karl Barths Lehre von der Gnade - wie seine Theologie insgesamt - in interreligiöser

Perspektive zu betrachten heisst, sie gegen den Strich zu bürsten. Es ist

keine interreligiöse Theologie und wollte keine sein. Barth zeigt kein Interesse

an interreligiösen Anknüpfungen und Vermittlungen. Sein Interesse gilt dem

Zentrum des christlichen Glaubens, nicht seinen Aussenbe^iehungen.

Zwar redet Karl Barth oft von «Religion» (im Singular), vor allem in seiner

Auslegung des achten Kapitels des Römerbriefs, aber auch in den beiden

Kapiteln, auf die ich mich in diesem Beitrag beziehe.1 Hier — wie auch in seinen

späteren Werken - spricht er aber dezidiert kritisch von Religion. Er betrachtet

sie als Menschenwerk und Götzendienst. Als solche steht sie im Gegensatz zu

Offenbarung und Glaube. In ihr masst sich der Mensch an, von sich aus - von
seinen Menschenmöglichkeiten aus — eine Beziehung zu Gott eingehen, erhalten

und gestalten zu wollen. Religion in diesem anthropologischen Sinn — als

menschliche Religiosität — kommt nur als Thema der Religionskritik zur Sprache.

Von den «Religion?»» (im Plural) spricht Barth dagegen nicht oft und wenn

er es tut, dann eher pauschal und typisierend. Lediglich dem Judentum schenkt

er dabei mehr Beachtung. Doch auch hier gilt das Interesse nicht dem real

existierenden Judentum in seiner nachbiblischen Geschichte und in der Gegenwart,

sondern dem Judentum als theologischer Grösse, die von Christus her

in den Blick genommen wird. Und diese Grösse ist ambivalent bestimmt: Der
Jude ist der Inbegriff des von Gott erwählten Menschen, der diese Erwählung
aber nicht angenommen hat (also in Sünde verharrt) und sich damit selbst

verwirft, der aber von Gott trotzdem nicht Verstössen wird. «Der Jude» (und
damit das Judentum) wird auf diese typisierende Weise «dem Glaubenden»

(und damit der Kirche Christi) und «den Heiden» (also den nichtjüdischen und

nichtchristlichen) Völkern gegenübergestellt.

Den Islam spricht Barth im Römerbriefkommentar gar nicht an und auch

später nur in wenigen Andeutungen, die in einem zum Teil scharf polemischen
Ton formuliert sind.

1 Hinweise auf Stellen aus Barths Römerbriefkommentar, zweite Auflage von 1922 (GA 47,
Zürich 2010), nehme ich eingeklammert in den Text mit auf.

ThZ 4/75 (2019) S. 266-283



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 267

Der Buddhismus wird zwei Mal im Römerbriefkommentar erwähnt — aber

auch nicht in seiner realen Gestalt, sondern als Typus: einmal in einer Kritik
an religiösen Bewegungen, die zu Selbstaufhebung und Selbstauslöschung des

religiösen Subjekts anleiten wollen; der Buddhismus steht hier in einer Reihe

mit Mystik und Pietismus (153); und ein zweites Mal in einer Aufzählung
«(negativefr]) Menschenmöglichkeiten wie Askese, <zurück zur Natur!>, <schwei-

gende Anbetung), mystischer Tod, buddhistisches Nirwana, Bolschewismus,
Dadaismus u. dergl.» (269).

Von den östlichen Religionen hatte Barth nach eigenem Bekunden kaum

Kenntnis. Noch im Jahre 1964 gab er zu Protokoll: «Aber wenn ich von Religion

rede, dann denke ich vor allem an Schleiermacher [...] Vom Hinduismus

und Buddhismus weiß ich doch gar nichts oder nur wenig.»2 Umso erstaunlicher

ist es, dass seiner Theologie gerade von Seiten des Buddhismus Interesse

entgegengebracht wurde.

I. Kitarö Nishidas Rezeption der Theologie Karl Barths

Der Begründer und das geistige Haupt der zenbuddhistischen Kyoto Schule

Kitarö Nishida (1870-1945)3 schickte seinen Schüler Katsumi Takizawa (1909-

1984) im Oktober 1933 zu Karl Barth nach Bonn.4 Takizawa hatte in Deutschland

studieren wollen und fragte seinen Lehrer, an wen er sich dort wenden solle.

Nishida empfahl ihm, nicht zu Heidegger, sondern zu Karl Barth zu gehen. In
Heideggers Philosophie spiele Gott keine Rolle. Heideggers Philosophie erschien

ihm als nihilistisch, weil sie zu sehr auf Existentialien wie Sorge, Angst und die

2 Interview von Hans A. Fischer-Barnikol mit Barth, in: K. Barth: Gespräche 1964—1968

(GA 28), Zürich 1997,145.
3 Die Gesammelten Werke Nishidas sind in japanischer Sprache in einer 24bändigen Neu¬

ausgabe unter dem Titel «Nishida Kitarö Zenshü» hg.v. A. Takeda u.a., Tokyo 2002-2009,
erschienen. Von zahlreichen Werken liegen englische und deutsche Übersetzungen vor.
Siehe dazu die Bibliographie in: J.C. Maraldo: «Nishida Kitarö», in: The Stanford Encyclopedia

of Philosophy (Spring 2019 Edition), hg.v. E.N. Zalta (https://plato.stanford.edu/
archives/spr2019/entries/nishida-kitaro/ [zuletzt eingesehen am: 20.03.2019]).
Zur Biographie und Philosophie Nishidas siehe: K. Nishitani: Nishida Kitarö, Berkeley,

CA, 1991; R. Elberfeld u.a. (Hg): Kitarö Nishida in der Philosophie des 20. Jahrhunderts.
Mit Texten Nishidas in deutscher Übersetzung, Freiburg i.Br. 2014; R.E. Carter: The

Nothingness beyond God. An Introduction to the Philosophy of Nishida Kitarö, New
York 1989.

4 K. Takizawa: Reflexionen über die universale Grundlage von Buddhismus und Christen¬

tum, Frankfurt a.M. 1980,159.



268 Reinhold Bernhardt

Endlichkeit des Lebens fokussiert war. Die Theologen im deutschsprachigen Raum

seien zur Zeit interessanter als die Philosophen. Namentlich nannte er Barth,

Brunner und Gogarten. Der substantiellste unter ihnen sei Barth.5 Seit diesem

Studienaufenthalt im Wintersemester 1934/ 35 wurde Takizawa der Mittelsmann

zwischen Barth und Nishida, wobei das Interesse hier einseitig von Nishida

ausging. Takizawa hielt ihn über die Theologie Barths auf dem Laufenden.6

Nishidas Anliegen war es, Philosophie und Religion zu versöhnen. Zur
Religion gehört für ihn aber Gott. Eine solche Aussage von einem Buddhisten zu

hören, mag zunächst überraschen. Sie wird jedoch nachvollziehbar, wenn man
sich Nishidas Gottesverständnis vergegenwärtigt. «Gott» darf ihm zufolge
nicht auf einen Theismus, also auf eine personale Gottesvorstellung, eingeengt
werden. Nishida versteht Gott in einem transpersonalen Sinn als das Absolute.

Seit 1904 hatte er sich intensiv mit Kierkegaard, dann ab 1911 mit Augustin,

Dionysius Areopagita, Duns Scotus, Pascal, Meister Eckhart und Nikolaus

von Kues beschäftigt. Barth sah er als Fortsetzung dieser Linie. Einem

Tagebucheintrag vom Nishida zufolge hatte er am 2. Mai 1931 begonnen, Barths

Römerbriefkommentar zu lesen.7 Was ihn an dieser Theologie faszinierte, lässt

sich in folgenden fünf Punkten zusammenfassen:

Nishida schätzte erstens Barths Betonung der radikalen Transzendenz, der

Absolutheit Gottes, des Ganz-anders-Seins Gottes. In seinen Augen war dieses

Gottesverständnis kompatibel mit der buddhistischen Vorstellung des absoluten

Nichts. Noch in seinem letzten Werk «Ortlogik und religiöse Weltanschauung),

das 1945 erschien, schrieb Nishida: «Weil er [Gott] absolutes Nichts ist,

ist er absolutes Sein. Da er zugleich das absolute Sein ist, ist ihm nichts unmöglich,

nichts unbekannt; er ist allwissend und allmächtig [...]. Meine Behauptungen

mögen vielleicht an die Lehre Karl Barths und anderer anknüpfen, nach

der Gott als absolute Transzendenz gedacht wird.»8

5 K. Takizawa: Was und wie ich bei Karl Barth gelernt habe, in: S. Hennecke (Hg): Karl
Barth — Katsumi Takizawa, Briefwechsel 1934-1968, Göttingen 2015, 84f.; 136, 144.

6 Hennecke: Karl Barth - Katsumi Takizawa (Anm. 5), 15-38; N.R. Thelle: A Barthian Thin¬
ker between Buddhism and Christianity: Takizawa Katsumi, JapRel 8/4 (1975) 54-86; C.A.

Rigsby: Nishida on God, Barth and Christianity, Asian Philosophy 19/2 (2009) 119-157.
7 Nach Y. Terazono: Die Rezeption der Theologie Karl Barths in der japanischen (Religi¬

ons-) Philosophie unter besonderer Berücksichtigung von Kitaro Nishida und Katsumi
Takizawa, in: S. Hennecke (Hg): Karl Barth und die Religion(en). Erkundungen in den

Weltreligionen und der Ökumene, Göttingen 2018, 199.

8 K. Nishida: Ortlogik und religiöse Weltanschauung (1945), in: Ders.: Logik des Ortes. Der



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 269

Nishida verband diese Betonung der Transzendenz Gottes bzw. des Absoluten

allerdings mit der Vorstellung, dass das Absolute auch ganz immanent ist:

in der Welt, in allen Dingen. Als Transzendentes ist es radikal immanent und
als Immanentes radikal transzendent. «[Djieses absolute Sein muss unendlich

schöpferisch und durch und durch geschichtliche Wirklichkeit sein.»9

Nishida interessierte sich zweitens für den Ausgangspunkt und die

Bewegungsrichtung der Theologie Barths: dass Barths Theologie bei Gott bzw. beim

Wort Gottes und nicht bei menschlichen religiösen Erlebnissen ansetzte. Diese

absolute Unumkehrbarkeit des Verhältnisses zwischen Gott und Mensch war
in Nishidas Philosophie — nach dem Urteil Takizawas — deutlich schwächer

ausgeprägt.10

Das Absolute ist nach Nishida der Ort, an dem die menschliche Existenz,
wie überhaupt alles Sein konstituiert ist, an dem aber auch seine Nichtigkeit
deutlich wird. Statt die Selbstmitteilung Gottes zu entmythologisieren, sollte

nach Barth wie nach Nishida die religiöse Subjektivität des Menschen

entmythologisiert werden. Die Beziehung zwischen dem Wort Gottes und dem

Menschen ist nach Barth eine unumkehrbar einseitige, allein vom Wort Gottes

ausgehende. Das Wort vergegenwärtigt sich selbst. Es bleibt nicht unnahbar

wie eine platonische Idee über der Welt des Werdens und Vergehens schwebend.

Aktual, also immer wieder neu, bricht es ein in diese Welt, bleibt darin

aber unverfügbar.
Auch nach Nishida geht das Bewusstsein des Absoluten nicht aus religiöser

Subjektivität des Menschen hervor, sondern aus der Selbstvergegenwärtigung
Gottes bzw. des Buddha: «Eigentlich gibt es keine Religion, die auf die eigene

Kraft des Menschen baut.»11

Nishida schätzte drittens die dialektische Methode Barths. Sie schien ihm
die einzige Möglichkeit zu sein, objektivierendes Denken zu überwinden. Sein

eigenes Denken beschreibt er als «in keiner Weise gegenstandslogisch»12 Es sei

«im Sinne der absolut widersprüchlichen Selbstidentität absolut-dialektisch».13

Anfang der modernen Philosophie in Japan, Darmstadt 1999, 226.

9 A.a.O., 229.

10 Darin bestand Takizawas gewichtigster Kritikpunkt an seinem zenbuddhistischen Lehrer

(Takizawa: Was und wie ich bei Karl Barth gelernt habe [Anm. 5], 91 u.ö.).
11 A.a.O., 238 (Kursivsetzung im Original).
12 A.a.O., 228.

13 Ebd.



270 Reinhold Bernhardt

Nishida schätzte viertens das kritische Potenzial der Theologie Barths: dass

nach Barth das Wort Gottes allem Weltlichen — allen menschlichen

Ordnungsvorstellungen und Werturteilen, allen Strukturen und Systemen — kritisch

gegenübersteht und deren Geschöpflichkeit in Erinnerung ruft. Dies heisst für
Barth nicht, dass all diese menschlichen Gemachte von Gott geschaffen sind,

sondern dass sie Menschenwerk sind und als solches nicht verabsolutiert werden

dürfen. Auch für Nishida steht das Absolute dem Endlichen kritisch

gegenüber. Es schliesst das Sein und das Nichts in sich.

Nishida schätzte fünftens die Konsequenz, die Barth aus seinem Verständnis

des Wortes Gottes als Krisis aller weltlichen Gemächte zog: dass die

Bindung an dieses Wort Freiheit gegenüber allen menschlichen und weltlichen

Dingen gewährt. Es ist gerade die kritische - d. h. von allen Weltworten
unterscheidende — Funktion, die das Gotteswort zur Quelle der Freiheit macht.

Auch hier gilt wieder: die schlechthinnige Abhängigkeit des Menschen von
Gott als Grund seines Menschseins und seines freien In-der-Welt-Seins ist
nicht vom Menschen, sondern allein von Gott her zu denken. Freiheit von
der Welt bedeutet aber für Barth und Nishida nicht Rückzug aus der Welt.

Und so schätzte Nishida auch die Weltzuwendung der Theologie Barths: dass

das Gotteswort zum aktiven Handeln in der Welt — in Gesellschaft und Politik

— anleitet. Auch wenn dieses Wort nach Barth nicht bleibend in die Welt

eingeht, sondern ihr immer gegenübersteht und nur seine Einschlagtrichter
darin hinterlässt, so will es doch in der Welt zur Geltung gebracht werden. Es

ist nicht von der Welt und es ist nicht in der Welt; es ist aberfür die Welt. Auch
nach Nishida ist das Absolute untrennbar mit der kontingenten Wirklichkeit
der Welt verbunden. Es hegt in ihr. Beide — Barth wie Nishida — wenden

sich somit sowohl gegen eine optimistische Weltverhaftetheit, als auch gegen
einen quietistischen Rückzug von der Welt, als auch gegen eine nihilistische

Weltverachtung.
Als Zen-Buddhist konnte sich Nishida die Grundgedanken der dialektischen

Theologie Barths zu eigen machen: Er konnte von der Selbstverge-

genwärtigung Gottes als vom «Wort Gottes» sprechen und die Rezeption
dieses Wortes als «Glauben» bezeichnen. All diese Begriffe hatten für ihn

allerdings eine zenbuddhistische Konnotation. Er identifizierte «Gott» mit
Sünyatä und das «Wort Gottes» mit der Anrufung des universalen und ewigen
Amida-Buddha. Das Wort Gottes, wie auch der Ruf des Namens Buddhas

gehen nach Nishida allein vom Absoluten aus. Für Nishida war Barth ein me-



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 271

tachristlicher Theologe, der eine universale, religionsübergreifende Wahrheit
über das Absolute in christlicher Sprache tum Ausdruck gebracht hat.

Nimmt man demgegenüber das theologische Selbstverständnis Barths

ernst, dann kann man konstatieren: Es gibt zwar Strukturanalogien zwischen

Nishidas Verständnis der Beziehung zwischen dem Absoluten und dem Relativen

und Barths Verständnis der Beziehung zwischen Gott und Welt. Aber es

sind dies eben nur Analogien. Und Analogien sind dadurch gekennzeichnet,
dass die Lüzähnlichkeit der Relate grösser ist als die Ähnlichkeit zwischen ihnen.

Zu Recht konstatiert deshalb Yoshiki Terazono, ein Schüler Takizawas: «Nishi-
da hat einerseits die christlich-theologischen Begriffe Barths benutzt, sofern sie

seinen Gedanken entsprechen und angepasst sind. Er hat jedoch das Wesentliche

der Theologie Barths damit nicht rezipiert.»14

II. Karl Harths Auslegung von Rom 5 und 6

Im nun folgenden Abschnitt versuche ich, Karl Barths Auslegung von Rom 5

und 6 in der Perspektive Nishidas und Takizawas zu lesen. Ich hebe also vor
allem diejenigen Zentralgedanken dieser beiden Kapitel hervor, die bei den

beiden Zen-Buddhisten Resonanzen hervorgerufen haben oder hervorgerufen
haben könnten.

Karl Barth beginnt das fünfte Kapitel seines Römerbriefkommentars mit
einem Sprung in das 13. Kapitel dieses Briefs. Paulus schreibt dort: «Die Nacht
rückte vor, der Tag aber ist nahe herbeigekommen» (13,12). Barth nimmt dieses

Motiv auf und gibt seiner Auslegung von Rom 5 den Titel «Der nahende

Tag».

Dieser Titel bezeichnet die Position des Glaubenden: Es ist die Dämmerung

des Ostermorgens. Der Glaubende steht auf der Schwelle von Dunkel
und Licht, von Altem und Neuem, von Sünde und Gerechtigkeit, von Adam
und Christus.15 Christliche Existenz ist eine Existenz auf dieser Schwelle. Im
Glauben tritt der Mensch ein in die kontrafaktische Wirklichkeit dessen, was

er von Gott her in Christus schon ist, was er aber in seinem Existenzvollzug
noch nicht ist. Als noch alter Mensch ist er schon von Gott für gerecht erklärt.

Daher kann er schon vom neuen Menschsein her leben. Er ist zwar noch Teil
der alten, adamitischen Menschheit, steht aber schon im Licht der Auferste-

14 Terazono: Die Rezeption der Theologie Karl Barths (Anm. 7), 206.

15 Siehe dazu auch: K. Barth: Christus und Adam nach Rom. 5, Zollikon-Zürich 1952.



272 Reinhold Bernhardt

hungswirklichkeit. Für ihn gilt das Wort aus Gal 2,20: «Ich lebe, doch nun nicht

ich, sondern Christus lebt in mir. Denn was ich jetzt lebe im Fleisch, das lebe

ich im Glauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt hat und sich selbst für
mich dahingegeben.»

Christliche Existenz heisst dabei nicht, auf dieser Schwelle zu stehen und

von dort aus in ruhiger Betrachtung nach vorne und nach hinten zu schauen.

Vielmehr besteht sie in einer Bewegung über die Schwelle hinweg, wie in einer

Momentaufnahme festgehalten — mit dem Standbein noch im Alten stehend,

mit dem Spielbein in der Luft zu Neuem hin. Noch nicht im Neuen angekommen,

aber schon ganz darauf ausgerichtet. Der Ostermorgen bewegt sich auf
den Menschen zu und dieser bewegt sich darauf hin. Um diese Bewegung im
Hier und Jetzt auszudrücken, wählt Barth das attributiv verwendete Partizip
Präsens: «der nahende Tag». Die englische Sprache hat dafür die Endung «-ing»:

«dawning».

Diese dynamische Position auf der Schwelle ist zugleich die Position, von
der aus Barth seine theologische Reflexion entwickelt. Er spricht nicht über den

Glauben, sondern aus der Perspektive des Glaubens, d.h. aus dieser Bewegung
heraus. Er versucht die Bewegung abzubilden, was aber - wie ihm bewusst ist —

eigentlich gar nicht geht. Es geht nur so, dass man eine Momentaufnahme von
dieser Bewegung macht, einen Punkt in der Bewegung fixiert; wie bei einem

Zielfoto am Ende eines Wetdaufs. In diesem Moment des Übertritts über die

Ziellinie hat der Läufer das Ziel schon erreicht und auch noch nicht erreicht.

Der Fuss hat ja noch nicht hinter der Ziellinie aufgesetzt. Die Frage, ob das

Ziel in exakt diesem Punkt schon erreicht und der Sieg schon errungen ist,

muss man mit einem Ja und Nein zugleich beantworten.

Das ist die Dialektik, in der Barth seine Theologie entfaltet: Er versucht, das

Unmögliche: eine Bewegung abzubilden wie die Bewegung beim Überschreiten

der Ziellinie oder die Bewegung eines Vogels im Flug (dieses Bild gebraucht
Barth selbst: 255, 274). Er kann es aber nur in immer neuen Anläufen, die sich

selbst ins Wort fallen, sich überbieten und zurechtrücken.

Barth fragt, was es heisst, «mit dem neuen Menschen, dem Menschen des

noch nicht angebrochenen, aber nahe herbeigekommenen Gottestages zu
rechnen» (204). Der Glaubende kann, darf und soll in der unendlichen
Leidenschaft der Erwartung leben, dass der Tag Gottes zur alles bestimmenden

Macht der Wirklichkeit wird. Dejure lebt er schon imfuturum resurrectionis, in der

Morgendämmerung der Auferstehungswirklichkeit und auf den anbrechenden



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 273

Tag hin. Aber de facto ist er noch der alte Mensch. Das freisprechende Urteil

ist schon verkündet, aber noch nicht vollstreckt. Mit dem Standbein steht der

Mensch noch im alten Äon und mit dem Spielbein eigentlich schon im neuen.

Eigentlich! Denn dort steht er eben noch nicht mit seiner ganzen Existenz. Im
Glauben steht er dort. Im Glauben wird diese Möglichkeit, im neuen Äon zu

stehen, vorweggenommen. Der Glaube verbindet auf diese Weise den alten

mit dem neuen Menschen. Der neue sieht den alten im Lichte dessen, was

ihm verheissen ist. Er sieht «im Gekreuzigten den Auferstandenen, im Tode
das Leben, im Nein das Ja» (214). Der ins Osterlicht getauchte Mensch istvon
Gott her schon der neue Mensch, aber er ist es nur im Modus der Vorwegnahme,

der Hoffnung und Erwartung, im Ergreifen seines Ergriffenseins von der

Verheissung Gottes.

Und so spricht Barth den alten Menschen schon als den neuen Menschen

an: als ob er schon der neue wäre. Er ist es ja auch schon von Gott her, aber

noch nicht in seiner Lebenswirklichkeit. Mit Paulus gesprochen: Er lebt noch

im Fleisch, ist aber im Glauben schon vom Geist bestimmt. Er wird dieser

Bestimmung noch nicht gerecht. Aber er ist von Gott gerecht gesprochen.
In seiner Lebenswirklichkeit trägt er gewissermassen noch die Wundmale des

alten Menschen an sich (so wie der Auferstandene noch die Wundmale des

Gekreuzigten trägt), aber sie bestimmen ihn nicht mehr in seiner Existenz. Er
lebt schon aus der Anschauung des noch Unanschaulichen, wie Barth sagt.

Nur in solch paradoxen Formulierungen lässt sich einfangen, was Barth

sagen will. Es gibt die Begnadigung nur im Modus der Verheissung, die aber

schon wirksam ist. Ihr entspricht noch keine «dinglich-gegebene Erlösung»
(249). Im Modus der Hoffnung lebt der Mensch schon in der Auferstehungswirklichkeit,

im Reich Gottes, in der geheilten Gottesbeziehung. Aber in seiner

Lebenswirklichkeit ist er noch von all dem bestimmt, was ihn von Gott
wegzieht.

Dieser Erkenntnishaltung aus der Erleuchtung durch das Osterlicht heraus

entspricht die zenbuddhistische Erkenntnishaltung. Ihr zufolge muss alles im
Licht von Sünyatä oder Leerheit gesehen werden, dem letztlich Unsubstantiellen,

das sich nicht durch die Zeit hindurch erhält, christlich gesprochen: im
Licht der Ewigkeit. Erlösung besteht nach zenbuddhistischem Verständnis in
der Auflösung der Verdinglichung bzw. Objektivierung all dessen, was ist, und

damit aus der Anhaftung an die Dinge. Das löst den Menschen aus der

Bestimmtheit seines Lebens durch die Welt der Dinge.



274 Reinhold Bernhardt

Bleiben wir für einen Moment auf dieser von Barth eingenommenen

Erkenntnisposition auf der Schwelle stehen und blicken von dort aus gewisser-

massen nach vorne und zurück, wobei auch diese räumliche Metaphorik
sogleich wieder aufgebrochen werden muss. Die Schwelle ist der Ort, an dem sich

die zwei grossen Bestimmtheiten des Menschen und der Welt begegnen. Barth
bezeichnet sie mit den Begriffen «Fall» und «Gerechtsprechung» (252). Es sind

zwei Existenzweisen: «Fall» meint Herausgefallensein aus der existenztragenden

Gottesbeziehung und somit ein Leben aus sich selbst heraus, also «Sünde».

«Gerechtsprechung» meint ein Leben in und aus der Gottesbeziehung, also

«Gnade». «Gnade» ist die inhaltliche Bestimmung der von Gott ausgehenden

Beziehung zwischen Gott und Mensch. Die auf diese Weise konstituierte (es-

chatologische) Beziehung ist nicht in die Hände der Menschen gelegt, weil sie

damit den Unwägbarkeiten des religiösen Lebens und Empfindens ausgeliefert
wäre. Ihr einziger Grund ist die Beziehungstreue Gottes.

Interessant ist nun, wie Barth das Verhältnis zwischen diesen beiden

Bestimmtheiten, also zwischen Sünde und Gnade, bestimmt. Dabei muss man
allerdings die beiden Ebenen unterscheiden, auf denen sich Barths Denken bewegt:

die Ebene der Wirklichkeit Gottes und die Ebene der Welt und des Menschen.

Im Blick auf die Sphäre Gottes lehnt Barth alle Verhältnisbestimmungen
zwischen den Mächten der Sünde und der Gnade ab. Sie stehen nicht in Spannung

zueinander, es gibt keine Polarität zwischen ihnen, keinen Ausgleich, keine

Kausalität, kein Gleichgewicht, eben: kein Verhältnis. Gerade in dieser Verhält-

nislosigkeit bedingen sie sich aber gegenseitig: die Möglichkeit der einen ist die

Unmöglichkeit der andern und umgekehrt (227).16 Die eine ist die Negation
des anderen und umgekehrt. Sünde und Gnade verhalten sich zueinander wie
das Mögliche zum Unmöglichen und zwar gegenseitig: Sünde ist die Unmöglichkeit

der Gnade und Gnade die Unmöglichkeit der Sünde. Sie haben nichts

miteinander zu tun und bringen sich doch gegenseitig hervor. Sie bedingen
sich gegenseitig, aber nicht positiv, sondern negativ: Das Nicht-Sein der einen

Bestimmtheit ist das Sein der anderen und umgekehrt, so als stritten sich Licht
und Dunkelheit um die Vorherrschaft, wie es eben in der Morgendämmerung
der Fall ist. Im Grunde ist schon klar, wie dieser Streit ausgeht, weil er in Christi
Tod und Auferstehung schon entschieden ist.

16 «Eben in der Negation des alten bekannten menschlichen Subjekts vollzieht sich also die

Begründung des neuen Subjekts» (206).



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 275

Aber in der Wirklichkeit des Menschen und der Welt— und damit sind wir auf der

zweiten Ebene - tobt der Streit noch weiter: als Streit um die Herrschaft über

den Menschen und die Welt. So lange Welt und Mensch bestehen, wird dieser

Streit weiter toben. Die Todeslinie zwischen Gott und Mensch bleibt bestehen,

auch da, wo sie von Gott her überwunden ist. Im Blick auf die Welt und den

Menschen sind es zwei Kräfte, die in Polarität zueinander stehen und den

Menschen in unterschiedliche Richtungen ziehen: weg von Gott und hin zu Gott.
Auch hier stehen sie nicht einfach nebeneinander, so wie auch alte und neue

Welt, alter und neuer Mensch nicht einfach nebeneinander stehen. Es gibt ja

nicht zwei Welten und nicht zwei Menschen.17 Sünde und Gnade, Adam und
Christus sind zwei Bestimmtheiten des einen Menschen und der einen Welt. Sie

stehen auch nicht in einer zeitlichen Abfolge nacheinander, sodass zuerst die eine

aktiv wäre und dann die andere. Sie sind vielmehr gleichzeitig wirksam und

liegen im Streit miteinander. Sie stehen in einem schroff antithetischen Verhältnis

und diese Gegensatzeinheit kann nicht nach einer Seite hin aufgelöst werden.

Obwohl er es nicht erwähnt, hat Barth hier ganz offensichtlich Luthers Bild

vom Menschen als einem Reittier im Sinn, das entweder von Gott oder von
der Macht der Sünde geritten wird.18 Die Macht der Sünde wirkt im Menschen,
aber es ist eine transhumane Macht, die den Menschen wie besetzt hält. Barth
kritisiert die augustinische Vorstellung einer Erbsünde (236), betont mit Paulus

aber doch den Machtcharakter der Sünde. Sünde ist die Macht, die den
Menschen von Gott wegzieht, indem sie ihn dazu verleitet, die Grenzen seiner Ge-

schöpflichkeit zu missachten und sich der Göttlichkeit Gottes zu bemächtigen.
Damit schneidet sich der Mensch ab von der Quelle des Lebens, sodass man
Sünde als Macht des Todes bezeichnen kann. Sie kann nur durch die Macht der

Gnade überwunden, also getötet werden. Nur durch die göttliche Machttat der

Erlösung kann die Macht der Sünde gebrochen werden. Und diese Machttat
hat sich im Tod Jesu Christi ereignet.

Das Verhältnis zwischen Sünde und Gnade als den beiden Mächten, die

den Menschen und die Welt bestimmen, ist also das einer dynamischen Gegen-

17 Vgl.: «Being righteous and being sinful are not two, nor are they one. That is what Zen
Buddhism teaches about the fundamental situation of human beings» (P.S. Chung: Karl
Barth and Religious Pluralism: A Conflict? in: F.D. Macchia / P.S. Chung [Hg] : Theology
Between the East and West: A Radical Legacy: Essays in Honor of Jan Milic Lochman,
Eugene, OR, 2002, 40).

18 WA 18, 635.



276 Reinhold Bernhardt

satzeinheit. Sie sind wie zwei Pole eines spannungsgeladenen Kraftfeldes. In
diesem Sinne präzisiert Barth Luthers Aussage, dass der Mensch simul iustus et

peccator, zugleich Sünder und Begnadeter, sei. Das simul ist nicht statisch additiv,
sondern dynamisch dialektisch zu denken, als Bewegung im Spannungsfeld der

beiden Pole. Barth schreibt: «Ich kann nicht Sünder und Begnadigter sein. Ich
kann nur in der Umkehr (in der nicht umzukehrenden Umkehr!) von der Sünde

s>ur Gnade stehen.» (285).

Es mag überraschen, dass Nishida gerade an diesem Punkt andocken konnte.

Er schreibt: «Wir selbst berühren Gott allein durch den Tod in widersprechender

Entsprechung. Nur durch den Tod hindurch können wir selbst mit
Gott verbunden werden.»19 Ohne explizit auf Barths Theologie Bezug zu

nehmen, würdigt er auch die Vorstellung eines ursprünglichen Ungehorsams des

Menschen gegen Gott, der nur von Gott selbst wieder aufgehoben werden

kann. Sünde als etwas zu denken, das an der Wurzel menschlicher Existenz

liegt, offenbare eine tiefe Einsicht in diese Existenz. Der Mensch steht nach

Nishida in Opposition gegen Gottes Willen. Nur durch einen von Gott her

ermöglichten Akt des Gehorsams kann er eigentliches Leben gewinnen. Dieser

Akt besteht im Glauben an den Amida-Buddha.20

Nishida denkt allerdings das Herausfallen aus der Gottesbeziehung und das

von Gott her ermöglichte Heilsgeschehen nicht als Aufeinandertreffen zweier

externer Mächte im Menschen und in der Welt.21 Er sieht darin eher eine

Selbstabschottung des Menschen gegenüber dem Licht der Erleuchtung. Auch

geht es ihm nicht um die Erlösung der Welt durch einen der Welt in qualitativer

Unterschiedenheit gegenüberstehenden Gott, sondern um die Lösung des

Menschen aus dem Verhaftetsein an die Welt. Für Barth hingegen ist die Welt
und die Existenz des Menschen der Kampfschauplatz zwischen diesen beiden

Bestimmtheiten der Sünde und der Gnade.

Der tiefste Unterschied zwischen Barth und Nishida, den dieser aber

offensichtlich nicht als trennend empfunden hat, betrifft — wie schon gezeigt

- die Unterscheidung der beiden Ebenen: der Sphäre Gottes und der Sphäre

19 Nishida: Ortlogik (Anm. 8), 225. Im Original sind die Worte «widersprechender Entspre¬
chung» kursiv gesetzt.

20 A.a.O., 237f.
21 Vgl. aber den Verweis auf die Aussage von Dimitrij Karamasow in Dostojewskis «Die

Brüder Karamasow» (III, 3): «Ursprünglich ist unser Herz der Kampfplatz von Gott und
Teufel» (Nishida: Ordogik [Anm. 8], 233).



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 277

der Menschenwelt. Nach Barth besteht zwischen Gott und Welt, dem Absoluten

und dem Relativen, dem Unendlichen und dem Endlichen ein unendlicher

qualitativer Unterschied (17 u.ö.). Für Barth ist Gott radikal transzendent. Das

Göttliche berührt die Welt bestenfalls am Rand, durchdringt sie aber nicht und

geht nicht bleibend in sie ein. Sünde und Gnade sind Mächte, die in der Sphäre
Gottes ihren Sitz haben. Sie brechen von aussen in die Welt und in die Zeit
hinein, sind aber nicht aus der Welt, sondern liegen «hinter» der Zeit, wie Barth

es im Blick auf den «Fall» sagt (232). Das entscheidende Geschehen spielt sich

auf einer metahistorischen Hinterbühne ab, im Bereich des Unhistorischen
und Unanschaulichen, in der Sphäre Gottes, in Gott selbst.22 Die Geschichte

ist die Vorderbühne, auf der sich abspielt, was in Gottes Prädestination schon

präjudiziert (nicht determiniert) ist (237, 243).

Nach Takizawa versteht Barth die Bedeutung des Christusereignisses als

radikale Veränderung der Grundsituation der menschlichen Existenz, bei der

«nicht nur die erscheinenden Phasen des Dramas auf der Bühne, sondern auch

die Bühne selbst von Grund auf erneuert werde, um den Menschen trotz seiner

Sünde mit herzlicher Freude darauf existieren zu lassen.»23

Wie Barth (besonders in seiner Lehre vom «Nichtigen»24), so geht auch

Nishida davon aus, dass das Nichts nicht eine ihm eigene Mächtigkeit neben

dem Absoluten hat. Sein und Nichts haben den gleichen Ursprung im Absoluten,

das Nishida als «absolute Nothingness» bezeichnet. Dieses umfasst und

übersteigt die Dualität von Sein und Nichtsein. Das Nichts ist im Absoluten; es

ist das Andere seiner selbst. Das Absolute enthält in sich die absolute

Selbstnegation.

Das Absolute ist nach Nishida eine Wirkmacht ohne ein wirkendes absolutes

Subjekt; man kann es als das universale Ganze verstehen. Und als solches

west es in allem: «Das Absolute ist dort wirklich absolut, wo es sich selber ins

Relative umwendet. Das wahre ganzheitliche Eine erhält sich selbst gänzlich

22 «[...] Sünde [ist] die zeitlose, die transzendentale Disposition der Menschenwelt, ihre Bezie¬

hung zu Gott nach deren dem Neuen noch ab-, dem Alten noch zugewandten Seite [...]
Sie ist der überzeitliche Fall aller Menschen aus ihrer Einheit mit Gott [...]» (237). Siehe auch

260. Siehe auch 307, wo Barth vom «Jenseits Gottes» spricht.
23 Takizawa: Reflexionen (Anm. 4), 163.

24 Entfaltet in KD § 50. Siehe dazu: M.D. Wüthrich: Gott und das Nichtige. Eine Unter¬

suchung zur Rede vom Nichtigen ausgehend von § 50 der Kirchlichen Dogmatik Karl
Barths, Zürich 2006.



278 Reinhold Bernhardt

in den vielen Ein2elnen. Gott existiert durchgehend, sich selber negierend, in
dieser Welt. In diesem Sinne ist Gott durchaus immanent»25.

Anders als Barth sieht Nishida also dieses - Sein und Nichts umfassende

- Absolute nicht dem Relativen, also dem Weltlichen und Geschichtlichen

gegenüber stehen, es lediglich wie eine Tangente den Kreis berührend. Vielmehr

ist es im Relativen und das Relative ist in ihm. Absolutes Sein und absolutes

Nichts sind immanent im Seienden und als solche diesem transzendent. Das

Absolute ist im Endlichen, ohne seine Absolutheit preiszugeben: «Gerade der

durchaus transzendente und zugleich immanente, der durchaus immanente und

zugleich transzendente Gott kann der wahrlich dialektische Gott sein»26. Diese

Auffassung darf aber nicht im Sinne eines Pantheismus verstanden werden,
denn auch bei diesem würde es sich um eine Form des Substanzdenkens

handeln, das Nishida, wie der Mahäyäna-Buddhismus insgesamt, gerade überwinden

will.
Barth und die Zen-Buddhisten Nishida und Takizawa unterscheiden sich

also darin, wie sie den universalen Grund der Wirklichkeit zur Geschichte in

Beziehung setzen. Für Barth steht Gott der Geschichte gegenüber, vollzieht
aber sein Heilshandeln in der Geschichte und für die Geschichte. Für Nishida
und Takizawa ist Gott in die Geschichte eingegangen, er berührt sie nicht nur
äusserlich, sondern ist darin gegenwärtig.

Als Barth sich Anfang September 1935 auf dem Bergli in Oberrieden von
Takizawa verabschiedete, gab er ihm einen Gruss an Nishida mit. Schmunzelnd

sagte er, auch einige der alttestamentlichen Propheten seien Heiden
gewesen.27 Offensichtlich konnten also auch Nicht-Juden von Gott in Anspruch

genommen werden, um sein Wort zu verkünden. Das schien Barth auch auf
Nishida zuzutreffen. So wies er Nishida einen Platz in seiner Theologie zu. Ein

Ehrenplatz ist es wohl nicht, aber doch ein Ausdruck von nicht nur menschlicher,

sondern auch theologischer Wertschätzung.

25 Nishida: Ordogik (Anm. 8), 227.

26 A.a.O., 228. Kursivsetzung im Original.
27 Nach Curtis A. Rigsby: Nishida on God, Barth and Christianity (siehe Anm. 5), 144 (Über¬

setzung aus dem Japanischen).



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 279

III. Katsumi Takizawas Auseinandersetzung mit Harth

Takizawa28 hatte nach seiner Ankunft in Deutschland Ende 1933 damit begonnen,

Barths Römerbriefkommentar in der zweiten Auflage zu lesen, um sich

auf seinen Studienaufenthalt in Bonn vorzubereiten.29 In Bonn angekommen,

war er von Barth fasziniert und betrachtete ihn nun als seinen zweiten Lehrer

neben Nishida. Sein Bestreben richtete sich darauf, Barths Theologie mit
Nishidas Philosophie zu harmonisieren.30 Barths Betonung des <dmmanuel»,

des «Gott mit uns», schien ihm kompatibel zu sein mit der von Nishida betonten

Anwesenheit des Absoluten im Relativen.31 So konnte Nishida schreiben:

«Der bloß transzendente, sich selber genügende Gott ist nicht der wahre Gott.
Er muss sich auf einer Ebene durchaus in der Weise der kenosis entäußern.»32

Das klang unmittelbar an Kerngedanken der Christologie Barths an. Takizawa

führt die tiefste Einsicht, zu der er gelangt sei, auf seine beiden «großen
Lehrer» zurück: der eine der beiden habe die Botschaft von der unbedingten
Gnade «die absolut widersprüchliche Selbstidentität» genannt, der andere als

das «Urfaktum Immanuel».33

Barth konnte sich auf diesen Harmonisierungsversuch jedoch nicht einlassen.

Dass Gott mit uns ist, heisst für Barth eben noch lange nicht, dass Gott in

uns oder in der Welt ist. Zwischen «mit» und «in» liegt der entscheidende
Unterschied in der Verhältnisbestimmung zwischen Gott und Mensch. In Nishidas

Vorstellung, dass das Absolute im Relativen ist, schien Barth die Grenze

28 Die gesammelten Werke Takizawas erschienen in japanischer Sprache in einer zehnbän¬

digen Ausgabe, Tokio 1973-1975. Auf Deutsch sind erschienen: Das Grundproblem der

Christologie, in: Jahrbuch der Literarischen Fakultät der Kyushu Universität, Fukuoaka 4,

1956; Reflexionen (Anm. 4); Das Heil im Heute. Texte einer japanischen Theologie, 1987

sowie die von Susanne Hennecke zusammengestellten Briefe und Texte (Anm. 5).

29 Nach: K. Ogawa: Zum Verständnis der Auferstehung Chrisd aus japanischer Sicht. Ein
Vergleich zwischen K. Barth, K. Takizawa und K. Nishida, ZdTh 4/2 (1988) 235.

30 Takizawa: Reflexionen (Anm. 4), 66-110; 159-164. Siehe dazu auch: S. Fritsch-Oppermann:
Christliche Existenz im buddhistischen Kontext. Katsumi Takizawas und Seiichi Yagis
Dialog mit dem Buddhismus in Japan, Hamburg 2000; Chung: Karl Barth and Religious
Pluralism (Anm. 17), 35-58, bes. 36-44.

31 «Es wurde mir [...] immer klarer, dass das, für das mir einst zu Hause durch die Schriften
Nishidas die Augen geöffnet worden waren, nichts anderes ist als das Urfaktum, das Karl
Barth gemäß der Bibel dmmanuel), Jesus Christus, der Sohn Gottes> nannte» (Takizawa:
Was und wie ich bei Karl Barth gelernt habe [Anm. 5], 86).

32 Nishida: Ortlogik (Anm. 8), 228. Kursivsetzung im Original.
33 Takizawa: Reflexionen (Anm. 4), 171.



280 Reinhold Bernhardt

zwischen dem Absoluten und dem Relativen verwischt zu sein. Und gerade auf
diese Grenzziehung kam es ihm ja an.

Der zweite Differenzpunkt zwischen Nishida und Barth betrifft die

Bedeutung Jesu Christi. Nach Barth hat sich das Wort Gottes ein für alle Mal

und ausschliesslich in Christus ereignet. Es hat sich eben nicht nur in Christus

manifestiert, sodass es daneben auch andere Manifestationen geben könnte. Es

hat sich hier und nur hier ereignet. Christus ist nicht nur eine Ereignungsge-
stalt dieses Wortes neben anderen Ereignungsgestalten, sondern die eine und

einzige.34

Welchen Stellenwert der christologische Exklusivismus für Barth hatte,

zeigt sich in § 17 der Kirchlichen Dogmatik, wo er sich in einem Exkurs

explizit mit zwei Erscheinungsformen des Buddhismus auseinandersetzt: mit
dem Jödo-Shinshü (die «Wahre Schule des Reinen Landes») und mit dem

Amida-Buddhismus. Er konstatiert frappierende Ähnlichkeiten dieser

Religionsformen mit der christlichen Gnadenreligion. Doch der alles entscheidende

Unterschied bleibt bestehen: Diese Religionen tragen nicht den Namen Jesu

Christi. Es sind eben Gnzà&nreligionen, die von der Wirklichkeit der in Christus

ereigneten Gnade Gottes getrennt sind. Der Name «Jesus Christus» bildet den

Lackmustest für die Wahrheit der Religion. So betont auch diese Bezugnahme

auf die buddhistischen Religionsformen die Differenz zum Christusglauben.
Takizawa kritisierte diesen christologischen Exklusivismus Barths und

zwar aus theologischen Gründen. Er sah darin eine Engführung der Chris-

tologie, die in Spannung steht zu Barths Gnadenuniversalismus. Indem Barth

die Selbstvergegenwärtigung des Absoluten ausschliesslich an das historische

Faktum der historischen Person des Jesus von Nazareth binde, verkürze er den

universalen Charakter der Gnade Gottes.

Für Takizawa ist Jesus dagegen nur die Manifestation, das «Zeichen» des

Immanuel, der zu allen Zeiten und an allen Orten gegenwärtig ist. Es gibt
andere Manifestationen (wie den Amida Buddha), auch wenn diese nicht so

vollkommen sein mögen wie die Manifestation in Jesus Christus. Jeder Mensch

ist im Prinzip eine solche Manifestation. In Jesus Christus steigt sich die

Annahme des Menschen durch Gott. In seinem Kreuzestod %eigt sich, dass diese

34 Siehe dazu etwa die Briefe, die Takizawa am 4.12.1957, am 10.5.1958 und am 22.8.1958 an

Barth schrieb, abgedruckt in: Hennecke: Karl Barth — Katsumi Takizawa (Anm. 5), 228-

232; 234-236; 239-247; Takizawa: Das Grundproblem der Christologie (Anm. 28), 1-51.



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 281

Gegenwart alle lebensfeindlichen Mächte letztlich überwindet. In seiner

Auferstehung %eigt sich, dass diese Überwindung vollzogen ist.

Das Absolute ist im Relativen und manifestiert sich dort. Aber letztlich
sind nicht die Manifestationen das Entscheidende. Entscheidend ist das, was

sich manifestiert: das Absolute, also Gott. Darauf richtet sich der Glaube aus.

Der Glaube gründet in Gottes ewigem Gottsein, genauer gesagt: in der

Heilsbotschaft, dass Gott den Menschen nahekommt und sich selbst unter ihnen

vergegenwärtigt. Das ist das ewige Urereignis, das den Menschen Heil bringt.
Diese Heilsbotschaft findet Takizawa bei Barth im Begriff des Immanuel

ausgedrückt und im Buddhismus des Reinen Landes im Gelöbnis Amidas, dass

alle, die nach der Geburt im Reinen Land verlangen und aus diesem Verlangen
leben, diese Geburt auch erlangen werden.35 Takizawa sah durchaus den
Unterschied zwischen diesen beiden Auffassungen; es waren für ihn aber lediglich
unterschiedliche Ausdrucksgestalten der letztlich gleichen Heilsbotschaft. Für
Barth dagegen war die Botschaft nicht von der Ausdrucksgestalt und d.h. vom
Namen Jesu Christi abhebbar. Christus war nicht nur ihre Ausdrucksgestalt,
sondern ihre Realisierung.

In seiner Antwort auf den Brief, den Takizawa ihm zu seinem 72. Geburtstag

am 10. Mai 1958 geschickt hatte, schrieb Barth: «Sie haben immer ein wenig
an mir vorbei gedacht und geredet — ich war nie dort, wo sie mich hinsichtlich
des Verhältnisses des regnum Christi intra et extra muros ecclesiae gesucht und

gesehen haben.»36 Er habe Jesus Christus nie zum Gefangenen seiner Kirche

gemacht, sondern umgreifend als Herrn und Heiland der Welt verstanden.
Daraufhin macht Takizawa in seinem Brief vom 22.8.1958 noch einmal klar, dass

es ihm gar nicht um die Frage gehe, ob Chrisms auch extra muros ecclesiae präsent
sei. Ihm kommt es darauf an, Gottes Heilshandeln nicht erst in Jesus vollzogen
zu sehen. Es bestehe von Ewigkeit her und sei im Leben, Sterben und
Auferstehen Jesu offenbar geworden. Das historische Faktum «der Fleischesgestalt

Jesu» müsse von «deren verborgenem Kern, dem Urfaktum Immanuel»37

unterschieden werden. Letzteres bezeichnet er als das «ewig neueQ Sein und

35 Siehe auch Y. Terazono: Die Christologie Karl Barths und Takizawas ein Vergleich, Bonn
1976; F. Buri: Der Buddha-Christus als der Herr des wahren Selbst. Die Religionsphilosophie

der Kyoto-Schule und das Christentum, Bern 1982.

36 Abgedruckt in: Hennecke: Karl Barth — Katsumi Takizawa (Anm. 5), 237.

37 A.a.O., 95.



282 Reinhold Bernhardt

Wirken [...] der absoluten Herrschaft des einen cvere Deus, vere homo»>38 Kurz

gesagt: Im historische Faktum des Jesus von Nazareth repräsentiert sich das

gestaltlose Urfaktum des Immanuel, das aber darüber hinausreicht und alle

Zeiten und Orte übergreift. Identifiziert man beide, dann wird die Universalität
des Urfaktums reduziert. Auf diesen entscheidenden Differenzpunkt ist Barth

in den weiteren Briefen, die er später noch an Takizawa schrieb, nicht mehr

eingegangen.

38 A.a.O., 241. Siehe auch a.a.O:, 100-113.



Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes 283

Abstract
Nach eigenem Bekunden war Barth nicht sonderlich an den östlichen Religionen
interessiert. Umso mehr überrascht es, dass seiner Theologie gerade von Seiten des

Buddhismus Interesse entgegengebracht wurde. Das Haupt der zen-buddhistischen
Kyotoschule, Kitarö Nishida, war von der Lektüre des Römerbriefkommentars von Barth
so beeindruckt, dass er seinen Schüler Katsumi Takizawa zu Barth nach Bonn schickte.

Auch nach diesem Aufenthalt setzte Takizawa das Gespräch mit Barth auf dem Wege
einer intensiven Korrespondenz fort.
Im ersten Teil dieses Artikels werden die Charakteristika der Theologie Barths
herausgearbeitet, die das Interesse Nishidas auf sich zogen. Der zweite Teil skizziert Barths

Auslegung von Rom 5 und 6 (in der zweiten Auflage seines Römerbriefkommentars)
im Blick auf die Punkte, an denen die zen-buddhistische Rezeption anknüpfen konnte.

Im dritten Teil geht es dann um Takizawas Vermittlungsversuch zwischen Barths
Verständnis des «Immanuel» («Gott mit/für uns») und Nishidas Auffassung des Absoluten,

das sich im Relativen vergegenwärtigt. Barth hat diesen Versuch zurückgewiesen.

Barth didn't show any deep interest in Eastern religions. All the more it is surprising
that the head of the Zen-Buddhist Kyoto school Kitarö Nishida was fascinated by
Barth's theology, especially by Barth's commentary on Romans. He recommended his

student Katsumi Takizawa to visit Barth in Germany and to study under his guidance.
After that stay in 1934/35 Takizawa kept his contact with Barth through an intensive

correspondence.
In its first part, the article focusses on those topics of Barth's theology which attracted
the interest of Nishida. In the second part, it sketches Barth's interpretation of
Romans 5 and 6 in order to provide a deeper understanding of Nishida's interest in Barth.
The third part turns to Takizawa's own attempts to mediate theologically between the

approaches of his two teachers, Nishida and Barth. To him, Barth's understanding of
«Immanuel», «God with/for us» was compatible with Nishida's notion of the Absolute
being present in the realm of the Relative. Barth, however, rejected that attempt of
harmonizing the two concepts.

Reinhold Bernhardt, Basel


	Karl Barths Lehre von der Gnade Gottes in interreligiöser Perspektive

