
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: Dialektische Modernisierung : zu Aktualität und Deutung der Theologie
Karl Barths

Autor: Pfleiderer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dialektische Modernisierung
Zu Aktualität und Deutung der Theologie Karl Barths1

1. Ein un^eitgemässer Zeitgemässer. ZurAktualität der Theologie Karl Barths

Dass eines Theologen oder allgemein eines grossen Denkers anlässlich des

50. Todestages gedacht wird, ist bekanntlich keine Seltenheit in der heutigen
Memorialkultur. Institutionen nehmen gerne solche Jubiläumsdaten zum An-
lass, an ihren jeweiligen intellektuellen Säulenheiligen zu erinnern. Dass freilich
einem Gelehrten gleich ein ganzes Gedenkjahr gewidmet wird, ist schon

etwas Besonderes. Normalerweise werden solche liturgischen Gedenkhandlungen

nur bei Centenniarjubiläen von epochalen Zäsurgeschehen veranstaltet,

man denke an die Gedenkstrecke zum Ersten Weltkrieg im Jahr 2014, oder

- kirchlich — an das Reformationsjubiläum 2017. Daran haben die verschiedenen

Kirchen(-bünde) der EKD, des Reformierten Bundes, des SEK und der

UEK wohl Mass genommen, als sie vor einiger Zeit beschlossen, für 2019 ein

Karl Barth-Jahr zu inaugurieren. Diese Inauguration ist auf erstaunlich grosse
Resonanz gestossen. In vielen Kirchen, Kirchgemeinden und vor allem auch

theologischen Fakultäten des deutschen Sprachbereichs und darüber hinaus

(z.B. in Genf) wurden zahlreiche Veranstaltungen abgehalten. In Basel etwa

wurden eine Ausstellung in der Universitätsbibliothek, eine Ringvorlesung zu
den Römerbriefen, sowie (in Zusammenarbeit mit dem Zürcher Institut für
Hermeneutik und Religionsphilosophie) eine Konferenz über Barths Beitrag

zur Verständigung der theologischen Disziplinen veranstaltet. Das Jubiläum
beförderte das öffentliche Interesse an aktuellen Bartharbeiten, gleichgültig ob

diese eher zufallig, wie etwa Ralf Frischs2 fröhliche Neudeutung oder der bissige

Decouvrierungsversuch von Paul S. Peterson3, im Jubiläumsjahr oder gezielt
auf dieses hin (wenn auch selbstverständlich nicht mit diesem Verfallsdatum)

1 Der Beitrag bietet eine überarbeitete Kompilierung des Eröffnungsvortrags zum Karl
Barth-Jahr, gehalten bei der Auftaktveranstaltung in Basel am 10.12.2018, und des

Eröffnungsvortrags zur interdiszplinären Ringvorlesung der Basler Theologischen Fakultät zu
den Römerbriefkommentaren.

2 R. Frisch: Alles gut. Warum Karl Barths Theologie ihre beste Zeit noch vor sich hat, leicht
bearbeitete Aufl., Zürich 2019.

3 ES. Peterson: The early Karl Barth. Historical Contexts and Intellectual Formation (1909-

1935), Tübingen 2018.

ThZ 4/75 (2019) S. 245-265



246 Georg Pfleiderer

veröffentlicht wurden, wie die beiden Barthbücher von Klaas Huizing4 oder

vor allem die neue, nicht nur in der kirchlichen Medienöffentlichkeit breit
rezipierte Biographie von Chrisdane Tietz.5

Dass es den Initianten des Karl Barth-Jahres ein bisschen erging wie Barth
selbst es in seiner berühmten Parabel vom Zug am Glockenseil im Rückblick

auf den Erfolg seiner Römerbrieftheologie es beschrieben hatte,6 ist auch

insofern erstaunlich, als die Zahlenmystik der Erinnerungskultur in diesem Fall

ja auf einem kleinen Kunstgriff — nämlich der Verknüpfung des 50. Todestags

(1968) von Karl Barth mit dem Erscheinungsjahr seines ersten
Römerbriefkommentars (1919) basiert, - dessen Bedeutung als theologiegeschichtliche
Zäsur allererst in der späteren Rückschau erkennbar wurde. Auch wenn ins

Jahr 1919 in der Tat auch der Tambacher Vortrag fällt, mit dem der junge

Aargauer Pfarrer in weiteren (zunächst religiös-sozialen) Kreisen jenseits der

Schweizer Kirchen durchaus schlagartig bekannt wurde und diese Bekanntheit
wiederum indirekt für die Rezeption des Römerbriefs und noch indirekter für
die zwei Jahre später erfolgende Berufung auf die ausserordentliche Professur

in Göttingen verantwortlich ist; — jenes Jahr 1919 hätte wohl nicht einmal

Barth selbst so unbedingt als ein Schlüsseljahr seiner theologischen Entwicklung7

oder deren Rezeption wahrgenommen. Der Kriegsausbruch 1914, das

Erscheinungsjahr des zweiten Römerbriefkommentars 1922 oder auch die
frühen 1930er Jahre mit KD 1/1 in 1932, der Theologischen Existenz heute 1933

oder auch der Barmer Theologischen Erklärung 1934 wären mindestens ebenso

gute — oder eben schlechte — Kandidaten für ein «Karl Barth-Jahr» gewesen.
Über die möglichen Gründe für den erstaunlichen Erfolg dieser Jubiläumserfindung

und das damit ausgelöste, neue relativ breite öffentliche Interesse

an Karl Barth und seiner Theologie kann man durchaus auch insofern rätseln,
als es dafür zumindest in der deutschsprachigen Pfarrerschaft und kirchlichen

4 K. Huizing: Gottes Genosse. Eine Annäherung an Karl Barth, Hamburg 2018; ders.: Zu
dritt. Karl Barth, Nelly Barth, Charlotte von Kirschbaum, Tübingen 2018.

5 C. Tietz: Karl Barth. Ein Leben im Widerspruch, München 2018.
6 K. Barth: Die christliche Dogmatik im Entwurf. Erster Band. Die Lehre vom Worte Got¬

tes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik 1927, hg.v. G. Sauter, Zürich 1982, 7.

7 Was gelehrte Barthspezialisten allerdings durchaus tun könnten und auch getan haben:

1919 rezipiert Barth den platonisierend weiterentwickelten Neukantianismus seines

philosophischen Bruders Heinrich Barths, was grosse Auswirkungen auf den Neubau des

zweiten Römerbriefkommentars hatte — aber daran wurde im Lauf des aktuellen Karl
Barth-Jubiläumsjahrs allenfalls in der ein oder anderen Einzelforschungsarbeit erinnert.



Dialektische Modernisierung 247

Landschaft vorher nicht unbedingt Anzeichen gab. Die steilen Wort Gottes-

Prediger auf den Kanzeln, die in der Studierstube eine zerlesene Kirchliche

Dogmatik und daneben zahlreiche grosse und kleinere Traktate aus der
Feder des Basler Theologen stehen hatten und daraus in ihrem pastoralen und

kirchenpolitischen Wirken reichlich schöpften, gehören einer inzwischen weit
entfernten Vergangenheit an. Fast alles, was heutzutage theologisch, kirchlich
und pastoral in Mode ist, — Erfahrungstheologien, Liturgiefrömmigkeit,
Kindertheologien, Offenheit für andere Religionen, generell: eine Tendenz zur

Entintellektualisierung der praktizierten Theologie und zumal der Kanzelrede,

Musikalität und Bildlichkeit statt Verbalität —, ist in seinen jeweiligen
zeitgenössischen Vorstufen (sofern man diese so rekonstruieren möchte) von Barth
bekanntlich nicht gefördert, sondern im Gegenteil zu konterkarieren und zu

überwinden versucht worden.

Nicht ganz so, aber doch auch nicht ganz anders, sieht es in der
wissenschaftlichen Theologie aus. Zwar wird der Klassikerstatus Karl Barths nicht
einmal von seinen erbitterten Gegnern in Frage gestellt, aber «echte Barthi-

aner» gibt es in der theologischen Wissenschaft, zumindest im deutschen

Sprachraum, doch derzeit nicht mehr allzu viele. Und viele, die sich vielleicht

so bezeichnen würden, hätte Barth selbst wohl nicht als solche akzeptiert.
Mindestens eine wichtige Einschränkung ist allerdings zu machen: Die

Barthforschung erfreut sich zweifellos einer ungebrochenen Beliebtheit.
Unaufhörlich erscheinen neue Arbeiten zu Karl Barth, die oben genannten bilden

nur die Spitze des Eisbergs.8 Und dies noch sehr viel mehr für für den angel-

8 Vgl. als eine (ganz unvollständige) Liste der letzten Jahre nur folgende Titel: M. Beintker

/ G. Plasger / M. Trowitzsch (Hg.): Karl Barth als Lehrer der Versöhnung (1950-1968).

Vertiefung - Öffnung - Hoffnung, Beiträge zum Internationalen Symposion vom 1. bis

4. Mai 2014 in der Johannes a Lasco Bibliothek Emden, Zürich 2016; J. Chan: Gebet als

christliches Sein, Leben und Tun. Die Bedeutung und Funktion des Gebets für die Theologie

der «analogia fidei» Karl Barths, Leipzig 2016; M. Freudenberg / H.-G.Ulrichs: Karl
Barth und Wilhelm Niesei. Briefwechsel 1924-1968, Göttingen 2015; M. Galli: Karl Barth.
An Introductionary Biography for Evangelicals, Michigan 2017; E. Gebhardt: Riskante

Freiheit(en)? Das Individuum in Karl Barths Ethik, eine Relektüre anhand Ulrich Becks

Individualisierungstheorem, Zürich 2016; G. Hunsinger: Evangelical, Catholic, and Reformed.

Doctrinal Essays on Barth and Related Themes, Michigan 2015; M. Käser-Braun:

Judas Ischarioth: «Überlieferer» des Evangeliums. Karl Barths erwählungstheologische

Interpretation der biblischen Judasgestalt, Zürich 2018; D. Korsch: Karl Barth. Dialektische

Theologie. Not und Verheissung der christlichen Verkündigung. Das Wort Gottes
als Aufgabe der Theologie, hg. und kommentiert von D.K., Leipzig 2018; S.E. Lee: Karl



248 Georg Pfleiderer

sächsischen Sprachraum, für Grossbritannien und vor allem für die USA.

Eine gewisse Rolle für die anhaltende Konjunktur Barths in der
wissenschaftlichen Forschung diesseits wie jenseits des Atlantiks könnte spielen, dass

Teile der evangelikalen Theologie in einem Prozess der stärkeren Annäherung
an die wissenschaftliche Welt begriffen sind und manche Vertreter dieser

Tendenz dafür Barths Theologie benutzen.9 Wichtiger aber dürfte sein, dass zumindest

die deutschsprachige Barthforschung in den letzten Jahren und Jahrzehnten

die zunehmend als fruchtlos empfundenen Graben- und Lagerkämpfe der

älteren Forschergenerationen hinter sich gelassen, sich stärker ausdifferenziert

und pluraüsiert hat und dabei vielleicht auch innovativer und spielfreudiger
geworden ist. Ralf Frischs Büchlein ist ein gutes Beispiel dafür. Bedingt ist solche

Pluralität und Ausdifferenzierung durch den Wandlungsreichtum Barths und

seiner Theologie, wie auch durch deren Vieldeutigkeit, dem in der Struktur
dieser Theologie begründeten Phänomen, dass man diese sowohl gleichsam
zeitenthoben bibeltheologisch oder altkirchlich, sowohl als Erneuerung
reformatorischer oder altprotestantisch-orthodoxer Theologie, <fromm-naiv>, als

auch nahezu beliebig hochstufig religionsphilosophisch-erkenntnistheoretisch
reflektiert lesen kann. Hinzu kommt die Intensität der oft zeitgeist-dissonanten

Verflechtungen Barths in die Kultur- und Ideengeschichte des 20. Jahrhunderts.

All dies öffnet den theologischen Deutungsmöglichkeiten und -inter-

essen weite Räume und hilft vor allem, an dieser Theologie die Fähigkeit zur

Verbindung von Ideen und Motiven zu studieren, die bei vielen anderen Theologen

und in der gegenwärtigen Theologie als mehr oder weniger schroffe
Alternativen erscheinen. Entgegen zeitgenössischer und früherer Wahrnehmung,
der sich Barth als der grosse positionelle «Nein»-Sager präsentierte, erscheint er
heute sehr viel eher als der grosse Synthetiker unter den modernen Theologen,
bei dem vieles von dem, was ansonsten auseinander- und gegeneinander läuft,

irgendwie — wenn auch gewiss nicht spannungsfrei — zusammengehalten oder

Barth und Isaak August Dorner. Eine Untersuchung zu Barths Rezeption der Theologie
Dorners, Frankfurt a.M. 2014; J. Schütz: Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik. Die

anthropologische Gestalt des Glaubens zwischen Exzentrizität und Deutung, Berlin/Boston

2018; Y. Viazovski: Image & Hope. John Calvin and Karl Barth on Body, Soul and Life
Everlasting, Cambridge 2015; M. Weinrich: Karl Barth. Leben — Werk — Wirkung, Göttingen

2019; M. Westholm: The Ordering of the Christian Mind. Karl Barth and Theological
Rationality, Oxford 2015; E.A. Worthington: The Claim of God. Karl Barth's Doctrine of
Sanctification in His Earlier Theology, Cambridge 2015.

9 In den USA etwa Galli: Karl Barth (Anm.8).



Dialektische Modernisierung 249

zumindest diachron präsent ist.

Im Prisma dieser zahlreichen neuen Deutungen wurde vor allem auch

erkennbar, dass Barth die von ihm scheinbar so einseitig und schroff inkriminierten

Grundanliegen liberaler Theologie, nämlich dasjenige an transparenter
wissenschaftlicher Reflexion, insbesondere der religiösen Erfahrungsgrundlage
der Theologie, aber auch das andere liberale Grundanliegen der kritischen

Reflexion der Einbettung des Christentums in die Kultur der Moderne mit ihrem
Individualitäts- und Freiheitsstreben und ihren dazu oft kontraproduktiven
Tendenzen, keineswegs einfach bestritten, sondern auf seine Weise weiterverfolgt

und dazu eigene, sehr bedenkenswerte, konstruktive theologische
Reflexions- und, was noch wichtiger ist, auch praktische Gestaltungsvorschläge für
ein theologisch reflektiertes, gelebtes zeitgenössisches Christentum gemacht
hat. Gerade eine in gewisser Weise sich den Barth'sehen und barthianischen

Schibboleths erfolgreich entziehende Nachfolgegeneration scheint wieder
offener geworden zu sein für die Anregungen, die sich aus diesem Werk gewinnen

lassen.

Ein wichtiges Verdienst der Inauguratoren des Karl Barth-Jahres dürfte vor
allem darin bestehen, diese in den letzten Jahren von der Forschung entdeckten

Potenziale des grossen Basler Theologen einem grösseren Publikum bewusster

gemacht zu haben.

Dass diese Anregung auf so grosse Resonanz stiess, ist nun allerdings,
genauer besehen, doch nicht so überraschend. Tatsächlich lassen sich dafür relativ

leicht gute Gründe finden. Diese liegen zum einen und vor allem sicher in
der gewiss auch nostalgieunterstützten Faszinationskraft von Barths Person als

theologischem public intellectual begründet, bei dem sich bibelorientierter
Traditionalismus, provokantes antibürgerliches Aussenseitertum, aufrechter Widerstand

gegen Totalitarismus und die öffentliche Anerkennung und Bedeutung,
in der sich prägnante Theologen in den damaligen Hochzeiten der Volkskirche

auch dann und — womöglich, wie bei Barth der Fall, — gerade dann sonnen

konnten, wenn sie zu dieser bürgerlichen Volkskirchlichkeit auf Distanz

gingen, eindrucksvoll verbinden. Barth synthetisiert in seiner Person und Vita
verschiedene Widersprüche, er bietet das Bild eines konservativen Revolutionärs,

der für alt- und neuorthodoxe Hochkirchler, fromme Pietisten, Linke und

Liberale, (gebildete) Kirchenchristen und wissenschaftliche Theologinnen,
gleichermassen Anknüpfungspotenziale bietet. Entscheidend ist dabei, dass

sich Barth zuschreiben lässt, alle diese Aspekte aus einer genuin theologischen



250 Georg Pfleiderer

Denk- und Glaubenshaltung heraus zusammenzubinden. Gerade darin liegt in
den gegenwärtigen Zeiten theologischer Zentrifugalität und kirchlich-religiöser
Diffusion die besondere Attraktivität dieses Theologen und seines Oeuvres.

Hinzu kommt der kreativ-performative Charakter dieser Synthese, der die

Grenzen von theologischer Wissenschaft zu gelebtem Glauben, poetischer,

religiöser Literatur und politischem Manifest verflüssigt.
Dies alles findet sich in Barths Werk ferner in einem geistigen Lebenswerk

ausgebreitet, das schon an Umfang und Varianz nicht nur in der Theologie des

20. Jahrhunderts seinesgleichen nicht hat. Und auch noch 50 Jahre nach seinem

Tod erscheint jedes Jahr ein weiterer, sorgfaltig redigierter Band dieses

Jahrhundertwerks. Besser können die Voraussetzungen für heutige Rezeptionserfolge

eines Theologen kaum sein. Und wäre das alles noch nicht genug: selbst

der einstige Makel seiner öffentlichen Wahrnehmung in kirchlich-bürgerlichen
Kreisen, seine heikle, zeitweise hochangespannte private Lebenssituation «zu

dritt», hat sich angesichts des Genderhype gegenwärtiger Medienaufmerksamkeit

längst aus dem einstmaligen Makel geradezu in einen attraktiven <USP>

verwandelt, der die Barthrezeption im Barthjahr selbst in seriösen bürgerlichen
Medien wie der NZZ inzwischen dominiert.10

Die neue Resonanz für Karl Barth und seine Theologie lässt sich aber aus

solchen Aspekten des medialen Zeitgeistes oder jenen genannten
(produktionsästhetischem Gesichtspunkten heraus noch nicht zureichend verstehen. Sie

dürfte vielmehr darüber hinaus auch in einem Empfinden der Passfähigkeit

begründet sein, die Themen und Problemlagen der Ära Karl Barths mit der

gegenwärtigen Zeit verbinden. Seit der Jahrtausendwende scheint es zu einer

Wiederkehr von Grosswetterlagen zu kommen, die in den dreissig, vierzig Jahren

vorher und insbesondere seit dem (zwischenzeitlichen) Ende des Kalten

Krieges weithin überwunden galten durch den Siegeszug westlicher Demokratie

und technologiegetriebener Modernisierung. Alle Unübersichtlichkeiten aus

ökonomischer und kultureller Globalisierung einerseits, aggressiven Nationalismen

andererseits, auf disruptiven Technologieschüben beruhenden

Wohlstandsgewinnen einerseits, Pauperisierung andererseits; saturiertem Weltbür-

10 Vgl. M. Helg: Karl Barth: Der Kirchenvater mit den zwei Frauen. In: NZZ 12.10.2018, vgl.
ferner insbesondere Huizings, ebenso kreativen und amüsanten und auch für langjährige
Barthforscherinnen mit Gewinn zu lesenden, wie nachgerade bei Mitgliedern der Barth-
Familie (verständlicher Weise) umstrittenen Roman «Zu dritt» (Anm. 4) — oder etwa auch

den Film von P. Reichenbach: «Gottes fröhlicher Partisan - Karl Barth», 2017.



Dialektische Modernisierung 251

gertum einerseits, heimatvertriebenem und besitzlosem Massenmigrantentum
andererseits, hochfliegenden Modernisierungsprojekten einerseits, grossen
Niedergangs- und Katastrophenängsten andererseits, scheinen zurückgekehrt;
das überwunden geglaubte «Zeitalter der Extreme» scheint uns wieder

eingeholt zu haben. Ideell, kulturell und politisch zurück auf der Tagesordnung
ist der Antagonismus von <heissen>, radikalen apokalyptisch-dezisionistischen
und <kühlen> deliberativen liberal-prozeduralen Denk-, Deutungs- und

Steuerungsmodellen. Kein Jahrzehnt der Moderne scheint der heutigen Zeit und

dem heutigen Zeitempfinden näher zu sein als die 1920er Jahre mit ihren auf
diese Weise charakterisierbaren fundamentalen Spannungen und ihren wiederum

darin begründeten kreativen Neuaufbrüchen. Unter gewiss insbesondere

ökonomisch sehr anderen Bedingungen scheint die kollektive Verunsicherung,
die Unübersichdichkeit wie auch das kreative Chaos der Kulturkrisenstimmung
der Nachkriegszeit des Ersten Weltkriegs mit seinen apokalyptischen Obertönen

und in gegensätzliche Richtungen weisenden Prophetengestalten
zurückgekehrt zu sein.

2. Anti-apokalyptische Apokalyptik. Zur Struktur der Theologie Karl Barthsn

2.1. <Prophetisches Gottesworb

In dem dem Barthjubiläum gewidmeten Heft der «Zeitzeichen» vom Dezember

2018 findet sich ein Interview mit Klaas Huizing, das überschrieben ist:

«Ein hochbegabter Alarmist»12. Darin kennzeichnet Huizing die dramatische

Krisenrhetorik insbesondere von Barths Römerbriefkommentar von 1922 als

medialen Alarmismus. Das ist sicher treffsicher beobachtet; richtig ist gewiss
auch die damit verbundene Einschätzung «Alarmismus geht immer»13; gemeint
ist: Alarmismus ist ähnlich wie Skandalisierung ein Phänomen und Produkt des

modernen Medienmarkts und seiner Orientierung an Aufmerksamkeitserzeu-

11 Im Folgenden, insbesondere in den Abschnitten 2.2 und 2.3., fasse ich einige Einsich¬

ten meiner eigenen Barthdeutung zusammen, die ich zugleich auch ein wenig weiterführe.

Aufgrund der notwendigerweise thetischen Kürze des hier Gebotenen verweise ich

zur Dokumentation und genauerer Ausführung in den Fussnoten vor allem auf eigene
Arbeiten. Dass zu allen angesprochenen Sachverhalten reiche und relevante anderweitige

Forschungsliteratur aufzuführen und zu würdigen wäre, soll durch solche bibliographische
Engführung natürlich nicht in Abrede gestellt werden.

12 «Ein hochbegabter Alarmist». Gespräch mit dem Theologieprofessor Klaas Huizing über
Grösse und Grenze Karl Barths, Zeitzeichen 19/12 (2018) 36-38.

13 Ebd., 36.



252 Georg Pfleiderer

gung. Doch gerade darum ist auch der Erfolg von Alarmismen konjunkturabhängig

Es braucht schon eine Korrespondenz mit der sozialen Wirklichkeit,
also zumindest mit einem allgemeinen Problem- und Krisenempfinden, wenn
Krisenrufe verstärkt und nachhaltig auf Resonanz stossen.

Nach dem Ersten Weltkrieg war diese Korrespondenz von dialektischer

Krisentheologie und allgemeinem Krisenempfinden zumindest in Deutschland

offensichtlich und aus guten Gründen gegeben. Auch darum war die radikale

Krisentheologie Karl Barths so erfolgreich. Und dieser Erfolg war vor allem

dadurch bedingt, dass diese Theologie den Anspruch erhob, jene ebenso

diversen wie diffusen Krisenempfindungen und Krisenerfahrungen in eine

theologische Aufhebungsfigur zu überführen, wobei «Aufhebung) im dreifachen

hegelschen Sinne von Position, Negation und Bewahrung höherer Ordnung
gemeint ist. Klassischer Beleg dafür ist Barths Tambacher Vortrag und der

darin entfaltete zentrale Gedanke von dem im «Durchbruch» begriffenen
Gottesreich, das sich zur erfahrbaren Welt zugleich positiv, als «regnum naturae»,

radikal kritisch, als «regnum gratiae», und beides zusammenfassend-überwin-

dend, als «regnum gloriae», verhalte.14 Wenn Gott selbst der Krisenurheber ist,

verschlimmern und relativieren sich alle unsere Krisenerfahrungen. Insofern
lässt sich Karl Barths frühe dialektische Theologie als apokalyptische Theologie

beschreiben; Barth war, wie Huizing ihn nennt, ein «Unheilsprophet»; aber

das ist, wie sich an der Denkfigur des Tambacher Vortrags zeigt, eben nur die

halbe Wahrheit. In mehreren Hinsichten ist die Theologie Karl Barths zugleich

anti-apokalyptisch.
So reich sie an Bezugnahmen auf die eigene Zeit ist, und so dunkel, ja

schwarzgrau diese Zeit gemalt wird und mit ihr die conditio humana
insgesamt15 und so sehr sie Züge eines dezisionistischen Entweder-Oder-Denkens
hat,16 so sehr nimmt sie es wiederum in Anspruch, alle Zeitbezüge aus dem

eigentlichen Begründungshorizont der Theologie herauszuhalten. Barth ist sehr

14 Vgl. K. Barth: Der Christ in der Gesellschaft, in: Ders.: Vorträge und kleinere Arbeiten
1914-1921, hg.v. H.-A. Drewes (KBA III), Zürich 2012, 546-598, hier: 576-598, bes. 576f£,
586ff., 593ff. Die Figur findet sich auch schon in dem drei Monate früher gehaltenen

Vortrag «Christliches Leben», vgl. K. Barth: Christliches Leben, in: Ders.: Vorträge und
kleinere Arbeiten 1914-1921, a.a.O., 503-512 (505-512, bes. 512).

15 Darum ist Dostojewski im zweiten Römerbriefkommentar so wichtig; vgl. die Nachweise

im Begriffsregister: K. Barth: Der Römerbrief (Zweite Fassung) 1922, hg.v. C. van der

Kooi und Katja Tolstaja, Zürich 2010, 728.

16 Darum ist Kierkegaard in diesem Buch so wichtig, vgl. a.a.O. 729f.



Dialektische Modernisierung 253

bewusst, dass er ins Horn der Zeitgeistphilosophie bläst; das geht in gewisser
Weise auch nicht anders; aber er wehrt sich zugleich dagegen: die Krise, die

echte Krise, die er und die Zeitgenossen erleben, ist nicht die Wirtschafts-,
Kultur-, Politik- und Gesellschaftskrise der Nachkriegszeit des Ersten

Weltkriegs, sondern die Krise des Menschen vor Gott. Der Zeitbezug soll hier gerade

durch Abbiendung des Zeitbezugs (oder durch Einblendung eines zugleich
wieder abgeblendeten Zeitbezugs) gewahrt werden.

Wer den apostolischen Römerbrief in einen Brief an die eigenen Zeitgenossen

umschreiben will, der kann dies, so lautet Barths Grundeinsicht, nur
tun, indem er die paulinische Botschaft von der Gotteskrise mit der eigenen

Zeiterfahrung, dem Zeiterleben gewissermassen ver-spricht. Und genau das ist
das hermeneutische Programm. Es nimmt Mass an dem, was jede Predigt, was

jede Pfarrerin und jeder Pfarrer am Sonntag auf der Kanzel zu tun versucht:

<Gottes Wort> als Wort für uns heute auszulegen. Barths dialektische Theologie
ist homiletische Theologie. Eine ihrer Wurzeln ist die liberale Homiletik
eines Friedrich Niebergall «Wie predigen wir dem modernen Menschen?». Barth
orientiert sich stillschweigend an Niebergalls Frage nach den Motiven und

Quietiven der Predigt.17 Barth hat diese Adaptionshomiletik internalisiert und

systematisch-theologisch prinzipialisiert. Der Glaube kommt allererst im Vollzug

seiner Mitteilung als Rede, paradigmatisch als Kanzelrede, zu sich selbst.

Darum ist die Theologie, die in diesem Sinne praktische, ja performative Theologie

ist, dem religiösen Bewusstsein gerade nicht äusserüch. Die beschreibendanalytische

Distanz der wissenschaftlichen Theologie von einem als religiöses

Erlebnis verstandenen religiösen Akt ist aufzugeben; an deren Stelle hat
eine Theologie des aktualen, performativen Vollzugs des Glaubens als (Hören
und) Aussprechen des Wortes Gottes zu treten, das immer zugleich Gericht
und Gnade ist, nämlich Gericht über das nicht-aktuale Gottesbewusstsein, das

Religion heisst, und Gnade im Akt solchen Gerichts, der gelingendes Hören
und Verkündigen von Gottes Wort ist.18

17 Vgl. dazu G. Pfleiderer: Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie. Zur werk¬

geschichtlichen Bedeutung von Karl Barths «Predigten 1911», ThZ 72 (2016) 291-327.
18 Zur Analyse der performativen Struktur von Barths Römerbrieftheologien vgl. meine Ar¬

beiten: G. Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie. Zu Genese und Kontext eines

paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie im 20. Jahrhundert (BHTh 115),

Tübingen 2000, 275-301; 337-375; Ders.: Hermeneutik als Dialektik. Eine Lektüre von Karl
Barths Römerbriefkommentar (1922), ZDTh 23 (2007) 172-192.



254 Georg Pfleiderer

Entwickelt hatte Barth diese theozentrisch-performative, dialektische

Theologie im Verlauf des Ersten Weltkriegs. Das erste Dokument war nicht

umsonst ein gemeinsam mit Eduard Thurneysen veröffentlichter Predigtband

gewesen, betitelt «Suchet Gott, so werdet ihr leben»19. Der adhortative Titel
dieses Bandes war genauso programmatisch gemeint wie die teilanonymisierte
Verfasserschaft: von welchem der beiden Autoren die Predigten jeweils stammten,

wurde nicht transparent gemacht. Die beiden Verfasser agierten als <Au-

torenkollektiv>, aber die Idee dahinter war kein sozialistischer Antiindividua-

lismus, sondern ein theologischer: theologische Autorschaft muss versuchen

sich selbst zum Verschwinden zu bringen; wahrer, eigentlicher, intentionaler
Autor der Theologie ist Gott.20 Barths dialektische Theologie der Römerbriefzeit

ist von daher als «prophetische Theologie» nicht schlecht beschrieben.21

Aber auch dies ist wiederum nur die halbe Wahrheit.

2.2. Anspruch auf wissenschaftliche Diskursivität

Denn diese zunächst tatsächlich gepredigte, sodann als Bibelkommentar neuer
Machart präsentierte Theologie hatte zwar in der Tat einen prophetischen und

damit anti-szientistischen Gestus. Sie bewegte sich, was ihren Stil angeht, im
Off des damaligen wissenschaftlichen Theologiebetriebs; aber sie war dennoch

genau auf diesen theologischen Wissenschaftsbetrieb ausgerichtet. Und das ist,
wie ich zeigen möchte, ein weiterer wichtiger Zug, der Barths Theologie einen

anti-apokalyptischen Duktus verleiht: ihr Anspruch auf wissenschaftliche
Diskursivität. Dieses Kriterium setzt die Annahme voraus, dass wissenschaftliche

Diskursivität und Zugehörigkeit zu einem apokalyptischen Denktypus einander

widerstreiten. Darüber kann man gewiss im Hinblick auf das Agieren
etlicher wissenschaftlicher Akteure (damals wie heute) unterschiedücher Meinung
sein. Dennoch ist echte wissenschaftliche Diskursivität intrinsisch an das Wissen

um den Modell- und Szenariencharakter von wissenschaftlich imaginierter
Zukunft gebunden und bedingt damit die Bereitschaft, Widerspruch zu
erwarten und zu ertragen. Wissenschaft schliesst darum anders als insbesondere

19 K. Barth / E. Thurneysen: Suchet Gott, so werdet ihr leben!» Bern 1917, 2. rev. Aufl.
München 1928.

20 Vgl. dazu Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie (Anm. 18), 268.

21 Vgl. Dazu D. Weidner: Mächtige Worte. Zur Politik der Prophétie in der Weimarer Repu¬

blik, in: Ders. / St. Willer (Hg.): Prophétie und Prognostik. Verfügungen über Zukunft in
Wissenschaften, Religionen und Künsten, München 2013, 37-57.



Dialektische Modernisierung 255

Politik notorisch einen offenen Zeithorizont ein.22 Und genau dies gilt auch für
die Theologie Karl Barths.

Damit soll die beschriebene performativ-prophetische Struktur der Barth-
schen Theologie nicht in Frage gestellt werden. Sie korrespondiert darin anderen,

etwa philosophischen Versuchen der Zeit, das wissenschaftliche Paradigma

der Diskursivität auf das politische Prinzip der autoritativen Entscheidung
oder das künstlerische der freien, individuellen Gestaltung hin zu überschreiten.

Doch Barth gab sich zu keinem Zeitpunkt damit zufrieden, lediglich eine

neue, prophetisch-kulturkritische Form populär-praktischer public theology zu

präsentieren, wie dies etwa der jüngere Blumhardt oder auch Hermann Kutter

getan hatten, die Barth beide zweifellos als wichtige Anreger für seine eigene

Theologie in Anspruch nahm. Anders als diese hatte Barth jedoch von Anfang
an fundamentaltheologische Ambitionen. Und er war sich der damit verbundenen

wissenschafts- und erkenntnistheoretischen Ansprüche durchaus bewusst.

Es ist, da dürfte Klaas Huizing zu widersprechen sein, nicht oder nur sehr zum
Teil richtig, dass sich Barth um «wissenschaftstheoretische Debatten kaum

gekümmert»23 habe. Mit einem gewissen Recht sagt Huizing allerdings: «Er
besass die Keckheit, ja die Frechheit zu sagen, das lassen wir erst einmal alles

draussen, weil jede Form von Wissenschaft letztlich dem historistischen
Denkmodell unterliegt.»24 Richtig ist aus meiner Sicht: Barth hat explizite
wissenschafts- und erkenntnistheoretische Reflexionen aus seinen Texten, jedenfalls

aus den frühen Texten, «draussen» gelassen; aber das heisst nicht, dass er sich

nicht an ihnen insgeheim beteiligt hätte und dass seine Texte nicht tatsächlich

wissenschafts- und erkenntnistheoretisch reflektiert gewesen wären.

Barths Beteiligung am wissenschaftstheoretischen Diskurs seiner Zeit,
und damit zusammenhängend, der fundamentaltheologische Anspruch seines

Denkens, lässt sich inzwischen lückenlos seit seinen frühesten theologischen
Arbeiten in ihrem Gang sehr genau rekonstruieren.25 Dank seiner Herkunft

22 Damit soll nicht bestritten sein, dass die Theologie insbesondere für wichtige Vertreter
der politischen Philosophie der 1920er Jahre, etwa für Carl Schmitt, genau der Versuch der

Aushebelung dieser differentia specifica wissenschaftlicher Arbeit kennzeichnend ist.
23 «Ein hochbegabter Alarmist» (Anm. 12), 36.

24 Ebd.
25 Vgl. dazu vor allem I. Spieckermann: Gotteserkenntnis. Ein Beitrag zur Grundfrage der

neuen Theologie Karl Barths, München 1985; C. van der Kooi: Anfängliche Theologie.
Der Denkweg des jungen Karl Barth (1909 bis 1927), München 1987; B.L. McCormack,
Karl Barth's Critically Realistic Dialectical Theology. Its Genesis and Development 1909-



256 Georg Pfleiderer

aus dem Marburger Neukantianismus war er für epistemologische, also er-

kenntnis- und wissenschaftstheoretische Fragen ausgesprochen sensibilisiert.

Diesbezüglich sehr aufschlussreich ist etwa eine kurze Gedankenskizze, die er

1910 als Grundriss einer theologisch-religionsphilosophischen Dissertation

anfertigte,26 welche dann allerdings genauso wenig zur Ausführung kam wie

eine Dissertation über das Gebet bei Schleiermacher, die ihm sein Lehrer
Wilhelm Herrmann angeboten hatte.27 Die frühe Skizze lässt erkennen, wie Barth
schon als junger liberaler Theologe versucht hatte, die in der Ritschlschule

ohnehin angelegte Orientierung auf den Gottesgedanken und den Gedanken

des Reiches Gottes zum Ausgangspunkt des theologischen Denkens und des

christlich-religiösen Bewusstseins, damit aber zugleich zum konstitutiven

Bezugspunkt des allgemeinen theoretisch-praktischen Selbstbewusstseins, das er

«Kulturbewusstsein»28 nennt, zu machen. Praktisches Gottesbewusstsein,

Religion, sollte als konkreter Vollzug die lebenspraktische «Realitätsbeziehung»29

dieses allgemeinen Kulturbewusstseins und damit zugleich und eodem actu der

Grundbegriff der Selbstrealisierung individueller Persönlichkeit sein. Eigene
erkenntnistheoretische Reflexionen, die seine theologische Entwicklung vom
liberalen zum theozentrischen Theologen kontinuierlich begleiten und stützen,

folgen. Von seinem philosophischen Bruder Heinrich Barth, der 1920 seine

akademische Antrittsvorlesung über «Das Problem des Ursprungs in der

platonischen Philosophie Piatons» hält,30 wird Barth mit einer ontologisch-realis-
tischen, an einer Neulektüre Piatons geschulten Wende des Marburger
Neukantianismus vertraut gemacht. Diese rezipiert er insbesondere zwischen der

Veröffentlichung des ersten Römerbriefkommentars und dem Beginn der Ar-

1936, Oxford 1995; F. Wittekind: Geschichtliche Offenbarung und die Wahrheit des Glaubens.

Der Zusammenhang von Offenbarungstheologie, Geschichtsphilosophie und Ethik
bei Albrecht Ritsehl, Julius Kaftan und Karl Barth (1909-1916), Tübingen 2000; Pfleiderer:
Karl Barths praktische Theologie (Anm. 18), 139ff.

26 K. Barth: Ideen und Einfalle zur Religionsphilosophie (1910). In: Ders.: Vorträge und
kleinere Arbeiten 1909-1914 in Verbindung mit H. Helms und F.-W. Marquardt hg.v. H.-A.
Drewes und H. Stoevesandt, Zürich 1993, 126-138.

27 Vgl. a.a.O., 50, Anm. 5; vgl. Tietz: Karl Barth (Anm. 5), 71.

28 Vgl. K. Barth: Moderne Theologie und Reichsgottesarbeit. In: Ders.: Vorträge und kleinere
Arbeiten 1905 - 1909, Vorträge und kleinere Arbeiten 1905-1909. In Verbindung mit H.
Helms hg.v. H.-A. Drewes und H. Stoevesandt, Zürich 1992; 334-347 (347 u.ö.).

29 K. Barth: Ideen und Einfälle zur Religionsphilosophie (1910) (Anm. 25), 134 (im Text
kursiv).

30 H. Barth: Das Problem des Ursprungs in der platonischen Philosophie, München 1921.



Dialektische Modernisierung 257

beit an der Neuauflage,31 was im Vorwort des letzteren auch angedeutet wird.32

Der zweite Römerbriefkommentar ist, wie es dort anklingt, der Versuch,

philosophisches Ursprungsdenken im Sinne von Hermann Cohen durch ein genuin

theologisches Ursprungsdenken zu überbieten; dieses in jenes ein- und jenes

dadurch umzuschreiben. Hinter diesem theologischen Umschreibungsversuch
kann man durchaus auch noch einen religionsphilosophischen Anspruch
erkennen, nämlich den, auf genuin theologischem Weg die Genetisierung und

Konstituierung von individueller Subjektivität zu rekonstruieren und zu
präsentieren.

3. ZurArgumentationslogik der Römerbriefkommentare

Man kann dies erkennen, wenn man den Argumentations^»^ der
Römerbriefkommentare sorgfältig rekonstruiert. Darin verbirgt sich nämlich eine praktisch-

performative Wendung der Erkenntnistheorie. Ein solcher Rekonstruktionsversuch

des Argumentationsgangs ist in der Römerbrief-Forschung noch kaum

unternommen. Wo Barth nicht einfach als religiöser Expressionist wahrgenommen

wird, der einem Jackson Pollock gleich seine prophetischen Wortkaskaden

in kreativer Aktualisierung gleichsam über den paulinischen Text spritzt, wird
seine Römerbrieftheologie in der Regel als eine modernes Denken, wie er es als

Schüler der liberalen Theologie gelernt hatte, bewusst ignorierende neurefor-

matorische Wort Gottes-Theologie gelesen, die einer von dort aufgenommenen
bzw. selbständig existenztheologisch umgeformten Dialektik von Gnade und

Gericht folge.33 Doch selbst eine für die philosophischen und näherhin erkennt-

nis- und subjektivitätstheoretischen Bezüge und Ansprüche so sensible und
tiefschürfende Interpretation wie diejenige von Friedrich Lohmann abstrahiert vom
argumentationslogischen Gang des Kommentars.

Alle diese Deutungen messen, wie mir scheint, schon den von Barth selbst

an verschiedenen Stellen gegebenen Hinweisen zu wenig Bedeutung bei, die

31 Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie (Anm. 18), 315-319. Zur Neukantianismus-

rezeption Barths im zweiten Römerbrief und deren Vorgeschichte insgesamt vgl. die

einschlägige Studie F. Lohmann: Karl Barth und der Neukantianismus. Die Rezeption des

Neukantianismus im «Römerbrief» und ihre Bedeutung für die weitere Ausarbeitung der

Theologie Karl Barth, Berlin/New York 1995.

32 Vgl. K. Barth: Der Römerbrief (Zweite Fassung) 1922 (Anm. 15), 7.

33 Vgl. so z.B. M. Beintker: Die Dialektik in der (dialektischen Theologie) Karl Barths. Studien

zur Entwicklung der Barthschen Theologie und zur Vorgeschichte der (Kirchlichen
Dogmatil», München 1987.



258 Georg Pfleiderer

anzeigen, dass er mit seinem Kommentar versuche, dem Argumentations^»^
des apostolischen Briefes zu folgen, diesen zu rekonstruieren und in die

Gegenwart hinein neu auszulegen. Wenn man den entsprechenden Hinweisen

folgt, — sie finden sich (naturgemäss, wie in der Vorlage) zumeist an den

Kapitelanfängen, dann lässt sich erkennen, dass Barth seine Römerbriefkommentare

tatsächlich in einer bestimmten argumentationslogischen, nämlich diskursiv-

praktisch-prozeduralen Systematik verfasst hat.

Grundlegend für diese ist der bereits angedeutete Gedanke, dass der Glaube

als Bewusstsein der Offenbarung Gottes und dieses eodem actu als Kritik des

religiösen Bewusstseins sich theologisch durchsichtig zu werden habe. Solche

Durchsicht sei nur zu erreichen und zu vollziehen in der theologisch-gedanklichen

Meditation der in der Schrift bezeugten Offenbarung Gottes in Jesus

Christus; welcher Akt bzw. Vollzug wiederum als Kritik und Krise gegebener,

also vollzogener christlicher Religion durchzuführen sei. Konkret vollzieht sich

darum die Auslegung des paulinischen Briefes als dialektisch-reflexiver Dialog

mit dem religiös-theologischen Bewusstsein der (intentionalen) Leserschaft

bzw. mit dessen jeweils erreichten theologischen Reflexionsschritten.

Dass damit ein neues epistemologisches Programm der Theologie intendiert

ist, ist auch daran erkennbar, dass Barth als Wechselbegriff für den (so

verstandenen und präsentierten) Glauben den Begriff des Wissens verwendet.

Praktizierter Glaube ist theologisches Wissen. Freilich Wissen vom Nicht-
Wissen Gottes; als solches aber durchaus wiederum Wissen. Das ist negative

Theologie, die als solche aber gerade nicht stagniert, auf der Stelle tritt,
sondern einen diskursiven Wissensaufbau ermöglicht. Im Argumentationsgang
des Textes sukzessive aufgebaut wird näherhin ein Subjekt solchen -
negativkritischen — Wissens, ein Kollektivsubjekt, das aber wiederum als solches den

Rahmen und Horizont individueller Wissenssubjektivität bilden soll. Aufgebaut

wird diese doppelte Subjektivität, wie gesagt, im Vollzug der — intendierten

— Rezeption der Römerbrieflektüre. Barths Römerbrieftheologie folgt also

näherhin Regeln der Rezeptionsästhetik; sie hat eine dialogische Struktur,

ungeachtet der autoritär-monologischen Textoberfläche. Wenn man diese Logik
in einem Aufbauschema abbildet, dann sieht dieses im Falle des Zweiten
Römerbriefs folgendermassen aus:



Dialektische Modernisierung 259

Systematische Gliederung von Karl Barths Römerbriefkommentar (1922)34

1. Eingang 71,1-17) Der Name Jesus Christus - eine dichte Be¬

schreibung des Themas

Die Begründung der Freiheit/des freien

Subjekts (1-8)

Die Nacht
Der Glaube als

Erkenntnis der
Freiheit (Rom

1-4)

Das Wissen des Nicht-
Wissens des Ursprungs
(1,18-3,20)2. Menschengerechtigkeit

3. Gottes Gerechtigkeit Das Wissen um den Grund
des Ursprungs(nicht)wis-
sens (3,21-30)

4. Die Stimme der

Geschichte

Das Beispiel der Geschichte

5. Der nahende Tag Die Struktur
desfreien
Subjekts (Rom

5-8)

Das Subjekt der Freiheit

6. Die Gnade Die individuelle Existenzia-

lität der Freiheit

7. Die Freiheit Freiheit als Aufhebung der

Religion

8. Der Geist Die Freiheit des Geistes als

Geist der Freiheit

34 Vgl. dazu G. Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie (Anm. 18), 337-375; ders.: Her¬

meneutik als Dialektik (Anm. 18), 175.



260 Georg Pfleiderer

Der Lebensvollzug der Freiheit /
des freien (Gemeinschafts-) Subjekts (9-16)

9. Die Not der Kirche
Das
gemeinschaftliche

Subjekt der

Freiheit (9-11)

Das <empirische>

Gemeinschaftssubjekt - die theologische

Avantgarde

10. Die Schuld der

Kirche

Die Partikularität des

Gemeinschaftssubjekts

11. Die Hoffnung der

Kirche

Die Universalität des Ge-

meinschaftssubjekts

12-15 Die grosse Störung

Theorie ab
«Theorie der
Praxis» (12-

16)

Die Sozialität absoluter

Individualität (12-13)

14,1-

15,13

Die Krisis des freien
Lebensversuchs

Der freie Lebensversuch

- die Antwort der Leser

(14-16)15,14-
16.

Der Apostel und die

Gemeinde

Ein durch diese Übersicht selbstverständlich nur thetisch andeutbarer
Rekonstruktionsversuch kann Folgendes zeigen: (1.) Die Barthsche Krisentheologie
der Römerbriefe lässt sich lesen als performativ-theozentrische Theorie (und

zugleich theoretische Praxis) des Aufbaus theologisch-religiöser Subjektivität.

Sie verfolgt darin einen hohen epistemologischen und philosophischen

Anspruch. Sie zeigt konkret, wie sich zentrale biblische Texte als Vorlagen
eines Prozesses kritisch-theologischer Selbstkonstituierung des glaubenden

Subjekts deuten und verwenden lassen. Dies gibt darin zugleich eine

Antwort auf die Historismuskrise der Theologie, und zwar eine doppelte: zum
einen sei ein sinnvoller theologischer Gebrauch von den biblischen Texten

nur möglich, indem sie in ihrer theologischen (d.h. theozentrisch-subjekti-

vitätstheoretischen) Struktur aufgedeckt werden; zum andern vollzieht sich

diese Aufdeckung ihrerseits als Aktualisierung dieser Textpotenz, indem die

besagte Struktur nicht gleichsam nackt und formal, sondern eodem actu als

theologisch-deutende Auslegung der aktuellen geschichtlichen Situation

erfolgt. Theologische Glaubensbe- und Glaubensergründung erfolgt immer

zugleich als religiöse Zeitdeutung, die ihrerseits jedoch nur als kritisch-theologische

möglich ist.



Dialektische Modernisierung 261

Abgelesen ist diese Umstrukturierung der Theologie von
wissenschaftlich-theoretischer Analytik eines als gegeben vorausgesetzten religiösen Be-

wusstseins zur konstruktiv-performativen Selbstproduktion des aktualen

Glaubensbewusstseins, wie gesagt, an der Struktur theologisch-religiöser
Rede: also an der Predigt. Die Homiletik wird zur Fundamentaltheologie.

4. Dogmatische Theologie als Theorie der Selbstentfaltung des Wortes Gottes

Der evidente Nachteil dieser neuen fundamental-homiletischen Theologie ist
die Implizität ihrer Methodologie. Aufgrund ihres performativen Charakters

— der konstitutiven Intention der «Abschaffung des (die Methode beobachtenden)

Zuschauers» — muss sie Methodenreflexionen an den exklavischen Ort
des Vorworts verbannen, an dem sie freilich ebenfalls nur andeutungsweise
vorkommen können. Eine solche Theologie ist für die akademische Lehre

natürlich nicht geeignet. Darum hat Barth auch, kaum hatte er das Pfarramt

verlassen, angefangen sie entsprechend umzubauen. Allerdings musste dieser

Umbau so geschehen, dass dabei die Grundstruktur der performativen
Selbstauslegung des Gotteswortes im Menschenwort erhalten blieb. Dies geschieht,
indem Barth nun den bereits in den Römerbriefkommentaren verwendeten

epistemologischen Leitbegriff der göttlichen Offenbarung in seiner praktischen

und theoretischen Struktur präziser bestimmt und explizit reflektiert.
Dessen praktische Struktur wird darin aufgedeckt, dass er den Offenbarungsbegriff

mit dem als Sprechakt verstandenen Wort Gottes verbindet. Zugleich
wird dessen theoretische Struktur als dialektische Reflexionsbewegung
herausgearbeitet, nämlich als diejenige, die den Römerbriefkommentaren in
ihrem argumentativen Gang bereits faktisch zugrunde gelegen hatte.35 So wird

glaubenssubjektkonstitutive theologische Rede nunmehr auf die Struktur des

Sprechaktes göttlicher Selbstoffenbarung abgestellt, also auf die Vollzugslogik

göttlicher Subjektivität in ihrer Selbstauslegung im menschlichen Anderen

ihrer selbst. Deren Struktur ist eine dialektische: Die drei Stellen von Selbst,

Anderem und dem Medium des Vollzugs der Selbstsetzung als Selbstalteration,
sind dabei zu berücksichtigen und zur Geltung zu bringen. Soll nun aber dieser

Vollzug als Selbstvollzug Gottes gedacht werden, dann muss er dem Wesen

35 Vgl. dazu und unter diesem Gesichtspunkt den berühmten Aufsatz: K. Barth: Das Wort
Gottes als Aufgabe der Theologie, 1922. In: Ders.: Vorträge und kleinere Arbeiten 1922-

1925, hg.v. H. Finze, Zürich 1990, 144-175.



262 Georg Pfleiderer

Gottes selbst eingeschrieben gedacht werden; genau zu diesem Zweck greift
Barth auf die klassische Trinitätslehre zurück. Die so verstandene Trinitätsleh-

re wird damit zur eigentlichen Methoden- und Prozedenzlehre der Theologie.
Dies geschieht in den verschiedenen Entwürfen einer dogmatischen Theologie,

also nicht erst 1932 in KD 1/1 und gar in den späteren Bänden oder im

Vorgängerversuch, der «Christlichen Dogmatik» von 1927, sondern bereits in
den Göttinger Dogmatikvorlesungen von 1924/25.36 Gott ist in dieser neuen,

«positiven» Theologie, nun nicht mehr einfach nun der «Ganz Andere», dessen

Zuwendung immer zugleich und vor allem Entzug, dessen Gnadenwort immer

zugleich - und fast mehr noch — auch Gericht ist; sondern nun wird das

Vorzeichen klar positiv. Nun ist Gott mit zunehmender Eindeutigkeit «Immanuel»,

Gott mit uns, der sich dem Menschen in Jesus Christus einmalig, heilsam

erschlossen hat, was sich freilich — und darin bleibt das krisentheologische
Moment erhalten — uns immer nur je und je, aktualiter, «ubi et quando
visum est Deo»37 in seiner Wahrheit und Güte erschüessen kann, also nur im
Glauben. Und obwohl nun «die Kirche» viel freundlicher behandelt wird als

im Frühwerk, und die Theologie insgesamt nun sogar «Kirchliche Dogmatik»
heisst, bleibt es auch hier bei der radikalen Religionskritik, die keineswegs nur
irgendeine abstrakte Religion des Menschen oder nur die anderen Religionen,
sondern zuerst und vor allem das Christentum trifft.38

Ungeachtet dieses religions- und darin selbstkritischen Duktus schreibt die

autogene, ja autokratische Denkbewegung, welche die Kirchliche Dogmatik
vorführt, jedoch einen gravierenden Nachteil der früheren prophetischen
Versionen dialektischer Theologie fort: Ihre Selbstkritik überträgt sich nicht auf
die eigene theologische Methodik; diese verbleibt vielmehr in bestimmter Hinsicht

weiterhin in ihrem eigenen Beobachtungsschatten. Zwar wird die

Differenz zwischen dem faktischen Geschehen göttlicher Offenbarung
(Offenbarungsgeschehen) und der theologischen Rekonstruktion der Logik solchen

36 Vgl. K. Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, 1. Band, Die Lehre vom Worte Got¬

tes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik 1927, hg.v. G. Sauter, Zürich 1982; ders.,
Unterricht in der christlichen Religion (Drei Bände, Bd. 1 hg.v. H. Reiffen; Bd. 2 und 3 hg.v.

H. Stoevesandt) Zürich 1985/1990/2003.
37 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik. 1. Bd., Die Lehre vom Wort Gottes, Prolegomena zur

Kirchlichen Dogmatik, erster Halbbd. (1932), Zürich ,01981, 120.

38 Vgl. «§ 17. Gottes Offenbarung als Aufhebung der Religion». In: K. Barth: Die Kirchliche

Dogmatik. Die Lehre vom Wort Gottes, Prolegomena zur Kirchlichen Dogmatik, erster
Halbbd. (1940), Zürich 71983, 304-397.



Dialektische Modernisierung 263

Geschehens (Offenbarungsbegriff) in letzterer behauptet; aber genau diese

Differenzbehauptung wird ihrerseits zugleich wieder als theoretische Leistung
exklusiv der (eigenen) Offenbarungstheologie reklamiert. Wo immer alternative

Theorien göttlicher Offenbarung in irgendeiner Weise auf ein aus Barths
Sicht theologie-externes Positum rekurrieren, sei dies «Geschichte» oder
«Vernunft» oder «Erfahrung», trifft diese das Verdikt einer «natürlichen Theologie».
Dabei übersieht Barth jedoch zum einen, dass seine eigene Theologie an
systematisch entscheidenden Stellen, nämlich etwa beim Schrift- und beim

Kirchenbegriff, ohne solche Positivierungen faktisch ebenfalls nicht auskommt.39

Zum andern blendet er ab, dass eine solchermassen konsequent auch von allen

Vernunftbezügen entpositionalisierte Theologie sich auch sämtlicher Ansprüche

auf universale Geltung enthalten müsste, was im Bereich der Ethik,
namentlich der politischen Ethik, zu ruinösen Konsequenzen führen würde.
Faktisch gibt Barth denn auch diese isolationistische Konzeption recht bald wieder

auf; nämlich spätestens 1938, als er angesichts des heraufziehenden Zweiten

Weltkriegs gegen den Nationalsozialismus (wenn auch immer noch reichlich

verklausuliert) mit dessen Verletzung elementarer rechtsstaatlicher - und das

heisst: humanrechtlicher — Grundsätze argumentiert.40 Die (relativ) offene

fundamentaltheologische Selbstkorrektur geschieht dann jedoch wiederum erst

über zwei Jahrzehnte später, nämlich in der sogenannten «Lichterlehre», die

an der Wende zu den 1960er Jahren Aufnahme in die Kirchliche Dogmatik
findet.41

5. Dialektische Modernisierung. ZurAktualität der Barthschen Theologie

Gerade die Theologie des älteren und des alten Karl Barth zeigt bekanntlich eine

erstaunliche Wiederhinwendung zur liberalen Theologie, zum theologischen
Humanismus der Moderne, zu einer Betonung der «Menschlichkeit Gottes»42.

Wenn die hier nur angedeutete Interpretationsperspektive richtig ist, dann han-

39 Zum Schriftbegriff vgl. G. Pfleiderer: Hermeneutik und Konstruktion - oder: Warum
man Barth antiliberal und liberal lesen kann, in: M. Gockel / A. Pangritz / U. Sallandt

(Hg.): Lesarten der Theologie Karl Barths, Stuttgart 2019 (im Druck).
40 Vgl. G. Pfleiderer: Karl Barth, Rechtfertigung und Recht (1938), in: Geschichte des politi¬

schen Denkens. Das 20. Jahrhundert, hg.v. M. Brocker, Berlin 2018, 233-248.
41 Vgl. K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik. 4. Bd., Die Lehre von der Versöhnung, 3. Teil, 1.

Hälfte, 107 ff.
42 K. Barth: Die Menschlichkeit Gottes. Vortrag, gehalten an der Tagung des Schweiz. Ref.

Pfarrvereins in Aarau am 25. September 1956, Zollikon-Zürich 1956.



264 Georg Pfleiderer

delt es sich dabei jedoch eigentlich nicht um eine Wiederhinwendung, sondern

um eine Wiederaufdeckung der zwischenzeitlich eher latent gemachten
Zugehörigkeit zum diskursiven Denkraum der Moderne, zu moderner theologischer
Wissenschaft und ihrem sie notwendig begleitenden humanistischen Geist, der

seinen leitenden Intentionen und Intuitionen nach anti-apokalyptisch ist.

Dennoch ist Barths theologisches Lebenswerk nicht einfach nur als ein

unnötig verkomplizierter <Harnack> oder ein realistisch-theozentrisch gewendeter

(Schleiermachen zu qualifizieren. In Barths sprechakttheoretischer, theo-,
christo- und ganz spät andeutungsweise pneumatozentrischer Offenbarungstheologie

schlägt sich vielmehr ein Bewusstsein für die Begründungsproblematik
neuzeitlicher Vernunft und humaner Erfahrung nieder, die jenen klassisch

liberaltheologischen Entwürfen nicht in vergleichbarem Masse eignet.
Neuzeitliche Humanität und Vernunft sind bekanntlich, zumindest in ihren

technologisch-ökonomischen Anwendungen, vor einer «Dialektik der Aufklärung»
und deren potenziell (apokalyptischen) Folgen keineswegs geschützt. Barths

Theologie verweist auf die bleibende Angewiesenheit neuzeitlicher Freiheit
und deren Folgen auf eine ihr unverfügbare Beglaubigung in der Gnade und

Rechtfertigung Gottes. Sie wendet, anders und nicht minder plakativ gesprochen,

den apokalyptischen Horizont neuzeitlicher Freiheit, eschatologisch.
Barths Theologie hat von daher die Signatur einer sozusagen dialektischen

Modernisierung. Sie zielt auf eine genuin theologische Lösung der

Begründungsproblematik neuzeitlicher Freiheit, deren Realisierung stets eine von Krisen

begleitete, insofern zuhöchst ambivalente Freiheit ist. Demgegenüber ist
die Freiheit Gottes nicht dadurch bestimmt, dass sie sich dieser Krisenhaftigkeit

der Freiheit entzieht, sondern dass sie sich vielmehr auf sie einlässt.

Gerade weil Gott sich in Jesus Christus auf die Krisenhaftigkeit endlich-menschlicher

Freiheit radikal eingelassen habe, ist uns, so lautet Barths theologische

Grundüberzeugung, der Schrecken solcher Krisenhaftigkeit ein für allemal

genommen.



Dialektische Modernisierung 265

Abstract
Der Beitrag beschäftigt sich zunächst mit den möglichen Gründen für die erstaunlich
intensive öffentliche Resonanz auf das von mehreren Kirchen und Kirchenbünden
initiierte «Internationale Karl Barth-Jahr 2019». Diese dürften einerseits in den vielfältigen

inneren Qualitäten dieses theologischen Jahrhundertwerks, andererseits in einer

Passfähigkeit der Problemlagen und darauf bezogenen Antwortversuche der Ära Karl
Barths zur gegenwärtigen Zeit liegen. Wie in den 1920er Jahren scheint auch die

Gegenwart wieder von den Auseinandersetzungen zwischen <heissen>, (apokalyptischem
und <kühlen>, deliberativ-überalen Geistesströmungen geprägt zu sein.

Vor diesem Hintergrund lässt sich Karl Barths Theologie als auch für die heutige Zeit
interessanter Versuch höherstufiger theologischer Vermittlung dieser gegensätzlichen

Strömungen verstehen. So sehr die neue prophetische Theologie des Wortes Gottes
dem Duktus absoluter, supranaturaler Setzungen und insofern einem anti-szientisti-
schen Geist verpflichtet zu sein scheint, so sehr lässt sich bei genauerer Analyse
erkennen, dass schon die Römerbrieftheologie philosophisch-wissenschaftstheoretische
Standards keineswegs ignoriert. Tatsächlich entwickelt Barth in seinen Kommentaren
einen neuen Typ performativ-dialogischer Reflexion des religiösen Bewusstseins, nämlich

konkret: des religiösen Bewusstseins der (intentionalen) Leserschaft, das in fortlaufender

theologischer Religionskritik theologisch kritisiert und so reflexiv (aufgehoben)
wird. Im Medium solcher kritischen Reflexion erzeugt sich jedoch ein neues, (negatives)

theologisches Glaubens-Bewusstsein. Dieses wird im weiteren Gang von Barths Denken

auf der Basis des Begriffs göttlicher Selbstoffenbarung dogmatisch entfaltet.

Firsdy, the article reflects on the surprisingly intense resonance which the annunciation
of the «International Karl Barth-Year 2019» has found in the publics of academy,

church, and the media. Reasons for that can be found in the various interior qualities
of Barth's theological oeuvre. They may also be found in analogies of the era of Karl
Barth with our present times. The antagonism of the 1920ies between (hot), (apocalyptic)

and (cool) liberal intellectual tendencies seams to recur.
On this background Barth's theology can be understood as the attempt of higher
theological mediation of these antagonistic tendencies which is interesting even for today.

Despite Barth's dialectical theology of the Word of God appears as a contemporary
version of traditional, authoritarian dogmatic positions, a closer reading of Barth's
commentaries on Romans can show that they actually do not ignore standards of
philosophical epistemology. They rather present a new type of performative-dialogical
reflection of the structure of the religious consciousness of the intentional readers of
these books. In an ongoing deconstruction the commentaries produce a new
negative-theological knowledge of belief. In the following years Barth unfolded this dialectical

theology on the base of a concept of divine self-revelation.

Georg Pfleiderer, Basel


	Dialektische Modernisierung : zu Aktualität und Deutung der Theologie Karl Barths

