Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 4

Artikel: Dialektische Modernisierung : zu Aktualitdt und Deutung der Theologie
Karl Barths

Autor: Pfleiderer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dialektische Modernisierung
Zu Aktualitit und Deutung der Theologie Karl Barths'

1. Ein unzeitgemdsser Zeitgemdsser. Zur Aktualitit der Theologie Karl Barths
Dass eines Theologen oder allgemein eines grossen Denkers anldsslich des
50. Todestages gedacht wird, ist bekanntlich keine Seltenheit in der heutigen
Memorialkultur. Institutionen nehmen gerne solche Jubiliumsdaten zum An-
lass, an ihten jeweiligen intellektuellen Sdulenheiligen zu erinnern. Dass freilich
einem Gelehrten gleich ein ganzes Gedenkjahr gewidmet wird, ist schon et-
was Besonderes. Normalerweise werden solche liturgischen Gedenkhandlun-
gen nur bei Centenniarjubilien von epochalen Zisurgeschehen veranstaltet,
man denke an die Gedenkstrecke zum Ersten Weltkrieg im Jahr 2014, oder
— kirchlich — an das Reformationsjubildum 2017. Daran haben die verschiede-
nen Kirchen(-binde) der EKD, des Reformierten Bundes, des SEK und der
UEK wohl Mass genommen, als sie vor einiger Zeit beschlossen, fiir 2019 ein
Karl Barth-Jahr zu inaugurieren. Diese Inauguration ist auf erstaunlich grosse
Resonanz gestossen. In vielen Kirchen, Kirchgemeinden und vor allem auch
theologischen Fakultiten des deutschen Sprachbereichs und dartber hinaus
(z.B. in Genf) wurden zahlreiche Veranstaltungen abgehalten. In Basel etwa
wurden eine Ausstellung in der Universititsbibliothek, eine Ringvorlesung zu
den Romerbriefen, sowie (in Zusammenarbeit mit dem Zircher Institut fir
Hermeneutik und Religionsphilosophie) eine Konferenz tiber Barths Beitrag
zur Verstindigung der theologischen Disziplinen veranstaltet. Das Jubildium
beférderte das offentliche Interesse an aktuellen Bartharbeiten, gleichgiiltig ob
diese eher zufillig, wie etwa Ralf Frischs? fréhliche Neudeutung oder det bissi-
ge Decouvrierungsversuch von Paul S. Peterson’, im Jubildumsjahr oder gezielt
auf dieses hin (wenn auch selbstverstindlich nicht mit diesem Verfallsdatum)

1 Der Beitrag bietet cine Uberarbeitete Kompilierung des Erdffnungsvortrags zum Karl
Barth-Jahr, gehalten bei der Auftaktveranstaltung in Basel am 10. 12.2018, und des Er6ft-
nungsvortrags zur interdiszpliniren Ringvotlesung der Basler Theologischen Fakultit zu
den Rémerbriefkommentaren.

2 R Frisch: Alles gut. Warum Karl Barths Theologie ihre beste Zeit noch vor sich hat, leicht
bearbeitete Aufl., Zirich 2019.

3 PS. Peterson: The eatly Katl Barth. Historical Contexts and Intellectual Formation (1909-
1935), Tiibingen 2018.

ThZ 4/75 (2019) S. 245-265



246 Georg Pfleiderer

veroffentlicht wurden, wie die beiden Barthbiicher von Klaas Huizing* oder
vor allem die neue, nicht nur in der kirchlichen Medienéffentlichkeit breit rezi-
pierte Biographie von Christiane Tietz.’

Dass es den Initianten des Karl Barth-Jahres ein bisschen erging wie Barth
selbst es in seiner berihmten Parabel vom Zug am Glockenseil im Ruckblick
auf den Erfolg seiner RoGmerbrieftheologie es beschrieben hatte,® ist auch in-
sofern erstaunlich, als die Zahlenmystik der Erinnerungskultur in diesem Fall
ja auf einem kleinen Kunstgriff — namlich der Verknipfung des 50. Todestags
(1968) von Karl Barth mit dem Erscheinungsjahr seines ersten Rémerbrief-
kommentars (1919) basiert, — dessen Bedeutung als theologiegeschichtliche
Ziasur allererst in der spiteren Ruckschau erkennbar wurde. Auch wenn ins
Jahr 1919 in der Tat auch der Tambacher Vortrag fillt, mit dem der junge
Aargauer Pfarrer in weiteren (zunichst religids-sozialen) Kreisen jenseits der
Schweizer Kirchen durchaus schlagartig bekannt wurde und diese Bekanntheit
wiederum indirekt fiir die Rezeption des Rémerbriefs und noch indirekter fiir
die zwei Jahre spiter erfolgende Berufung auf die ausserordentliche Profes-
sur in Gottingen verantwortlich ist; — jenes Jahr 1919 hatte wohl nicht einmal
Barth selbst so unbedingt als ein Schliisseljahr seiner theologischen Entwick-
lung’ oder deten Rezeption wahrgenommen. Der Kriegsausbruch 1914, das
Erscheinungsjahr des zweiten Romerbriefkommentars 1922 oder auch die fri-
hen 1930er Jahre mit KD I1/1 in 1932, der Theologischen Existenz heute 1933
oder auch der Barmer Theologischen Erklirung 1934 wiren mindestens eben-
so gute — oder eben schlechte — Kandidaten fiir ein «Karl Barth-Jahr gewesen.

Uber die méglichen Griinde fiir den erstaunlichen Erfolg dieser Jubiliums-
erfindung und das damit ausgeldste, neue relativ breite 6ffentliche Interesse
an Karl Barth und seiner Theologie kann man durchaus auch insofern ritseln,
als es dafiir zumindest in der deutschsprachigen Pfarrerschaft und kirchlichen

4 K. Huizing: Gottes Genosse. Eine Anniherung an Karl Barth, Hamburg 2018; ders.: Zu
dritt. Karl Barth, Nelly Barth, Charlotte von Kirschbaum, Tiibingen 2018.

5  C. Tietz: Karl Barth. Ein Leben im Widerspruch, Minchen 2018.

6 K. Barth: Die christliche Dogmatik im Entwurf. Erster Band. Die Lehre vom Worte Got-
tes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik 1927, hg.v. G. Sauter, Ziirich 1982, 7.

7 Was gelehrte Barthspezialisten allerdings durchaus tun kénnten und auch getan haben:
1919 rezipiert Barth den platonisierend weiterentwickelten Neukantianismus seines phi-
losophischen Bruders Heinrich Barths, was grosse Auswirkungen auf den Neubau des
zweiten Romerbriefkommentars hatte — aber daran wurde im Lauf des aktuellen Karl
Barth-Jubildumsjahrs allenfalls in der ein oder anderen Einzelforschungsarbeit erinnert.



Dialektische Modernisierung 247

Landschaft vorher nicht unbedingt Anzeichen gab. Die steilen Wort Gottes-
Prediger auf den Kanzeln, die in der Studierstube eine zerlesene Kirchliche
Dogmatik und daneben zahlreiche grosse und kleinere Traktate aus der Fe-
der des Basler Theologen stehen hatten und daraus in ihrem pastoralen und
kirchenpolitischen Wirken reichlich schépften, gehdren einer inzwischen weit
entfernten Vergangenheit an. Fast alles, was heutzutage theologisch, kirchlich
und pastoral in Mode ist, — Erfahrungstheologien, Liturgiefrommigkeit, Kin-
dertheologien, Offenheit fiir andere Religionen, generell: eine Tendenz zur
Entintellektualisierung der praktizierten Theologie und zumal der Kanzelrede,
Musikalitit und Bildlichkeit statt Verbalitit —, ist in seinen jeweiligen zeitge-
nossischen Vorstufen (sofern man diese so rekonstruieren mochte) von Barth
bekanntlich nicht geférdert, sondern im Gegenteil zu konterkarieren und zu
uberwinden versucht worden.

Nicht ganz so, aber doch auch nicht ganz anders, sieht es in der wissen-
schaftlichen Theologie aus. Zwar wird der Klassikerstatus Karl Barths nicht
einmal von seinen erbitterten Gegnern in Frage gestellt, aber «echte Barthi-
anem gibt es in der theologischen Wissenschaft, zumindest im deutschen
Sprachraum, doch derzeit nicht mehr allzu viele. Und viele, die sich vielleicht
so bezeichnen wiirden, hitte Barth selbst wohl nicht als solche akzeptiert.

Mindestens eine wichtige Einschrinkung ist allerdings zu machen: Die
Barthforschung erfreut sich zweifellos einer ungebrochenen Beliebtheit. Un-
aufhoérlich erscheinen neue Arbeiten zu Karl Barth, die oben genannten bilden
nur die Spitze des Eisbergs.®! Und dies noch sehr viel mehr fur fir den angel-

8 Vgl als eine (ganz unvollstindige) Liste der letzten Jahre nur folgende Titel: M. Beintker
/ G. Plasger / M. Trowitzsch (Hg): Karl Barth als Lehrer der Verséhnung (1950-1968).
Vertiefung — Offnung — Hoffnung, Beitrige zum Internationalen Symposion vom 1. bis
4. Mai 2014 in der Johannes a Lasco Bibliothek Emden, Zirich 2016; J. Chan: Gebet als
christliches Sein, Leben und Tun. Die Bedeutung und Funktion des Gebets fiir die Theo-
logie der «analogia fidei» Katl Barths, Leipzig 2016; M. Freudenberg / H.-G.Ulrichs: Karl
Barth und Wilhelm Niesel. Briefwechsel 1924-1968, Géttingen 2015; M. Galli: Karl Barth.
An Introductionary Biography for Evangelicals, Michigan 2017; E. Gebhardt: Riskante
Freiheit(en)? Das Individuum in Karl Barths Ethik, eine Relektiire anhand Ulrich Becks
Individualisierungstheorem, Ziirich 2016; G. Hunsinger: Evangelical, Catholic, and Refor-
med. Doctrinal Essays on Barth and Related Themes, Michigan 2015; M. Kiser-Braun:
Judas Ischarioth: «Ubetlieferer» des Evangeliums. Karl Barths erwihlungstheologische
Interpretation der biblischen Judasgestalt, Ziirich 2018; D. Korsch: Karl Barth. Dialek-
tische Theologie. Not und Verheissung der christlichen Verkiindigung. Das Wort Gottes
als Aufgabe der Theologie, hg. und kommentiert von D.K.,, Leipzig 2018; S.E. Lee: Karl



248 Georg Pfleiderer

sichsischen Sprachraum, fiir Grossbritannien und vor allem fiir die USA.
Eine gewisse Rolle fir die anhaltende Konjunktur Barths in der wissen-
schaftlichen Forschung diesseits wie jenseits des Atlantiks kénnte spielen, dass
Teile der evangelikalen Theologie in einem Prozess der stirkeren Anniherung
an die wissenschaftliche Welt begriffen sind und manche Vertreter dieser Ten-
denz dafir Barths Theologie benutzen.” Wichtiger aber diirfte sein, dass zumin-
dest die deutschsprachige Barthforschung in den letzten Jahren und Jahrzehn-
ten die zunehmend als fruchtlos empfundenen Graben- und Lagerkampfe der
ilteren Forschergenerationen hinter sich gelassen, sich stirker ausdifferenziert
und pluralisiert hat und dabei vielleicht auch innovativer und spielfreudiger ge-
worden ist. Ralf Frischs Biichlein ist ein gutes Beispiel dafiir. Bedingt ist solche
Pluralitit und Ausdifferenzierung durch den Wandlungsreichtum Barths und
seiner Theologie, wie auch durch deren Vieldeutigkeit, dem in der Struktur
dieser Theologie begriindeten Phinomen, dass man diese sowohl gleichsam
zeitenthoben bibeltheologisch oder altkirchlich, sowohl als Erneuerung refor-
matorischer oder altprotestantisch-orthodoxer Theologie, dromm-naiv>, als
auch nahezu beliebig hochstufig religionsphilosophisch-erkenntnistheoretisch
reflektiert lesen kann. Hinzu kommt die Intensitit der oft zeitgeist-dissonanten
Verflechtungen Barths in die Kultur- und Ideengeschichte des 20. Jahrhun-
derts. All dies 6ffnet den theologischen Deutungsmoglichkeiten und -inter-
essen weite Raume und hilft vor allem, an dieser Theologie die Fahigkeit zur
Verbindung von Ideen und Motiven zu studieren, die bei vielen anderen Theo-
logen und in der gegenwirtigen Theologie als mehr oder weniger schroffe Al-
ternativen erscheinen. Entgegen zeitgendssischer und fritherer Wahrnehmung,
der sich Barth als der grosse positionelle «Nein»-Sager prisentierte, erscheint er
heute sehr viel eher als der grosse Synthetiker unter den modernen Theologen,
bei dem vieles von dem, was ansonsten auseinander- und gegeneinander liuft,
irgendwie — wenn auch gewiss nicht spannungsfrei — zusammengehalten oder

Barth und Isaak August Dorner. Eine Untersuchung zu Barths Rezeption der Theologie
Dorners, Frankfurt 2.M. 2014; J. Schiitz: Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik. Die
anthropologische Gestalt des Glaubens zwischen Exzentrizitit und Deutung, Betlin/Bos-
ton 2018; Y. Viazovski: Image & Hope. John Calvin and Karl Barth on Body, Soul and Life
Everlasting, Cambridge 2015; M. Weinrich: Karl Barth. Leben — Werk — Wirkung, Géttin-
gen 2019; M. Westholm: The Ordering of the Christian Mind. Karl Barth and Theological
Rationality, Oxford 2015; E.A. Worthington: The Claim of God. Karl Barth’s Doctrine of
Sanctification in His Eatlier Theology, Cambridge 2015.
9 Inden USA etwa Galli: Karl Barth (Anm.8).



Dialektische Modernisierung 249

zumindest diachron prisent ist.

Im Prisma dieser zahlreichen neuen Deutungen wurde vor allem auch er-
kennbar, dass Barth die von thm scheinbar so einseitig und schroff inkrimi-
nierten Grundanliegen liberaler Theologie, nimlich dasjenige an transparenter
wissenschaftlicher Reflexion, insbesondere der religiosen Erfahrungsgrundlage
der Theologie, aber auch das andere liberale Grundanliegen der kritischen
Reflexionder Einbettung des Christentums in die Kultur der Moderne mit ihrem
Individualitits- und Freiheitsstreben und ihren dazu oft kontraproduktiven
Tendenzen, keineswegs einfach bestritten, sondern auf seine Weise weiterver-
folgt und dazu eigene, sehr bedenkenswerte, konstruktive theologische Refle-
xions- und, was noch wichtiger ist, auch praktische Gestaltungsvorschlige fiir
ein theologisch reflektiertes, gelebtes zeitgendssisches Christentum gemacht
hat. Gerade eine in gewisser Weise sich den Barth’schen und barthianischen
Schibboleths erfolgreich entziehende Nachfolgegeneration scheint wieder of-
fener geworden zu sein fiir die Anregungen, die sich aus diesem Werk gewin-
nen lassen.

Ein wichtiges Verdienst der Inauguratoren des Karl Barth-Jahres diirfte vor
allem darin bestehen, diese in den letzten Jahren von der Forschung entdeckten
Potenziale des grossen Basler Theologen einem grésseren Publikum bewusster
gemacht zu haben.

Dass diese Anregung auf so grosse Resonanz stiess, ist nun allerdings, ge-
nauer besehen, doch nicht so Gberraschend. Tatsichlich lassen sich dafiir rela-
tiv leicht gute Griinde finden. Diese liegen zum einen und vor allem sicher in
der gewiss auch nostalgieunterstiitzten Faszinationskraft von Barths Person als
theologischem public intellectnal begrindet, bei dem sich bibelorientierter Tradi-
tionalismus, provokantes antiblirgerliches Aussenseitertum, aufrechter Wider-
stand gegen Totalitarismus und die 6ffentliche Anerkennung und Bedeutung,
in der sich prignante Theologen in den damaligen Hochzeiten der Volkskir-
che auch dann und — womdéglich, wie bei Barth der Fall, — gerade dann son-
nen konnten, wenn sie zu dieser biirgerlichen Volkskirchlichkeit auf Distanz
gingen, eindrucksvoll verbinden. Barth synthetisiert in seiner Person und Vita
verschiedene Widerspriiche, er bietet das Bild eines konservativen Revolutio-
nars, der fur alt- und neuorthodoxe Hochkirchler, fromme Pietisten, Linke und
Liberale, (gebildete) Kirchenchristen und wissenschaftliche Theologlnnen,
gleichermassen Ankniipfungspotenziale bietet. Entscheidend ist dabei, dass
sich Barth zuschreiben lasst, alle diese Aspekte aus einer genuin theologischen



250 Georg Pfleiderer

Denk- und Glaubenshaltung heraus zusammenzubinden. Gerade darin liegt in
den gegenwiirtigen Zeiten theologischer Zentrifugalitit und kirchlich-religioser
Diffusion die besondere Attraktivitit dieses Theologen und seines Oeuvres.
Hinzu kommt der kreativ-performative Charakter dieser Synthese, der die
Grenzen von theologischer Wissenschaft zu gelebtem Glauben, poetischer, re-
ligioser Literatur und politischem Manifest verfliissigt.

Dies alles findet sich in Barths Werk ferner in einem geistigen Lebenswerk
ausgebreitet, das schon an Umfang und Varianz nicht nur in der Theologie des
20. Jahrhunderts seinesgleichen nicht hat. Und auch noch 50 Jahre nach seinem
Tod erscheint jedes Jahr ein weiterer, sorgfiltig redigierter Band dieses Jahr-
hundertwerks. Besser kénnen die Voraussetzungen fiir heutige Rezeptionser-
folge eines Theologen kaum sein. Und wire das alles noch nicht genug: selbst
der einstige Makel seiner 6ffentlichen Wahrnehmung in kirchlich-biirgetlichen
Kreisen, seine heikle, zeitweise hochangespannte private Lebenssituation «zu
dritt», hat sich angesichts des Genderhype gegenwirtiger Medienaufmerksam-
keit lingst aus dem einstmaligen Makel geradezu in einen attraktiven <USP»
verwandelt, der die Barthrezeption im Barthjahr selbst in seriésen buirgerlichen
Medien wie der NZZ inzwischen dominiert."

Die neue Resonanz fiir Karl Barth und seine Theologie lisst sich aber aus
solchen Aspekten des medialen Zeitgeistes oder jenen genannten produkti-
onsisthetischeny Gesichtspunkten heraus noch nicht zureichend verstehen. Sie
diirfte vielmehr dariiber hinaus auch in einem Empfinden der Passtihigkeit
begriindet sein, die Themen und Problemlagen der Ara Karl Barths mit der
gegenwirtigen Zeit verbinden. Seit der Jahrtausendwende scheint es zu einer
Wiederkehr von Grosswetterlagen zu kommen, die in den dreissig, vierzig Jah-
ren vorher und insbesondere seit dem (zwischenzeitlichen) Ende des Kalten
Krieges weithin iiberwunden galten durch den Siegeszug westlicher Demokra-
tie und technologiegetriebener Modernisierung, Alle Unubersichtlichkeiten aus
okonomischer und kultureller Globalisierung einerseits, aggressiven Nationa-
lismen andererseits, auf disruptiven Technologieschiiben beruhenden Wohl-
standsgewinnen einetseits, Pauperisierung andererseits; saturiertem Weltbiiz-

10 Vgl M. Helg: Karl Barth: Der Kirchenvater mit den zwei Frauen. In: NZZ 12.10.2018, vgl.
ferner insbesondere Huizings, ebenso kreativen und amiisanten und auch fiir langjahrige
BarthforscherInnen mit Gewinn zu lesenden, wie nachgerade bei Mitgliedern der Barth-
Familie (verstindlicher Weise) umstrittenen Roman «Zu dritt» (Anm. 4) — oder etwa auch
den Film von P. Reichenbach: «Gottes frohlicher Partisan — Karl Barth», 2017.



Dialektische Modernisierung 251

gertum einerseits, heimatvertriebenem und besitzlosem Massenmigrantentum
andererseits, hochfliegenden Modernisierungsprojekten einerseits, grossen
Niedergangs- und Katastropheningsten andererseits, scheinen zuriickgekehrt;
das iberwunden geglaubte «Zeitalter der Extreme» scheint uns wieder ein-
geholt zu haben. Ideell, kulturell und politisch zurtick auf der Tagesordnung
ist der Antagonismus von ceisser, radikalen apokalyptisch-dezisionistischen
und <kiihleny deliberativen liberal-prozeduralen Denk-, Deutungs- und Steu-
erungsmodellen. Kein Jahrzehnt der Moderne scheint der heutigen Zeit und
dem heutigen Zeitempfinden niher zu sein als die 1920er Jahre mit ihren auf
diese Weise charakterisierbaren fundamentalen Spannungen und ihren wiede-
rum darin begriindeten kreativen Neuaufbriichen. Unter gewiss insbesondere
Okonomisch sehr anderen Bedingungen scheint die kollektive Verunsicherung,
die Untbersichtlichkeit wie auch das kreative Chaos der Kulturkrisenstimmung
der Nachkriegszeit des Ersten Weltkriegs mit seinen apokalyptischen Oberto-
nen und in gegensitzliche Richtungen weisenden Prophetengestalten zurtick-
gekehrt zu sein.

2. Anti-apokalyptische Apokalyptik. Zur Struktur der Theologie Kar/ Barths'!
2.1. Prophetisches Gotteswort>
In dem dem Barthjubilium gewidmeten Heft der «Zeitzeichen» vom Dezem-
ber 2018 findet sich ein Interview mit Klaas Huizing, das iiberschrieben ist:
«Ein hochbegabter Alarmist'?. Datin kennzeichnet Huizing die dramatische
Krisenrhetorik insbesondere von Barths Rémerbriefkommentar von 1922 als
medialen Alarmismus. Das ist sicher treffsicher beobachtet; richtig ist gewiss
auch die damit verbundene Einschitzung «Alarmismus geht immem'’; gemeint
ist: Alarmismus ist dhnlich wie Skandalisierung ein Phinomen und Produkt des
modernen Medienmarkts und seiner Orientierung an Aufmerksamkeitserzeu-

11 Im Folgenden, insbesondere in den Abschnitten 2.2 und 2.3., fasse ich einige Einsich-
ten meiner eigenen Barthdeutung zusammen, die ich zugleich auch ein wenig weiterfiih-
re. Aufgrund der notwendigerweise thetischen Kiirze des hier Gebotenen verweise ich
zur Dokumentation und genauerer Ausfithrung in den Fussnoten vor allem auf eigene
Arbeiten. Dass zu allen angesprochenen Sachverhalten reiche und relevante anderweitige
Forschungsliteratur aufzufiihren und zu wiirdigen wire, soll durch solche bibliographische
Engfithrung natiirlich nicht in Abrede gestellt werden.

12 «Ein hochbegabter Alarmist. Gesprich mit dem Theologieprofessor Klaas Huizing tiber
Grésse und Grenze Karl Barths, Zeitzeichen 19/12 (2018) 36-38.

13 Ebd, 36.



252 Georg Pfleiderer

gung. Doch gerade darum ist auch der Erfolg von Alarmismen konjunkturab-
hingig. Es braucht schon eine Korrespondenz mit der sozialen Wirklichkeit,
also zumindest mit einem allgemeinen Problem- und Krisenempfinden, wenn
Krisenrufe verstirkt und nachhaltig auf Resonanz stossen.

Nach dem Ersten Weltkrieg war diese Korrespondenz von dialektischer
Krisentheologie und allgemeinem Krisenempfinden zumindest in Deutschland
offensichtlich und aus guten Griinden gegeben. Auch darum war die radikale
Krisentheologie Karl Barths so erfolgreich. Und dieser Erfolg war vor allem
dadurch bedingt, dass diese Theologie den Anspruch erhob, jene ebenso di-
versen wie diffusen Krisenempfindungen und Krisenerfahrungen in eine theo-
logische Aufhebungsfigur zu tUberfithren, wobei «Aufhebung» im dreifachen
hegelschen Sinne von Position, Negation und Bewahrung héherer Ordnung
gemeint ist. Klassischer Beleg daftr ist Barths Tambacher Vortrag und der
darin entfaltete zentrale Gedanke von dem im «Durchbruch» begriffenen Got-
tesreich, das sich zur erfahrbaren Welt zugleich positiv, als «regnum naturae,
radikal kritisch, als «regnum gratiae», und beides zusammenfassend-uberwin-
dend, als «regnum glotiae», verhalte."* Wenn Gott selbst der Krisenurheber ist,
verschlimmern und relativieren sich alle unsere Krisenerfahrungen. Insofern
lisst sich Karl Barths frithe dialektische Theologie als apokalyptische Theolo-
gie beschreiben; Barth war, wie Huizing ihn nennt, ein «Unheilsprophet; aber
das ist, wie sich an der Denkfigur des Tambacher Vortrags zeigt, eben nur die
halbe Wahrheit. In mehreren Hinsichten ist die Theologie Karl Barths zugleich
anti-apokalyptisch.

So reich sie an Bezugnahmen auf die eigene Zeit ist, und so dunkel, ja
schwarzgrau diese Zeit gemalt wird und mit ihr die conditio humana insge-
samt" und so sehr sie Ziige eines dezisionistischen Entweder-Oder-Denkens
hat,'s so sehr nimmt sie es wiederum in Anspruch, alle Zeitbeziige aus dem ei-
gentlichen Begrindungshorizont der Theologie herauszuhalten. Barth ist sehr

14 Vgl. K. Barth: Der Christ in der Gesellschaft, in: Ders.: Vortrige und kleinere Arbeiten
1914-1921, hg.v. H.-A. Drewes (KBA III), Ziirich 2012, 546-598, hier: 576-598, bes. 576ff.,
586ff., 593ff. Die Figur findet sich auch schon in dem drei Monate friher gehaltenen
Vortrag «Christliches Leben», vgl. K. Barth: Christliches Leben, in: Ders.: Vortrige und
kleinere Arbeiten 1914-1921, a.a.0,, 503-512 (505-512, bes. 512).

15  Darum ist Dostojewski im zweiten Romerbriefkommentar so wichtig; vgl. die Nachweise
im Begriffsregister: K. Barth: Der ROmerbrief (Zweite Fassung) 1922, hgv. C. van der
Kooi und Katja Tolstaja, Ziirich 2010, 728.

16 Darum ist Kierkegaard in diesem Buch so wichtig, vgl. a.a.0. 729f.



Dialektische Modernisierung 253

bewusst, dass er ins Horn der Zeitgeistphilosophie blist; das geht in gewisser
Weise auch nicht anders; aber er wehrt sich zugleich dagegen: die Krise, die
echte Krise, die er und die Zeitgenossen erleben, ist nicht die Wirtschafts-,
Kultur-, Politik- und Gesellschaftskrise der Nachkriegszeit des Ersten Welt-
kriegs, sondern die Krise des Menschen vor Gott. Der Zeitbezug soll hier gera-
de durch Abblendung des Zeitbezugs (oder durch Einblendung eines zugleich
wieder abgeblendeten Zeitbezugs) gewahrt werden.

Wer den apostolischen Rémerbrief in einen Brief an die eigenen Zeitge-
nossen umschreiben will, der kann dies, so lautet Barths Grundeinsicht, nur
tun, indem er die paulinische Botschaft von der Gotteskrise mit der eigenen
Zeiterfahrung, dem Zeiterleben gewissermassen ver-spricht. Und genau das ist
das hermeneutische Programm. Es nimmt Mass an dem, was jede Predigt, was
jede Pfarrerin und jeder Pfarrer am Sonntag auf der Kanzel zu tun versucht:
Gottes Worb als Wort fiir uns heute auszulegen. Barths dialektische Theologie
ist homiletische Theologie. Eine ihrer Wurzeln ist die liberale Homiletik ei-
nes Friedrich Niebergall «Wie predigen wir dem modernen Menschen?». Barth
orientiert sich stillschweigend an Niebergalls Frage nach den Motiven und
Quietiven der Predigt."”” Barth hat diese Adaptionshomiletik internalisiert und
systematisch-theologisch prinzipialisiert. Der Glaube kommt allererst im Voll-
zug seiner Mitteilung als Rede, paradigmatisch als Kanzelrede, zu sich selbst.
Darum ist die Theologie, die in diesem Sinne praktische, ja performative Theo-
logie ist, dem religiosen Bewusstsein gerade nicht dussetlich. Die beschreibend-
analytische Distanz der wissenschaftlichen Theologie von einem als religio-
ses Erlebnis verstandenen religiosen Akt ist aufzugeben; an deren Stelle hat
eine Theologie des aktualen, performativen Vollzugs des Glaubens als (Héren
und) Aussprechen des Wortes Gottes zu treten, das immer zugleich Gericht
und Gnade ist, namlich Gericht iiber das nicht-aktuale Gottesbewusstsein, das
Religion heisst, und Gnade im Akt solchen Gerichts, der gelingendes Hoéren
und Verkundigen von Gottes Wort ist.'®

17 Vgl dazu G. Pfleiderer: Die liberale Predigt als Quelle dialektischer Theologie. Zur werk-
geschichtlichen Bedeutung von Karl Barths «Predigten 1911», ThZ 72 (2016) 291-327.

18  Zur Analyse der performativen Struktur von Barths Rémerbrieftheologien vgl. meine Ar-
beiten: G. Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie. Zu Genese und Kontext eines
paradigmatischen Entwurfs systematischer Theologie im 20. Jahrhundert (BHTh 115), Tti-
bingen 2000, 275-301; 337-375; Ders.: Hermeneutik als Dialektik. Eine Lektiire von Karl
Barths Romerbrietkommentar (1922), ZDTh 23 (2007) 172-192.



254 Georg Pfleiderer

Entwickelt hatte Barth diese theozentrisch-performative, dialektische
Theologie im Verlauf des Ersten Weltkriegs. Das erste Dokument war nicht
umsonst ein gemeinsam mit Eduard Thurneysen veréffentlichter Predigtband
gewesen, betitelt «Suchet Gott, so werdet ihr leben»'. Der adhortative Titel
dieses Bandes war genauso programmatisch gemeint wie die teilanonymisierte
Verfasserschaft: von welchem der beiden Autoren die Predigten jeweils stamm-
ten, wurde nicht transparent gemacht. Die beiden Verfasser agierten als «Au-
torenkollektiv», aber die Idee dahinter war kein sozialistischer Antiindividua-
lismus, sondern ein theologischer: theologische Autorschaft muss versuchen
sich selbst zum Verschwinden zu bringen; wahrer, eigentlicher, intentionaler
Autot der Theologie ist Gott.”® Barths dialektische Theologie der Rémerbrief-
zeit ist von daher als «prophetische Theologie» nicht schlecht beschrieben.”
Aber auch dies ist wiederum nur die halbe Wahrheit.

2.2. Anspruch auf wissenschaftliche Diskursivitat
Denn diese zunichst tatsiachlich gepredigte, sodann als Bibelkommentar neuer
Machart prisentierte Theologie hatte zwar in der Tat einen prophetischen und
damit anti-szientistischen Gestus. Sie bewegte sich, was ihren Stil angeht, im
Off des damaligen wissenschaftlichen Theologiebetriebs; aber sie war dennoch
genau auf diesen theologischen Wissenschaftsbetrieb ausgerichtet. Und das ist,
wie ich zeigen mdchte, ein weiterer wichtiger Zug, der Barths Theologie einen
anti-apokalyptischen Duktus verleiht: ihr Anspruch auf wissenschaftliche Dis-
kursivitit. Dieses Kriterium setzt die Annahme voraus, dass wissenschaftliche
Diskursivitit und Zugehérigkeit zu einem apokalyptischen Denktypus einan-
der widerstreiten. Darliber kann man gewiss im Hinblick auf das Agieren etli-
cher wissenschaftlicher Akteure (damals wie heute) unterschiedlicher Meinung
sein. Dennoch ist echte wissenschaftliche Diskursivitit intrinsisch an das Wis-
sen um den Modell- und Szenariencharakter von wissenschaftlich imaginierter
Zukunft gebunden und bedingt damit die Bereitschaft, Widerspruch zu er-
warten und zu ertragen. Wissenschaft schliesst darum anders als insbesondere

19 K. Barth / E. Thurneysen: Suchet Gott, so werdet ihr lebenl» Bern 1917, 2. rev. Aufl.
Minchen 1928.

20 Vgl. dazu Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie (Anm. 18), 268.

21 Vgl. Dazu D. Weidner: Michtige Worte. Zur Politik der Prophetie in der Weimarer Repu-
blik, in: Ders. / St. Willer (Hg.): Prophetie und Prognostik. Verfigungen tiber Zukunft in
Wissenschaften, Religionen und Kinsten, Minchen 2013, 37-57.



Dialektische Modernisierung 255

Politik notorisch einen offenen Zeithorizont ein.?? Und genau dies gilt auch fiir
die Theologie Karl Barths.

Damit soll die beschriebene performativ-prophetische Struktur der Barth-
schen Theologie nicht in Frage gestellt werden. Sie korrespondiert darin ande-
ren, etwa philosophischen Versuchen der Zeit, das wissenschaftliche Paradig-
ma der Diskursivitit auf das politische Prinzip der autoritativen Entscheidung
oder das kiinstlerische der freien, individuellen Gestaltung hin zu Gberschrei-
ten. Doch Barth gab sich zu keinem Zeitpunkt damit zufrieden, lediglich eine
neue, prophetisch-kulturkritische Form populir-praktischer pablic theology zu
prisentieren, wie dies etwa der jingere Blumhardt oder auch Hermann Kutter
getan hatten, die Barth beide zweifellos als wichtige Anreger fiir seine eigene
Theologie in Anspruch nahm. Anders als diese hatte Barth jedoch von Anfang
an fundamentaltheologische Ambitionen. Und er war sich der damit verbunde-
nen wissenschafts- und erkenntnistheoretischen Anspriiche durchaus bewusst.
Es ist, da durfte Klaas Huizing zu widersprechen sein, nicht oder nur sehr zum
Teil richtig, dass sich Barth um «wissenschaftstheoretische Debatten ... kaum
gekimmert»® habe. Mit einem gewissen Recht sagt Huizing allerdings: «Ex
besass .. die Keckheit, ja die Frechheit zu sagen, das lassen wir erst einmal alles
draussen, weil jede Form von Wissenschaft letztlich dem historistischen Denk-
modell untetliegt»* Richtig ist aus meiner Sicht: Barth hat explizite wissen-
schafts- und erkenntnistheoretische Reflexionen aus seinen Texten, jedenfalls
aus den frithen Texten, «draussen» gelassen; aber das heisst nicht, dass er sich
nicht an ihnen insgeheim beteiligt hitte und dass seine Texte nicht tatsachlich
wissenschafts- und erkenntnistheoretisch reflektiert gewesen wiren.

Barths Beteiligung am wissenschaftstheoretischen Diskurs seiner Zeit,
und damit zusammenhingend, der fundamentaltheologische Anspruch seines
Denkens, ldsst sich inzwischen lickenlos seit seinen frihesten theologischen
Arbeiten in ihrem Gang sehr genau rekonstruieren.”® Dank seiner Herkunft

22 Damit soll nicht bestritten sein, dass die Theologie insbesondere fir wichtige Vertreter
der politischen Philosophie der 1920er Jahre, etwa fiir Carl Schmitt, genau der Versuch der
Aushebelung dieser differentia specifica wissenschaftlicher Arbeit kennzeichnend ist.

23 «Ein hochbegabter Alarmist» (Anm. 12), 36.

24 Ebd

25 Vgl. dazu vor allem I. Spieckermann: Gotteserkenntnis. Ein Beitrag zur Grundfrage der
neuen Theologie Karl Barths, Miinchen 1985; C. van der Kooi: Anfingliche Theologie.
Der Denkweg des jungen Karl Barth (1909 bis 1927), Miinchen 1987; B.L.. McCormack,
Karl Barth’s Critically Realistic Dialectical Theology. Its Genesis and Development 1909—



256 Georg Pfleiderer

aus dem Marburger Neukantianismus war er fur epistemologische, also er-
kenntnis- und wissenschaftstheoretische Fragen ausgesprochen sensibilisiert.
Diesbeziiglich sehr aufschlussreich ist etwa eine kurze Gedankenskizze, die er
1910 als Grundriss einer theologisch-religionsphilosophischen Dissertation
anfertigte,” welche dann allerdings genauso wenig zur Ausfithrung kam wie
eine Dissertation Uber das Gebet bei Schleiermacher, die ihm sein Lehrer Wil-
helm Herrmann angeboten hatte.”” Die frihe Skizze lsst etkennen, wie Barth
schon als junger liberaler Theologe versucht hatte, die in der Ritschlschule
ohnehin angelegte Orientierung auf den Gottesgedanken und den Gedanken
des Reiches Gottes zum Ausgangspunkt des theologischen Denkens und des
christlich-religiésen Bewusstseins, damit aber zugleich zum konstitutiven Be-
zugspunkt des allgemeinen theoretisch-praktischen Selbstbewusstseins, das er
«Kulturbewusstsein»® nennt, zu machen. Praktisches Gottesbewusstsein, Re-
ligion, sollte als konkreter Vollzug die lebenspraktische «Realititsbeziehungy®
dieses allgemeinen Kulturbewusstseins und damit zugleich und eodem actu der
Grundbegriff der Selbstrealisierung individueller Personlichkeit sein. Eigene
erkenntnistheoretische Reflexionen, die seine theologische Entwicklung vom
liberalen zum theozentrischen Theologen kontinuierlich begleiten und stiitzen,
folgen. Von seinem philosophischen Bruder Heinrich Barth, der 1920 seine
akademische Antrittsvorlesung tiber «Das Problem des Ursprungs in der pla-
tonischen Philosophie Platons» hilt,” wird Barth mit einer ontologisch-realis-
tischen, an einer Neulektiire Platons geschulten Wende des Marburger Neu-
kantianismus vertraut gemacht. Diese rezipiert er insbesondere zwischen der
Veroffentlichung des ersten Romerbriefkommentars und dem Beginn der Ar-

1936, Oxford 1995; F. Wittekind: Geschichtliche Offenbarung und die Wahrheit des Glau-
bens. Der Zusammenhang von Offenbarungstheologie, Geschichtsphilosophie und Ethik
bei Albrecht Ritschl, Julius Kaftan und Karl Barth (1909-1916), Ttbingen 2000; Pfleiderer:
Karl Barths praktische Theologie (Anm. 18), 139ff.

26 K. Barth: Ideen und Einfille zur Religionsphilosophie (1910). In: Ders.: Vortridge und
kleinere Arbeiten 1909-1914 in Verbindung mit H. Helms und F.-W. Marquardt hg.v. H.-A.
Drewes und H. Stoevesandt, Zirich 1993, 126-138.

27 Vgl aa.0, 50, Anm. 5; vgl. Tietz: Karl Barth (Anm. 5), 71.

28  Vgl. K. Barth: Moderne Theologie und Reichsgottesarbeit. In: Ders.: Vortrige und kleinere
Arbeiten 1905 - 1909, Vortrige und kleinere Arbeiten 1905-1909. In Verbindung mit H.
Helms hg.v. H.-A. Drewes und H. Stoevesandt, Ziirich 1992; 334-347 (347 u.0.).

29 K. Barth: Ideen und Einfille zur Religionsphilosophie (1910) (Anm. 25), 134 (im Text
kursiv).

30  H. Barth: Das Problem des Ursprungs in der platonischen Philosophie, Miinchen 1921.



Dialektische Modernisierung 257

beit an der Neuauflage,’ was im Vorwort des letzteren auch angedeutet wird.”
Der zweite ROmerbriefkommentar ist, wie es dort anklingt, der Versuch, philo-
sophisches Ursprungsdenken im Sinne von Hermann Cohen durch ein genuin
theologisches Ursprungsdenken zu tberbieten; dieses in jenes ein- und jenes
dadurch umzuschreiben. Hinter diesem theologischen Umschreibungsversuch
kann man durchaus auch noch einen religionsphilosophischen Anspruch er-
kennen, nimlich den, auf genuin theologischem Weg die Genetisierung und
Konstituierung von individueller Subjektivitit zu rekonstruieren und zu pra-
sentieren.

3. Zur Argumentationslogik der Romerbriefkommentare

Man kann dies erkennen, wenn man den Argumentationsgang der Rémerbrief-
kommentare sorgfiltig rekonstruiert. Darin verbirgt sich nimlich eine praktisch-
performative Wendung der Erkenntnistheorie. Ein solcher Rekonstruktions-
versuch des Argumentationsgangs ist in der Romerbrief-Forschung noch kaum
unternommen. Wo Barth nicht einfach als religiéser Expressionist wahrgenom-
men wird, der einem Jackson Pollock gleich seine prophetischen Wortkaskaden
in kreativer Aktualisierung gleichsam {iber den paulinischen Text spritzt, wird
seine Romerbrieftheologie in der Regel als eine modernes Denken, wie er es als
Schiiler der liberalen Theologie gelernt hatte, bewusst ignorierende neurefor-
matorische Wort Gottes-Theologie gelesen, die einer von dort aufgenommenen
bzw. selbstindig existenztheologisch umgeformten Dialektik von Gnade und
Gericht folge.”” Doch selbst eine fiir die philosophischen und niherhin erkennt-
nis- und subjektivititstheoretischen Bezlige und Anspriiche so sensible und tief-
schiirfende Interpretation wie diejenige von Friedrich Lohmann abstrahiert vom
argumentationslogischen Gang des Kommentars.

Alle diese Deutungen messen, wie mir scheint, schon den von Barth selbst
an verschiedenen Stellen gegebenen Hinweisen zu wenig Bedeutung bei, die

31 Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie (Anm. 18), 315-319. Zur Neukantianismus-
rezeption Barths im zweiten Romerbrief und deren Vorgeschichte insgesamt vgl. die ein-
schligige Studie E Lohmann: Karl Barth und der Neukantianismus. Die Rezeption des
Neukantianismus im «R6merbrief» und ihre Bedeutung fiir die weitere Ausarbeitung der
Theologie Katl Barth, Berlin/New York 1995.

32 Vgl K. Barth: Der Rémerbrief (Zweite Fassung) 1922 (Anm. 15), 7.

33 Vgl so z.B. M. Beintker: Die Dialektik in der «dialektischen Theologie> Karl Barths. Studien
zur Entwicklung der Barthschen Theologie und zur Vorgeschichte der (Kirchlichen Dog-
matik>, Minchen 1987.



258 Georg Pfleiderer

anzeigen, dass er mit seinem Kommentar versuche, dem Argumentationsgang
des apostolischen Briefes zu folgen, diesen zu rekonstruieren und in die Ge-
genwart hinein neu auszulegen. Wenn man den entsprechenden Hinweisen
folgt, — sie finden sich (naturgemiss, wie in der Vorlage) zumeist an den Kapi-
telanfingen, dann lisst sich etkennen, dass Barth seine Romerbriefkommenta-
re tatsichlich in einer bestimmten argumentationslogischen, nimlich diskursiv-
praktisch-prozeduralen Systematik verfasst hat.

Grundlegend fur diese ist der bereits angedeutete Gedanke, dass der Glaube
als Bewusstsein der Offenbarung Gottes und dieses eodem actu als Kritik des
religiosen Bewusstseins sich theologisch durchsichtig zu werden habe. Solche
Durchsicht sei nur zu erreichen und zu vollziehen in der theologisch-gedank-
lichen Meditation der in der Schrift bezeugten Offenbarung Gottes in Jesus
Christus; welcher Akt bzw. Vollzug wiederum als Kritik und Krise gegebener,
also vollzogener christlicher Religion durchzufiihren sei. Konkret vollzieht sich
darum die Auslegung des paulinischen Briefes als dialektisch-reflexiver Dia-
log mit dem religios-theologischen Bewusstsein der (intentionalen) Leserschaft
bzw. mit dessen jeweils erreichten theologischen Reflexionsschritten.

Dass damit ein neues epistemologisches Programm der Theologie inten-
diert ist, ist auch daran erkennbar, dass Barth als Wechselbegriff fiir den (so
verstandenen und prisentierten) Glauben den Begriff des Wissens verwen-
det. Praktizierter Glaube ist theologisches Wissen. Freilich Wissen vom Nicht-
Wissen Gottes; als solches aber durchaus wiederum Wissen. Das ist negative
Theologie, die als solche aber gerade nicht stagniert, auf der Stelle tritt, son-
dern einen diskursiven Wissensaufbau ermdoglicht. Im Argumentationsgang
des Textes sukzessive aufgebaut wird niherhin ein Subjekt solchen — negativ-
kritischen — Wissens, ein Kollektivsubjekt, das aber wiederum als solches den
Rahmen und Horizont individueller Wissenssubjektivitit bilden soll. Aufge-
baut wird diese doppelte Subjektivitit, wie gesagt, im Vollzug der — intendier-
ten — Rezeption der Rémerbrieflektiire. Barths Rémerbrieftheologie folgt also
niherhin Regeln der Rezeptionsisthetik; sie hat eine dialogische Struktur, un-
geachtet der autoritir-monologischen Textoberfliche. Wenn man diese Logik
in einem Aufbauschema abbildet, dann sieht dieses im Falle des Zweiten Ro-
merbriefs folgendermassen aus:



Dialektische Modernisierung 259

Systematische Gliederung von Karl Barths Rémerbriefkommentar (1922)**

1. Eingang (1,1-17) Der Name Jesus Christus — eine dichte Be-
schreibung des Themas
Die Begriindung der Freiheit/des freien
Subjekts (1-8)
Das Wissen des Nicht-
Die Nacht Der Glaube als Wissens des Ursprungs
2. Menschengerechtig- Bbeniiviite dov (1,18-3,20)
keit Freibeit (Rom
3. Gottes Gerechtigkeit | 1-4) Das Wissen um den Grund
des Ursprungs(nicht)wis-
sens (3,21-30)
4, Die Stimme der Das Beispiel der Geschichte
Geschichte
5. Der nahende lag | Die Struktur | Das Subjekrt der Freiheit
6. Die Gnade desj.i‘ wen . Die individuelle Existenzia-
Seiljeless (Rom licdt der Freiheit
7 Die Freibeit 5-8) Freiheit als Authebung der
Religion
8. Der Geist Die Freiheit des Geistes als
Geist der Freiheit

34 Vgl dazu G. Pfleiderer: Karl Barths praktische Theologie (Anm. 18), 337-375; ders.: Her-
meneutik als Dialektik (Anm. 18), 175.



260 Georg Pfleiderer

Der Lebensvollzug der Freiheit /
des freien (Gemeinschafts-) Subjekts (9-16)

Das «mpirischer Gemein-

9, Die Not der Kirche i ) schaftssubjekt — die theolo-
as gemetn- gische Avantgarde
schaftliche
10. Die Schuld der Subjekt der Die Partikularitit des Ge-
Kirche Freibeit (9-11) meinschaftssubjekts
11. Die Hoffnung der Die Universalitit des Ge-
Kirche meinschaftssubjekts
12-15 | Die grosse Storung Die Sozialitit absoluter
Thoorie als Individualitit (12-13)
eorie a
14,1- | Die Krisis des freien «Theorie der Der freie Lebensversuch
15,13 | Lebensversuchs Praxis» (12- — die Antwort der Leser

15,14~ | Der Apostel und die | 1¢) (14-16)
16. Gemeinde

Ein durch diese Ubersicht selbstverstindlich nur thetisch andeutbarer Rekon-
struktionsversuch kann Folgendes zeigen: (1.) Die Barthsche Krisentheologie
der Rémerbriefe ldsst sich lesen als performativ-theozentrische Theorie (und
zugleich theoretische Praxis) des Aufbaus theologisch-religioser Subjektivi-
tat. Sie verfolgt darin einen hohen epistemologischen und philosophischen
Anspruch. Sie zeigt konkret, wie sich zentrale biblische Texte als Vorlagen
eines Prozesses kritisch-theologischer Selbstkonstituierung des glaubenden
Subjekts deuten und verwenden lassen. Dies gibt darin zugleich eine Ant-
wort auf die Historismuskrise der Theologie, und zwar eine doppelte: zum
einen sei ein sinnvoller theologischer Gebrauch von den biblischen Texten
nur moglich, indem sie in ihrer theologischen (d.h. theozentrisch-subjekti-
vitatstheoretischen) Struktur aufgedeckt werden; zum andern vollzieht sich
diese Aufdeckung ihrerseits als Aktualisierung dieser Textpotenz, indem die
besagte Struktur nicht gleichsam nackt und formal, sondern eodem actu als
theologisch-deutende Auslegung der aktuellen geschichtlichen Situation er-
folgt. Theologische Glaubensbe- und Glaubensergriindung erfolgt immer
zugleich als religiose Zeitdeutung, die ihrerseits jedoch nur als kritisch-theo-
logische mdoglich ist.



Dialektische Modernisierung 201

Abgelesen ist diese Umstrukturierung der Theologie von wissenschaft-
lich-theoretischer Analytik eines als gegeben vorausgesetzten religiosen Be-
wusstseins zur konstruktiv-performativen Selbstproduktion des aktualen
Glaubensbewusstseins, wie gesagt, an der Struktur theologisch-religioser
Rede: also an der Predigt. Die Homiletik wird zur Fundamentaltheologie.

4. Dogmatische Theologie als Theorie der Selbstentfaltung des Wortes Gottes
Der evidente Nachteil dieser neuen fundamental-homiletischen Theologie ist
die Implizitat ihrer Methodologie. Aufgrund ihres performativen Charakters
— der konstitutiven Intention der «Abschaffung des (die Methode beobachten-
den) Zuschauers» — muss sie Methodenreflexionen an den exklavischen Ort
des Vorworts verbannen, an dem sie freilich ebenfalls nur andeutungsweise
vorkommen koénnen. Eine solche Theologie ist fiir die akademische Lehre
natiirlich nicht geeignet. Darum hat Barth auch, kaum hatte er das Pfarramt
verlassen, angefangen sie entsprechend umzubauen. Allerdings musste dieser
Umbau so geschehen, dass dabei die Grundstruktur der performativen Selbst-
auslegung des Gotteswortes im Menschenwort erhalten blieb. Dies geschieht,
indem Barth nun den bereits in den Rémerbriefkommentaren verwendeten
epistemologischen Leitbegriff der géttlichen Offenbarung in seiner prakti-
schen und theoretischen Struktur priziser bestimmt und explizit reflektiert.
Dessen praktische Struktur wird darin aufgedeckt, dass er den Offenbarungs-
begriff mit dem als Sprechakt verstandenen Wort Gottes verbindet. Zugleich
wird dessen theoretische Struktur als dialektische Reflexionsbewegung her-
ausgearbeitet, nimlich als diejenige, die den Rémerbrietkommentaren in ih-
rem argumentativen Gang bereits faktisch zugrunde gelegen hatte.”® So wird
glaubenssubjektkonstitutive theologische Rede nunmehr auf die Struktur des
Sprechaktes géttlicher Selbstoffenbarung abgestellt, also auf die Vollzugslo-
gik gottlicher Subjektivitit in ihrer Selbstauslegung im menschlichen Anderen
ihrer selbst. Deren Struktur ist eine dialektische: Die drei Stellen von Selbst,
Anderem und dem Medium des Vollzugs der Selbstsetzung als Selbstalteration,
sind dabei zu berticksichtigen und zur Geltung zu bringen. Soll nun aber dieser
Vollzug als Selbstvollzug Gottes gedacht werden, dann muss er dem Wesen

35 Vgl dazu und unter diesem Gesichtspunkt den berithmten Aufsatz: K. Barth: Das Wort
Gottes als Aufgabe der Theologie, 1922. In: Ders.: Vortrige und kleinere Arbeiten 1922-
1925, hg.v. H. Finze, Ziirich 1990, 144-175.



262 Georg Pfleiderer

Gottes selbst eingeschrieben gedacht werden; genau zu diesem Zweck greift
Barth auf die klassische Ttinititslehre zurtick. Die so verstandene Trinititsleh-
re wird damit zur eigentlichen Methoden- und Prozedenzlehre der Theologie.

Dies geschieht in den verschiedenen Entwiirfen einer dogmatischen Theo-
logie, also nicht erst 1932 in KD I/1 und gar in den spiteren Bianden oder im
Vorgingerversuch, der «Christlichen Dogmatik» von 1927, sondern bereits in
den Géttinger Dogmatikvorlesungen von 1924/25.% Gott ist in dieser neuen,
«positiven» Theologie, nun nicht mehr einfach nun der «Ganz Andere», dessen
Zuwendung immer zugleich und vor allem Entzug, dessen Gnadenwort immer
zugleich — und fast mehr noch — auch Gericht ist; sondern nun wird das Vor-
zeichen klar positiv. Nun ist Gott mit zunehmender Eindeutigkeit «Immanuel»,
Gott mit uns, der sich dem Menschen in Jesus Christus einmalig, heilsam
erschlossen hat, was sich freilich — und darin bleibt das krisentheologische
Moment erhalten — uns immer nur je und je, aktualiter, «ubi et quando vi-
sum est Deo»”’ in seiner Wahrheit und Gite erschliessen kann, also nur im
Glauben. Und obwohl nun «die Kirche» viel freundlicher behandelt wird als
im Frihwerk, und die Theologie insgesamt nun sogar «Kirchliche Dogmatik»
heisst, bleibt es auch hier bei der radikalen Religionskritik, die keineswegs nur
irgendeine abstrakte Religion des Menschen oder nur die anderen Religionen,
sondern zuerst und vor allem das Christentum trifft.*®

Ungeachtet dieses religions- und darin selbstkritischen Duktus schreibt die
autogene, ja autokratische Denkbewegung, welche die Kirchliche Dogmatik
vorfiihrt, jedoch einen gravierenden Nachteil der fritheren prophetischen Ver-
sionen dialektischer Theologie fort: Ihre Selbstkritik tibertragt sich nicht auf
die eigene theologische Methodik; diese verbleibt vielmehr in bestimmter Hin-
sicht weiterhin in ihrem eigenen Beobachtungsschatten. Zwar wird die Dif-
ferenz zwischen dem faktischen Geschehen géttlicher Offenbarung (Offen-
barungsgeschehen) und der theologischen Rekonstruktion der Logik solchen

36 Vgl. K. Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, 1. Band, Die Lehre vom Worte Got-
tes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik 1927, hg.v. G. Sauter, Ziitich 1982; ders., Un-
terricht in der christlichen Religion (Drei Binde, Bd. 1 hg.v. H. Reiffen; Bd. 2 und 3 hgwv.
H. Stoevesandt) Ziirich 1985/1990/2003.

37 K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik. 1. Bd., Die Lehre vom Wort Gottes, Prolegomena zur
Kirchlichen Dogmatik, erster Halbbd. (1932), Ziirich '°1981, 120.

38 Vgl «§ 17. Gottes Offenbarung als Aufhebung der Religion». In: K. Barth: Die Kirchliche
Dogmatik. Die Lehre vom Wort Gottes, Prolegomena zur Kirchlichen Dogmatik, erster
Halbbd. (1940), Ziirich 71983, 304-397.



Dialektische Modernisierung 263

Geschehens (Offenbarungsbegriff) in letzterer behauptet; aber genau diese
Differenzbehauptung wird ihrerseits zugleich wieder als theoretische Leistung
exklusiv der (eigenen) Offenbarungstheologie reklamiert. Wo immer alternati-
ve Theorien géttlicher Offenbarung in irgendeiner Weise auf ein aus Barths
Sicht theologie-externes Positum rekurrieren, sei dies «Geschichte» oder «Ver-
nunft» oder «Erfahrungy, trifft diese das Verdikt einer «natiirlichen Theologie».
Dabei tbersieht Barth jedoch zum einen, dass seine eigene Theologie an sys-
tematisch entscheidenden Stellen, nimlich etwa beim Schrift- und beim Kir-
chenbegriff, ohne solche Positivierungen faktisch ebenfalls nicht auskommt.”
Zum andern blendet er ab, dass eine solchermassen konsequent auch von allen
Vernunftbeziigen entpositionalisierte Theologie sich auch simtlicher Anspri-
che auf universale Geltung enthalten miisste, was im Bereich der Ethik, na-
mentlich der politischen Ethik, zu ruinésen Konsequenzen fithren wiirde. Fak-
tisch gibt Barth denn auch diese isolationistische Konzeption recht bald wieder
auf; nimlich spitestens 1938, als er angesichts des heraufzichenden Zweiten
Weltkriegs gegen den Nationalsozialismus (wenn auch immer noch reichlich
verklausuliert) mit dessen Verletzung elementarer rechtsstaatlicher — und das
heisst: humanrechtlicher — Grundsitze argumentiert.”’ Die (relativ) offene fun-
damentaltheologische Selbstkorrektur geschieht dann jedoch wiederum erst
tber zwei Jahrzehnte spiter, nimlich in der sogenannten «Lichtetlehren, die
an der Wende zu den 1960er Jahren Aufnahme in die Kirchliche Dogmatik
findet.*!

5. Dialekiische Modernisierung. Zur Aktualitit der Barthschen Theologie
Gerade die Theologie des alteren und des alten Karl Barth zeigt bekanntlich eine
erstaunliche Wiederhinwendung zur liberalen Theologie, zum theologischen
Humanismus der Moderne, zu einer Betonung der «Menschlichkeit Gottes»*.
Wenn die hier nur angedeutete Interpretationsperspektive richtig ist, dann han-

39  Zum Schriftbegriff vgl. G. Pfleiderer: Hermeneutik und Konstruktion — oder: Warum
man Barth antiliberal und liberal lesen kann, in: M. Gockel / A. Pangritz / U. Sallandt
(Hg): Lesarten der Theologie Karl Barths, Stuttgart 2019 (im Druck).

40  Vgl. G. Pfleiderer: Karl Barth, Rechtfertigung und Recht (1938), in: Geschichte des politi-
schen Denkens. Das 20. Jahrhundert, hg,v. M. Brocker, Berlin 2018, 233-248.

41  Vgl. K. Barth: Die Kirchliche Dogmatik. 4. Bd., Die Lehre von der Verséhnung, 3. Teil, 1.
Hilfte, 107ff.

42 K. Barth: Die Menschlichkeit Gottes. Vortrag, gehalten an der Tagung des Schweiz. Ref.
Pfarrvereins in Aarau am 25. September 1956, Zollikon-Zirich 1956.



264 Georg Pfleiderer

delt es sich dabei jedoch eigentlich nicht um eine Wiederhinwendung, sondern
um eine Wiederaufdeckung der zwischenzeitlich eher latent gemachten Zuge-
hérigkeit zum diskursiven Denkraum der Moderne, zu moderner theologischer
Wissenschaft und ihrem sie notwendig begleitenden humanistischen Geist, der
seinen leitenden Intentionen und Intuitionen nach anti-apokalyptisch ist.

Dennoch ist Barths theologisches Lebenswerk nicht einfach nur als ein un-
notig verkomplizierter (Harnack> oder ein realistisch-theozentrisch gewende-
ter Schleiermachen zu qualifizieren. In Barths sprechakttheoretischer, theo-,
christo- und ganz spit andeutungsweise pneumatozentrischer Offenbarungs-
theologie schligt sich vielmehr ein Bewusstsein fiir die Begriindungsproblema-
tik neuzeitlicher Vernunft und humaner Erfahrung nieder, die jenen klassisch
liberaltheologischen Entwiirfen nicht in vergleichbarem Masse eignet. Neu-
zeitliche Humanitit und Vernunft sind bekanntlich, zumindest in ihren tech-
nologisch-6konomischen Anwendungen, vor einer «Dialektik der Aufkldrungy
und deren potenziell apokalyptischeny Folgen keineswegs geschiitzt. Barths
Theologie verweist auf die bleibende Angewiesenheit neuzeitlicher Freiheit
und deren Folgen auf eine ihr unverfiigbare Beglaubigung in der Gnade und
Rechtfertigung Gottes. Sie wendet, anders und nicht minder plakativ gespro-
chen, den apokalyptischen Horizont neuzeitlicher Freiheit, eschatologisch.

Barths Theologie hat von daher die Signatur einer sozusagen dialektischen
Modernisierung; Sie zielt auf eine genuin theologische Losung der Begriin-
dungsproblematik neuzeitlicher Freiheit, deren Realisierung stets eine von Kri-
sen begleitete, insofern zuh6chst ambivalente Freiheit ist. Demgegentber ist
die Freiheit Gottes nicht dadurch bestimmt, dass sie sich dieser Krisenhaftig-
keit der Freiheit entzieht, sondern dass sie sich vielmehr auf sie einlisst. Ge-
rade weil Gott sich in Jesus Christus auf die Krisenhaftigkeit endlich-mensch-
licher Freiheit radikal eingelassen habe, ist uns, so lautet Barths theologische
Grundiiberzeugung, der Schrecken solcher Krisenhaftigkeit ein fiir allemal
genommen.



Dialektische Modernisierung 265

Abstract

Der Beitrag beschiftigt sich zunichst mit den méglichen Griinden fiir die erstaunlich
intensive 6ffentliche Resonanz auf das von mehreren Kirchen und Kirchenbiinden
initiierte «Internationale Karl Barth-Jahr 2019». Diese dirften einerseits in den vielfal-
tigen inneren Qualititen dieses theologischen Jahrhundertwerks, andererseits in einer
Passfihigkeit der Problemlagen und darauf bezogenen Antwortversuche der Ara Karl
Barths zur gegenwirtigen Zeit liegen. Wie in den 1920er Jahren scheint auch die Ge-
genwart wieder von den Auseinandersetzungen zwischen eissem, @pokalyptischen
und <kiihlen, deliberativ-liberalen Geistesstrémungen gepragt zu sein.

Vor diesem Hintergrund ldsst sich Karl Barths Theologie als auch fiir die heutige Zeit
interessanter Versuch hoherstufiger theologischer Vermittlung dieser gegensitzlichen
Stromungen verstehen. So sehr die neue prophetische Theologie des Wortes Gottes
dem Duktus absoluter, supranaturaler Setzungen und insofern einem anti-szientisti-
schen Geist verpflichtet zu sein scheint, so sehr lisst sich bei genauerer Analyse er-
kennen, dass schon die Rémerbrieftheologie philosophisch-wissenschaftstheoretische
Standards keineswegs ignoriert. Tatsichlich entwickelt Barth in seinen Kommentaren
einen neuen Typ performativ-dialogischer Reflexion des religiosen Bewusstseins, nim-
lich konkret: des religiosen Bewusstseins der (intentionalen) Leserschaft, das in fortlau-
fender theologischer Religionskritik theologisch kritisiert und so reflexiv aufgehoben
wird. Im Medium solcher kritischen Reflexion erzeugt sich jedoch ein neues, megatives)
theologisches Glaubens-Bewusstsein. Dieses wird im weiteren Gang von Barths Den-
ken auf der Basis des Begriffs gottlicher Selbstoffenbarung dogmatisch entfaltet.

Firstly, the article reflects on the surprisingly intense resonance which the annunciation
of the «International Karl Barth-Year 2019» has found in the publics of academy,
church, and the media. Reasons for that can be found in the various interior qualities
of Barth’s theological ocuvre. They may also be found in analogies of the era of Karl
Barth with our present times. The antagonism of the 1920ies between ¢hob, «apocalyp-
tio and «oob liberal intellectual tendencies seams to recut.

On this background Barth’s theology can be understood as the attempt of higher theo-
logical mediation of these antagonistic tendencies which is interesting even for today.
Despite Barth’s dialectical theology of the Word of God appears as a contemporary
version of traditional, authoritarian dogmatic positions, a closer reading of Barth’s
commentaries on Romans can show that they actually do not ignore standards of
philosophical epistemology. They rather present a new type of performative-dialogical
reflection of the structure of the religious consciousness of the intentional readers of
these books. In an ongoing deconstruction the commentaries produce a new nega-
tive-theological knowledge of belief. In the following years Barth unfolded this dialec-
tical theology on the base of a concept of divine self-revelation.

Georg Pflederer, Basel



	Dialektische Modernisierung : zu Aktualität und Deutung der Theologie Karl Barths

