
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezension

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezension

Matthias Jung, Symbolische Verkörperung. Die Lebendigkeit des Sinns, Mohr
Siebeck, Tübingen 2017.

181 S., ISBN 978-3-16-154559-7, 49.00.

Dass ein Naturalismus nicht notwendig in einen Reduktionismus einmünden muss und

zugleich eine unumgängliche Grundlage einer Anthropologie darstellt, ist die These

der Studie des an der Universität Koblenz-Landau lehrenden Philosophen Matthias

Jung (im Folgenden J.). Deren Titel Symbolische Verkörperunght Programm. Das Konzept
einer symbolischen Verkörperung fasst den differenzierten Zusammenhang von Natur
und Geist prägnant zusammen und tritt an die Stelle von dualistischen und monistischen

Konzeptionen. Sinnlichkeit und Sinn werden — ähnlich wie bei Ernst Cassirer —

korrelativ verstanden, so dass es keinen Sinn ohne Sinnlichkeit und vice versa gibt (17).
Zwar steht auch bei J. Cassirers Philosophie der symbolischen Formen im Hintergrund
(vgl. ebd.), vor allem dessen Konzeption einer symbolischen Prägnanz, aber der Autor
arbeitet sein Verständnis von symbolischer Verkörperung im Anschluss an den
amerikanischen Pragmatismus und hier vor allem John Dewey aus. Die menschliche
Lebensform ist ohne eine naturale Basis nicht zu verstehen, aber sie geht nicht in ihr auf.

Folglich realisiert und versteht der Mensch sein Leben nicht nur in einer stets schon

sinnhaft ausgelegten, also artikulierten Welt, durch die von ihm gebildeten symbolischen

Formen transzendiert er zugleich seine Gebundenheit an konkrete Situationen.

Der Mensch löst also nicht einfach Probleme, die aus seiner Bindung an eine Umwelt
entstehen bzw. mit ihnen verbunden sind (7-23), er artikuliert Probleme, indem er seine

Unmittelbarkeit überschreitet (vgl. 113), diese jedoch nie hinter sich lassen kann. Dazu
bedarf es symbolischer Formen. Bedeutung, so die Konsequenz, ist stets perspektivisch

an bedeutsame Situationen gebunden, obwohl jene diese transzendiert. Dafür
steht das Konzept der symbolischen Verkörperung und der Lebendigkeit des Sinnes,

nämlich für den «unauflöslichen Zusammenhang dessen, was leiblich erlebt wird, mit
dem, was sprachlich (oder durch andere Sinnmedien wie Musik, Malerei, Theater, Tanz

etc.) zum Ausdruck gebracht werden kann» (3).

Das anspruchsvolle Konzept wird in den drei Hauptabschnitten des Buches

dargelegt und in verschiedenen Hinsichten entfaltet, wobei J. stets die religionsphilosophischen

Implikationen seiner Theorie einer symbolischen Verkörperung, die
gewissermaßen den Brückenschlag zwischen Wilhelm Diltheys Hermeneutik und dem

amerikanischen Pragmatismus schlägt, reflektiert und auf eine religionsphilosophische
Skizze hinauslaufen lässt. Der erste Abschnitt Das anthropologische Grimdproblem: Methodischer

Naturalismus und kulturelle Transcendency (7-56) diskutiert in vier Unterabschnitten

eine Anthropologie, die an der Spannung von Natur und symbolischen Formen
orientiert ist. Diese Spannung wird im zweiten Abschnitt Die Vielfalt des Begründens



Rezension 241

— Idealbildungen zwischen Verkörperung und Transzendenz (57-115) aufgenommen und im
Hinblick auf Begründungstheorien ausdifferenziert und erörtert. Das abschließende

dritte Kapitel widmet sich den religionsphilosophischen Implikationen, die mit einer

Theorie symbolischer Verkörperung verbunden sind (Die Unvermeidlichkeit von Totali-

sierung: Weltanschauungen und Religionen vor dem Hintergrund des Naturalismus, 117-163). In
Auseinandersetzung mit den Religionsphilosophien Hermann Deusers (119-144) und

John Deweys (144-163) skizziert J. Eckdaten einer eigenen Religionsphilosophie auf
der Grundlage eines methodischen Naturalismus, die deren Situationsgebundenheit
und Kontingenz mitreflektiert.

Signifikant für die menschliche Lebensform ist eine «Spannungseinheit\os\ Verkörperung

und Transzendenz, von sensomotorischer Interaktion und symbolisch-indirekter
Referenz» (23). Diese Grundthese, mit der sowohl ein Dualismus als auch ein
Monismus zurückgewiesen wird, arbeitet J. in seiner Studie in Auseinandersetzung mit
dem Pragmatismus aus. Jener These zufolge ist das menschliche Leben nicht nur stets

leibgebunden, es realisiert sich immer in konkreten Situationen, die bedeutungsimprägniert

sind und erst in einem weiteren Schritt artikuliert werden. Mit Dewey und dessen

Rezeption der peirceschen Semiotik, die im Unterschied zu Peirce zwischen
lebensweltlichen Einstellungen und Wissenschaft unterscheidet (139-144), geht J. vom Erlebnis

als Ausgangspunkt aller Semiosen aus. Die hier qualitativ im Sinne der peirceschen

Kategorie der Erstheit erlebte Bedeutsamkeit treibt zur sprachlichen Artikulation, wobei

letztere die Qualität des Erlebens nicht vollständig einholen kann. Artikulation
fungiert geradezu als Grundmuster von Verkörperung (33-48). Durch symbolische
Artikulation gewinnt der Mensch Distanz sowohl zu sich selbst als auch zu seiner Umwelt
(36), da sich durch Artikulation für den Menschen eine differenzierte Weltsicht erst
aufbaut. «Symbolische Artikulation bildet keine vorgängigen mentalen Zustände ab,

sie bringt - auf der Basis von erlebten Bedeutsamkeiten und Handlungsgewohnheiten
— die Unterscheidungen erst hervor, die dann in der <shared intentionaüty> (Tomasel-

lo) der menschlichen Lebensform wirksam werden.» (34) Artikulationen, die auf die

qualitative Erschlossenheit der Welt aufbauen, bilden gleichsam die zweite Stufe der
Semiose. Diese geht über in Idealbildungen, die den menschlichen Symbolgebrauch,
und damit einen Übergang von der ikonischen und idexikalischen zur symbolischen
Zeichenfunktion, voraussetzen (49). Solche Idealbildungen «transformieren die individuelle

Teleologie, die allen menschlichen Lebensprozessen eigen ist, in eine Orientierung

an Vorstellungen, die im geteilten Bewusstsein der Akteure präsent sind und auf
ihre Angemessenheit hin bewertet werden können» (51).

Mit der Trias von Erlebnis, Artikulation und Idealbildung ist die Grundstruktur
benannt, durch die sich symbolische Verkörperung aufbaut, die der menschlichen

Lebensform eigen ist. Auf dieser Grundlage diskutiert J. begründungstheoretische
Diskurse und differenziert die in ihnen vorgebrachten Gründe in verkörperte,
eingebettete und freistehende (59-75). Die systematische Grundlage bildet auch hier die

Einbindung der Artikulationen in konkrete Situationen, die selbst schon durch
Bedeutsamkeit charakterisiert sind. Vor diesem Hintergrund setzt sich J. mit universalen



242 Rezension

Konzeptionen wie der Diskursethik von Jürgen Habermas auseinander (59-76),
reformuliert ein Konzept intellektueller Redlichkeit (76-96) und erörtert die anthropologischen

Voraussetzungen rechtlicher Idealbildungen (97-115) in Auseinandersetzung
mit reduktionistischen Konzeptionen eines Naturalismus, wie diversen Spielarten einer

neurophysiologischen Bestreitung der menschlichen Freiheit. Aus der Grundstruktur
von qualitativem Erleben, Artikulation und Idealbildung folgt, dass Totalisierungen
gleichsam unausweichlich mit dem menschlichen Leben verbunden sind. Damit tritt
die Religionsphilosophie in den Fokus, der sich das abschließende Kapitel des
Buches annimmt. J. behandelt Religionen und Weltanschauungen parallel und bündelt die

in der Studie entwickelten Überlegungen. Religionen und Weltanschauungen werden
als «dynamische Gleichgewichtszustände zwischen drei Faktorenbündeln begriffen»,
nämlich als «Schematisierungen qualitativen Erlebens», als «diachron stabilisierte [...]
Interaktionen» und als «narrativ sowie propositional explizierte Geltungsansprüche»
(94). Mit dieser religionsphilosophischen Konzeption ist eine Kritik an der an Peirce

anknüpfenden Religionsphilosophie von Hermann Deuser verbunden, da diese — mit
Peirce — die qualitative Eigenständigkeit des lebensweltlichen Erlebens zugunsten eines

wissenschaftlichen Erfahrungsbegriffs ausblendet. Qualitatives Erleben geht jedoch
nicht in der Semiose auf, es entzieht sich dem Begriff (vgl. 127). Damit bringt der
Autor Dewey gegen Peirce in Stellung. Allerdings ist, wie J. argumentiert, Deweys
eigener Entwurf mit dem Problem konfrontiert, die Kontingenz seines naturalistischen
Models auszublenden (vgl. 150£).

Etwas undeutlich bleibt in den Ausführungen des Buches jedoch das Verhältnis

von Weltanschauung und Religion. Der Autor behandelt sie parallel, so dass sich die

Frage aufdrängt, ob beides dasselbe sein soll. Wenn nicht, worin unterscheiden sich
dann aber Religion und Weltanschauung? Oder ist es die Teilnehmerperspektive, die

darüber entscheidet, ob Religion oder eine Weltanschauung vorliegt? Ungeachtet dieser

Fragen hat J. eine überzeugende Studie vorgelegt, die den Gegensatz von Naturalismus

und Kulturphilosophie in der Konzeption symbolischer Verkörperung unterläuft.
Daraus resultiert eine symboltheoretische Anthropologie auf der Grundlage eines
methodischen Naturalismus, der prägnant in seinen Voraussetzungen und Konsequenzen
diskutiert wird.

Christian Dan% Wien


	Rezension

