Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 3

Artikel: Wie viel Segen fur welche Ehen? : Die aktuelle Ehediskussion in der
Schweiz aus reformiert-kirchlicher Sicht

Autor: Mathwig, Frank

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie viel Segen fiir welche Ehen?

Die aktuelle Ehediskussion in der Schweiz
aus reformiert-kirchlicher Sicht

«Denn was entspricht dem Glauben besser und
genauer als die Erkenntnis, dass wir aller Vorziige
entbl6sst sind, damit Gott uns bekleide? leer an al-
lem Guten, damit er uns fulle? [...] Wenn wit aber
all dies und Ahnliches der Art vorbringen, fallen uns
unsere Gegner ins Wort und erheben ein Angstge-
schrei, auf diese Weise wiirde ich weiss nicht was
fir ein blindes Licht der Natur [...] untergraben.»
Johannes Calvin'

«To say d love yow means let the revolution beginl»
Carter Heyward®

1. Die Ausgangssituation
Ein kurzer Blick auf die aktuellen kirchlichen Diskussionen uber gleichge-
schlechtliche Paare in der Schweiz macht eine Art reformierten Rostigraben
sichtbar: Wihrend in den reformierten Kirchen der Deutschschweiz grosso modo
liberale Positionen dominieren, wird in detr welschen Schweiz — wie auch in
Frankreich — sehr kontrovers iiber die kirchliche Anerkennung von und den
kirchlichen Umgang mit gleichgeschlechtlichen Paaren debattiert. Greifbar
werden die unterschiedlichen Haltungen vor allem im abweichenden Angebot
kirchlicher Feiern. Nach schweizerischem Zivilrecht (Art. 97, Abs. 3 ZGB) setzt
eine religise Eheschliessung die Ziviltrauung voraus.” Vor diesem rechtlichen
Hintergrund stehen den Kirchen heute grundsitzlich vier Optionen offen:
1. die gleichen kirchlich-liturgischen Rituale fiir alle zivilrechtlich anerkannten
Beziehungsformen (Ehe #nd eingetragene Partnerschaft); 2. die unterschied-
liche Behandlung von heterosexuellen Ehepaaren und gleichgeschlechtlichen
Partnerschaften (Trauung oder Segnung); 3. die Beschrinkung auf die Trauung
ausschliesslich heterosexueller Ehepaare oder (nur theoretisch) 4. der Verzicht

1 J. Calvin: Widmungsschreiben der Institutio (1536), in: CStA, Bd. 1.1, Neukirchen-Vluyn
1994, 67-107 (73.75).

2 C. Heyward: Sexuality, love and justice, in: ]. Plaskow/C.P. Christ (Hg): Weaving the visi-
ons. New patterns in feminist spirituality, New York 1989, 293-301 (301).

3 Eineim September 2017 von Pierre-André Page eingereichte Motion «17.3693 Aufthebung
des Verbots, eine religiése Eheschliessung vor der Ziviltrauung durchzufithren», wurde
vom Bundesrat im November 2017 abgelehnt.

ThZ 3/75 (2019) S. 210-239



Wie viel Segen fiir welche Ehen? al'l

auf jede kirchliche Feier als Ausdruck der vollstindigen Sikularisierung der
Ehe. Die evangelisch-reformierten Kirchen der Schweiz praktizieren die zweite
und dritte Variante. So deutlich die zweite Option in der deutschsprachigen
Schweiz vorherrscht, so uneinheitlich und konfliktreich begegnen die zwei-
te und dritte Option in der Romandie.* Die in der Deutschschweiz etablierte
kirchliche Doppelspurigkeit kann sich bisher auf die rechtliche Differenzierung
zwischen den Instituten «Ehe» und «eingetragene Partnerschaft» berufen. Ob-
wohl die Segenswiinsche von hetero- und homosexuellen Paaren gleichermas-
sen anerkannt werden — insofern die Kirche beide Segnungsfeiern anbietet —,
tragt die A7/ der Zeremonien den unterschiedlichen Geschlechterkonstellati-
onen Rechnung — indem die «Trauungy allein fiir Paare mit zivilrechtlichem
Ehestatus reserviert ist.

Die aktuellen Gesetzgebungsvorlagen stellen die differenzierte Handha-
bung der Kirchen in doppelter Weise in Frage. Einerseits wire mit der rechtli-
chen Einfihrung der «Ehe fir alle»’ der zweigleisige Umgang zukiinftig nicht
mehr durch die analoge rechtliche Normierung gedeckt. Politisch und/oder
rechtlich unter Umstinden fragwirdig wird der liturgische Dual von «Trauung»
und «Segnungy, weil die ihm zugrundeliegende Unterscheidung aufgrund der
sexuellen Orientierung mit der im Dezember 2018 vom Parlament angenom-
menen Ausweitung der Anti-Rassismus-Strafnorm (Art. 261%* StGB) um den
Tatbestand der Diskriminierung aufgrund der sexuellen Orientierung,’ in Kon-
flikt geraten wirde.” Die beiden Gesetzesrevisionen irritieren den innerkirch-
lich befriedenden Konsens, homosexuelle Paare einerseits nicht vom erbetenen

4 Nur die reformierten Kirchen Freiburg und Jura (als Teil der Reformierten Kirchen Bern-
Jura-Solothurn) lassen offiziell Segnungsfeiern fir gleichgeschlechtliche Paare zu.

5 Vgl 13.468 Parlamentarische Initiative Ehe fiir alle. Vorentwurf und erlduternder Bericht
der Kommission fiir Rechtsfragen des Nationalrates vom 14. Februar 2019.

6 Vgl Parlamentarische Initiative Kampf gegen die Diskriminierung aufgrund der sexu-
ellen Orientierung, Bericht der Kommission fiir Rechtsfragen des Nationalrates, Bern,
3. Mai 2018; Stellungnahme des Bundesrates zu 13.407 Parlamentarische Initiative Kampf
gegen die Diskriminierung aufgrund der sexuellen Orientierung. Bericht der Kommission
fiir Rechtsfragen des Nationalrates vom 3. Mai 2018, vom 15. August 2018; vgl. auch
European Commission against Racism and Intolerance, ECRI-Bericht tber die Schweiz.
Verabschiedet am 19. Juni 2014, verdffentliche am 16. September 2014, Strasbourg 2014,
32f., Abs. 75-78. Am 9. Mai 2019 hat die Bundeskanzlei das gegen die Ausweitung der
Antirassismus-Strafnorm ergriffene Referendum fiir giiltig erklirt.

7 Vgl zurtickhaltend O. Bigler: Die Revision des Artikels 261bis StGB vom 14. Dezember
2018, [o0.]. 0. O.].



212 Frank Mathwig

Beziehungssegen Gottes auszuschliessen und andererseits die Exklusivitit des
Instituts der Ehe zu bestitigen und stellen den seit der Reformation bestehen-
den Gleichklang von kirchlichem Eheverstindnis und staatlichem Eherecht in
Frage. So wiirde sich der bisher den Pfarrpersonen mégliche Gewissensvor-
behalt gegeniiber gleichgeschlechtlichen Segnungsfeiern auf einen Straftatbe-
stand berufen.®?

Die aktuellen Rechtsentwicklungen treffen die Kirchen auf dem falschen
Fuss. Einerseits fehlen ihnen eine reflektierte Position in diesen Fragen (auch
im Blick auf die gesetzlichen Regelungen), andererseits erhSht der Staat den
Druck auf eine Klirung des kirchlichen Ehe- und Familienverstindnisses in ei-
ner Zeit, in det sich an diesem Thema in manchen Kirchen die Geister scheiden
und ihre Einheit zu zerbrechen droht. Unter diesen Voraussetzungen mutieren
Ehe, Familie und Sexualitit in den westlichen Kirchen zusehends zu gemein-
schaftsdiskriminierenden Identifikationstopoi und zu einer Art spitliberalem
status confessionis.” Bestitigt wird dieser Eindruck durch die Vehemenz, mit der
die Debatten gefithrt werden, und die Bereitschaft, im Streit um die Sache den
Bruch der kirchlichen Gemeinschaft zu riskieren. Fiir die kontroversen Positi-
onen geht es nicht um plurale Ansichten und kirchliche Adiaphora,'” sondern
um theologische Grundiberzeugungen, die das Sein und Selbstverstindnis
der Kirche als Ganze betreffen. Das Ehe- und Familienverstindnis wird damit
zum Stresstest fir die Kirchen in der spitliberalen Gesellschaft.

8 Das Referendumskomitee «Nein zu diesem Zensurgesetz» weist auf ein mégliches Verbot
von Gruppen hin, «die aus religidser Uberzeugung nicht der Meinung seien, dass Homo-
sexualitdt «ollig normab sei»; Argumentarium. Referendum gegen die Erweiterung des
Schweizerische[n] Strafgesetzbuches (Art. 261°) und Militdrstrafgesetzes (Art. 171c). De-
finitive Version/Januar 2019, 4.

9 Vgl P. Dabrock: Brauchen wir eine neue evangelische Institutionsethik?: EKD (Hg.): Zwi-
schen Autonomie und Angewiesenheit — die Orientierungshilfe der EKD in der Kontro-
verse, Hannover 2013, 35-45 (37).

10 H. Thielicke: Theologische Ethik, Bd. I1I, Tibingen 1964, 788-810, war der erste protes-
tantische Theologe, der die Banalisierung von Homosexualitat als kirchliches Adiaphoron
kritisiert hatte; vgl. dazu B. Wannenwetsch: Das «Nattrliche» und die «Moral». Zur neue-
ren Diskussion um die Homosexualitit in der Kirche, in: ZEE 38 (1994) 168-189 (168);
H. Ringeling: Homosexualitdt — Teil I: Zum Ansatz der Problemstellung in der theologi-
schen Ethik. Ein Uberblick iiber die jiingere ethische Diskussion, in: ZEE 31 (1987) 6-35
(6£.).



Wie viel Segen fiir welche Ehen? 213

2. Wenn die Falschen das Richtige wollen

Idealtypisch kénnen in den aktuellen Kontroversen um Ehe und Familie drei
Interessengruppen unterschieden werden: 1. Die Traditionalistinnen und Tradi-
tionalisten, die einen gesellschaftlichen oder politischen Legitimationsverlust
der Giberkommenen ehelichen und familidren Lebensformen und -entwirfe
befiirchten. 2. Die Reformerinnen und Reformer, die ihre von traditionellen Vor-
stellungen abweichenden Lebensformen in ein erweitertes Konzept von Ehe
und Familie integrieren wollen. Und 3. die Wellenreiterinnen und -reiter, die die
Ehe- und Familiendebatten als Symptom fiir andere gesellschaftliche Konflikt-
konstellationen betrachten. Die erste Gruppe verteidigt die Exklusivitit des
heterosexuellen Ehe- und Familien-Status, die zweite Gruppe kimpft um den
Einlass gleichgeschlechtlicher Paare in die traditionelle Ehe- und Familien-Welt
und die dritte Gruppe rickt das Thema Ehe und Familie vor einen umfassen-
den identitits- und symbolpolitischen Horizont.

Die Konfliktkonstellation ist einigermassen irritierend und verweist auf ein
weithin Gbersehenes Argumentationsparadox: Der Traditionsbruch im Blick auf
die Form ist gerade motiviert durch die Traditionsverbundenbeit mit den Institutio-
nen von Ehe und Familie. Die Kritik an den traditionellen Beziehungsformen
griundet ausdricklich in dem Wunsch nach verbindlicher Partnerschaft und
Familie. Deutlicher zeigt sich dieses Paradox im Rahmen der aktuellen bio-
technologischen Debatten, die fiir die familienarithmetische Kontroverse eine
Katalysatorfunktion haben: «Die Technologien der assistierten Empfangnis
verindern die traditionelle Familien- und Verwandtschaftsordnung auf funda-
mentale Weise. Sie l6sen das Leitbild des Vaters als biologischer Stammvater
und der Mutter als Gebirerin ithres Kindes auf, greifen in den Code familidrer
Intimitit ein, schaffen Funktionsdoppelungen und neue, oft konflikthafte Fi-
gurationen, die im Skript der Kernfamilie biirgerlicher Pragung nicht vorgese-
hen sind. Es liegt nahe, aus dieser Entwicklung auf eine tiefe Krise der Familie
zu schliessen, die ihre beiden Grundmerkmale zu verlieren scheint: ihren Zu-
sammenhalt und ihre Naturwiichsigkeit»'

Kritische Stimmen gegeniiber den Entwicklungen im Bereich der Fort-
pflanzungsmedizin berufen sich dezidiert auf traditionelle Ehe- und Fami-
lienvorstellungen. Ohne die biotechnologischen Optionen bilden Frau und

11 A. Koschorke et al.: Vor der Familie. Grenzbedingungen einer modernen Institution, Kon-
stanz 2010, 8f.



214 Frank Mathwig

Mann die einzig mogliche «biologische» Fortpflanzungskonstellation. Weil
dieser Sachverhalt so klar auf der Hand lag, mussten die kulturellen, religi6-
sen und moralischen Traditionen kein Wort dartber verlieren. Von Interesse
war dort ausschliesslich, #wie Ehe und Familie gelebt werden sollten nicht aber,
wer daflir grundsatzlich in Frage kommen sollte. Umgekehrt gelten Biotech-
nologien heute unter dem normativen Regime der reproduktiven Autonomie
als Vehikel einer liberalen Neuformierung gesellschaftlicher Sozialverhiltnisse
einschliesslich der Revision tiiberkommener Ehe- und Familienvorstellungen.
Der rechtlich-technologische Charakter der Biotechnologiediskurse tiduscht
leicht iiber ihre konservative normative Stossrichtung hinweg, Denn die neuen
Fortpflanzungstechnologien gehoren zwar einerseits zu der dynamischen Ent-
wicklungsgeschichte, die mit der sexuell-emanzipatorischen Pillen-Revolution
in den 1960er Jahren einsetzte. Andererseits wird mit ihrer Hilfe ein Ausgleich
zwischen sozial defizitiren, 6konomisch dominierten Lebenswe/ten und neo-
konservativen, an traditionellen Familienbildern ausgerichteten Lebensformzen
angestrebt. Die neuen Fortpflanzungstechnologien zielen weniger darauf, so-
ziale Praktiken aus dem exklusiven Raum von Ehe und Familie herauszul6sen,
zu individualisieren und zu «demokratisieren». Vielmehr rehabilitieren sie tiber-
kommene Ehe- und Familienvorstellungen unter — darin besteht das «Neue»
— genderpluralisierten Bedingungen.

Die sich gleichzeitig tiberschneidenden und widersprechenden Motive und
Absichten haben unmittelbare Auswirkungen auf den Ehe- und Familiendis-
kurs. Denn die Traditionalisten sehen sich zu einer Apologie genétigt, die nicht
auf die Sache, sondern auf ihren Status zielt: die exklusive, naturlich-biologisch
begriindete, geschlechterkomplementire Ehe mit Familienprivileg. Die Refor-
merinnen nehmen in der Debatte die Rolle von Innovationsagentinnen fiir Ehe
und Familie ein, die sich nicht auf «natiirliche Plausibilitiaten», gesellschaftliche
Normalitit und rechtliche Normativitit berufen kénnen, sondern eine neue
Auslegeordnung fiir die spatliberale Gesellschaft priasentieren. Wurden die tra-
ditionelle Ehe und Familie in der Vergangenheit durch die Deznstitutionalisierung
partnerschaftlicher Praktiken relativiert oder bedroht, geraten sie gegenwiirtig
umgekehrt unter einen Rezustitutionalisierungsdruck durch die Verbindlichkeitsan-
liegen neuer Partnerschaftskonstellationen.

Fur die theologisch-ethische Diskussion tiber Ehe und Familie rtickt damit
die Frage ins Zentrum, ob das «Richtige» — nimlich Ehe und Familie — unter



Wie viel Segen fur welche Ehen? 215

Umstinden von den «Falschen» — also Lesben und Schwulen' — angestrebt
wird. Die politisch weitgehend entschiedene, aber kirchlich virulente Streitfra-
ge lautet: Wer ist eigentlich das angemessene oder «richtige» Personal fiir Ehe
und Familie? Die Frage klingt merkwiirdig und legt die voraussetzungsreichen
Primissen der kirchlich-theologischen Ehe- und Familiendebatten offen. Die
Frage richtet sich gegen eine intrinsisch unterstellte Normativitit und Wert-
haftigkeit von Ehe und Familie. Schépfungs- und Ordnungstheologien, die
an dem moralisch exklusiven Charakter der Institutionen festhalten, umgehen
das Problem, indem sie die fraglichen Ordnungen je nach Bedarf mit Zusatz-
pradikaten — etwa «monogamy, «heterosexuell» und «gleichberechtigh» — oder
neuerdings mit einer als «nattirlich» deklarierten Ausschlussliste der jeweils ak-
tuellen biotechnologischen Handlungsoptionen anreichern. Je mehr bestimmte
Ehe- und Familienvorstellungen unter Druck geraten,'” desto stitker werden
sie normativ aufgeladen und zu Moralcontainern, deren darin aufbewahrtes
Ethos als «gottgewollt» oder «naturgegeben» bzw. «natiitlich» behauptet und
verteidigt wird.'"* Entgegen der eigenen Intention bedient die Strategie einen
Relativismus, der darauf hinausliuft, dass die sittliche Integritit der Beteiligten
und das moralische Urteil tber sie den Wert und die Verbindlichkeit der Ozd-
nung diktieren und garantieren.

3. Gerechtfertigte Unglerchbehandlung?
Die Argumente in der aktuellen Debatte iiber die Ehe fiir alle stammen wei-
testgehend aus dem Fundus vergangener Homodiskussionen. Grundsitzlich
konnen drei Vatianten der Kopplung von sexualethischer und Ehe-/Familien-
diskussion unterschieden werden: 1. die Zurtckweisung der gleichgeschlecht-

12 Angemessen musste hier das Akronym LGBT (Lesbians, Gays, Bisexuals, Transgender)
stehen; vgl. dazu M. Wirth: «Der dich erhilt, wie es dir selber gefillt» Transidentitit als
Ernstfall Systematischer Theologie, in: G. Schreiber (Hg.): Transsexualitdt in Theologie
und Neurowissenschaften. Transsexuality in Theology and Neuroscience. Ergebnisse,
Kontroversen, Perspektiven. Findings, Controversies, and Perspectives, Berlin, Boston
2016, 483-502; ders.: New Haven Trans-Korper. Theologie im Gesprich mit Transhuma-
nismus und Transsexualitit, in: ZEE 62 (2018) 10-30; I. Karle: «Da ist nicht mehr Mann
noch Frau ...». Theologie jenseits der Geschlechterdifferenz, Giitersloh 2006.

13 L Karle: Liebe in der Moderne. Kérperlichkeit, Sexualitit und Ehe, Gltersloh 2014, 171-183,
weist ausdriicklich darauf hin, dass nicht die Ehe selbst, sondern bestimmte Ehevorstellun-
gen und -modelle in die Krise gekommen seien.

14 Vgl. das Resiimee der materialreichen Untersuchung von S. Plonz: Ethik im Kontext von Re-
Produktionsverhaltnissen, Geschlechterkultur und Moralregime, Baden-Baden 2018, 467.



216 Frank Mathwig

lichen Ehe aufgrund der_Ablehnung von Homosexualitit: Wird Homosexualitit
als (gott-)gegebene resp. natirliche Veranlagung oder — wie nach offizieller ka-
tholischer Lehre — als legitime Beziehungspraxis bestritten, stellt sich die Frage
nach der gleichgeschlechtlichen Ehe nicht; 2. die im Ergebnis offene Diskus-
sion der Ehe fiir alle aufgrund der Anerkennung homosexueller Orientierun-
gen: Nur wenn Homosexualitit als legitime Lebensfihrung akzeptiert ist, kann
konstruktiv iiber die Frage einer Institutionalisierung gleichgeschlechtlicher
Lebensformen debattiert werden und 3. die Offnung der Ehe aufgrund der
Glezchberechtignng von hetero- und homosexuellen Lebensformen: Wenn etwas
als gleich angesehen wird, muss es — suum cuique tribuere — auch gleich behandelt
werden."”

Bei der ersten und dritten Folgerung kann tber die Primissen, nicht aber
Uber die daraus abgeleiteten Konsequenzen gestritten werden: Die Haltung zur
Ehe fur alle wird vollstindig bestimmt durch die jeweilige Sichtweise auf Ho-
mosexualitit. Die in der zweiten Option vorausgesetzte Anerkennung homose-
xueller Lebensentwiirfe erlaubt dagegen unterschiedliche Schlussfolgerungen.
Der kirchliche Dual von «Trauung» und «Segnungy folgt dieser Logik, indem
zwischen der Anerkennung der die Lebensfiibrung bestimmenden sexcuellen Orientierungen
und ihrer kirehlichen Wahrnebmnng resp. Beurterlung als Lebensform unterschieden
wird. Die Pointe det Position wird deutlicher im Vergleich mit der dritten Opti-
on: Wihrend die zweite Variante lediglich die Gleichheit unterschiedlicher Iebens-
Sfithrungen anfgrund der sexuellen Orientierung betont, behauptet die dritte Option
dartiber hinaus die Gleichberechtigung der die individuellen Lebensentwiirfe
integtierenden kollektiven Lebensformen'® Damit wird die Frage aufgeworfen,
ob die gleiche Anerkennung von hetero- und homosexuell orientierten Personen
auch eine Gledchbebandlung im Blick auf die Institutionalisierungsmaoglichkeiten
der jeweiligen Lebensformen verlangt. Auf der Grundlage der Anerkennung der
Gleichheit der Person besteht umgekehrt die Zumutung, die Ungleichbehand-
lung im Blick auf die Gestaltungsmoglichkeiten ihrer sozialen Verhaltnisse zu

15  Vgl. aus verfassungsrechtlicher Sicht J.P. Miiller/M. Schefer: Grundrechte in der Schweiz.
Im Rahmen der Bundesverfassung, der EMRI und der UNO-Pakte, Bern 2008, 653-761;
B. Webet-Diitler: Rechtsgleichheit, in: D. Thirer/].-E. Aubert/].P. Miiller (Hg): Verfas-
sungsrecht der Schweiz. Droit constitutionnel suisse, Ziirich 2001, 657-675.

16 Zum Verhilimis von «Lebensfuhrung» und «Lebensform» vgl. im Anschluss an Rahel
Jaeggi C. Polke: Lebensformen. Vom «Stoffs der Ethik, in: ZThK 115 (2018) 329-360
(332-337).



Wie viel Segen fiir welche Ehen? 217

begriinden. Kurz: Lasst sich die zustitutionelle Ungleichbehandlung von — im
Blick auf ihre Personalitit — gleichen hetero- und homosexuellen Menschen
aus kirchlicher und theologisch-ethischer Sicht rechtfertigen?

Die Konfliktlinie der aktuellen Debatten verortet die Frage nach der Ehe
fur alle im Gerechtigkeitsdiskurs: Die erste Variante behauptet die kategorische
Ungleichheit von homosexuellen und heterosexuellen Personen (zumindest)
im Blick auf Ehe, Fortpflanzung und Familie, mit der die Ungleichbehandlung
ihrer Ehe- und Familienwiinsche begriindet wird. Die zweite Variante differen-
ziert zwischen der rechtlichen und moralischen Gleichheit der Personen und
der kirchlichen Ungleichbehandlung ihrer Partnerschaften. Die dritte Variante
schliesst von der Gleichheit der Personen auf die Gleichheit ihres partner-
schaftlichen Status sowohl im staatlichen wie im kirchlichen Bereich. Sie ist die
intuitiv naheliegendste Konsequenz, weil sie einem liberalen Gerechtigkeitsver-
stindnis entspricht, das — sehr verkiirzt — nicht auf die Merkmale und Ubet-
zeugungen der Person abstellt, sondern ausschliesslich auf ihren sozialen und
rechtlichen Status einschliesslich der daraus resultierenden gesellschaftlichen
und politischen Wirkungen.

Weil die Person keine abstrakte rechtliche Kategorie darstellt, sondern
ihre Gleichheit konstitutiv auf die fiir alle Menschen gleichen Schutz-, Be-
teiligungs- und Verwirklichungsrechte und -chancen bezogen ist, muss jede
Ungleichbehandlung, die mit dem formalen Gleichheitsprinzip bricht, sorg-
faltig und fur die Benachteiligten grundsatzlich zustimmungsfihig begriindet
werden. Diese aus der liberalen Gerechtigkeitstheorie von Kant bis Rawls und
den Menschenrechten deduzierte Fundamentalforderung lasst sich nicht ohne
weiteres aus biblischen Texten ableiten.”” Die Verweise auf alttestamentliche
Ordnungen, kulturelle Normen in der Welt des Paulus'® oder Positionen in der

17 Vgl. dazu die luzide Dekonstruktion vermeintlich biblisch-theologischer Argumente in der
Homodiskussion von Wannenwetsch: Natiirliche (Anm. 10).

18 Karle: Liebe, (Anm. 13), 120, beobachtet, «dass sich bei den Themen Sexualitit und Gen-
der nicht selten ein merkwiirdiger Biblizismus Bahn zu brechen scheinty. Zur Diskussion
der einschligigen Bibelstellen Gen 19,5-7; Lev 18,22; 20,13; I Kor 6,9; Rém 1,27 vgl. etwa
M. Bauer: Homosexualitit im gegenwirtigen Diskurs theologischer Sexualethik. Ein prob-
lemorientierter Uberblick iiber Positionen und Argumente, in: M. Breckenfelder (Hg,): Ho-
mosexualitit und Schule. Handlungsfelder — Zuginge — Perspektiven, Leverkusen 2015,
71-91; J. Ebach: Wir miissen doch noch einmal bei Adam und Eva anfangen ... Biblische
Familienbilder in Uberlieferung und Forschung: Familienbilder in Kirche und Gesellschaft
— Fachtagung der eaf 2012, 20-31; S. Goertz (Hg.): «Wer bin ich, ihn zu verurteilen?» Ho-



218 Frank Mathwig

Theologie- und Kirchengeschichte laufen hier ebenso ins Leere wie biologisti-
sche Umdeutungen schépfungstheologischer Kategorien. Das gilt grundsitz-
lich auch fur soteriologische und eschatologische Gegendeutungen oder Hin-
weise auf die sozialkohidsive Funktion kommunitirer Tugenden. Das Subjekt
menschenrechtlicher Gleichheitsforderungen ist die einzelne Person je fiir sich,
ungeachtet dessen, was von ihr beobachtet, iiber sie gesagt und wie iiber sie
geurteilt werden kann. Eine gleichheitsbasierte Anerkennungsperspektive wi-
derspricht allen Versuchen, aus der Verschiedenheit sexueller Orientierungen
auf die Ungleichheit und Ungleichbehandlung von Menschen zu schliessen.
Deshalb muss im menschenrechtlichen Kontext die Frage, ob die institutionel-
le Ungleichbehandlung von homo- und heterosexuellen Paaren kirchlich und
theologisch begrindet werden kénne, mit einen klaren «Neinl» beantwortet
werden.

Freilich bietet die menschenrechtliche und gerechtigkeitstheoretische Ant-
wort noch keine kirchlich-theologisch tragfihige Losung, Es lohnt sich, einen
Moment daruber nachzudenken, auf welche Frage das «Neinl» eigentlich die
Antwort ist. Mit dem «Neinl» wird jedem diskriminierenden Urteil tiber und
jedem herabsetzenden Verhalten gegeniiber Personen und Gruppen wider-
sprochen, also jede Ungleichbehandlung zuriickgewiesen, die mit den Person-
lichkeits- und Menschenrechten sowie den Staat und Gesellschaft leitenden
Gleichheits- und Gerechtigkeitsvorstellungen bricht. Aber ist das auch die beim
Thema Ehe und Familie leitende kirchlich-theologische Fragehinsicht? Haben
die einschligigen Zeugnisse in der Bibel, Kirchen- und Theologiegeschichte
Uberhaupt die gegenwirtigen Konfliktkonstellationen im Blick und geht es ih-
nen um eine Klirung politischer Machtfragen? Konkreter: Geht es in der Bibel
und in den kirchlich-theologischen Traditionen tiberhaupt um dieses Recht und
diese Gerechtigkeit, die wir in rechtspolitischen Zusammenhingen vorausset-
zen? Und begegnen die Menschen dort als Rechtssubjekte in der Weise, wie

mosexualitat und katholische Kirche, Freiburg 1.Br. 2015, 19-88; G. Héifner: Ehe und Fa-
milie im Zeugnis des Neuen Testaments, in: K. Hilpert/B. Laux (Hg,): Leitbild am Ende?
Der Streit um Ehe und Familie, Freiburg 1.Br. 2014, 59-72; E. Harasta (Hg): Traut euch.
Schwule und lesbische Ehe in der Kirche, Berlin 2016; K. Scherberich (Hg.): Neues Tes-
tament und antike Kultur, Bd. 2: Familic — Gesellschaft — Wirtschaft, Neukirchen-Viuyn
2011, 1-177. Aus biblisch-hermeneutischer Sicht bietet das Thema einen prominenten
Anwendungsfall fir das Schriftprinzip; vgl. dazu U. Luz: Theologische Hermeneutik des
Neuen Testaments, Neukirchen-Vluyn 2014.



Wie viel Segen fur welche Ehen? 219

Personen heute diese (Rechts-) Anspriiche geltend machen kénnen? Weil diese
Fragen in den aktuellen kirchlichen Ehe- und Familiendebatten nicht gestellt
werden, reden Befurworterinnen und Gegner in der Sache notorisch aneinan-
der vorbei.”” Die Konfliktparteien sind nicht nur durch divergierende Moral-
vorstellungen und davon impragnierten Bibelverstindnissen getrennt, sondern
auch durch eine unterschiedliche Adressierung und divergierende Geltungsan-
spriiche. Wihrend liberal-befiirwortende Stimmen auf der politischen Ebene
der Gesetzgebung argumentieren, fokussieren konservativ-kritische Stimmen
auf die eigene christliche Gemeinschaft.?

Eine konstruktive kirchliche Debatte tiber Ehe und Familie verlangt des-
halb zunichst eine Unterscheidung zwischen Institutionen und Normen, die
fur alle Menschen gleichermassen gelten und solchen, die sich an die Mitglieder
der Kirchen richten. «[D]er Umgang mit Fragen der Sexualitit, der Ehe und
Familie im Staate kann und darf nicht umstandslos dem kirchlichen Selbst-
verstindnis folgen, und die kirchliche Lehre in diesen Bereichen muss sorg-
filtig unterscheiden zwischen Ratschligen und Forderungen, die das allge-
meine Recht fir alle Burger betreffen, und solchen Regeln und Ordnungen,
die sich nur auf die Glieder der Kirche erstrecken»® Die Unterscheidung ist
unverzichtbar, «denn es kann nicht von vornherein ausgemacht sein, ob eine
kirchliche Empfehlung an den Gesetzgeber zugunsten von registrierten gleich-
geschlechtlichen Partnerschaften im weltlichen Recht auch eine entsprechen-
de Form einer kirchlichen Trauung nach sich ziehen miisste (wenngleich das
moglich, ja, wahrscheinlich wire); und ebensowenig kann sich die Kirche durch
die Nichteinfithrung derartiger Bestimmungen in das staatliche Familienrecht
daran hindern lassen, liturgische Segenshandlungen fiir homophile Paare zu

19 Vgl im Blick auf neuere Stellungnahmen und Untersuchungen S. Heuser: Literaturbericht
zum Thema Ehe, in: EvTh 75 (2015) 70-79 und im weiteren Blick auf den Status und
Adressatenkreis kirchlicher Stellungnahmen und Denkschriften G. Plasger: Einladende
Ethik. Zu einem neuen evangelischen Paradigma in einer pluralen Gesellschaft, in: KuD
51 (2005), 126-156.

20 Vgl aus ékumenischer Sicht W. Lienemann, Churches and Homosexuality. An Overview
of Recent Official Church Statements on Sexual Orientation, in: Ecumenical Review
50/1998, 7-21.

21 W Lienemann: Ehe und Familie fiir alle? Die Vielfalt der Lebensgemeinschaften zwischen
Gleichstellungsgebot und Diskriminierungsverbot, in: Institut fiir Sozialethik des SEK
(Hg): Ehe und Familie fiir homosexuelle Paare? Rechtliche und ethische Aspekte. Studien
und Berichte Nr. 49 aus dem Institut fir Sozialethik, Bern 1995, 9-46 (12); wieder abge-
druckt in: ZEE 39 (1995) 279-297.



220 Frank Mathwig

vollziehen, wenn ihr dies aufgrund theologischer Einsichten als geboten un-
abweisbar wird»* Was die Kirchen aus rechtsethischer Sicht auf staatlich-
rechtlicher Ebene beflirworten und fordern, muss sich nicht notwendig mit
ihren eigenen — theologisch-liturgisch begriindeten — Vollziigen decken. Wi-
derspriichlich wire diese Haltung nur, wenn staatliches Recht und kirchliche
Praxis miteinander identifiziert wiirden. Die Frage nach einer gerechtfertigten
Ungleichbehandlung von hetero- und homosexuellen Paaren verweist also auf
zwei Diskurse und verlangt eine dreifache Klirung: 1. eine theologische Ant-
wort im Raum der Kirche; 2. eine rechtliche resp. rechtsethische Positionierung
auf staatlicher Ebene und 3. eine theologisch-ethische Verhaltnisbestimmung
der beiden Diskurs- und Handlungssphiren.

4. Heinrich Bullingers Ebeverstindnis
Die dreifache Zumutung gehort in gewisser Weise zum Erbe der Reformati-
on. Dort wurden grundlegende Weichenstellungen fiir die Entwicklung von
Kirche, Staat und Gesellschaft vorgenommen, die die Herausbildung der po-
litischen Strukturen ermdoglicht haben, in denen sich Kirche hier und heute
vorfindet. Bei allem Streit Giber den geschichtlichen Status und die Bedeutung
der Reformation® besteht heute weitgehend Einigkeit dariiber, dass die re-
formatorischen Bewegungen massgeblich zur Konsolidierung der im Spat-
mittelalter beginnenden Rechtsreformen beigetragen haben.** Das Eherecht
spielt dabei eine bedeutende, wenn nicht wegweisende Rolle.® In einer sich

22 Lienemann: Ehe (Anm. 21), 12f.

23 Vgl. den kurzen Uberblick von U. Gause: Dekonstruktion der Reformation?, in: EvTh 74
(2014) 87-95.

24 Vgl Vgl. C. Strohm (Hg.): Reformation und Recht. Ein Beitrag zur Kontroverse um die
Kulturwirkungen der Reformation, Tubingen 2017; ders.: Calvinismus und Recht. Welt-
anschaulich-konfessionelle Aspekte im Werk reformierter Juristen in der Frihen Neuzeit,
Tubingen 2008; M. Stolleis: Protestantismus und modernes Staatsdenken, in: E. Campi/
P. Opitz/K. Schmid (Hg): Johannes Calvin und die kulturelle Pragekraft des Protestantis-
mus, Zirich 2012, 89-105; J. Witte Jr.: Die Reformation der Rechte. Recht, Religion und
Menschenrechte im frihen Calvinismus, Neukirchen-Vluyn 2015; ders.: Recht und Protes-
tantismus. Die Rechtslehren der lutherischen Reformation, Gitersloh 2014,

25 Vgl J. Witte Jr.: Zwischen Sakrament und Vertrag. Ehe als Bund im Genf Johannes Cal-
vins, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte 84 (1998) 386-469 (388f.);
ders.: Church, State, and Marriage: Three Reformation Models, in: Word & World 23
(2003) 40-47; ders.: Vom Sakrament zum Vertrag, Ehe, Recht und Religion in det abend-
lindischen Tradition, Giitersloh 2005; Zusammenfassend bemerkt ders.: Sex and Marriage



Wie viel Segen fiir welche Ehen? 221

stark verdndernden Standegesellschaft ging es um die Etablierung einer zeit-
gemissen Gesellschaftsordnung und die Stabilisierung einer tragfihigen Ge-
meinschaftsmoral. In der Zeit der Reformation wurde die Ehe endgiltig zu
einem Politikum, einer 6ffentlichen und fiir die Offentlichkeit grundlegenden
Angelegenheit. Der hiufig pejorative oder relativierende Hinweis auf Luthers
Rede von der Ehe als «weltlich Geschift»® verkennt ihre durch die theolo-
gische Entsakramentalisierung moglich gewordene moralische Aufwertung
und politische Funktionalisierung als wirkungsvolles staatlich-kirchliches Ord-
nungs- und Kontrollinstrument. Aus reformatorischer Sicht spiegelte die Ehe
im gesellschaftlichen Bereich prazise den sittlichen Verfall der Kirche wider, die
bis dahin tber sie verfiigt hatte. Faktisch war die Ehe kaum reguliert und nur
einem Teil der Bevolkerung zuginglich. Im einfachen Volk galt als verheiratet,
wer Tisch und/oder Bett teilte; in den stindischen oder Adelskreisen bestan-
den neben der offiziellen Ehe hiufig Konkubinatsbeziehungen, mit prekiren
Folgen fiir die Frauen und die daraus hervorgegangenen Kinder. Grundsatz-
lich unterschied sich die Beziehungspraxis von Laien und Klerus nicht.” Die
Kontrolle und Sanktion der Ehe lag in den Hinden der Verwandtschaft oder
Nachbarschaft — eine Art christlicher Scharia —, die auch Heinrich Bullinger

in the Protestant Tradition, 1500—1900, in: A. Thatcher (Hg.): The Oxford Handbook of
Theology, Sexuality and Gender, Oxford 2014, 304-320 (305): «Political leaders rapidly
translated this new Protestant gospel into new civil laws in place of the Catholic Church’s
canon laws. Viewed together, these new state laws (1) shifted marital jurisdiction from the
church to the state; (2) abolished monasteries and convents; (3) commended, if not com-
manded, the marriage of clergy; (4) rejected the sacramentality of marriage and the reli-
gious tests traditionally required for valid unions; (5) banned secret marriages and required
the participation of parents, peers, priests, and political officials in marriage formation; (6)
sharply curtailed the number of impediments used to annul engagements and marriages;
and (7) introduced fault-based complete divorce with a subsequent right for divorcees to
remarry. The Western legal tradition would not see such sweeping reforms of its marital
laws again until the liberal, cultural, and constitutional reforms of the last half century.»

26 M. Luther: Das Traubiichlein fiir die einfiltigen Pfarrherrn, in: BSLK, 528-541 (528); zum
Eheverstindnis Luthers vgl. C.V. Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe. Sein theolo-
gisches Eheverstindnis vor dessen augustinisch-mittelalterlichem Hintergrund, Tiibingen
2017.

27 Vgl. E. Ingold: Staatsbildung, Ehemoral und «weibliche Zucht. Heinrich Bullingers
«Christlicher Ehestand» im Spannungsfeld zwischen stindischen Eheschliessungsinteres-
sen und fruhneuzeitlicher Staatsbildung, in: E. Campi/P. Opitz (Hg.): Heinrich Bullinger.
Life — Thought — Influence. International Congress Heinrich Bullinger (1504—1575), Zu-
rich, Aug, 25-29, 2004, Vol. I, Ziirich 2007, 289-312 (291-293).



222 Frank Mathwig

personlich zu spiren bekam. Seine Eltern, die in einem — kirchlich und 6ffent-
lich anerkannten — Priesterkonkubinat lebten, mussten vor den Angriffen der
Brider mitterlicherseits ihren Heimatort verlassen. Und der Reformator selbst
war angesichts des Widerstands seiner Schwiger gezwungen gewesen, seine
Ehe vor dem Zircher Ehegericht durchsetzen.?®

Der Stellenwert, den die Reformatoren der Ehe beimassen, zeigte sich ei-
nerseits in der demonstrativen Inszenierung der protestantischen Priesterehe
gegen den katholischen Zélibat, die auf reformierter Seite bis zu einer im-
pliziten Heiratspflicht der Pfarrerschaft gehen konnte,” und andererseits in
dem Eifer, mit dem die reformatorischen Krifte Eheordnungen etablierten
bzw. grundlegend revidierten und Ehe- (Zirich), Chorgerichte (Bern) oder
Konsistorien (Genf) einrichteten. So etliess die Stadt Zurich bereits unmittel-
bar nach ihrem Ubertritt zur Reformation im Jahr 1525 eine neue — bis 1533
mehrfach revidierte — staatliche Ehe- und Ehegerichtsordnung, die zum Vorbild
fiir entsprechende Regelungen in vielen anderen reformatorischen Stidten und
Gebieten wurde.” Wesentliche Neuerungen betrafen die formalen Kriterien
fir die rechtmissige Ehe: der Ehekonsens, die Bestitigung durch zwei Zeu-
gen, der obligatorische Kirchgang, die Festlegung des Miindigkeitsalters auf 19
Jahre, das Verbot der elterlichen Verheiratung ihrer Kinder und ein sehr ein-
geschrinktes Scheidungsrecht.’ In den Uberarbeitungen nahmen die Strafbe-

28 Vgl Ingold: Staatsbildung (Anm. 27), 291-293.298f.; zu vertraglichen Absicherungen vgl.
D. Rippmann: Ehen im Spiegel von Eheberedungen (Schweiz, 15. und 16. Jahrhundert), in:
A. Jendorff/A. Pihringer (Hg.): Pars pro toto. Historische Miniaturen zum 75. Geb. von
H. Wunder, Neustadt 2014, 385—400.

29  Zu entsprechenden Ausserungen in Bullingers Hebrierbrief 1526/1527 vgl. ]. Eming/
U. Gaebel: Wie man zwei Rinder in ein Joch spannt. Zu Heinrich Bullingers <Der Christ-
liche Ehestand, in: M.E. Miller (Hg.): Ehegliick und Liebesjoch. Bilder von Liebe, Ehe
und Familie in der Literatur des 15. und 16. Jahrhunderts, Weinheim, Basel 1988, 125154
(127£); zur Verweltlichung der Ehe allgemein U. Gause: Reformation, geschlechterge-
schichtlich — auch ein notwendiger Nachtrag zum Calvinjahr 2009, in: EvTh 70 (2010)
293-309 (296f.).

30 Vgl E. Campi/P. Wilchli (Hg.): Ziircher Kirchenordnungen 1520-1675. Erster Teil, Zi-
rich 2011, 27-31; nach wie vor grundlegend W. Kohler: Zircher Ehegericht und Genfer
Konsistotium, Bd. 1: Das Zurcher Ehegericht und seine Auswirkungen in der deutschen
Schweiz zur Zeit Zwinglis, Leipzig 1932; K. von Greyerz: Die Schweizer Gesellschaft:
Familie, Geschlechterrollen und die Armen, in: A. Nelson Burnett/E. Campi (Hg.): Die
schweizerische Reformation. Ein Handbuch, Zirich 2016, 547-570 (548-555); Ingold:
Staatsbildung (Anm. 27).

31  Zuden in grosstenteils analogen Bestimmungen der Genfer Eheordnung vgl. zusammen-



Wie viel Segen fur welche Ehen? 223

stimmungen zum Ehebruch (inklusive des Aufrufs zur Denunziation) und zu
ausserehelichem Sex («Huory») breiten Raum ein, ausserdem wurde ein Ehe-
register eingefiihrt. «Die wichtigste Anderung war die formale Generalisierung
von Normen, unabhingig von Stand und Geschlecht. [...] Formelhaft wurde
betont, sie gilten fiir arm und rich> fir rau und mam.»*

Bullingers 1540 erschienenen Schrift «Der christliche Ehestand» liest sich
in weiten Teilen wie eine Begriindung und Auslegung der Ziircher Eheord-
nung.? Der Text diene «vor allem zur Offenlegung, zur Verminderung und
zur Entfernung aller [...] Schmutzigkeiten, zu Ehre, Lob und Preis sowie zur
Einpflanzung wahrer Reinheit und zur Belehrung der einfachen Eheleute».*
Den Anlass bildeten sittenwidrige, lasterhafte gesellschaftliche Missstinde,”
die Bullinger als Folge eines mangelnden Eheverstindnisses diagnostizierte,
«dass man die Ehe nicht so schitzt, wie man sollte, und dass die Ehen stindhaft
eingegangen werden, ohne Gott und gegen die angemessenen Rechtsbestim-
mungen. Viele wissen nicht, wer die Ehe eingesetzt hat, was die Ehe ist oder
wie und warum man sie eingehen soll».”® Damit ist zugleich das Programm

fassend Witte: Sakrament (Anm. 25), 414—417. «Das tiberraschendste Merkmal des neuen
Genfer Eherechts ist sein sich streng an den Buchstaben des Gesetzes haltender, ja sogar
positivistischer Ansatz. [... Dlie religiésen Quellen und die theologische Begriindung der
neuen Genfer Gesetze blieben fast vollkommen verdeckt. Zweimal wird en passant 1 Ko-
rinther 7 erwihnt [...]. Im Gbrigen werden die Regelungen kategorisch dargelegt und die
Entscheidungen kithn verkiindet, ohne dass viel auf religidse Autorititen oder gar auf
theologische Ausfithrungen rekurriert wird.» (416f)

32 Ingold: Staatsbildung (Anm. 27), 300.

33 Mit der Schrift kommt eine in den spiten 1520er begonnene Beschiftigung mit dem The-
ma zum Abschluss; vgl. D. Roth: Heinrich Bullingers Eheschriften, in: Zwingliana XXXI
(2004) 275-309 (281-286); S. Burghartz: Zwischen Integration und Ausgrenzung, Zur Di-
alektik reformierter Ehetheologie am Beispiel Heinrich Bullingers, in: I’Homme 8 (1997)
30-42 (35-41); M. Gsell: Hierarchie und Gegenseitigkeit. Uberlegungen zur Geschlechter-
konzeption in Heinrich Bullingers Eheschriften, in: R. Schnell (Hg,): Geschlechterbezie-
hungen und Textfunktion. Studien zu Eheschriften der Frihen Neuzeit, Tiibingen 1998,
89-117 (89-108); zu den biographisch-familidren und historischen Verhiltnissen vgl. In-
gold: Staatsbildung (Anm. 27), 290-302.

34  H. Bullinger: Der christliche Ehestand, in: ders.: Schriften I. Im Auftrag des Zwinglivereins
und in Zusammenarbeit mit H.U. Bichtold, R. Jorg und P. Opitz hgv. E.Campi, D. Roth
und P. Stotz, Ziirich 2004, 417-575 (426).

35 Bei diesen Lasterkatalogen handele es sich, wie Roth, Eheschriften (Anm. 33), 285, be-
merkt, um eine genretypische «rhetorische Strategie» moraldidaktischer Texte jener Zeit,
die auf die Zircher Verhiltnisse nur sehr bedingt zutrifen.

36  Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 427.



224 Frank Mathwig

der Eheschrift skizziert, das anschliessend in einem kirzeren, rechtlich und
theologisch begriindenden und einem ausfuhrlichen, didaktisch-anleitenden
Teil abgearbeitet wird. Zur Herkunft der Ehe bemerkt Bullinger zusammen-
fassend: «Wann, wo, wie, von wem und warum die Ehe eingesetzt worden ist;
dass sie Gott selbst im Paradies, am Anfang der Welt, vor dem Stindenfall des
Menschen und dem Menschen zugute eingesetzt hat».”” Im nichsten Kapi-
tel folgt eine «Kurzbeschreibung der Ehe»: «Die Ehe ist eine Verbindung von
Mann und Frau, die mit beider Einwilligung zustande kommt, sie ist von Gott
eingesetzt worden, rechtmissig und Gott wohlgefillig, mit dem Zweck, dass
beide freundschaftlich und aufrichtig miteinander leben, einander behilflich
sind und sich gegenseitig unterstiitzen, Unkeuschheit vermeiden und Kinder
aufziehen»”® Bullingers Eheverstdndnis schliesst nahtlos an die spétmittelal-
terliche Ehelehre an: 1. die géttliche Stiftung der Ehe; 2. ihr paradiesischer
Ursprung; 3. der beiderseitige Ehekonsens; 4. die drei Ehezwecke mutuum adi-
utorium (gegenseitige Hilfe), evitatio fornicationis (Vermeidung bzw. Kanalisierung
sinnlicher Begierden) und pro/es (Nachkommenschaft).”

Mit seiner positiven Bewertung der ehelichen Sexualitit geht Bullinger —
gemeinsam mit Calvin und Bucer — iber das traditionelle Verstindnis und
auch Uber Luthers ambivalente Sicht hinaus. Der Ziircher Antistes erklirt den
«ehelichen Beischlaf oder die ehelichen Werke»* nicht nur — mit der Tradition
im Anschluss an I Kor 7,3 — fiir eine wechselseitige Pflicht (debitum), sondern
hilt — mit Paulus in I Kor 7,28 — fest: «Zu heiraten, sagt der Apostel Chris-
ti, ist keine Stinde. Also muss auch folgen, dass die ehelichen Werke keine
Stinde sind, allerdings nicht aus sich selbst heraus, sondern der Ehe und der
Anordnung und Etlaubnis Gottes wegen»'! Seine Begriindung der Heiligkeit
der Ehe ist vierstufig: 1. Aus Gen 1,28 folgt, «dass Gott der erste Ehever-

37  Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 433,

38  Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 434.

39 Vgl Roth: Eheschriften (Anm. 38), 290: Wihrend Bullinger in cp. 2 von der traditionellen
Reihenfolge der Ehezwecke abweicht, kehrt er bei den Erlduterungen in cp. 10 wieder zur
tiberkommenen Anordnung zurlck; vgl. Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 467—472.

40  Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 469; zu Bullingers Beurteilung der ehelichen Sexualitit vgl.
Roth: Eheschriften (Anm. 38), 296-302; Burkhartz: Integration (Anm. 35), 36£,; Ingold:
Staatsbildung (Anm. 27), 305f,; C. Euler: Heinrich Bullinger, Marriage, and the English
Reformation: The Christen state of Matriomonye in England, 1540—43, in: Sixteenth Century
Journal XXXIV (2003) 367-393 (372f.).

41 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 470.



Wie viel Segen fiir welche Ehen? 225

mittler gewesen ist und die erste Ehe selbst zusammengegeben und gesegnet
hat.* 2. Der besondere Status der Ehe liegt in ihrer paradiesischen Herkunft:
«Alle anderen Einrichtungen sind ausserhalb des Paradieses, nur die Ehe ist im
Paradies eingesetzt worden»® 3. Der Sundenfall hat die Geltung der Ehe we-
der ausser Kraft gesetzt noch zerstort: «Nach dem Fall Adams und Evas wird
der Ehe nichts weiter hinzugefiigt oder in den Verordnungen gedndert, ausser
dass ihnen und uns allen aufgrund des Falls und der Siinden Angst, Not und
Schmerzen aufgeburdet werden»* 4. Daraus folgt: «Die Ehe ist in sich selbst
in jeder Hinsicht heilig und befleckt niemanden. Warum sollte nun ein heiliges,
nitzliches und gutes Ding nicht jedermann freistehen?»*

Obwohl Bullinger an den traditionellen Ehezwecken festhalt, rickt die
sozial reinigende Funktion in seiner Eheschrift von 1540 deutlich in den
Vordergrund:* «Das ist der Zweck der Ehe, [...] einen Gefihrten im Leben zu
haben, [...] so dass du bei ihm eine Arznei und Beruhigung fur die Schwiche
deines begehtlichen Fleisches findest und Unzucht und allerlei Schmutz und
Unreinheit vermeidest [...]. Daher liegt das Vermogen, die Wirkung, die Kraft
und die Frucht der Ehe darin, zu trésten, zu helfen, Rat zu geben, zu reinigen,
zu Anstand, Ehre und Schambhaftigkeit zu fihren, Unreinheit zu vertreiben,
die Ehre Gottes und das Gemeinwohl zu férdern und viele weitere dhnliche
Witkungen zu erzielen.»*” Die Ehe wird zum Ort, der die postlapsatische, siin-
dige Existenz zwar nicht aufhebt, aber auf eigentiimliche Weise etwas von ih-
rem paradiesischen Ursprung bewahrt.* Dabei betont Bullinger stets, dass die
Ehe «in sich»® rein sei, weil Gott sie fiir den Menschen vorgesehen habe und

42 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 431,

43 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 473. Und der Reformator fihrt fort: «Und da jede Eintich-
tung ihr Ansehen und ihre Ehre von ihrem Schopfer hat oder vom Alter oder vom Ort, an
dem sie geschaffen wurde, oder vom Nutzen, den sie bringt, so ist die Ehe die lobenswer-
teste und ehrenhafteste Einrichtung, ist sie doch von Gott selbst, im Paradies, am Anfang
der Welt und dem Menschen zum Nutzen und Vergniigen eingesetzt worden.» (ebd.)

44 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 432,

45  Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 475f.

46 Vgl. Roth: Eheschriften (Anm. 33), 302: «Tatséichlich wird in den Kapiteln 10 bis 14 die
Grundentscheidung von rein und schmutzig zur dominierenden Leitdifferenz des Textes.
Diese Leitdifferenz zieht sich auch durch die Kapitel 15 und 16 und 19 bis 24».

47  Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 472.

48 Vgl Euler: Bullinger (Anm. 40), 372: «Bullinger argued tenaciously that institution of mar-
riage had not changed after the fall and, therefore, had not been tainted with sin.»

49  Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 473.475.



226 Frank Mathwig

selbst Urheber der konkreten Eheschliessung sei. Die Institution wirke auf
die menschliche Sexualitit post lapsum wie eine «Arznei», eine Metapher, die
bemerkenswerter Weise im Zusammenhang der Ehescheidung noch einmal
auftaucht.®® Die Verschiebung des theologisch-sittlichen Reinheitstopos von
den tugendhaften kirchlichen und klosterlichen Eliten auf die gesamte Be-
volkerung, die nicht zum Triebverzicht berufen war, hatte eminent politische
Wirkungen. Sexuelle Reinheit wandelte sich von einem elitiren Attribut zu
einer an die Allgemeinheit gerichteten moralischen Forderung, die 6ffentlich
demonstriert, reguliert, kontrolliert und sanktioniert wurde. «Reinheit konnte
gesamtgesellschaftlich nicht mehr durch das Zolibat gewihrleistet werden, rei-
ne Sexualitit war nun, wenn berhaupt, nur noch innerhalb der Ehe méglich.
Damit erhielt die Ehe als gesellschaftliche Institution eine neue Aufgabe als
einziger Ort und Hort sexueller Reinheity’!

Garant dieser Reinheit wurde die arbeitsteilig von Staat und Kirche ge-
schiitzte Eheordnung, Der Staat regelt die Ebe als Kontrakt. «Obwohl die Ehe
auch die Seele und den inneren Menschen betrifft, gehort sie doch auch zu den
dusserlichen Dingen, die der Obrigkeit unterworfen sind. Wenn also aufrichtige
und rechtschaffene Obrigkeiten gute und angemessene Ehegesetze etlassen
oder andere angemessene burgerliche Gesetze iiber die Ehe angenommen ha-
ben, soll sich ihnen kein rechtschaffener Christ widersetzen».”* Die Kirche ist
zustandig flr die Ebe als gottliche Setzung: «Nach dem Abschluss des Ehevertrags
[-..] soll man mit dem Kirchgang und dem ehelichen Beisammensein nicht lan-
ge warten [...]. Das Beisammensein soll ausserdem mit Gott und der Furbitte
der Kirche begonnen werden. [...] Und da Gott selbst die erste Ehe zusam-
mengefligt und beide Eheleute gesegnet hat, hat die Kirche aus dem Vorbild
und Geist Gottes angeordnet, dass sich die Eheleute &ffentlich, und zwar in
der Kirche, zeigen und ihre Ehe dort der Kirchgemeinde kundtun und bestiti-

50 Vgl Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 572.

51  S. Burghartz: Wandel durch Kontinuitdt? Zur Moralpolitik von Reformation und Kon-
fessionalisierung, in: Traverse 7/2000, 23-35 (27); vgl. dies.: Integraton (Anm. 35); dies.:
Zeiten der Reinheit — Orte der Unzucht. Ehe und Sexualitit in Basel wihrend der Frithen
Neuzeit, Paderborn u.a. 1999.

52 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 437. Vgl. analog die strikte Unterscheidung in der Genfer
Kirchenordnung von 1561: J. Calvin: De Ordonnances ecclésiastiques, in: CStA, Bd. 2,
Neukirchen-Vluyn 1997, 227-279 (263): «Da Streitigkeiten auf dem Gebiet der Ehe keine
geistliche Angelegenheit, sondern mit dem Bereich staatlicher Ordnung verwoben sind,
gehoren sie in den Sachbereich des Rats.»



Wie viel Segen fiir welche Ehen? 227

gen lassen, den Segen vom Diener Gottes empfangen und sich der Firbitte der
allgemeinen Kirche anvertrauen sollen.»*

Die Ehe wurde mit der Reformation «zu einem primiren Feld gesellschaft-
licher Ordnungsanstrengungen»,® die einem doppelten Zweck dienten: einer-
seits der staatlichen und kirchlichen Sozzaldisziplinierung und andererseits der
Selbstdisziplinierung durch die Setzung der Negativkategorie der Unreinheit
entlang der biniren Kodierung «rein»/«unrein». «Durch die Ehegesetze der
Reformation verlagerte sich die Uberwachung von Handlungen, die eine Ehe
in bestimmten sozialen Situationen begriindeten, zur Kontrolle der Sexualitit
an sich. Die Verhaltenssteuerung ruckte nach innen, das Gewicht verlagerte
sich von Fremdzwang zu Selbstzwang, wenn Selbstkontrolle die Uberwachung
durch Nachbarschaft und Familie ein Stiick weit ersetzte, so war dies ein Schritt
in Richtung Individualisierung»®® Entsprechend zeigen die an den Ehegerich-
ten verhandelten Delikte im Laufe der Zeit signifikante Verschiebungen, die
weniger auf ein verdndertes Sexual- und Sozialverhalten in der Bevolkerung
hinweisen, als auf die Wirkungen einer staatlich-kirchlichen Moralpolitik.’® In
dem reformierten Eheverstindnis und in ihrer moralischen und gesellschafts-
politischen Ordnungsfunktion gehen Individuum, Gesellschaft und staatliches
Recht eine neue Verbindung ein. Uber ein lediglich moralisches Disziplinie-
rungsprogramm weit hinausgehend bildet das an Bullinger anschliessende
Ehekonzept «eine sozialintegrative Synthese, die eine prazise Antwort auf fun-
damentale Spannungen zwischen den stindischen Interessen einer aufstreben-
den Burgerschaft und propagierter individueller Lebensfithrung darstellte».””

53  Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 511.

54  Burghartz: Integration (Anm. 26), 31; vgl. dies.: Wandel (Anm. 51), 26. Nicht zufillig ge-
hérten die Vorwiirfe der «Hurerei» und «Unzucht zu den wichtigsten propagandistischen
Schlagwortern der Reformatoren in ihrer Auseinandersetzung mit der rémischen Kirche
und dem Papsttum.

55 Ingold: Staatsbildung (Anm. 27), 301f. Ingold datiert damit die Anfinge der von Michel
Foucault im 17. und 18. Jahrhundert diagnostizierten «Disziplinierungy resp. «Disziplinar-
gesellschafts bereits ein Jahrhundert frither; vgl. M. Foucault: Uberwachen und Strafen.
Die Geburt des Gefingnisses, Frankfurt/M., 175f. et passim.

56  Dabei spielen die im Fortgang der Reformation zunehmenden Konfessionalisierungskon-
flikte eine wichtige Rolle; vgl Burghartz: Wandel (Anm. 51), 30.

57 Ingold: Staatsbildung (Anm. 29), 290. Roth: Eheschriften (Anm. 33), 309, hebt drei Ord-
nungsanliegen in Bullingers Ehetraktat heraus: 1. die deutliche Anlehnung an die Ziircher
Ehegerichtsordnungen im Grundlegungsteil; 2. Die ordnungspolitischen und sozialdiszip-
linierenden Aspekte im didaktischen Teil und 3. die Prisentation von Leitdifferenzen einer



228 Frank Mathwig

5. Paradise lost — Ebe wischen Schipfung und Erlosung

Im Blick auf die aktuelle kirchliche Ehediskussion verdienen mindestens sie-
ben Aspekte von Bullingers Eheverstindnis Beachtung: 1. Die Institution der
Ehe bedarf der komplementiren, staatlichen ##zd kirchlichen Ordnung. 2. Die
kirchlich-theologische Qualifizierung der Ehe als Akt und Ausdruck des Willen
Gottes muss von ihrem rechtlichen Vertragsstatus unterschieden werden.® 3. Aus
biblisch-theologischer Sicht bildet die Ehe eine ménage a #rozs, die Gott gestiftet hat
und in der er sich dem Paar zugesellt.” 4. Die Ehe rickt die intime Paarbeziehung
aus der Privatsphire in die politische Offentlichkeit und in den Raum der kirch-
lichen Gemeinschaft.®® 5. Ehe und Familie haben als konstitutiver Sozialraum
fir die Ausbildung und Stabilisierung reziproker Normen eine grundsitzliche
gemeinschaftskohisive und gesellschaftsstabilisierende Funktion. 6. Menschliche
Sexualitit ist nicht nur Mittel zum Zweck, sondern erhalt einen Eigenwert, der
als gute Schopfungsgabe in der institutionalisierten Ehe bewahrt wird. 7. In den
wechselseitigen Verpflichtungen der Eheleute sich selbst und ihren Kindern ge-
gentber sind Ehe und Familie Gottesdienst in der urspriinglichen und grundle-
genden Form menschlicher Vergemeinschaftung. Diese Ehevorstellungen wer-
den von traditionellen und reformerischen Positionen weitgehend tibernommen,
aber im Blick auf die Geschlechterfrage in unterschiedlicher Weise modifiziert.

Wihrend Bullinger die Ehe als Gottes ureigenen Prisenz- und Handlungs-
raum entfaltet hatte, begegnet sie in #raditionellen Deutungen als affektiv-morali-

moral-sprachlichen Ordnung.

58  Vgl. Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 435: «Denn der Herr hat ja nicht gesagt: (Was zu-
sammengefugt worden ist, soll und kann niemand scheiderv, sondern er hat gesagt: (Was
Gott zusammengefugt hat, soll der Mensch nicht scheiden.» Analog unterscheidet Calvin
in seiner spaten Ehetheologie zwischen der Ehe als rechtlichem Vertrag und als Gottes-
bund: «Deshalb nennt Salomo in Spriiche 2,17 die Ehe den Gottesbund, denn er ist allen
menschlichen Abkommen tberlegen.» (Calvin: Kommentar zu Mal. 2,14, zit. n. Witte:
Sakrament [Anm. 25], 421).

59 Vgl Witte: Sex (Anm. 25), 309 mit Blick auf Calvin: «But marriage was more than a mere
contract, for God was a third party to every marriage convenant, and set ists basic terms in
the order and law of creation.»; vgl. ders., Sakrament (Anm. 25), 421, mit einem Zitat aus
Calvins Kommentar zu Mal 2,14: «Wenn ein Mann und eine Frau miteinander eine Ehe
eingehen, dann hat Gott den Vorsitz |[...]. Deshalb heisst es auch in Maleachi [2,14], dass
Gott sozusagen die Vertragspartei [der Ehe] ist, der sich aufgrund seiner Allmacht zu dem
Mann und der Frau gesellt und ihren Zusammenschluss gutheisst.»

60  Die Intimitit der Beziehung ist gerade durch die Offentlichkeit ihrer Institutionalisierung
geschiitzt.



Wie viel Segen fiir welche Ehen? 229

scher Beziechungs- und Verantwortungsraum, der an die Bedingung der Hete-
rosexualitit geknlipft wird. Gegeniiber der reformatorischen Auffassung von
Gott als eigentlichem Urheber, der die Ehe stiftet und erhalt, kommt es zu einer
Umbesetzung des Subjekts, indem die Giiltigkeit der Ehe von der Befolgung
der heterosexuellen Geschlechternorm durch die Eheleute abhingig gemacht
wird. Der vorausgesetzte Geschlechterdual konditioniert nicht nur die Freiheit
des gottlichen Stiftungs- und Erhaltungshandelns, sondern bestreitet in der
Konsequenz die Unbedingtheit der biblischen Treueforderung gegentiber dem
freien Bundeshandeln Gottes. Was er zusammentfiigt, soll der Mensch nicht
trennen (Mk 10,9; Mt 19,6) und erst Recht nicht verhindern.®

In den westlichen Kirchen dominiert die reformerische Position eines auf die
Qualitit und Verbindlichkeit der Beziehung fokussierenden Ehe- und Fami-
lienbildes. Die massgeblich von Helmut Thielicke® angestossene und von
Hermann Ringeling® und Siegfried Keil* weitergefiihrte Diskussion miindete
nach intensiven akademisch theologischen und kirchlichen Diskussionen 2013
in die programmatische EKD-Orientierungshilfe «Zwischen Autonomie und
Angewiesenheit» und die dadurch angestossenen Kontroversen.® Tendenziell
gestitzt wird eine genderindifferente Sicht zwar durch die mit den Reformato-

61  Vgl. Wannenwetsch: Natiirliche (Anm. 10), 176: «Die Verkennung am Natiirlichen und
dessen Funktion als Legitimationsprinzip kann als struktur-theologisches Indiz fir die Im-
munisierung gelten gegen die Frage nach dem aktuellen Handeln Gottes in der verindern-
den Kraft des Geistes.»

62 Vgl. Thielicke: Ethik (Anm. 10).

63 Vgl. Ringeling: Homosexualitit I (Anm. 10); ders.: Homosexualitit — Teil 11: Zur ethischen
Urteilsfindung, in: ZEE 31/1987, 82-102; ders.: Homosexualitit. Erscheinung und Bewer-
tung, in: ders.: Christliche Ethik im Dialog, Beitrdge zur Fundamental- und Lebensethik II,
Berlin 1991, 163-212; ders.: Homosexualitit als Frage kirchlichen Handelns, in: ZEE 38
(1994) 163-167; ders.: Freie Lebensgemeinschaften in der Sicht evangelischer Sozialethik:
Sinneinheit von Liebe und Zeugung? Ein fragwirdiges Argumentationsmuster, in: ZEE
33 (1989) 4-7; dets.: Ehe und Familie 2000. Die neuen Selbstverstindlichkeiten, in: ZEE
44 (2000) 197-2002.

64 Vgl S. Keil/M. Haspel (Hg.): Gleichgeschlechtliche Lebensgemeinschaften in sozialethi-
scher Perspektive. Beitrige zur rechtlichen Regelung pluraler Lebensformen, Neukirchen
2000.

65 Vgl. EKD: Zwischen Autonomie und Angewiesenheit. Familie als verldssliche Gemein-
schaft stirken. Eine Orientierungshilfe des Rates der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land (EKD), Gutersloh 2013; dies.: Zwischen Autonomie und Angewiesenheit — die Ori-
entierungshilfe der EKD in der Kontroverse, Hannover 2013 und zu den theologischen
Implikationen einer protestantischen Institutionenethik mit Blick auf Ernst Wolf und
Wolfgang Huber Dabrock: Institutionenethik (Anm. 9).



230 Frank Mathwig

ren einsetzende Relativierung der Fortpflanzung als oberstem Ehezweck. Un-
terlaufen wird damit aber deren stets vorausgesetzter GGeschlechterdual.

Fraglos gingen die Menschen der Bibel — wie auch die Reformatoren — von
der Zweigeschlechtlichkeit der Ehe aus. Geschlechterkonstitutionelle, verbind-
liche Sexualbeziehungen in anderen Geschlechterkonstellationen waren fiir
sie unvorstellbar und gleichgeschlechtliche Partnerschaften keine denk- und
wihlbare Option. Biblische Aussagen, die homosexuelle Prakziken verwerfen,
waren weder auf gleichgeschlechtliche Partnerschaften bezogen, noch konnten
sie diese im Blick haben. Die Geltung des Geschlechterduals wurde biblisch
und reformatorisch aus dem Entschluss Gottes abgeleitet, die Menschen von
Anfang an «als Mann und Frauw» zu schaffen (Gen 1,27; Mt 19,4). Paulus berief
sich — rezeptionsgeschichtlich dusserst folgenreich — in doppelter Weise darauf:
einerseits in dem affirmativen Hinweis auf die Frauen, die «den natiirlichen
Umgang mit dem widernatiitlichen» vertauschen, und die Manner, die «den
natirlichen Umgang mit der Frau» aufgaben und «im Verlangen nacheinan-
der» entflammten (R6m 1,26f.) und andererseits antithetisch — unter Aufnah-
me einer urchristlichen Taufformel — in der Rede von der Neuschopfung in
Christus: «Ihr alle nimlich, die ihr auf Christus getauft wurdet, habt Christus
angezogen. Da ist weder Jude noch Grieche, da ist weder Sklave noch Freier, da
ist nicht Mann und Frau. Denn ihr seid alle eins in Christus Jesus» (Gal 3,27£)).
Damit hatte der Apostel das theologische Spannungsfeld fir die aktuelle kirch-
lich-theologische Ehediskussion vorweggenommen, sodass die Konfrontati-
onslinie zwischen den Geschlechteraussagen in Rém 1 und Gal 3 als eine Art
Prototyp fiir den eingangs behaupteten ehetheologischen Rostigraben gelesen
werden kann.

Traditionelle Sichtweisen favorisieren eine unabhingige, tendenziell dualisti-
sche Lesart beider Bibeltexte, wihrend reformerische Positionen fiir eine lexika-
lische Ordnung im Sinn der christologischen Uberbietung von Rém 1 durch
Gal 3 pladieren. Die alternativen Verhiltnisbestimmungen priasentieren unter-
schiedliche theologische Perspektiven auf die Relate. Traditionelle Deutungen,
die die Exklusivitit der Heterosexualitit betonen, lesen Rom 1 schépfungs-
oder ordnungstheologisch (wobei die naturrechtliche Zuspitzung bei Paulus
biologistisch umgedeutet wird) und Gal 3 futurisch-eschatologisch, wihrend
reformerische Positionen, die fiir ein inklusives Verstindnis unterschiedlicher Ge-
schlechterkonstellationen argumentieren, Rom 1 anthropologisch oder ethisch
und Gal 3 prisentisch-eschatologisch auslegen. Die hermeneutischen Konstel-



Wie viel Segen fiir welche Ehen? 251

lationen zielen auf eine Harmonisierung der Spannungen in den paulinischen
Ausserungen. Bereits auf methodischer Ebene konnen sie kaum iiberzeugen,
welil jede andere Deutungskombination die jeweiligen Begrundungsinteressen
erschiittern wurde: auf fraditioneller Seite etwa eine nicht-biologistische Sicht
auf die Schoépfungsbeziige in Rém 1 und eine prisentisch-eschatologische
Deutung von Gal 3; auf reformerischer Seite etwa eine prisentisch akzentuieren-
de schopfungstheologische Lesart von Rom 1 und ein komplementirer — an-
statt superordinativer — Status von Gal 3. Unbefriedigend sind die #raditionelle
N é6tigung, die eschatologische Radikalitit von Gal 3 zu unterlaufen und die
reformerische Zumutung, die schopfungstheologischen Beziige von Rom 1 kul-
turhermeneutisch oder ethisch zu ermissigen.

Eine biologische Gendersicht auf Rom 1 riskiert, die eigentliche Stossrich-
tung der Argumentation des Apostels zu ubersehen: Seine scharfe Zurtick-
weisung des damals in bestimmten sozialen Schichten verbreiteten sexuellen
Geschlechtertauschs diente ihm lediglich zur Illustrierung seiner schopfungs-
theologisch-hamartiologisch motivierten Fundamentalkritik: «sie tauschten die
Hertlichkeit des unverginglichen Gottes gegen das Abbild eines verginglichen
Menschen [...]. Sie tauschten die Wahrheit Gottes gegen die Luge und huldig-
ten und dienten dem Geschopt statt dem Schopfer» (Rom 1,23.25). Es geht
um die Missachtung der eigenen Geschopflichkeit, aus der hervorgeht, «woraxf-
hin der Mensch von Gott geschaffen ist,” und nicht um die Stilisierung einer
Schopfungsordnung und daraus abgeleiteter Sexualnormen. Deshalb trifft der
ethisch oder kulturkritisch motivierte reformerische Einwand, dass der Apostel
lediglich die freie Geschlechterwahl, nicht aber eine konstitutionelle Homo-
sexualitit im Blick gehabt habe, wohl die dominierende #raditionelle Rezeption
von R6m 1, nicht aber den biblischen Autor und sein Anliegen. Paulus fillt
allerdings seiner eigenen Argumentation in den Riicken, wenn er homosexuelle
Praktiken als «widernatiitlich» qualifiziert.

Einen Schritt weiter ging Calvin in der Auslegung des biblischen Prizedenz-
falls fir homosexuelle Praktiken — der Geschichte von Sodom und Gomorra
(Gen 19) — in seinem Genesiskommentar von 1554.9 In den drei Erwihnun-
gen (im Kontext von Gen 3,6; 5,13 und 9,29) geht es ausschliesslich um den

66 Wannenwetsch: Natiirliche (Anm. 10), 176.
67 Vgl C. Elwood: A Singular Example of the Wrath of God: The Use of Sodom in Six-
teenth-Century Exegesis, in: The Harvard Theological Review 98 (2005) 67-93 (76).



232 Frank Mathwig

Zorn Gottes und nicht um sexuelle Vergehen oder ein widernattirliches Verhal-
ten. Uber den hebriischen Begriff «etkennen» (jada) in Gen 19,5 bemerkt der
Genfer Reformator: «Dass aber die Sodomiter die Minner <erkennem wollen,
muss nicht ohne weiteres diese Absicht ausdriicken. Gewiss bezeichnet der
Ausdruck nach Weise der Schrift den geschlechtlichen Verkehr. Aber er kann
auch im urspriinglichen Sinne verstanden werden. [...] Herrisch befehlen sie
[die Sodomiter] ihm [Lot], er solle die [Fremden] herausbringen, damit man
erkenne, welcherlei Leute es seien»® Gegentiber Luthers traditioneller Kom-
mentierung von Gen 19 als Strafaktion gegen ein Vergehen cwntra natzeram resi-
miert Christopher Elwood drei Besonderheiten der Auslegung Calvins: «First,
he rejects the claim that the expressed desire of the Sodomites to know Lot's
visitors refers to carnal knowledge. Second, he distances himself from inter-
pretations of Sodom°s sin as principally sexual sin. Third, he does not identify
the desires and acts of the Sodomites as components of a sin contra naturam.
[...] The sin of Sodom thus becomes a trope pointing toward sin in general.
In one sense, it is the sin to which all of Calvin‘s readers might descend were it
not for the grace of God. The brutishness of the Sodomites does not occupy
a special category. Brutishness, in Calvin‘s idiom, is the quality describing all
sin that has escaped from the restraints that piety and God‘s grace impose.»®
Calvin rickte damit den bei Paulus zwischen Rém 1 und Gal 3 diagnosti-
zierten Bruch in ein anderes Licht. Kontrovers stehen sich nicht eine schop-

68 . Calvin: Auslegung der Genesis. Johannes Calvins Auslegung der Heiligen Schrift. Neue
Reihe, hg.v. O Weber, Bd. I, Neukirchen 1956, 202.

69  Elwood: Example (Anm. 67), 81.82f. Analog verweist Calvin in einer Predigt vorm 29. April
1560 tber Gen 19 auf Ez 16,49: «Siche, dies war die Verschuldung von Sodom, deiner
Schwester: Stolz, Nahrung im Uberfluss und sorglose Ruhe hatten sie und ihre Téchter,
aber die Hand des Elenden und Armen hat sie nicht gestarko» (vgl. A.L. Sewell: Calvin, the
Body, and Sexuality, Amsterdam 2011, 176). In diesem Sinn legt der Genfer Reformator
auch R6m 1,26f. aus: «Danach zihlt [Paulus] eine lange Reihe von Lastern auf, welche teils
zu allen Zeiten vorkamen, teils gelegentlich besonders ungehemmt herrschten. Es spielt
dabei keine Rolle, dass nicht jeder Einzelne von einer solchen Menge von Lastern geplagt
war. Zur Beurteilung der allgemeinen Verworfenheit der Menschen geniigt es, wenn alle
ohne Ausnahme gezwungen sind, ein Schandmal einzugestehen. [...] Auch wenn nicht alle
Morder, Diebe oder Ehebrecher sind, so gibt es doch keinen, der nicht dabei ertappt wiir-
de, von irgendeinem Laster befleckt zu sein. Schandliche Leidenschaften nennt [Paulus] solche,
derer man sich auch nach der Uberzeugung der Menschen zu schimen hat. Sie entsprechen
aber der fehlenden Ehrerbietung gegen Gottx» (J. Calvin: Der Brief an die RGmer. Ein
Kommentar, in: CStA, Bd. 5.1, Neukirchen-Vluyn 2005, 97)



Wie viel Segen fiir welche Ehen? 233

fungsordnungs-naturrechtliche und eine priasentisch-eschatologische Sicht ge-
geniiber, vielmehr geht es um die eschatologische Grundspannung zwischen
der hamartiologisch imprignierten Existenz post lapsum und der soteriologisch-
christologisch bestimmten heilsgeschichtlichen Gegenwart. Der Genfer Refor-
mator denkt Paulus konsequent zu Ende, wenn er den Fokus von dem sexuel-
len Exempel auf die siindige menschliche Existenz insgesamt richtet. Freilich
bleibt auch seine Position — aus heutiger Sicht — widerspriichlich. Einerseits
bricht er mit der durch Thomas profilierten Auffassung, dass jede Ejakulation,
die nicht «zum Zwecke der Zeugung ergossen wird, zu dem der Geschlechts-
verkehr bestimmt ist»™ als Absicht «wider die Natur» eine besonders schwe-
re Stinde darstelle, und entzieht damit der traditionellen Begriindung fiir die
Verwerflichkeit sodomistischer Praktiken den Boden. Andererseits hilt er aber
kategorisch an ihrer Verurteilung fest.”

Auch in Bullingers Kommentierung von Adams paradiesischer Suche nach
Gemeinschaft fehlt jeder Hinweis auf eine natiirliche Disposition und Bestim-
mung, Was den inkulturierten Menschen selbstverstindlich werden sollte, war
fir den ersten Menschen keineswegs ausgemacht. Er suchte unter allen Lebe-
wesen nach einem passenden Pendant und seine Liebe und Zuneigung besti-
tigten thm, dass Eva das Wesen war, nach dem er gesuch? hatte: «Aber unter allen
Tieren hatte er keines gefunden, zu dem er Zuneigung oder Verlangen gehabt

70  Thomas von Aquin: Summa contra gentiles. Vierter Band, Buch IV, Darmstadt 2001, 197;
vgl. A. Angenendt: Ehe, Liebe und Sexualitit im Christentum, Miinster 22015, 110f. Diese
Begriindung — im Sinn einer Generalisierung von Gen 38,9 — stellt sachlich Homosexuali-
tit mit Masturbation, Coitus interruptus oder Kontrazeption auf eine Stufe.

71 Vgl. Elwood: Example (Anm. 67); D. MacCulloch: Reformation Time and Sexual Revo-
lution, in: New England Review 24 (2003) 6-31; E.W. Monter: Sodomy and Heresy In
Early Modern Switzerland, in: Journal of Homosexuality 6 (1980/81) 41-55; W.G. Na-
phy: Reasonable doubt: defences advanced in early modern sodomy trials in Geneva, in:
M. Mulholland/B. Pullan (Hg.): Judicial tribunals in England and Europe, 1200—-1700: The
trial in history, Vol. I, Manchester 2003, 129—-1406; Sewell: Calvin (Anm. 69), 173-190 so-
wie allgemein H. Puff: Sodomy in Reformation Germany and Switzerland, 1400-1600,
Chicago 2003; ders.: A State of Sin: Switzerland and the Early Modern Imaginary, in:
K. O’Donnell/M. O’Routke (Hg.): Queer Masculinities 1550-1800. Siting Same-Sex Desi-
re in the Early Modern Wotld, Basingstoke, New York 2006, 94-105; T. Lau: Sodom an
der Limmat. Strafverfolgung und gleichgeschlechtliche Sexualitit in Ziirich zwischen 1500
und 1900, in: SZG 56 (2006) 273-294; W. Schneider-Lastin/H. Puff: «<Vnd solt man alle
die so das tuend verbrennen, es bliben nit funffzig mannen jn Baseb. Homosexualitit in
der deutschen Schweiz im Spitmittelalter, in: H. Puff (Hg.): Lust, Angst und Provokation.
Homosexualitit in der Gesellschaft, Gottingen/Ziirich 1993, 79-103.



234 Frank Mathwig

hitte, so dass er mit thm leben, es lieben und mit ihm seinesgleichen zeugen
wollte. [...] Denn obwohl er geschlafen hatte, als die Frau aus seiner Rippe
geschaffen wurde, erkannte er doch wohl, dass sie ihm gleich war und dass er
bislang ihresgleichen keines unter den Tieren gefunden hatte. Auf diese Weise
war auch die eingepflanzte Art, die Liebe, das Herz, der Geist und die Zunei-
gung zu seinesgleichen von Gott gegeben.»’® Keine Schépfungsordnung und
kein genetischer Determinismus brachten Adam und Eva zusammen, sondern
die wechselseitig erfahrene Liebe und Zuneigung — auch beim Ziircher Refor-
mator selbstverstindlich — zwischen Mann und Frau.

6. Die Zukunft der Ebe ans kirchlicher Sicht
Hinsichtlich der Ausgangsfrage nach dem angemessenen Ehepersonal aus bib-
lisch-theologischer Sicht bieten die Ausserungen Bullingers und Calvins keine
Uberraschungen. Die Konsequenzen, die sie zogen, waren konventionell in
dem Sinn, wie kulturelle Ordnungen, gesellschaftliche Strukturen und politische
Institutionen die Wahrnehmungen, das Denken und Handeln der Menschen
bestimmen, die darin leben. Beide waren Reprisentanten der heteronormativen
Geschlechterordnung ihrer Zeit.”” Heteronormativitit unterstellt — als Gegen-
kategorie zur Heterosexualitit — ein nicht expressives sondern performatives
Geschlechtsverstindnis.” Bestritten wird damit nicht die Existenz eines «na-
tirlichen, ausserkulturellen und realen vorsozialen Kérper(s]». Aber sobald er

72 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 431.

73 Der Ausdruck «heteronormativity» stammt von M.D. Warner: Introduction, in: ders. (Hg,):
Fear Of A Queer Planet. Queer Politics and Social Theory, Minneapolis, London 1993,
vii-xxxi; vgl. P. Wagenknecht: «Heteronormativitio, in: W.E Haug (Hg,): Historisch-Kriti-
sches Worterbuch des Marxismus, Bd. 6/1, Hamburg 2004, 189-206 und aus theologischer
Sicht R. Hess: «Es ist noch nicht erschienen, was wir sein werden.» Biblisch-(de)konstruk-
tivistische AnstOsse zu einer entdualisierten Eschatologie der Geschlechterdifferenz, in:
dies./M. Leiner (Hg): Alles in allem. Eschatologische Anstésse. . Christine Janowski zum
60. Geb., Neukirchen-Vluyn 2005, 291-323; dies.: «... darin ist nicht mannlich und weiblich.
Eine heilsokonomische Reise mit dem Geschlechtskorper, in: J. Ebach et al. (Hg): «Dies ist
mein Leib.» Leibliches, Leibeigenes und Leibhaftiges bei Gott und den Menschen. Jabboq 6,
Gitersloh 2006, 144—185; P. Dabrock et al.: Unverschimt — schon. Sexualethik: evange-
lisch und lebensnah, Giitersloh 2015, 103-115; dies.: Zwischen Schépfung und Erlésung:
drei christlich-theologische Variationen uber Geschlecht, in: Gender 1/2010, 118-132;
Karle: Mann (Anm. 12), 81-120; dies.: Liebe (Anm. 13), 117-138.

74 Vgl. im Anschluss an Judith Butler S. Hark: Heteronormativitit revisted. Komplexitit und
Grenzen einer Kategorie, in: B. Paul/L. Tietz (Hg.): Queer as ... — Kritsche Heteronor-
mativititsforschung aus interdisziplindrer Perspektive, Bielefeld 2016, 53-72 (65).



Wie viel Segen fur welche Ehen? 235

als Korper eines Menschen wahrgenommen, betrachtet oder beschrieben wird,
«hat er aufgehort, ein unkonstruierter, natiirlicher Kérper zu sein» und existiert
stattdessen ausschliesslich «als Signifikant von Darstellungen, Beschreibungen
und Zuschreibungen und als Medium kultureller Inskriptionen».” Geschlech-
teridentitit verdankt sich einer internalisierten Gber wechselseitige Erwartun-
gen stabilisierten Kultur. Die Annahme von der heterosexcuellen Geschlechterna-
tur wird als Manifestation einer sozial hergestellten, moralisch internalisierten
und rechtlich kodifizierten beteronormativen Kultur dekonstruiert. Damit werden
die Topoi Sex und Gender von einer ontologisch-biologischen auf die poli-
tisch-diskurskritische Ebene verschoben.” Heteronormativitit ist eine Reflexi-
onskategorie fur die strukturellen Bedingungen menschlichen Verstehens und
praktischer Orientierung und wird als Diskursrahmen stets vorausgesetzt ohne
selbst thematisiert zu werden.

Theologisch ist der Ansatz in dreifacher Hinsicht aufschlussreich: 1. Er
trigt der Tatsache Rechnung, dass der Geschlechterdual, einschliesslich der
daran anschliessenden typologischen Unterscheidung zwischen Hetero- und
Homosexualitit erst Erfindungen des 19. Jahrhunderts sind. Bis in die Neuzeit
dominierte die in der Bibel und antiken Philosophie geprigte Vorstellung von
einem Geschlecht mit zwei Manifestationen,”” die vor allem durch die Paulusin-
terpretation von Gen 1,27 in I Kor 11,7-9 als Geschlechterhierarchie in Kirche
und Theologie Karriere machte.” 2. Er erdffnet einen Blick auf die biblischen

75 Katle: Mann (Anm. 12), 81; mit Zitat von S. Hirschauer: Die interaktive Konstruktion von
Geschlechtszugehorigkeit, in: ZfS 18 (1989) 100-118 (112).

76 Hark: Heteronormativitit (Anm. 74), 63: «Die Stabilitit von Heterosexualitit ist [...] ge-
rade nicht in einer ahistorischen (Natiirlichkeiv begriindet; sie resuldert vielmehr aus je-
nem Dispositiv kontinuietlich durchgesetzter und wechselseitig miteinander verschrankter,
vielfdltiger normativer gesetzlicher, kultureller und sozialer Regulierungen, die die hete-
ronormativ organisierte, zweigeschlechtliche symbolische Ordnung als das Medium der
Verstindigung iiber sexuelle und geschichtliche Identitdt hervorbringt.»

77  Vgl. T. Laqueur: Auf den Leib geschrieben. Die Inszenierung der Geschlechter von der
Antike bis Freud, Frankfurt/M., New York 1992, 80—133; vgl. dazu H.-]. Voss: Das diffe-
renzierte Geschlechterverstindnis der Antike, in: Gender 2 (2009) 61-74.

78 Vgl in diesem Zusammenhang den Einwurf von M.L. Frettl6h: Wenn Mann und Frau im
Bilde Gottes sind ... Uber geschlechtsspezifische Gottesbilder, die Gottebenbildlichkeit
des Menschen und das Bilderverbot, Wuppertal 2002, 28f., gegen Paulus, dass genau hin-
gesehen werden miisse, «was in 1Mose 1,27 gerade nicht gesagt wird: Uber das blosse Dass»
der Differenz hinaus gibt es keine Festschreibung von konkreten Geschlechtscharakteren
und/oder -rollen, es werden keine Geschlechtsmerkmale benannt, keine Geschlechter-
typologien entworfen. Geschlechtlichkeit ist nicht codiert. Der Wortlaut des Textes gibt



236 Frank Mathwig

und reformatorischen Aussagen tber Ehe und Sexualitit, der nicht durch die
Unterstellung einer den damaligen Menschen fremden Heterosexualititsmatrix
getribt wird. Sachlich und entgegen der theoriegeschichtlichen Entwicklung
ist Heteronormativitit als hermeneutische Kategorie viel dlter als das an einem
modernen Biosbegriff orientierte Heterosexualititsparadigma.” So wird die
sexualethische Konfliktlinie in Bullingers Eheschrift heteronormativ bestimmt,
insofern sie ausdriicklich nicht zwischen den Genderkategorien von Hetero-
und Homosexualitit, sondern — quer dazu — zwischen ehelicher Sexualitit und
ausserehelicher Unzucht verliuft. Nicht die Gendernatur qualifiziert das sexu-
elle Verlangen, sondern der theologisch und sozial ausgezeichnete Beziehungs-
raum, in dem es gelebt wird. Im Gegensatz zu aktuellen Ehediskussion kons-
tituiert die heterosexuelle Matrix nicht das Sprachspiel, in dem die Menschen
der Bibel und Reformation tber die Ehe nachdenken. 3. Der heteronormative
Ansatz erlaubt schliesslich eine differenziertere Sicht auf die paulinischen Dis-
harmonien zwischen R6m 1 und Gal 3 und die Inkohirenzen in Bullingers und
Calvins Ehe- und Geschlechterverstandnis. Handelt es sich bei den behaup-
teten Briichen iiberhaupt um argumentative Inkonsistenzen und Widersprii-
che? Stehen sie nicht vielmehr fiir ein doppeltes Spannungsverhiltnis zwischen
Schopfung, Erlésung und Vollendung cinerseits und seiner Reproduktion in
den menschlichen Strukturen und Lebensordnungen andererseits? Diese Dif-
ferenzierung macht es moglich, die «eschatologische Travestie» (Ruth Hess) in
Gal 3 nicht subversiv, sondern dialektisch auf die schépfungstheologischen Re-
miniszenzen in Rom 1 zu beziehen und den damit attestierten Identititswech-
sel nicht heilsgeschichtlich, sondern politisch im Feld der gesellschaftlichen

Ordnungen zu verorten.®

nicht einmal die Identifikation von Frauen mit weiblichen und von Minnern mit méinnli-
chen Menschen her [...], und schreibt deshalb auch keine exklusive Komplementaritit von
Minnern und Frauen fest.»

79  Diese These wire im Kontext des dreifachen biblischen und antiken Lebensbegriffs zu
entfalten; vgl. J. Fischer: Das christliche Lebensverstindnis als Motiv und Kriterium fiir
den Umgang mit Leben, in: E. Herms (Hg): Leben. Verstindnis. Wissenschaft. Technik.
Kongressband des XI. Europiischen Kongresses fiir Theologie, 15.—~19. September 2002
in Zirich, Gutersloh 2005, 135-149 (135ff).

80 Vgl in diesem Zusammenhang die Uberlegungen von M.E. Bird, Salvation in Paul’s Ju-
daism?, in: R. Bieringer/D. Pollefeyt (Hg): Paul and Judaism. Crosscurrents in Pauline
Exegesis and the Study of Jewish-Christan Relations, London, New York, 2012, 15-40
(28£): «The exhortation in Gal. 3.28 with it’s o0k ... 008¢ construction which frames the
binary pairing of Jew/Greek, Slave/Free, and Male/Female, is not a complete negation of



Wie viel Segen fiir welche Ehen? 237

«Wenn sie nimlich von den Toten auferstehen, heiraten sie nicht, noch
werden sie verheiratet, sondern sie sind wie Engel im Himmel» (Mk 12,25)
Davor organisieren die Menschen — wie die Bibel zeigt — ihre geschépfliche
Bestimmung zu einem gemeinschaftlichen Leben dusserst bunt und vielfal-
tig. Wihrend guter Sex fir die Menschen der Bibel und die Reformatoren
kein bedeutendes Thema darstellt, steht die Frage nach dem guten Leben
im Zentrum ihres Nachdenkens (auch) tber die Ehe. Als Kontrapunkt zum
(hetero-)sexualisierten Tunnelblick aktueller Debatten — der als Machttech-
nik der «Diskursivierung von Sexualitit» nur die Kehrseite der Homophobie
darstellt® — springen zwei Pointen ins Auge: Einerseits war den Menschen
der biblischen und reformatorischen Lebenswelten die Vorstellung von
gleichgeschlechtlichen Partnerschaften oder Ehen fremd und deshalb kein
Thema. Andererseits gehérte menschliche Sexualitit als gute Gabe Gottes
in den institutionalisierten Raum der Ehe. Beide Beobachtungen konfrontie-
ren Kirche und Theologie mit einer unbequemen Konsequenz: Homosexu-
alitit als konstitutionelle Prigung anzuerkennen, aber die Mdglichkeit ihrer
rechtlichen Institutionalisierung abzulehnen, kollidiert mit den biblischen
und reformatorischen Grundiberzeugungen von der auf Partnerschaft hin
angelegten conditio humana und von der Verbindlichkeit des gottlich gefiig-
ten Liebes- und Verantwortungsbundes. Mehr noch, die (kirchen-)politische
Verabsolutierung der Heterosexualititsnorm hitte den paradoxen Effekt,
«Unzucht» (Bullinger) zu institutionalisieren und gleichgeschlechtliche Part-
nerschaften — wicht wegen ibrer sexuellen Orientierung, sondern anfgrund ibrer ins-
titutionellen Excklusion und Stigmatisiernng — als theologisch prekire Lebensform
festzuschreiben.

the ontological and cultural existence of the respective tags (e.g; believers do not suddenly
cease to be Greek-speaking male freedman), as much as it stipulates their inclusion in a
shared meta-identity defined by being év Xpiotd Tnod. What is negated is the effectiven-
ess of these tags to become vehicles of separation and superiority. The emphasis in Gal.
3.28-29 (and Gal. 2.19-21; 5.6; 6.15; 1Cor. 7.18-19; 12.13; Col. 3.11) is not the obliteration
of different human identities, but the inclusion and transformation of multiple identities
under a single meta-identity marked by Christ and the new creation. But that can only be
true if the existing identities, which are a means of distinction and status, are themselves
negated in value and lessened in their ability to cause differentiation.»

81  Vgl. M. Foucault: Der Wille zum Wissen. Sexualitdt und Wahrheit I, Frankfurt a.M. 1977, 22;
D. Eribon: Grundlagen des kritischen Denkens, Wien 2018; ders.: Theorien der Literatur.
Geschlechtersystem und Geschlechtsurteile, Wien 2019.



238 Frank Mathwig

Die aktuelle kirchliche Ehediskussion wird durch zwei Absetzungsbewe-
gungen belastet: auf #raditioneller Seite durch die distanzierende Objektivierung
der Betroffenen als die anderen und auf reformerischer Seite umgekehrt durch eine
inszenierte Solidaritit it den anderen. Obwohl beide Sichtweisen Homosexua-
litdt diametral entgegengesetzt beurteilen, stimmen sie in ihrer Distanzierung
gegeniiber Lesben und Schwulen tiberein. Beide verweigern sich auf je eigene
Weise dem Versohnungs- und Gemeinschaftsanspruch des Evangeliums. «Die
Kirche braucht und kann sich nicht erst betroffen machen [...] lassen, um sich
den betroffenen Anderen zuzuwenden, weil sie immer schon selbst betroffen
ist: weil homosexuell orientierte Menschen zu ihr gehoéren, immer schon ge-
hérten und gehoren werden. [...] Diese Betroffenheit und ihre homosexuellen
Glieder ernst zu nehmen, schliesst flir die Gemeinde ebenfalls aus, sich insge-
samt als <Lobby» zu verstehen, um sich im Sinne der Durchsetzungsinteressen
bestimmter Gruppen zum Aussen det Gesellschaft zu wenden.»* Das Ehever-
stindnis diktiert nicht die Bedingungen kirchlicher Zugehérigkeit und Beteili-
gung, Vielmehr gilt umgekehrt: Was Kirche ist, zeigt sich auch darin, wie sie mit
dem Wunsch ihrer Mitglieder nach dem Segen Gottes fiir ithre Beziehung um-
geht. In der aktuellen kirchlichen Ehediskussion geht es deshalb im Kern um
zwei Fragen: 1. Wie entspricht Kirche in ihrem Reden und Handeln dem von
ihr verkiindigten Anspruch Gottes auf das ganze menschliche Leben? 2. Wie
spiegelt sich im kirchlichen Umgang mit Menschen unterschiedlicher sexuel-
ler Orientierung die christliche Zusage von einem Leben in Fille (Joh 10,10)
wider? Konnten sich die Konfliktparteien auf diese Fragen einigen, ware die
kirchliche Debatte schon einen grossen Schritt vorangekommen.

82  Wannenwetsch: Natirliche (Anm. 10), 171.



Wie viel Segen fiir welche Ehen? 239

Abstract
Die reformierten Kirchen der Schweiz beurteilen die geplante rechtliche Einfihrung
der Ehe unterschiedlich. Die mangelnde Unterscheidung zwischen der politischen und
kirchlichen Diskursebene erschwert die Verstindigung, Der Text versucht eine theo-
logische Typologie der unterschiedlichen Positionen. Anschliessend wird, ausgehend
von dem Eheverstindnis Heinrich Bullingers, eine theologische Versuchsanordnung
fir eine fruchtbare kirchliche Ehediskussion vorgeschlagen.

The Reformed Churches of Switzerland differ in their assessment of the planned legal
introduction of marriage. The lack of distinction between the political and ecclesias-
tical levels of discourse makes communication difficult. The text seeks to develop a
theological typology of the different positions. Subsequently, on the basis of Heinrich
Bullinger’s understanding of marriage, a theological attempt at a fruitful discussion of
church marriage is proposed.

Frank Mathwig, Bern



	Wie viel Segen für welche Ehen? : Die aktuelle Ehediskussion in der Schweiz aus reformiert-kirchlicher Sicht

