
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 75 (2019)

Heft: 3

Artikel: Wie viel Segen für welche Ehen? : Die aktuelle Ehediskussion in der
Schweiz aus reformiert-kirchlicher Sicht

Autor: Mathwig, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie viel Segen für welche Ehen?

Die aktuelle Ehediskussion in der Schweiz
aus reformiert-kirchücher Sicht

«Denn was entspricht dem Glauben besser und

genauer als die Erkenntnis, dass wir aller Vorzüge
entblösst sind, damit Gott uns bekleide? leer an
allem Guten, damit er uns fülle? [...] Wenn wir aber
all dies und Ähnliches der Art vorbringen, fallen uns
unsere Gegner ins Wort und erheben ein Angstgeschrei,

auf diese Weise würde ich weiss nicht was
für ein blindes Licht der Natur [...] untergraben.»

Johannes Calvin1

«To say <1 love you> means let the revolution begin!»
Carter Heyward2

1. Die Ausgangssituation

Ein kurzer Blick auf die aktuellen kirchlichen Diskussionen über
gleichgeschlechtliche Paare in der Schweiz macht eine Art reformierten Röstigraben
sichtbar: Während in den reformierten Kirchen der Deutschschweiz grosso modo

liberale Positionen dominieren, wird in der welschen Schweiz — wie auch in
Frankreich — sehr kontrovers über die kirchliche Anerkennung von und den

kirchlichen Umgang mit gleichgeschlechtlichen Paaren debattiert. Greifbar
werden die unterschiedlichen Haltungen vor allem im abweichenden Angebot
kirchlicher Feiern. Nach schweizerischem Zivilrecht (Art. 97, Abs. 3 ZGB) setzt
eine religiöse Eheschliessung die Ziviltrauung voraus.3 Vor diesem rechtlichen

Hintergrund stehen den Kirchen heute grundsätzlich vier Optionen offen:
1. die gleichen kirchlich-liturgischen Rituale für alle zivilrechtlich anerkannten

Beziehungsformen (Ehe und eingetragene Partnerschaft); 2. die unterschiedliche

Behandlung von heterosexuellen Ehepaaren und gleichgeschlechtlichen
Partnerschaften (Trauung oder Segnung); 3. die Beschränkung auf die Trauung
ausschliesslich heterosexueller Ehepaare oder (nur theoretisch) 4. der Verzicht

1 J. Calvin: Widmungsschreiben der Institutio (1536), in: CStA, Bd. 1.1, Neukirchen-Vluyn
1994, 67-107 (73.75).

2 C. Heyward: Sexuality, love and justice, in: J. Plaskow/C.P. Christ (Hg.): Weaving the visi¬

ons. New patterns in feminist spirituality, New York 1989, 293-301 (301).
3 Eine im September 2017 von Pierre-André Page eingereichte Motion «17.3693 Aufhebung

des Verbots, eine religiöse Eheschliessung vor der Ziviltrauung durchzuführen», wurde

vom Bundesrat im November 2017 abgelehnt.

ThZ 3/75 (2019) S. 210-239



Wie viel Segen für welche Ehen? 211

auf jede kirchliche Feier als Ausdruck der vollständigen Säkularisierung der

Ehe. Die evangelisch-reformierten Kirchen der Schweiz praktizieren die zweite

und dritte Variante. So deutlich die zweite Option in der deutschsprachigen
Schweiz vorherrscht, so uneinheitlich und konfliktreich begegnen die zweite

und dritte Option in der Romandie.4 Die in der Deutschschweiz etablierte

kirchliche Doppelspurigkeit kann sich bisher auf die rechtliche Differenzierung
zwischen den Instituten «Ehe» und «eingetragene Partnerschaft» berufen.
Obwohl die Segenswünsche von hetero- und homosexuellen Paaren gleichermas-

sen anerkannt werden — insofern die Kirche beide Segnungsfeiern anbietet —,

trägt die Art der Zeremonien den unterschiedlichen Geschlechterkonstellationen

Rechnung — indem die «Trauung» allein für Paare mit zivilrechtlichem
Ehestatus reserviert ist.

Die aktuellen Gesetzgebungsvorlagen stellen die differenzierte Handhabung

der Kirchen in doppelter Weise in Frage. Einerseits wäre mit der rechtlichen

Einführung der «Ehe für alle»5 der zweigleisige Umgang zukünftig nicht
mehr durch die analoge rechtliche Normierung gedeckt. Politisch und/oder
rechtlich unter Umständen fragwürdig wird der liturgische Dual von «Trauung»
und «Segnung», weil die ihm zugrundeliegende Unterscheidung aufgrund der

sexuellen Orientierung mit der im Dezember 2018 vom Parlament angenommenen

Ausweitung der Anti-Rassismus-Strafnorm (Art. 261bls StGB) um den

Tatbestand der Diskriminierung aufgrund der sexuellen Orientierung,6 in Konflikt

geraten würde.7 Die beiden Gesetzesrevisionen irritieren den innerkirchlich

befriedenden Konsens, homosexuelle Paare einerseits nicht vom erbetenen

4 Nur die reformierten Kirchen Freiburg und Jura (als Teil der Reformierten Kirchen Bern-

Jura-Solothurn) lassen offiziell Segnungsfeiern für gleichgeschlechtliche Paare zu.
5 Vgl. 13.468 Parlamentarische Inidative Ehe für alle. Vorentwurf und erläuternder Bericht

der Kommission für Rechtsfragen des Nationalrates vom 14. Februar 2019.
6 Vgl. Parlamentarische Initiative Kampf gegen die Diskriminierung aufgrund der sexu¬

ellen Orientierung. Bericht der Kommission für Rechtsfragen des Nationalrates, Bern,
3. Mai 2018; Stellungnahme des Bundesrates zu 13.407 Parlamentarische Initiative Kampf
gegen die Diskriminierung aufgrund der sexuellen Orientierung. Bericht der Kommission
für Rechtsfragen des Nationalrates vom 3. Mai 2018, vom 15. August 2018; vgl. auch

European Commission against Racism and Intolerance, ECRI-Bericht über die Schweiz.

Verabschiedet am 19. Juni 2014, veröffentliche am 16. September 2014, Strasbourg 2014,

32£, Abs. 75—78. Am 9. Mai 2019 hat die Bundeskanzlei das gegen die Ausweitung der
Antirassismus-Strafnorm ergriffene Referendum für gültig erklärt.

7 Vgl. zurückhaltend O. Bigler: Die Revision des Artikels 261 bis StGB vom 14. Dezember

2018, [o. J. o. O.].



212 Frank Mathwig

Beziehungssegen Gottes auszuschliessen und andererseits die Exklusivität des

Instituts der Ehe zu bestätigen und stellen den seit der Reformation bestehenden

Gleichklang von kirchlichem Eheverständnis und staatlichem Eherecht in

Frage. So würde sich der bisher den Pfarrpersonen mögliche Gewissensvorbehalt

gegenüber gleichgeschlechtlichen Segnungsfeiern auf einen Straftatbestand

berufen.8

Die aktuellen Rechtsentwicklungen treffen die Kirchen auf dem falschen

Fuss. Einerseits fehlen ihnen eine reflektierte Position in diesen Fragen (auch

im Blick auf die gesetzlichen Regelungen), andererseits erhöht der Staat den

Druck auf eine Klärung des kirchlichen Ehe- und Familienverständnisses in
einer Zeit, in der sich an diesem Thema in manchen Kirchen die Geister scheiden

und ihre Einheit zu zerbrechen droht. Unter diesen Voraussetzungen mutieren

Ehe, Familie und Sexualität in den westlichen Kirchen zusehends zu
gemeinschaftsdiskriminierenden Identifikationstopoi und zu einer Art spätliberalem
status confessionis? Bestätigt wird dieser Eindruck durch die Vehemenz, mit der

die Debatten geführt werden, und die Bereitschaft, im Streit um die Sache den

Bruch der kirchlichen Gemeinschaft zu riskieren. Für die kontroversen Positionen

geht es nicht um plurale Ansichten und kirchliche Adiaphora,10 sondern

um theologische Grundüberzeugungen, die das Sein und Selbstverständnis

der Kirche als Ganze betreffen. Das Ehe- und Familienverständnis wird damit

zum Stresstest für die Kirchen in der spätliberalen Gesellschaft.

8 Das Referendumskomitee «Nein zu diesem Zensurgesetz» weist auf ein mögliches Verbot

von Gruppen hin, «die aus religiöser Uberzeugung nicht der Meinung seien, dass

Homosexualität cvöllig normal) sei»; Argumentarium. Referendum gegen die Erweiterung des

Schweizerischefn] Strafgesetzbuches (Art. 261b,s) und Militärstrafgesetzes (Art. 171c).
Definitive Version/Januar 2019, 4.

9 Vgl. P. Dabrock: Brauchen wir eine neue evangelische Institutionsethik?: EKD (Hg.): Zwi¬
schen Autonomie und Angewiesenheit — die Orientierungshilfe der EKD in der Kontroverse,

Hannover 2013, 35^-5 (37).
10 H. Thieücke: Theologische Ethik, Bd. III, Tübingen 1964, 788-810, war der erste protes¬

tantische Theologe, der die Banalisierung von Homosexualität als kirchliches Adiaphoron
kritisiert hatte; vgl. dazu B. Wannenwetsch: Das «Natürliche» und die «Moral». Zur neueren

Diskussion um die Homosexualität in der Kirche, in: ZEE 38 (1994) 168-189 (168);
H. Ringeling: Homosexualität - Teil I: Zum Ansatz der Problemstellung in der theologischen

Ethik. Ein Überblick über die jüngere ethische Diskussion, in: ZEE 31 (1987) 6—35

(6£).



Wie viel Segen für welche Ehen? 213

2. Wenn die Falschen das Fichtige wollen

Idealtypisch können in den aktuellen Kontroversen um Ehe und Familie drei

Interessengruppen unterschieden werden: 1. Die Traditionalistinnen und

Traditionalisten, die einen gesellschaftlichen oder politischen Legitimationsverlust
der überkommenen ehelichen und familiären Lebensformen und -entwürfe

befürchten. 2. Die Reformerinnen und Reformer, die ihre von traditionellen

Vorstellungen abweichenden Lebensformen in ein erweitertes Konzept von Ehe

und Familie integrieren wollen. Und 3. die Wellenreiterinnen und -reiter, die die

Ehe- und Familiendebatten als Symptom für andere gesellschaftliche
Konfliktkonstellationen betrachten. Die erste Gruppe verteidigt die Exklusivität des

heterosexuellen Ehe- und Familien-Status, die zweite Gruppe kämpft um den

Einlass gleichgeschlechtlicher Paare in die traditionelle Ehe- und Familien-Welt

und die dritte Gruppe rückt das Thema Ehe und Familie vor einen umfassenden

identitäts- und symbolpolitischen Horizont.
Die Konfliktkonstellation ist einigermassen irritierend und verweist auf ein

weithin übersehenes Argumentationsparadox: Der Traditionsbruch im Blick auf
die Form ist gerade motiviert durch die Traditionsverbundenheit mit den Institutionen

von Ehe und Familie. Die Kritik an den traditionellen Beziehungs formen

gründet ausdrücklich in dem Wunsch nach verbindlicher Partnerschaft und
Familie. Deutlicher zeigt sich dieses Paradox im Rahmen der aktuellen

biotechnologischen Debatten, die für die familienarithmetische Kontroverse eine

Katalysatorfunktion haben: «Die Technologien der assistierten Empfängnis
verändern die traditionelle Familien- und Verwandtschaftsordnung auf
fundamentale Weise. Sie lösen das Leitbild des Vaters als biologischer Stammvater

und der Mutter als Gebärerin ihres Kindes auf, greifen in den Code familiärer

Intimität ein, schaffen Funktionsdoppelungen und neue, oft konflikthafte Fi-

gurationen, die im Skript der Kernfamilie bürgerlicher Prägung nicht vorgesehen

sind. Es liegt nahe, aus dieser Entwicklung auf eine tiefe Krise der Familie

zu schliessen, die ihre beiden Grundmerkmale zu verlieren scheint: ihren
Zusammenhalt und ihre Naturwüchsigkeit.»11

Kritische Stimmen gegenüber den Entwicklungen im Bereich der

Fortpflanzungsmedizin berufen sich dezidiert auf traditionelle Ehe- und

Familienvorstellungen. Ohne die biotechnologischen Optionen bilden Frau und

11 A. Koschorke et al.: Vor der Familie. Grenzbedingungen einer modernen Institution, Kon¬

stanz 2010, 8f.



214 Frank Mathwig

Mann die einzig mögliche «biologische» Fortpflanzungskonstelktion. Weil

dieser Sachverhalt so klar auf der Hand lag, mussten die kulturellen, religiösen

und moralischen Traditionen kein Wort darüber verlieren. Von Interesse

war dort ausschliesslich, wie Ehe und Familie gelebt werden sollten nicht aber,

wer dafür grundsätzlich in Frage kommen sollte. Umgekehrt gelten
Biotechnologien heute unter dem normativen Regime der reproduktiven Autonomie
als Vehikel einer liberalen Neuformierung gesellschaftlicher Sozialverhältnisse

einschliesslich der Revision überkommener Ehe- und Familienvorstellungen.
Der rechtlich-technologische Charakter der Biotechnologiediskurse täuscht

leicht über ihre konservative normative Stossrichtung hinweg. Denn die neuen

Fortpflanzungstechnologien gehören zwar einerseits zu der dynamischen

Entwicklungsgeschichte, die mit der sexuell-emanzipatorischen Pillen-Revolution

in den 1960er Jahren einsetzte. Andererseits wird mit ihrer Hilfe ein Ausgleich
zwischen sozial defizitären, ökonomisch dominierten Lebensweiten und

neokonservativen, an traditionellen Familienbildern ausgerichteten Lebensformen

angestrebt. Die neuen Fortpflanzungstechnologien zielen weniger darauf,
soziale Praktiken aus dem exklusiven Raum von Ehe und Familie herauszulösen,

zu individualisieren und zu «demokratisieren». Vielmehr rehabilitieren sie

überkommene Ehe- und Familienvorstellungen unter - darin besteht das «Neue»

— genderpluralisierten Bedingungen.
Die sich gleichzeitig überschneidenden und widersprechenden Motive und

Absichten haben unmittelbare Auswirkungen auf den Ehe- und Familiendiskurs.

Denn die Traditionalisten sehen sich zu einer Apologie genötigt, die nicht
auf die Sache, sondern auf ihren Status zielt: die exklusive, natürlich-biologisch
begründete, geschlechterkomplementäre Ehe mit Familienprivileg. Die
Reformerinnen nehmen in der Debatte die Rolle von Innovationsagentinnen für Ehe

und Familie ein, die sich nicht auf «natürliche Plausibilitäten», gesellschaftliche
Normalität und rechtliche Normativität berufen können, sondern eine neue

Auslegeordnung für die spätliberale Gesellschaft präsentieren. Wurden die

traditionelle Ehe und Familie in der Vergangenheit durch die Deinstitutionaüsierung

partnerschaftlicher Praktiken relativiert oder bedroht, geraten sie gegenwärtig

umgekehrt unter einen Reinstitutionalisierungsdruck durch die Verbindlichkeitsanliegen

neuer Partnerschaftskonstellationen.

Für die theologisch-ethische Diskussion über Ehe und Familie rückt damit
die Frage ins Zentrum, ob das «Richtige» — nämlich Ehe und Familie — unter



Wie viel Segen für welche Ehen? 215

Umständen von den «Falschen» - also Lesben und Schwulen12 — angestrebt
wird. Die politisch weitgehend entschiedene, aber kirchlich virulente Streitfrage

lautet: Wer ist eigentlich das angemessene oder «richtige» Personal für Ehe

und Familie? Die Frage klingt merkwürdig und legt die voraussetzungsreichen
Prämissen der kirchlich-theologischen Ehe- und Familiendebatten offen. Die

Frage richtet sich gegen eine intrinsisch unterstellte Normativität und Wert-

haftigkeit von Ehe und Familie. Schöpfungs- und Ordnungstheologien, die

an dem moralisch exklusiven Charakter der Institutionen festhalten, umgehen
das Problem, indem sie die fraglichen Ordnungen je nach Bedarf mit
Zusatzprädikaten - etwa «monogam», «heterosexuell» und «gleichberechtigt» — oder

neuerdings mit einer als «natürlich» deklarierten Ausschlussliste der jeweils
aktuellen biotechnologischen Handlungsoptionen anreichern. Je mehr bestimmte

Ehe- und Familienvorstellungen unter Druck geraten,13 desto stärker werden
sie normativ aufgeladen und zu Moralcontainern, deren darin aufbewahrtes

Ethos als «gottgewollt» oder «naturgegeben» bzw. «natürlich» behauptet und

verteidigt wird.14 Entgegen der eigenen Intention bedient die Strategie einen

Relativismus, der darauf hinausläuft, dass die sittliche Integrität der Beteiligten
und das moralische Urteil über sie den Wert und die Verbindlichkeit der

Ordnung diktieren und garantieren.

3. Gerechtfertigte Ungleichbehandhmg?

Die Argumente in der aktuellen Debatte über die Ehe für alle stammen

weitestgehend aus dem Fundus vergangener Homodiskussionen. Grundsätzlich
können drei Varianten der Kopplung von sexualethischer und Ehe-/Familien-
diskussion unterschieden werden: 1. die Zurückweisung der gleichgeschlecht-

12 Angemessen müsste hier das Akronym LGBT (Lesbians, Gays, Bisexuals, Transgender)
stehen; vgl. dazu M. Wirth: «Der dich erhält, wie es dir selber gefällt.» Transidentität als

Ernstfall Systematischer Theologie, in: G Schreiber (Hg.): Transsexualität in Theologie
und Neurowissenschaften. Transsexuality in Theology and Neuroscience. Ergebnisse,
Kontroversen, Perspektiven. Findings, Controversies, and Perspectives, Berlin, Boston
2016, 483—502; ders.: New Haven Trans-Körper. Theologie im Gespräch mit Transhumanismus

und Transsexualität, in: ZEE 62 (2018) 10—30; I. Karle: «Da ist nicht mehr Mann
noch Frau ...». Theologie jenseits der Geschlechterdifferenz, Gütersloh 2006.

13 I. Karle: Liebe in der Moderne. Körperlichkeit, Sexualität und Ehe, Gütersloh 2014,171-183,
weist ausdrücklich darauf hin, dass nicht die Ehe selbst, sondern bestimmte Ehevorstellungen

und -modelle in die Krise gekommen seien.

14 Vgl. das Resümee der materialreichen Untersuchung von S. Plonz: Ethik im Kontext von Re¬

Produktionsverhältnissen, Geschlechterkultur und Moralregime, Baden-Baden 2018, 467.



216 Frank Mathwig

lichen Ehe aufgrund àsx Ablehnung von Homosexualität: Wird Homosexualität
als (gott-)gegebene resp. natürliche Veranlagung oder — wie nach offizieller
katholischer Lehre — als legitime Beziehungspraxis bestritten, stellt sich die Frage

nach der gleichgeschlechtlichen Ehe nicht; 2. die im Ergebnis offene Diskussion

der Ehe für alle aufgrund der Anerkennung homosexueller Orientierungen:

Nur wenn Homosexualität als legitime Lebensführung akzeptiert ist, kann

konstruktiv über die Frage einer Institutionalisierung gleichgeschlechtlicher
Lebensformen debattiert werden und 3. die Öffnung der Ehe aufgrund der

Gleichberechtigung von hetero- und homosexuellen Lebensformen: Wenn etwas

als gleich angesehen wird, muss es — suum cuique tribuere — auch gleich behandelt

werden.15

Bei der ersten und dritten Folgerung kann über die Prämissen, nicht aber

über die daraus abgeleiteten Konsequenzen gestritten werden: Die Haltung zur
Ehe für alle wird vollständig bestimmt durch die jeweilige Sichtweise auf
Homosexualität. Die in der zweiten Option vorausgesetzte Anerkennung homosexueller

Lebensentwürfe erlaubt dagegen unterschiedliche Schlussfolgerungen.

Der kirchliche Dual von «Trauung» und «Segnung» folgt dieser Logik, indem

zwischen der Anerkennung der die Gebensführung bestimmenden sexuellen Orientierungen

und ihrer kirchlichen Wahrnehmung resp. Beurteilung als Gebensform unterschieden

wird. Die Pointe der Position wird deutlicher im Vergleich mit der dritten Option:

Während die zweite Variante lediglich die Gleichheit unterschiedlicher

Gebensführungen aufgrund der sexuellen Orientierung betont, behauptet die dritte Option
darüber hinaus die Gleichberechtigung der die individuellen Lebensentwürfe

integrierenden kollektiven Gebensformen,16 Damit wird die Frage aufgeworfen,
ob die gleiche Anerkennung von hetero- und homosexuell orientierten Personen

auch eine Gleichbehandlung im Blick auf die Institutionalisierungsmöglichkeiten
der jeweiligen Gebensformen verlangt. Auf der Grundlage der Anerkennung der

Gleichheit der Person besteht umgekehrt die Zumutung, die Ungleichbehandlung

im Blick auf die Gestaltungsmöglichkeiten ihrer sozialen Verhältnisse zu

15 Vgl. aus verfassungsrechtlicher Sicht J.P. Müller/M. Schefer: Grundrechte in der Schweiz.

Im Rahmen der Bundesverfassung, der EMRK und der UNO-Pakte, Bern 42008, 653-761 ;

B. Weber-Dürler: Rechtsgleichheit, in: D. Thürer/J.-F. Aubert/J.P. Müller (Hg.):
Verfassungsrecht der Schweiz. Droit constitutionnel suisse, Zürich 2001, 657-675.

16 Zum Verhältnis von «Lebensführung) und «Lebensform» vgl. im Anschluss an Rahel

Jaeggi C. Polke: Lebensformen. Vom «Stoff» der Ethik, in: ZThK 115 (2018) 329-360

(332-337).



Wie viel Segen für welche Ehen? 217

begründen. Kurz: Lässt sich die institutionelle Ungleichbehandlung von — im
Blick auf ihre Personalität — gleichen hetero- und homosexuellen Menschen

aus kirchlicher und theologisch-ethischer Sicht rechtferügen?
Die Konfliktlinie der aktuellen Debatten verortet die Frage nach der Ehe

für alle im Gerechtigkeitsdiskurs: Die erste Variante behauptet die kategorische

Ungleichheit von homosexuellen und heterosexuellen Personen (zumindest)
im Blick auf Ehe, Fortpflanzung und Familie, mit der die Ungleichbehandlung
ihrer Ehe- und Familienwünsche begründet wird. Die zweite Variante differenziert

zwischen der rechtlichen und moralischen Gleichheit der Personen und
der kirchlichen Ungleichbehandlung ihrer Partnerschaften. Die dritte Variante

schliesst von der Gleichheit der Personen auf die Gleichheit ihres
partnerschaftlichen Status sowohl im staatlichen wie im kirchlichen Bereich. Sie ist die

intuitiv naheliegendste Konsequenz, weil sie einem liberalen Gerechtigkeitsverständnis

entspricht, das — sehr verkürzt — nicht auf die Merkmale und

Uberzeugungen der Person abstellt, sondern ausschliesslich auf ihren sozialen und
rechtlichen Status einschliesslich der daraus resultierenden gesellschaftlichen
und politischen Wirkungen.

Weil die Person keine abstrakte rechtliche Kategorie darstellt, sondern

ihre Gleichheit konstitutiv auf die für alle Menschen gleichen Schutz-, Be-

teiligungs- und Verwirklichungsrechte und -chancen bezogen ist, muss jede

Ungleichbehandlung, die mit dem formalen Gleichheitsprinzip bricht,
sorgfaltig und für die Benachteiligten grundsätzlich zustimmungsfähig begründet
werden. Diese aus der liberalen Gerechtigkeitstheorie von Kant bis Rawls und
den Menschenrechten deduzierte Fundamentalforderung lässt sich nicht ohne

weiteres aus biblischen Texten ableiten.17 Die Verweise auf alttestamentliche

Ordnungen, kulturelle Normen in der Welt des Paulus18 oder Positionen in der

17 Vgl. dazu die luzide Dekonstruktion vermeintlich biblisch-theologischer Argumente in der
Homodiskussion von Wannenwetsch: Natürliche (Anm. 10).

18 Karle: Liebe, (Anm. 13), 120, beobachtet, «dass sich bei den Themen Sexualität und Gen¬

der nicht selten ein merkwürdiger Bibüzismus Bahn zu brechen scheint». Zur Diskussion
der einschlägigen Bibelstellen Gen 19,5-7; Lev 18,22; 20,13; I Kor 6,9; Rom 1,27 vgl. etwa
M. Bauer: Homosexualität im gegenwärtigen Diskurs theologischer Sexualethik. Ein
problemorientierter Uberblick über Positionen und Argumente, in: M. Breckenfelder (Hg.):
Homosexualität und Schule. Handlungsfelder - Zugänge — Perspektiven, Leverkusen 2015,

71-91; J. Ebach: Wir müssen doch noch einmal bei Adam und Eva anfangen Biblische
Familienbilder in Überlieferung und Forschung: Familienbilder in Kirche und Gesellschaft

- Fachtagung der eaf 2012, 20-31; S. Goertz (Hg.): «Wer bin ich, ihn zu verurteilen?» Ho-



218 Frank Mathwig

Theologie- und Kirchengeschichte laufen hier ebenso ins Leere wie biologisti-
sche Umdeutungen schöpfungstheologischer Kategorien. Das gilt grundsätzlich

auch für soteriologische und eschatologische Gegendeutungen oder
Hinweise auf die sozialkohäsive Funktion kommunitärer Tugenden. Das Subjekt
menschenrechtlicher Gleichheitsforderungen ist die einzelne Personjefiir sich,

ungeachtet dessen, was von ihr beobachtet, über sie gesagt und wie über sie

geurteilt werden kann. Eine gleichheitsbasierte Anerkennungsperspektive

widerspricht allen Versuchen, aus der Verschiedenheit sexueller Orientierungen
auf die Ungleichheit und Ungleichbehandlung von Menschen zu schliessen.

Deshalb muss im menschenrechtlichen Kontext die Frage, ob die institutionelle

Ungleichbehandlung von homo- und heterosexuellen Paaren kirchlich und

theologisch begründet werden könne, mit einen klaren «Nein!» beantwortet

werden.

Freilich bietet die menschenrechtliche und gerechtigkeitstheoretische
Antwort noch keine kirchlich-theologisch tragfähige Lösung. Es lohnt sich, einen

Moment darüber nachzudenken, auf welche Frage das «Nein!» eigentlich die

Antwort ist. Mit dem «Nein!» wird jedem diskriminierenden Urteil über und

jedem herabsetzenden Verhalten gegenüber Personen und Gruppen
widersprochen, also jede Ungleichbehandlung zurückgewiesen, die mit den
Persönlichkeits- und Menschenrechten sowie den Staat und Gesellschaft leitenden

Gleichheits- und Gerechtigkeitsvorstellungen bricht. Aber ist das auch die beim

Thema Ehe und Familie leitende kirchlich-theologische Fragehinsicht? Haben

die einschlägigen Zeugnisse in der Bibel, Kirchen- und Theologiegeschichte

überhaupt die gegenwärtigen Konfliktkonstellationen im Blick und geht es

ihnen um eine Klärung politischer Machtfragen? Konkreter: Geht es in der Bibel

und in den kirchlich-theologischen Traditionen überhaupt um dieses Recht und

diese Gerechtigkeit, die wir in rechtspolitischen Zusammenhängen voraussetzen?

Und begegnen die Menschen dort als RechtsSubjekte in der Weise, wie

mosexualität und katholische Kirche, Freiburg i.Br. 2015, 19-88; G. Häfner: Ehe und
Familie im Zeugnis des Neuen Testaments, in: K. Hilpert/B. Laux (Hg.): Leitbild am Ende?

Der Streit um Ehe und Familie, Freiburg i.Br. 2014, 59—72; E. Harasta (Hg): Traut euch.

Schwule und lesbische Ehe in der Kirche, Berlin 2016; K. Scherberich (Hg): Neues
Testament und antike Kultur, Bd. 2: Familie - Gesellschaft — Wirtschaft, Neukirchen-Vluyn
2011, 1—177. Aus biblisch-hermeneutischer Sicht bietet das Thema einen prominenten
Anwendungsfall für das Schriftprinzip; vgl. dazu U. Luz: Theologische Hermeneutik des

Neuen Testaments, Neukirchen-Vluyn 2014.



Wie viel Segen für welche Ehen? 219

Personen heute diese (Rechts-)Ansprüche geltend machen können? Weil diese

Fragen in den aktuellen kirchlichen Ehe- und Familiendebatten nicht gestellt

werden, reden Befürworterinnen und Gegner in der Sache notorisch aneinander

vorbei.19 Die Konfliktparteien sind nicht nur durch divergierende
Moralvorstellungen und davon imprägnierten Bibelverständnissen getrennt, sondern

auch durch eine unterschiedliche Adressierung und divergierende Geltungsansprüche.

Während liberal-befürwortende Stimmen auf der politischen Ebene

der Gesetzgebung argumentieren, fokussieren konservativ-kritische Stimmen

auf die eigene christliche Gemeinschaft.20

Eine konstruktive kirchliche Debatte über Ehe und Familie verlangt
deshalb zunächst eine Unterscheidung zwischen Institutionen und Normen, die

für alle Menschen gleichermassen gelten und solchen, die sich an die Mitglieder
der Kirchen richten. «[D]er Umgang mit Fragen der Sexualität, der Ehe und

Familie im Staate kann und darf nicht umstandslos dem kirchlichen
Selbstverständnis folgen, und die kirchliche Lehre in diesen Bereichen muss sorgfaltig

unterscheiden zwischen Ratschlägen und Forderungen, die das

allgemeine Recht für alle Bürger betreffen, und solchen Regeln und Ordnungen,
die sich nur auf die Glieder der Kirche erstrecken.»21 Die Unterscheidung ist

unverzichtbar, «denn es kann nicht von vornherein ausgemacht sein, ob eine

kirchliche Empfehlung an den Gesetzgeber zugunsten von registrierten
gleichgeschlechtlichen Partnerschaften im weltlichen Recht auch eine entsprechende

Form einer kirchlichen Trauung nach sich ziehen müsste (wenngleich das

möglich, ja, wahrscheinlich wäre); und ebensowenig kann sich die Kirche durch
die Nichteinführung derartiger Bestimmungen in das staatliche Familienrecht

daran hindern lassen, liturgische Segenshandlungen für homophile Paare zu

19 Vgl. im Blick auf neuere Stellungnahmen und Untersuchungen S. Heuser: Literaturbericht

zum Thema Ehe, in: EvTh 75 (2015) 70—79 und im weiteren Blick auf den Status und
Adressatenkreis kirchlicher Stellungnahmen und Denkschriften G. Plasger: Einladende

Ethik. Zu einem neuen evangelischen Paradigma in einer pluralen Gesellschaft, in: KuD
51 (2005), 126-156.

20 Vgl. aus ökumenischer Sicht W. Lienemann, Churches and Homosexuality. An Overview
of Recent Official Church Statements on Sexual Orientation, in: Ecumenical Review

50/1998,7-21.
21 W Lienemann: Ehe und Familie für alle? Die Vielfalt der Lebensgemeinschaften zwischen

Gleichstellungsgebot und Diskriminierungsverbot, in: Institut für Sozialethik des SEK
(Hg.): Ehe und Familie für homosexuelle Paare? Rechtliche und ethische Aspekte. Studien

und Berichte Nr. 49 aus dem Institut für Sozialethik, Bern 1995, 9—46 (12); wieder
abgedruckt in: ZEE 39 (1995) 279-297.



220 Frank Mathwig

vollziehen, wenn ihr dies aufgrund theologischer Einsichten als geboten
unabweisbar wird.»22 Was die Kirchen aus rechtsethischer Sicht auf
staatlichrechtlicher Ebene befürworten und fordern, muss sich nicht notwendig mit
ihren eigenen — theologisch-liturgisch begründeten — Vollzügen decken.

Widersprüchlich wäre diese Haltung nur, wenn staatliches Recht und kirchliche

Praxis miteinander identifiziert würden. Die Frage nach einer gerechtfertigten

Ungleichbehandlung von hetero- und homosexuellen Paaren verweist also auf
zwei Diskurse und verlangt eine dreifache Klärung: 1. eine theologische
Antwort im Raum der Kirche; 2. eine rechtliche resp. rechtsethische Positionierung
auf staatlicher Ebene und 3. eine theologisch-ethische Verhältnisbestimmung
der beiden Diskurs- und Handlungssphären.

4. Heinrich Bullingers Eheverständnis

Die dreifache Zumutung gehört in gewisser Weise zum Erbe der Reformation.

Dort wurden grundlegende Weichenstellungen für die Entwicklung von
Kirche, Staat und Gesellschaft vorgenommen, die die Herausbildung der
politischen Strukturen ermöglicht haben, in denen sich Kirche hier und heute

vorfindet. Bei allem Streit über den geschichtlichen Status und die Bedeutung
der Reformation23 besteht heute weitgehend Einigkeit darüber, dass die

reformatorischen Bewegungen massgeblich zur Konsolidierung der im
Spätmittelalter beginnenden Rechtsreformen beigetragen haben.24 Das Eherecht

spielt dabei eine bedeutende, wenn nicht wegweisende Rolle.25 In einer sich

22 Lienemann: Ehe (Anm. 21), 12f.

23 Vgl. den kurzen Überblick von U. Gause: Dekonstruktion der Reformation?, in: EvTh 74

(2014) 87-95.
24 Vgl. Vgl. C. Strohm (Hg.): Reformation und Recht. Ein Beitrag zur Kontroverse um die

Kulturwirkungen der Reformation, Tübingen 2017; ders.: Calvinismus und Recht. Welt-
anschaulich-konfessionelle Aspekte im Werk reformierter Juristen in der Frühen Neuzeit,
Tübingen 2008; M. Stolleis: Protestantismus und modernes Staatsdenken, in: E. Campi/
P. Opitz/K. Schmid (Hg.): Johannes Calvin und die kulturelle Prägekraft des Protestantismus,

Zürich 2012, 89-105; J. Witte Jr.: Die Reformation der Rechte. Recht, Religion und
Menschenrechte im frühen Calvinismus, Neukirchen-Vluyn 2015; ders.: Recht und
Protestantismus. Die Rechtslehren der lutherischen Reformation, Gütersloh 2014.

25 Vgl. J. Witte Jr.: Zwischen Sakrament und Vertrag. Ehe als Bund im Genf Johannes Cal¬

vins, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 84 (1998) 386-469 (388f.);
ders.: Church, State, and Marriage: Three Reformation Models, in: Word & World 23

(2003) 40—47; ders.: Vom Sakrament zum Vertrag. Ehe, Recht und Religion in der
abendländischen Tradition, Gütersloh 2005; Zusammenfassend bemerkt ders.: Sex and Marriage



Wie viel Segen für welche Ehen? 221

stark verändernden Ständegesellschaft ging es um die Etablierung einer zeit-

gemässen Gesellschaftsordnung und die Stabilisierung einer tragfähigen
Gemeinschaftsmoral. In der Zeit der Reformation wurde die Ehe endgültig zu
einem Politikum, einer öffentlichen und für die Öffentlichkeit grundlegenden

Angelegenheit. Der häufig pejorative oder relativierende Hinweis auf Luthers
Rede von der Ehe als «weltlich Geschäft»26 verkennt ihre durch die theologische

Entsakramentalisierung möglich gewordene moralische Aufwertung
und politische Funktionalisierung als wirkungsvolles staatlich-kirchliches Ord-

nungs- und Kontrollinstrument. Aus reformatorischer Sicht spiegelte die Ehe

im gesellschaftlichen Bereich präzise den sittlichen Verfall der Kirche wider, die

bis dahin über sie verfügt hatte. Faktisch war die Ehe kaum reguliert und nur
einem Teil der Bevölkerung zugänglich. Im einfachen Volk galt als verheiratet,

wer Tisch und/oder Bett teilte; in den ständischen oder Adelskreisen bestanden

neben der offiziellen Ehe häufig Konkubinatsbeziehungen, mit prekären

Folgen für die Frauen und die daraus hervorgegangenen Kinder. Grundsätzlich

unterschied sich die Beziehungspraxis von Laien und Klerus nicht.27 Die
Kontrolle und Sanktion der Ehe lag in den Händen der Verwandtschaft oder

Nachbarschaft - eine Art christlicher Scharia -, die auch Heinrich Bullinger

in the Protestant Tradition, 1500—1900, in: A. Thatcher (Hg.): The Oxford Handbook of
Theology, Sexuality and Gender, Oxford 2014, 304—320 (305): «Political leaders rapidly
translated this new Protestant gospel into new civil laws in place of the Catholic Church's

canon laws. Viewed together, these new state laws (1) shifted marital jurisdiction from the

church to the state; (2) abolished monasteries and convents; (3) commended, if not
commanded, the marriage of clergy; (4) rejected the sacramentality of marriage and the

religious tests traditionally required for valid unions; (5) banned secret marriages and required
the participation of parents, peers, priests, and political officials in marriage formation; (6)

sharply curtailed the number of impediments used to annul engagements and marriages;
and (7) introduced fault-based complete divorce with a subsequent right for divorcees to

remarry. The Western legal tradition would not see such sweeping reforms of its marital
laws again until the liberal, cultural, and constitutional reforms of the last half century.»

26 M. Luther: Das Traubüchlein für die einfältigen Pfarrherrn, in: BSLK, 528-541 (528); zum
Eheverständnis Luthers vgl. C.V. Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe. Sein

theologisches Eheverständnis vor dessen augustinisch-mittelalterlichem Hintergrund, Tübingen
2017.

27 Vgl. E. Ingold: Staatsbildung, Ehemoral und «weibliche Zucht». Heinrich Bullingers
«Christlicher Ehestand» im Spannungsfeld zwischen ständischen Eheschliessungsinteres-
sen und frühneuzeitlicher Staatsbildung, in: E. Campi/P. Opitz (Hg.): Heinrich Bullinger.
Life — Thought - Influence. International Congress Heinrich Bullinger (1504—1575),
Zurich, Aug. 25-29, 2004, Vol. I, Zürich 2007, 289-312 (291-293).



222 Frank Mathwig

persönlich zu spüren bekam. Seine Eltern, die in einem — kirchlich und öffentlich

anerkannten — Priesterkonkubinat lebten, mussten vor den Angriffen der

Brüder mütterlicherseits ihren Heimatort verlassen. Und der Reformator selbst

war angesichts des Widerstands seiner Schwäger gezwungen gewesen, seine

Ehe vor dem Zürcher Ehegericht durchsetzen.28

Der Stellenwert, den die Reformatoren der Ehe beimassen, zeigte sich

einerseits in der demonstrativen Inszenierung der protestantischen Priesterehe

gegen den katholischen Zölibat, die auf reformierter Seite bis zu einer

impliziten Heiratspflicht der Pfarrerschaft gehen konnte,29 und andererseits in
dem Eifer, mit dem die reformatorischen Kräfte Eheordnungen etablierten

bzw. grundlegend revidierten und Ehe- (Zürich), Chorgerichte (Bern) oder

Konsistorien (Genf) einrichteten. So erliess die Stadt Zürich bereits unmittelbar

nach ihrem Übertritt zur Reformation im Jahr 1525 eine neue - bis 1533

mehrfach revidierte — staatliche Ehe- und Ehegerichtsordnung, die zum Vorbild
für entsprechende Regelungen in vielen anderen reformatorischen Städten und

Gebieten wurde.30 Wesendiche Neuerungen betrafen die formalen Kriterien
für die rechtmässige Ehe: der Ehekonsens, die Bestätigung durch zwei Zeugen,

der obligatorische Kirchgang, die Fesdegung des Mündigkeitsalters auf 19

Jahre, das Verbot der elterlichen Verheiratung ihrer Kinder und ein sehr

eingeschränktes Scheidungsrecht.31 In den Überarbeitungen nahmen die Strafbe-

28 Vgl. Ingold: Staatsbildung (Anm. 27), 291-293.298£; zu vertraglichen Absicherungen vgl.
D. Rippmann: Ehen im Spiegel von Eheberedungen (Schweiz, 15. und 16. Jahrhundert), in:

A. Jendorff/A. Pühringer (Hg.): Pars pro toto. Historische Miniaturen zum 75. Geb. von
H. Wunder, Neustadt 2014, 385-400.

29 Zu entsprechenden Äusserungen in Bullingers Hebräerbrief 1526/1527 vgl. J. Eming/
U. Gaebel: Wie man zwei Rinder in ein Joch spannt. Zu Heinrich Bullingers <Der Christliche

Ehestand), in: M.E. Müller (Hg.): Eheglück und Liebesjoch. Bilder von Liebe, Ehe

und Familie in der Literatur des 15. und 16. Jahrhunderts, Weinheim, Basel 1988, 125—154

(127f.); zur Verweltlichung der Ehe allgemein U. Gause: Reformation, geschlechtergeschichtlich

- auch ein notwendiger Nachtrag zum Calvinjahr 2009, in: EvTh 70 (2010)
293-309 (296f.).

30 Vgl. E. Campi/P. Wälchli (Hg.): Zürcher Kirchenordnungen 1520-1675. Erster Teil, Zü¬

rich 2011, 27—31; nach wie vor grundlegend W Köhler: Zürcher Ehegericht und Genfer

Konsistorium, Bd. 1: Das Zürcher Ehegericht und seine Auswirkungen in der deutschen

Schweiz zur Zeit Zwingiis, Leipzig 1932; K. von Greyerz: Die Schweizer Gesellschaft:

Familie, Geschlechterrollen und die Armen, in: A. Nelson Burnett/E. Campi (Hg.): Die
schweizerische Reformation. Ein Handbuch, Zürich 2016, 547—570 (548-555); Ingold:
Staatsbildung (Anm. 27).

31 Zu den in grösstenteils analogen Bestimmungen der Genfer Eheordnung vgl. zusammen-



Wie viel Segen für welche Ehen? 223

Stimmungen zum Ehebruch (inklusive des Aufrufs zur Denunziation) und zu
ausserehelichem Sex («Huorp) breiten Raum ein, ausserdem wurde ein

Eheregister eingeführt. «Die wichtigste Änderung war die formale Generalisierung

von Normen, unabhängig von Stand und Geschlecht. [...] Formelhaft wurde

betont, sie gälten für <arm und rich> für <frau und man>.»32

Bullingers 1540 erschienenen Schrift «Der christliche Ehestand» liest sich

in weiten Teilen wie eine Begründung und Auslegung der Zürcher Eheordnung.33

Der Text diene «vor allem zur Offenlegung, zur Verminderung und

zur Entfernung aller [...] Schmutzigkeiten, zu Ehre, Lob und Preis sowie zur

Einpflanzung wahrer Reinheit und zur Belehrung der einfachen Eheleute».34

Den Anlass bildeten sittenwidrige, lasterhafte gesellschaftliche Missstände,35

die Bullinger als Folge eines mangelnden Eheverständnisses diagnostizierte,
«dass man die Ehe nicht so schätzt, wie man sollte, und dass die Ehen sündhaft

eingegangen werden, ohne Gott und gegen die angemessenen Rechtsbestimmungen.

Viele wissen nicht, wer die Ehe eingesetzt hat, was die Ehe ist oder

wie und warum man sie eingehen soll».36 Damit ist zugleich das Programm

fassend Witte: Sakrament (Anm. 25), 414-417. «Das überraschendste Merkmal des neuen
Genfer Eherechts ist sein sich streng an den Buchstaben des Gesetzes haltender, ja sogar
positivistischer Ansatz. [... D]ie religiösen Quellen und die theologische Begründung der

neuen Genfer Gesetze blieben fast vollkommen verdeckt. Zweimal wird en passant 1

Korinther 7 erwähnt [...]. Im übrigen werden die Regelungen kategorisch dargelegt und die

Entscheidungen kühn verkündet, ohne dass viel auf religiöse Autoritäten oder gar auf
theologische Ausführungen rekurriert wird.» (416f.)

32 Ingold: Staatsbildung (Anm. 27), 300.

33 Mit der Schrift kommt eine in den späten 1520er begonnene Beschäftigung mit dem The¬

ma zum Abschluss; vgl. D. Roth: Heinrich Bullingers Eheschriften, in: Zwingliana XXXI
(2004) 275—309 (281—286); S. Burghartz: Zwischen Integration und Ausgrenzung. Zur
Dialektik reformierter Ehetheologie am Beispiel Heinrich Bullingers, in: L'Homme 8 (1997)
30—42 (35-41); M. Gsell: Hierarchie und Gegenseitigkeit. Überlegungen zur Geschlechterkonzeption

in Heinrich Bullingers Eheschriften, in: R. Schnell (Hg): Geschlechterbeziehungen

und Textfunktion. Studien zu Eheschriften der Frühen Neuzeit, Tübingen 1998,
89—117 (89-108); zu den biographisch-familiären und historischen Verhältnissen vgl.
Ingold: Staatsbildung (Anm. 27), 290—302.

34 H. Bullinger: Der christliche Ehestand, in: ders.: Schriften I. Im Auftrag des Zwingüvereins
und in Zusammenarbeit mit H.U. Bächtold, R. Jörg und P. Opitz hg.v. E.Campi, D. Roth
und P. Stotz, Zürich 2004, 417-575 (426).

35 Bei diesen Lasterkatalogen handele es sich, wie Roth, Eheschriften (Anm. 33), 285, be¬

merkt, um eine genretypische «rhetorische Strategie» moraldidaktischer Texte jener Zeit,
die auf die Zürcher Verhältnisse nur sehr bedingt zuträfen.

36 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 427.



224 Frank Mathwig

der Eheschrift skizziert, das anschliessend in einem kürzeren, rechtiich und

theologisch begründenden und einem ausführlichen, didaktisch-anleitenden

Teil abgearbeitet wird. Zur Herkunft der Ehe bemerkt Bullinger zusammenfassend:

«Wann, wo, wie, von wem und warum die Ehe eingesetzt worden ist;
dass sie Gott selbst im Paradies, am Anfang der Welt, vor dem Sündenfall des

Menschen und dem Menschen zugute eingesetzt hat».37 Im nächsten Kapitel

folgt eine «Kurzbeschreibung der Ehe»: «Die Ehe ist eine Verbindung von
Mann und Frau, die mit beider Einwilligung zustande kommt, sie ist von Gott
eingesetzt worden, rechtmässig und Gott wohlgefällig, mit dem Zweck, dass

beide freundschaftlich und aufrichtig miteinander leben, einander behilflich
sind und sich gegenseitig unterstützen, Unkeuschheit vermeiden und Kinder
aufziehen.»38 Bullingers Eheverständnis schliesst nahtlos an die spätmittelalterliche

Ehelehre an: 1. die göttliche Stiftung der Ehe; 2. ihr paradiesischer

Ursprung; 3. der beiderseitige Ehekonsens; 4. die drei Ehezwecke mutuum adi-

utorium (gegenseitige Hilfe), evitatiofomicationis (Vermeidung bzw. Kanalisierung
sinnlicher Begierden) und proles (Nachkommenschaft).39

Mit seiner positiven Bewertung der ehelichen Sexualität geht Bullinger —

gemeinsam mit Calvin und Bucer — über das traditionelle Verständnis und

auch über Luthers ambivalente Sicht hinaus. Der Zürcher Antistes erklärt den

«ehelichen Beischlaf oder die ehelichen Werke»40 nicht nur — mit der Tradition
im Anschluss an I Kor 7,3 — für eine wechselseitige Pflicht (debitum), sondern

hält — mit Paulus in I Kor 7,28 — fest: «Zu heiraten, sagt der Apostel Christi,

ist keine Sünde. Also muss auch folgen, dass die ehelichen Werke keine

Sünde sind, allerdings nicht aus sich selbst heraus, sondern der Ehe und der

Anordnung und Erlaubnis Gottes wegen.»41 Seine Begründung der Heiligkeit
der Ehe ist vierstufig: 1. Aus Gen 1,28 folgt, «dass Gott der erste Ehever-

37 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 433.

38 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 434.

39 Vgl. Roth: Eheschriften (Anm. 38), 290: Während Bullinger in cp. 2 von der traditionellen

Reihenfolge der Ehezwecke abweicht, kehrt er bei den Erläuterungen in cp. 10 wieder zur
überkommenen Anordnung zurück; vgl. Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 467-472.

40 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 469; zu Bullingers Beurteilung der ehelichen Sexualität vgl.
Roth: Eheschriften (Anm. 38), 296-302; Burkhartz: Integration (Anm. 35), 36f.; Ingold:
Staatsbildung (Anm. 27), 305f.; C. Euler: Heinrich Bullinger, Marriage, and the English
Reformation: The Christen state of Matriomonye in England, 1540—43, in: Sixteenth Century
Journal XXXIV (2003) 367-393 (372£).

41 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 470.



Wie viel Segen für welche Ehen? 225

mittler gewesen ist und die erste Ehe selbst zusammengegeben und gesegnet
hat».42 2. Der besondere Status der Ehe liegt in ihrer paradiesischen Herkunft:
«Alle anderen Einrichtungen sind ausserhalb des Paradieses, nur die Ehe ist im
Paradies eingesetzt worden.»43 3. Der Sündenfall hat die Geltung der Ehe weder

ausser Kraft gesetzt noch zerstört: «Nach dem Fall Adams und Evas wird
der Ehe nichts weiter hinzugefügt oder in den Verordnungen geändert, ausser
dass ihnen und uns allen aufgrund des Falls und der Sünden Angst, Not und

Schmerzen aufgebürdet werden.»44 4. Daraus folgt: «Die Ehe ist in sich selbst

in jeder Hinsicht heilig und befleckt niemanden. Warum sollte nun ein heiliges,
nützliches und gutes Ding nicht jedermann freistehen?»45

Obwohl Bullinger an den traditionellen Ehezwecken festhält, rückt die

sozial reinigende Funktion in seiner Eheschrift von 1540 deutlich in den

Vordergrund:46 «Das ist der Zweck der Ehe, [...] einen Gefährten im Leben zu
haben, [...] so dass du bei ihm eine Arznei und Beruhigung für die Schwäche

deines begehrlichen Fleisches findest und Unzucht und allerlei Schmutz und

Unreinheit vermeidest [...]. Daher liegt das Vermögen, die Wirkung, die Kraft
und die Frucht der Ehe darin, zu trösten, zu helfen, Rat zu geben, zu reinigen,

zu Anstand, Ehre und Schamhaftigkeit zu führen, Unreinheit zu vertreiben,
die Ehre Gottes und das Gemeinwohl zu fördern und viele weitere ähnliche

Wirkungen zu erzielen.»47 Die Ehe wird zum Ort, der die postlapsarische, sündige

Existenz zwar nicht aufhebt, aber auf eigentümliche Weise etwas von
ihrem paradiesischen Ursprung bewahrt.48 Dabei betont Bullinger stets, dass die

Ehe «in sich»49 rein sei, weil Gott sie für den Menschen vorgesehen habe und

42 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 431.

43 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 473. Und der Reformator fährt fort: «Und da jede Einrich¬

tung ihr Ansehen und ihre Ehre von ihrem Schöpfer hat oder vom Alter oder vom Ort, an
dem sie geschaffen wurde, oder vom Nutzen, den sie bringt, so ist die Ehe die lobenswerteste

und ehrenhafteste Einrichtung, ist sie doch von Gott selbst, im Paradies, am Anfang
der Welt und dem Menschen zum Nutzen und Vergnügen eingesetzt worden.» (ebd.)

44 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 432.

45 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 475f.

46 Vgl. Roth: Eheschriften (Anm. 33), 302: «Tatsächlich wird in den Kapiteln 10 bis 14 die

Grundentscheidung von rein und schmutzig zur dominierenden Leitdifferenz des Textes.

Diese Leitdifferenz zieht sich auch durch die Kapitel 15 und 16 und 19 bis 24».

47 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 472.

48 Vgl. Euler: Bullinger (Anm. 40), 372: «Bullinger argued tenaciously that institution of mar¬

riage had not changed after the fall and, therefore, had not been tainted with sin.»

49 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 473.475.



226 Frank Mathwig

selbst Urheber der konkreten Eheschliessung sei. Die Institution wirke auf
die menschliche Sexualität post lapsum wie eine «Arznei», eine Metapher, die

bemerkenswerter Weise im Zusammenhang der Ehescheidung noch einmal

auftaucht.50 Die Verschiebung des theologisch-sittlichen Reinheitstopos von
den tugendhaften kirchlichen und klösterlichen Eliten auf die gesamte

Bevölkerung, die nicht zum Triebverzicht berufen war, hatte eminent politische

Wirkungen. Sexuelle Reinheit wandelte sich von einem elitären Attribut zu

einer an die Allgemeinheit gerichteten moralischen Forderung, die öffentlich

demonstriert, reguliert, kontrolliert und sanktioniert wurde. «Reinheit konnte

gesamtgesellschaftlich nicht mehr durch das Zölibat gewährleistet werden, reine

Sexualität war nun, wenn überhaupt, nur noch innerhalb der Ehe möglich.
Damit erhielt die Ehe als gesellschaftliche Institution eine neue Aufgabe als

einziger Ort und Hort sexueller Reinheit.»51

Garant dieser Reinheit wurde die arbeitsteilig von Staat und Kirche
geschützte Eheordnung. Der Staat regelt die Ehe als Kontrakt. «Obwohl die Ehe

auch die Seele und den inneren Menschen betrifft, gehört sie doch auch zu den

äusserlichen Dingen, die der Obrigkeit unterworfen sind. Wenn also aufrichtige
und rechtschaffene Obrigkeiten gute und angemessene Ehegesetze erlassen

oder andere angemessene bürgerliche Gesetze über die Ehe angenommen
haben, soll sich ihnen kein rechtschaffener Christ widersetzen».52 Die Kirche ist

zuständig für die Ehe als göttliche Setzung. «Nach dem Abschluss des Ehevertrags

[...] soll man mit dem Kirchgang und dem ehelichen Beisammensein nicht lange

warten [...]. Das Beisammensein soll ausserdem mit Gott und der Fürbitte
der Kirche begonnen werden. [...] Und da Gott selbst die erste Ehe

zusammengefügt und beide Eheleute gesegnet hat, hat die Kirche aus dem Vorbild
und Geist Gottes angeordnet, dass sich die Eheleute öffentlich, und zwar in
der Kirche, zeigen und ihre Ehe dort der Kirchgemeinde kundtun und bestäti-

50 Vgl. Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 572.

51 S. Burghartz: Wandel durch Kontinuität? Zur Moralpolitik von Reformation und Kon-
fessionalisierung, in: Traverse 7/2000, 23-35 (27); vgl. dies.: Integration (Anm. 35); dies.:

Zeiten der Reinheit - Orte der Unzucht. Ehe und Sexualität in Basel während der Frühen

Neuzeit, Paderborn u.a. 1999.

52 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 437. Vgl. analog die strikte Unterscheidung in der Genfer

Kirchenordnung von 1561: J. Calvin: De Ordonnances ecclésiastiques, in: CStA, Bd. 2,

Neukirchen-Vluyn 1997, 227-279 (263): «Da Streitigkeiten auf dem Gebiet der Ehe keine

geistliche Angelegenheit, sondern mit dem Bereich staatlicher Ordnung verwoben sind,

gehören sie in den Sachbereich des Rats.»



Wie viel Segen für welche Ehen? 227

gen lassen, den Segen vom Diener Gottes empfangen und sich der Fürbitte der

allgemeinen Kirche anvertrauen sollen.»53

Die Ehe wurde mit der Reformation «zu einem primären Feld gesellschaftlicher

Ordnungsanstrengungen»,54 die einem doppelten Zweck dienten: einerseits

der staatlichen und kirchlichen So^ialdis^iplinierung und andererseits der

Selbstdis'spplinierung durch die Setzung der Negativkategorie der Unreinheit

endang der binären Kodierung «rein»/«unrein». «Durch die Ehegesetze der

Reformation verlagerte sich die Überwachung von Flandlungen, die eine Ehe

in bestimmten sozialen Situationen begründeten, zur Kontrolle der Sexualität

an sich. Die Verhaltenssteuerung rückte nach innen, das Gewicht verlagerte
sich von Fremdzwang zu Selbstzwang, wenn Selbstkontrolle die Überwachung
durch Nachbarschaft und Familie ein Stück weit ersetzte, so war dies ein Schritt
in Richtung Individualisierung.»55 Entsprechend zeigen die an den Ehegerichten

verhandelten Delikte im Laufe der Zeit signifikante Verschiebungen, die

weniger auf ein verändertes Sexual- und Sozialverhalten in der Bevölkerung
hinweisen, als auf die Wirkungen einer staatlich-kirchlichen Moralpolitik.56 In
dem reformierten Eheverständnis und in ihrer moralischen und gesellschaftspolitischen

Ordnungsfunktion gehen Individuum, Gesellschaft und staatliches

Recht eine neue Verbindung ein. Über ein lediglich moralisches Disziplinie-

rungsprogramm weit hinausgehend bildet das an Bullinger anschliessende

Ehekonzept «eine sozialintegrative Synthese, die eine präzise Antwort auf
fundamentale Spannungen zwischen den ständischen Interessen einer aufstrebenden

Bürgerschaft und propagierter individueller Lebensführung darstellte».57

53 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 511.

54 Burghartz: Integration (Anm. 26), 31; vgl. dies.: Wandel (Anm. 51), 26. Nicht zufällig ge¬

hörten die Vorwürfe der «Hurerei» und «Unzucht» zu den wichtigsten propagandistischen
Schlagwörtern der Reformatoren in ihrer Auseinandersetzung mit der römischen Kirche
und dem Papsttum.

55 Ingold: Staatsbildung (Anm. 27), 301 f. Ingold datiert damit die Anfänge der von Michel
Foucault im 17. und 18. Jahrhundert diagnostizierten «Disziplinierung» resp. «Disziplinargeseilschaft»

bereits ein Jahrhundert früher; vgl. M. Foucault: Uberwachen und Strafen.

Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt/M., 175f. et passim.
56 Dabei spielen die im Fortgang der Reformation zunehmenden Konfessionalisierungskon-

flikte eine wichtige Rolle; vgl Burghartz: Wandel (Anm. 51), 30.

57 Ingold: Staatsbildung (Anm. 29), 290. Roth: Eheschriften (Anm. 33), 309, hebt drei Ord¬

nungsanliegen in Bullingers Ehetraktat heraus: 1. die deutliche Anlehnung an die Zürcher

Ehegerichtsordnungen im Grundlegungsteil; 2. Die ordnungspolitischen und sozialdisziplinierenden

Aspekte im didaktischen Teil und 3. die Präsentation von Leitdifferenzen einer



228 Frank Mathwig

5. Paradise lost— Ehe %wischen Schöpfung und Erlösung

Im Blick auf die aktuelle kirchliche Ehediskussion verdienen mindestens
sieben Aspekte von Bullingers Eheverständnis Beachtung: 1. Die Institution der

Ehe bedarf der komplementären, staatlichen und kirchlichen Ordnung. 2. Die

kirchlich-theologische Qualifizierung der Ehe als Akt und Ausdruck des Willen

Gottes muss von ihrem rechtlichen Vertragsstatus unterschieden werdend8 3. Aus

biblisch-theologischer Sicht bildet die Ehe eine ménage à trois, die Gott gestiftet hat

und in der er sich dem Paar zugesellt.39 4. Die Ehe rückt die intime Paarbeziehung

aus der Privatsphäre in die politische Öffentlichkeit und in den Raum der
kirchlichen Gemeinschaft.60 5. Ehe und Familie haben als konstitutiver Sozialraum

für die Ausbildung und Stabilisierung reziproker Normen eine grundsätzliche

gemeinschaftskohäsive und gesellschaftsstabilisierende Funktion. 6. Menschliche

Sexualität ist nicht nur Mittel zum Zweck, sondern erhält einen Eigenwert, der

als gute Schöpfungsgabe in der institutionalisierten Ehe bewahrt wird. 7. In den

wechselseitigen Verpflichtungen der Eheleute sich selbst und ihren Kindern

gegenüber sind Ehe und Familie Gottesdienst in der ursprünglichen und grundlegenden

Form menschlicher Vergemeinschaftung. Diese Ehevorstellungen werden

von traditionellen und reformerischen Positionen weitgehend übernommen,
aber im Blick auf die Geschlechterfrage in unterschiedlicher Weise modifiziert.

Während Bullinger die Ehe als Gottes ureigenen Präsenz- und Handlungsraum

entfaltet hatte, begegnet sie in traditionellen Deutungen als affektiv-morali-

moral-sprachlichen Ordnung.
58 Vgl. Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 435: «Denn der Herr hat ja nicht gesagt: <Was zu¬

sammengefügt worden ist, soll und kann niemand scheiden), sondern er hat gesagt: <Was

Gott zusammengefügt hat, soll der Mensch nicht scheiden.» Analog unterscheidet Calvin
in seiner späten Ehetheologie zwischen der Ehe als rechtlichem Vertrag und als Gottesbund:

«Deshalb nennt Salomo in Sprüche 2,17 die Ehe den Gottesbund, denn er ist allen

menschlichen Abkommen überlegen.» (Calvin: Kommentar zu Mal. 2,14, zit. n. Witte:
Sakrament [Anm. 25], 421).

59 Vgl. Witte: Sex (Anm. 25), 309 mit Blick auf Calvin: «But marriage was more than a mere

contract, for God was a third part}' to every marriage convenant, and set ists basic terms in
the order and law of creation.»; vgl. ders., Sakrament (Anm. 25), 421, mit einem Zitat aus

Calvins Kommentar zu Mal 2,14: «Wenn ein Mann und eine Frau miteinander eine Ehe

eingehen, dann hat Gott den Vorsitz [...]. Deshalb heisst es auch in Maleachi [2,14], dass

Gott sozusagen die Vertragspartei [der Ehe] ist, der sich aufgrund seiner Allmacht zu dem

Mann und der Frau gesellt und ihren Zusammenschluss gutheisst.»
60 Die Intimität der Beziehung ist gerade durch die Öffentlichkeit ihrer Institutionalisierung

geschützt.



Wie viel Segen für welche Ehen? 229

scher Beziehungs- und Verantwortungsraum, der an die Bedingung der Hete-
rosexuaütät geknüpft wird. Gegenüber der reformatorischen Auffassung von
Gott als eigentlichem Urheber, der die Ehe stiftet und erhält, kommt es zu einer

Umbesetzung des Subjekts, indem die Gültigkeit der Ehe von der Befolgung
der heterosexuellen Geschlechternorm durch die Eheleute abhängig gemacht
wird. Der vorausgesetzte Geschlechterdual konditioniert nicht nur die Freiheit
des göttlichen Stiftungs- und Erhaltungshandelns, sondern bestreitet in der

Konsequenz die Unbedingtheit der biblischen Treueforderung gegenüber dem

freien Bundeshandeln Gottes. Was er zusammenfügt, soll der Mensch nicht

trennen (Mk 10,9; Mt 19,6) und erst Recht nicht verhindern.61

In den westlichen Kirchen dominiert die reformerische Position eines auf die

Qualität und Verbindlichkeit der Beziehung fokussierenden Ehe- und
Familienbildes. Die massgeblich von Helmut Thielicke62 angestossene und von
Hermann Ringeling63 und Siegfried Keil64 weitergeführte Diskussion mündete

nach intensiven akademisch theologischen und kirchlichen Diskussionen 2013

in die programmatische EKD-Orientierungshilfe «Zwischen Autonomie und

Angewiesenheit» und die dadurch angestossenen Kontroversen.65 Tendenziell

gestützt wird eine genderindifferente Sicht zwar durch die mit den Reformato-

61 Vgl. Wannenwetsch: Natürliche (Anm. 10), 176: «Die Verkennung am Natürlichen und
dessen Funktion als Legitimationsprinzip kann als struktur-theologisches Indiz für die

Immunisierung gelten gegen die Frage nach dem aktuellen Handeln Gottes in der verändernden

Kraft des Geistes.»

62 Vgl. Thielicke: Ethik (Anm. 10).

63 Vgl. Ringeling: Homosexualität I (Anm. 10); ders.: Homosexualität - Teil II: Zur ethischen

Urteilsfindung, in: ZEE 31/1987, 82-102; ders.: Homosexualität. Erscheinung und Bewertung,

in: ders.: Christliche Ethik im Dialog. Beiträge zur Fundamental- und Lebensethik II,
Berlin 1991, 163-212; ders.: Homosexualität als Frage kirchlichen Handelns, in: ZEE 38

(1994) 163-167; ders.: Freie Lebensgemeinschaften in der Sicht evangelischer Sozialethik:
Sinneinheit von Liebe und Zeugung? Ein fragwürdiges Argumentationsmuster, in: ZEE
33 (1989) 4—7; ders.: Ehe und Familie 2000. Die neuen Selbstverständlichkeiten, in: ZEE
44 (2000) 197-2002.

64 Vgl. S. Keil/M. Haspel (Hg.): Gleichgeschlechdiche Lebensgemeinschaften in sozialethi¬

scher Perspektive. Beiträge zur rechtlichen Regelung pluraler Lebensformen, Neukirchen
2000.

65 Vgl. EKD: Zwischen Autonomie und Angewiesenheit. Familie als verlässliche Gemein¬

schaft stärken. Eine Orientierungshilfe des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland

(EKD), Gütersloh 2013; dies.: Zwischen Autonomie und Angewiesenheit - die

Orientierungshilfe der EKD in der Kontroverse, Hannover 2013 und zu den theologischen
Implikationen einer protestantischen Institutionenethik mit Blick auf Ernst Wolf und

Wolfgang Huber Dabrock: Institutionenethik (Anm. 9).



230 Frank Mathwig

ren einsetzende Relativierung der Fortpflanzung als oberstem Ehezweck.

Unterlaufen wird damit aber deren stets vorausgesetzter Geschlechterdual.

Fraglos gingen die Menschen der Bibel — wie auch die Reformatoren - von
der Zweigeschlechtlichkeit der Ehe aus. Geschlechterkonstitutionelle, verbindliche

Sexualbeziehungen in anderen Geschlechterkonstellationen waren für
sie unvorstellbar und gleichgeschlechtliche Partnerschaften keine denk- und

wählbare Option. Biblische Aussagen, die homosexuelle Praktiken verwerfen,

waren weder auf gleichgeschlechtliche Partnerschaften bezogen, noch konnten
sie diese im Blick haben. Die Geltung des Geschlechterduals wurde biblisch

und reformatorisch aus dem Entschluss Gottes abgeleitet, die Menschen von
Anfang an «als Mann und Frau» zu schaffen (Gen 1,27; Mt 19,4). Paulus berief
sich — rezeptionsgeschichtlich äusserst folgenreich — in doppelter Weise darauf:

einerseits in dem affirmativen Plinweis auf die Frauen, die «den natürlichen

Umgang mit dem widernatürlichen» vertauschen, und die Männer, die «den

natürlichen Umgang mit der Frau» aufgaben und «im Verlangen nacheinander»

entflammten (Rom 1,26f.) und andererseits antithetisch — unter Aufnahme

einer urchristlichen Taufformel — in der Rede von der Neuschöpfung in
Christus: «Ihr alle nämlich, die ihr auf Christus getauft wurdet, habt Christus

angezogen. Da ist weder Jude noch Grieche, da ist weder Sklave noch Freier, da

ist nicht Mann und Frau. Denn ihr seid alle eins in Christus Jesus.» (Gal 3,27£).

Damit hatte der Apostel das theologische Spannungsfeld für die aktuelle

kirchlich-theologische Ehediskussion vorweggenommen, sodass die Konfrontationslinie

zwischen den Geschlechteraussagen in Rom 1 und Gal 3 als eine Art
Prototyp für den eingangs behaupteten ehetheologischen Röstigraben gelesen

werden kann.

Traditionelle Sichtweisen favorisieren eine unabhängige, tendenziell dualistische

Lesart beider Bibeltexte, während reformerische Positionen für eine lexikalische

Ordnung im Sinn der christologischen Überbietung von Rom 1 durch

Gal 3 plädieren. Die alternativen Verhältnisbestimmungen präsentieren
unterschiedliche theologische Perspektiven auf die Relate. Traditionelle Deutungen,
die die Exklusivität der Fleterosexualität betonen, lesen Rom 1 schöpfungs-
oder ordnungstheologisch (wobei die naturrechtliche Zuspitzung bei Paulus

biologistisch umgedeutet wird) und Gal 3 futurisch-eschatologisch, während

reformerische Positionen, die für ein inklusives Verständnis unterschiedlicher

Geschlechterkonstellationen argumentieren, Rom 1 anthropologisch oder ethisch

und Gal 3 präsentisch-eschatologisch auslegen. Die hermeneutischen Konstel-



Wie viel Segen für welche Ehen? 231

lationen zielen auf eine Harmonisierung der Spannungen in den paulinischen
Äusserungen. Bereits auf methodischer Ebene können sie kaum überzeugen,
weil jede andere Deutungskombination die jeweiligen Begründungsinteressen
erschüttern würde: auf traditioneller Seite etwa eine nicht-biologistische Sicht

auf die Schöpfungsbezüge in Rom 1 und eine präsentisch-eschatologische

Deutung von Gal 3; auf reformerischer Seite etwa eine präsentisch akzentuierende

schöpfungstheologische Lesart von Rom 1 und ein komplementärer —

anstatt superordinativer — Status von Gal 3. Unbefriedigend sind die traditionelle

Nötigung, die eschatologische Radikalität von Gal 3 zu unterlaufen und die

reformerische Zumutung, die schöpfungstheologischen Bezüge von Rom 1 kul-
turhermeneutisch oder ethisch zu ermässigen.

Eine biologische Gendersicht auf Rom 1 riskiert, die eigentliche Stossrich-

tung der Argumentation des Apostels zu übersehen: Seine scharfe

Zurückweisung des damals in bestimmten sozialen Schichten verbreiteten sexuellen

Geschlechtertauschs diente ihm lediglich zur Illustrierung seiner schöpfungs-

theologisch-hamartiologisch motivierten Fundamentalkritik: «sie tauschten die

Herrlichkeit des unvergänglichen Gottes gegen das Abbild eines vergänglichen
Menschen [...]. Sie tauschten die Wahrheit Gottes gegen die Lüge und huldigten

und dienten dem Geschöpf statt dem Schöpfen) (Rom 1,23.25). Es geht

um die Missachtung der eigenen Geschöpflichkeit, aus der hervorgeht, «woraufhin

der Mensch von Gott geschaffen ist»,66 und nicht um die Stilisierung einer

Schöpfungsordnung und daraus abgeleiteter Sexualnormen. Deshalb trifft der

ethisch oder kulturkritisch motivierte reformerische Einwand, dass der Apostel
lediglich die freie Geschlechterwahl, nicht aber eine konstitutionelle
Homosexualität im Blick gehabt habe, wohl die dominierende traditionelle Rezeption

von Rom 1, nicht aber den biblischen Autor und sein Anliegen. Paulus fällt

allerdings seiner eigenen Argumentation in den Rücken, wenn er homosexuelle

Praktiken als «widernatürlich» qualifiziert.
Einen Schritt weiter ging Calvin in der Auslegung des biblischen Präzedenzfalls

für homosexuelle Praktiken - der Geschichte von Sodom und Gomorra

(Gen 19) — in seinem Genesiskommentar von 1554.67 In den drei Erwähnungen

(im Kontext von Gen 3,6; 5,13 und 9,29) geht es ausschliesslich um den

66 Wannenwetsch: Natürliche (Anm. 10), 176.

67 Vgl. C. Elwood: A Singular Example of the Wrath of God: The Use of Sodom in Six¬

teenth-Century Exegesis, in: The Harvard Theological Review 98 (2005) 67—93 (76).



232 Frank Mathwig

Zorn Gottes und nicht um sexuelle Vergehen oder ein widernatürliches Verhalten.

Uber den hebräischen Begriff «erkennen» (Jadd) in Gen 19,5 bemerkt der

Genfer Reformator: «Dass aber die Sodomiter die Männer <erkennen> wollen,

muss nicht ohne weiteres diese Absicht ausdrücken. Gewiss bezeichnet der

Ausdruck nach Weise der Schrift den geschlechtlichen Verkehr. Aber er kann

auch im ursprünglichen Sinne verstanden werden. [...] Herrisch befehlen sie

[die Sodomiter] ihm [Lot], er solle die [Fremden] herausbringen, damit man

erkenne, welcherlei Leute es seien.»68 Gegenüber Luthers traditioneller

Kommentierung von Gen 19 als Strafaktion gegen ein Vergehen contra naturam

resümiert Christopher Elwood drei Besonderheiten der Auslegung Calvins: «First,
he rejects the claim that the expressed desire of the Sodomites to <know> Lot's
visitors refers to carnal knowledge. Second, he distances himself from
interpretations of Sodom's sin as principally sexual sin. Third, he does not identify
the desires and acts of the Sodomites as components of a sin contra naturam.

[...] The sin of Sodom thus becomes a trope pointing toward sin in general.

In one sense, it is the sin to which all of Calvin's readers might descend were it

not for the grace of God. The brutishness of the Sodomites does not occupy
a special category. Brutishness, in Calvin's idiom, is the quality describing all

sin that has escaped from the restraints that piety and God's grace impose.»69

Calvin rückte damit den bei Paulus zwischen Rom 1 und Gal 3 diagnostizierten

Bruch in ein anderes Licht. Kontrovers stehen sich nicht eine schöp-

68 J. Calvin: Auslegung der Genesis. Johannes Calvins Auslegung der Heiligen Schrift. Neue
Reihe, hg.v. O Weber, Bd. I, Neukirchen 1956, 202.

69 Elwood: Example (Anm. 67), 81.82f. Analog verweist Calvin in einer Predigt vom 29. April
1560 über Gen 19 auf Ez 16,49: «Siehe, dies war die Verschuldung von Sodom, deiner
Schwester: Stolz, Nahrung im Überfluss und sorglose Ruhe hatten sie und ihre Töchter,
aber die Hand des Elenden und Armen hat sie nicht gestärkt» (vgl. A.L. Sewell: Calvin, the

Body, and Sexuality, Amsterdam 2011, 176). In diesem Sinn legt der Genfer Reformator
auch Rom l,26f. aus: «Danach zählt [Paulus] eine lange Reihe von Lastern auf, welche teils

zu allen Zeiten vorkamen, teils gelegentlich besonders ungehemmt herrschten. Es spielt
dabei keine Rolle, dass nicht jeder Einzelne von einer solchen Menge von Lastern geplagt

war. Zur Beurteilung der allgemeinen Verworfenheit der Menschen genügt es, wenn alle

ohne Ausnahme gezwungen sind, ein Schandmal einzugestehen. [...] Auch wenn nicht alle

Mörder, Diebe oder Ehebrecher sind, so gibt es doch keinen, der nicht dabei ertappt würde,

von irgendeinem Laster befleckt zu sein. Schändliche Leidenschaften nennt [Paulus] solche,
derer man sich auch nach der Uberzeugung der Menschen zu schämen hat. Sie entsprechen
aber der fehlenden Ehrerbietung gegen Gott.» (J. Calvin: Der Brief an die Römer. Ein
Kommentar, in: CStA, Bd. 5.1, Neukirchen-Vluyn 2005, 97)



Wie viel Segen für welche Ehen? 233

fungsordnungs-naturrechtliche und eine präsentisch-eschatologische Sicht

gegenüber, vielmehr geht es um die eschatologische Grundspannung zwischen

der hamartiologisch imprägnierten Existenz post lapsum und der soteriologisch-

christologisch bestimmten heilsgeschichtlichen Gegenwart. Der Genfer Reformator

denkt Paulus konsequent zu Ende, wenn er den Fokus von dem sexuellen

Exempel auf die sündige menschliche Existenz insgesamt richtet. Freilich
bleibt auch seine Position — aus heutiger Sicht — widersprüchlich. Einerseits

bricht er mit der durch Thomas profilierten Auffassung, dass jede Ejakulation,
die nicht «zum Zwecke der Zeugung ergossen wird, zu dem der Geschlechtsverkehr

bestimmt ist»70 als Absicht «wider die Natur» eine besonders schwere

Sünde darstelle, und entzieht damit der traditionellen Begründung für die

Verwerflichkeit sodomistischer Praktiken den Boden. Andererseits hält er aber

kategorisch an ihrer Verurteilung fest.71

Auch in Bullingers Kommentierung von Adams paradiesischer Suche nach

Gemeinschaft fehlt jeder Hinweis auf eine natürliche Disposition und Bestimmung.

Was den inkulturierten Menschen selbstverständlich werden sollte, war
für den ersten Menschen keineswegs ausgemacht. Er suchte unter allen

Lebewesen nach einem passenden Pendant und seine Liebe und Zuneigung bestätigten

ihm, dass Eva das Wesen war, nach dem ergesucht hatte: «Aber unter allen

Tieren hatte er keines gefunden, zu dem er Zuneigung oder Verlangen gehabt

70 Thomas von Aquin: Summa contra gentiles. Vierter Band, Buch IV, Darmstadt 2001, 197;

vgl. A. Angenendt: Ehe, Liebe und Sexualität im Christentum, Münster 22015,11 Of. Diese

Begründung - im Sinn einer Generalisierung von Gen 38,9 - stellt sachlich Homosexualität

mit Masturbation, Coitus interruptus oder Kontrazeption auf eine Stufe.
71 Vgl. Elwood: Example (Anm. 67); D. MacCulloch: Reformation Time and Sexual Revo¬

lution, in: New England Review 24 (2003) 6—31; E.W. Monter: Sodomy and Heresy In
Early Modern Switzerland, in: Journal of Homosexuality 6 (1980/81) 41-55; W.G. Na-
phy: Reasonable doubt: defences advanced in early modern sodomy trials in Geneva, in:
M. Mulholland/B. Pullan (Hg.): Judicial tribunals in England and Europe, 1200—1700: The
trial in history, Vol. I, Manchester 2003, 129-146; Sewell: Calvin (Anm. 69), 173—190

sowie allgemein H. Puff: Sodomy in Reformation Germany and Switzerland, 1400—1600,

Chicago 2003; ders.: A State of Sin: Switzerland and the Early Modern Imaginary, in:
K. O'Donnell/M. O'Rourke (Hg.): Queer Masculinities 1550-1800. Siting Same-Sex Desire

in the Early Modern World, Basingstoke, New York 2006, 94—105; T. Lau: Sodom an
der Limmat. Strafverfolgung und gleichgeschlechtliche Sexualität in Zürich zwischen 1500

und 1900, in: SZG 56 (2006) 273—294; W Schneider-Lastin/H. Puff: <Vnd solt man alle

die so das tuend verbrennen, es bliben nit funffzig mannen jn Basel>. Homosexualität in
der deutschen Schweiz im Spätmittelalter, in: H. Puff (Hg.): Lust, Angst und Provokation.
Homosexualität in der Gesellschaft, Göttingen/Zürich 1993, 79-103.



234 Frank Mathwig

hätte, so dass er mit ihm leben, es lieben und mit ihm seinesgleichen zeugen
wollte. [...] Denn obwohl er geschlafen hatte, als die Frau aus seiner Rippe

geschaffen wurde, erkannte er doch wohl, dass sie ihm gleich war und dass er

bislang ihresgleichen keines unter den Tieren gefunden hatte. Auf diese Weise

war auch die eingepflanzte Art, die Liebe, das Herz, der Geist und die Zuneigung

zu seinesgleichen von Gott gegeben.»72 Keine Schöpfungsordnung und
kein genetischer Determinismus brachten Adam und Eva zusammen, sondern

die wechselseitig erfahrene Liebe und Zuneigung — auch beim Zürcher Reformator

selbstverständlich — zwischen Mann und Frau.

6. Die Zukunft der Ehe aus kirchlicher Sicht

Hinsichtlich der Ausgangsfrage nach dem angemessenen Ehepersonal aus

biblisch-theologischer Sicht bieten die Äusserungen Bullingers und Calvins keine

Überraschungen. Die Konsequenzen, die sie zogen, waren konventionell in
dem Sinn, wie kulturelle Ordnungen, gesellschaftliche Strukturen und politische
Institutionen die Wahrnehmungen, das Denken und Handeln der Menschen

bestimmen, die darin leben. Beide waren Repräsentanten der heteronormativen

Geschlechterordnung ihrer Zeit.73 Heteronormativität unterstellt — als

Gegenkategorie zur Heterosexualität — ein nicht expressives sondern performatives
Geschlechtsverständnis.74 Bestritten wird damit nicht die Existenz eines

«natürlichen, ausserkulturellen und realen vorsozialen Körper[s]». Aber sobald er

72 Bullinger: Ehestand (Anm. 34), 431.

73 Der Ausdruck «heteronormativity» stammt von M.D. Warner: Introduction, in: ders. (Hg.):
Fear Of A Queer Planet. Queer Politics and Social Theory, Minneapolis, London 1993,

vii-xxxi; vgl. P. Wagenknecht: «Heteronormativität», in: W.F. Haug (Hg): Historisch-Kritisches

Wörterbuch des Marxismus, Bd. 6/1, Hamburg 2004,189—206 und aus theologischer
Sicht R. Hess: «Es ist noch nicht erschienen, was wir sein werden.» Biblisch-(de)konstruk-
tivistische Anstösse zu einer entdualisierten Eschatologie der Geschlechterdifferenz, in:

dies./M. Leiner (Hg): Alles in allem. Eschatologische Anstösse. J. Christine Janowski zum
60. Geb., Neukirchen-Vluyn 2005, 291-323; dies.: «... darin ist nicht männlich und weihlich.

Eine heilsökonomische Reise mit dem Geschlechtskörper, in: J. Ebach et al. (Hg): «Dies ist

mein Leib.» Leibliches, Leibeigenes und Leibhaftiges bei Gott und den Menschen. Jabboq 6,

Gütersloh 2006, 144—185; P. Dabrock et al.: Unverschämt - schön. Sexualethik: evangelisch

und lebensnah, Gütersloh 2015, 103-115; dies.: Zwischen Schöpfung und Erlösung:
drei christlich-theologische Variationen über Geschlecht, in: Gender 1/2010, 118-132;
Karle: Mann (Anm. 12), 81—120; dies.: Liebe (Anm. 13), 117-138.

74 Vgl. im Anschluss an Judith Butler S. Hark: Heteronormativität revisted. Komplexität und
Grenzen einer Kategorie, in: B. Paul/L. Tietz (Hg): Queer as — Kritische Heteronor-

mativitätsforschung aus interdisziplinärer Perspektive, Bielefeld 2016, 53—72 (65).



Wie viel Segen für welche Ehen? 235

als Körper eines Menschen wahrgenommen, betrachtet oder beschrieben wird,
«hat er aufgehört, ein unkonstruierter, natürlicher Körper zu sein» und existiert
stattdessen ausschliesslich «als Signifikant von Darstellungen, Beschreibungen
und Zuschreibungen und als Medium kultureller Inskriptionen».75 Geschlechteridentität

verdankt sich einer internalisierten über wechselseitige Erwartungen

stabilisierten Kultur. Die Annahme von der heterosexuellen Geschlechternatur

wird als Manifestation einer sozial hergestellten, moralisch internalisierten
und rechtlich kodifizierten heteronormativen Kultur dekonstruiert. Damit werden

die Topoi Sex und Gender von einer ontologisch-biologischen auf die

politisch-diskurskritische Ebene verschoben.76 Heteronormativität ist eine Reflexi-

onskategorie für die strukturellen Bedingungen menschlichen Verstehens und

praktischer Orientierung und wird als Diskursrahmen stets vorausgesetzt ohne

selbst thematisiert zu werden.

Theologisch ist der Ansatz in dreifacher Hinsicht aufschlussreich: 1. Er

trägt der Tatsache Rechnung, dass der Geschlechterdual, einschliesslich der

daran anschliessenden typologischen Unterscheidung zwischen Hetero- und
Homosexualität erst Erfindungen des 19. Jahrhunderts sind. Bis in die Neuzeit
dominierte die in der Bibel und antiken Philosophie geprägte Vorstellung von
einem Geschlecht mit zwei Manifestationen,77 die vor allem durch die

Paulusinterpretation von Gen 1,27 in I Kor 11,7—9 als Geschlechterhierarchie in Kirche
und Theologie Karriere machte.78 2. Er eröffnet einen Blick auf die biblischen

75 Karle: Mann (Anm. 12), 81; mit Zitat von S. Hirschauer: Die interaktive Konstruktion von
Geschlechtszugehörigkeit, in: ZfS 18 (1989) 100-118 (112).

76 Hark: Heteronormativität (Anm. 74), 63: «Die Stabilität von Heterosexuaütät ist [...] ge¬

rade nicht in einer ahistorischen <Natürlichkeit> begründet; sie resultiert vielmehr aus

jenem Dispositiv kontinuierlich durchgesetzter und wechselseitig miteinander verschränkter,

vielfaltiger normativer gesetzlicher, kultureller und sozialer Regulierungen, die die
heteronormativ organisierte, zweigeschlechtliche symbolische Ordnung als das Medium der

Verständigung über sexuelle und geschichtliche Identität hervorbringt.»
77 Vgl. T. Laqueur: Auf den Leib geschrieben. Die Inszenierung der Geschlechter von der

Antike bis Freud, Frankfurt/M., New York 1992, 80—133; vgl. dazu H.-J. Voss: Das
differenzierte Geschlechterverständnis der Antike, in: Gender 2 (2009) 61—74.

78 Vgl. in diesem Zusammenhang den Einwurf von M.L. Frettlöh: Wenn Mann und Frau im
Bilde Gottes sind Über geschlechtsspezifische Gottesbilder, die Gottebenbildlichkeit
des Menschen und das Bilderverbot, Wuppertal 2002, 28f., gegen Paulus, dass genau
hingesehen werden müsse, «was in 1 Mose 1,27 gerade nichtgesagt wird: Über das blosse <Dass»

der Differenz hinaus gibt es keine Festschreibung von konkreten Geschlechtscharakteren

und/oder -rollen, es werden keine Geschlechtsmerkmale benannt, keine Geschlechtertypologien

entworfen. Geschlechtlichkeit ist nicht codiert. Der Wortlaut des Textes gibt



236 Frank Mathwig

und reformatorischen Aussagen über Ehe und Sexualität, der nicht durch die

Unterstellung einer den damaligen Menschen fremden Heterosexualitätsmatrix

getrübt wird. Sachlich und entgegen der theoriegeschichtlichen Entwicklung
ist Heteronormativität als hermeneutische Kategorie viel älter als das an einem

modernen Biosbegriff orientierte Heterosexualitätsparadigma.79 So wird die

sexualethische Konfliktlinie in Bullingers Eheschrift heteronormativ bestimmt,
insofern sie ausdrücklich nicht zwischen den Genderkategorien von Hetero-
und Homosexualität, sondern — quer dazu — zwischen ehelicher Sexualität und
ausserehelicher Unzucht verläuft. Nicht die Gendernatur qualifiziert das sexuelle

Verlangen, sondern der theologisch und sozial ausgezeichnete Beziehungsraum,

in dem es gelebt wird. Im Gegensatz zu aktuellen Ehediskussion
konstituiert die heterosexuelle Matrix nicht das Sprachspiel, in dem die Menschen

der Bibel und Reformation über die Ehe nachdenken. 3. Der heteronormative

Ansatz erlaubt schliesslich eine differenziertere Sicht auf die paulinischen
Disharmonien zwischen Rom 1 und Gal 3 und die Inkohärenzen in Bullingers und

Calvins Ehe- und Geschlechterverständnis. Handelt es sich bei den behaupteten

Brüchen überhaupt um argumentative Inkonsistenzen und Widersprüche?

Stehen sie nicht vielmehr für ein doppeltes Spannungsverhältnis zwischen

Schöpfung, Erlösung und Vollendung einerseits und seiner Reproduktion in
den menschlichen Strukturen und Lebensordnungen andererseits? Diese

Differenzierung macht es möglich, die «eschatologische Travestie» (Ruth Hess) in
Gal 3 nicht subversiv, sondern dialektisch auf die schöpfungstheologischen
Reminiszenzen in Rom 1 zu beziehen und den damit attestierten Identitätswechsel

nicht heilsgeschichtlich, sondern politisch im Feld der gesellschaftlichen

Ordnungen zu verorten.80

nicht einmal die Identifikation von Frauen mit weiblichen und von Männern mit männlichen

Menschen her [...], und schreibt deshalb auch keine exklusive Komplementarität von
Männern und Frauen fest.»

79 Diese These wäre im Kontext des dreifachen biblischen und antiken Lebensbegriffs zu
entfalten; vgl. J. Fischer: Das christliche Lebensverständnis als Motiv und Kriterium für
den Umgang mit Leben, in: E. Herms (Hg.): Leben. Verständnis. Wissenschaft. Technik.

Kongressband des XI. Europäischen Kongresses für Theologie, 15.-19. September 2002

in Zürich, Gütersloh 2005, 135-149 (135f£).
80 Vgl. in diesem Zusammenhang die Überlegungen von M.F. Bird, Salvation in Paul's Ju¬

daism?, in: R. Bieringer/D. Pollefeyt (Hg.): Paul and Judaism. Crosscurrents in Pauline

Exegesis and the Study of Jewish-Christian Relations, London, New York, 2012, 15-40
(28f.): «The exhortation in Gal. 3.28 with it's oùk oùôè construction which frames the

binary pairing of Jew/Greek, Slave/Free, and Male/Female, is not a complete negation of



Wie viel Segen für welche Ehen? 237

«Wenn sie nämlich von den Toten auferstehen, heiraten sie nicht, noch
werden sie verheiratet, sondern sie sind wie Engel im Himmel.» (Mk 12,25)

Davor organisieren die Menschen — wie die Bibel zeigt — ihre geschöpfliche

Bestimmung zu einem gemeinschaftlichen Leben äusserst bunt und vielfältig.

Während guter Sex für die Menschen der Bibel und die Reformatoren
kein bedeutendes Thema darstellt, steht die Frage nach dem guten Leben

im Zentrum ihres Nachdenkens (auch) über die Ehe. Als Kontrapunkt zum
(hetero-)sexualisierten Tunnelblick aktueller Debatten — der als Machttechnik

der «Diskursivierung von Sexualität» nur die Kehrseite der Homophobie
darstellt81 — springen zwei Pointen ins Auge: Einerseits war den Menschen

der biblischen und reformatorischen Lebenswelten die Vorstellung von
gleichgeschlechtlichen Partnerschaften oder Ehen fremd und deshalb kein

Thema. Andererseits gehörte menschliche Sexualität als gute Gabe Gottes

in den institutionalisierten Raum der Ehe. Beide Beobachtungen konfrontieren

Kirche und Theologie mit einer unbequemen Konsequenz: Homosexualität

als konstitutionelle Prägung anzuerkennen, aber die Möglichkeit ihrer
rechtlichen Institutionalisierung abzulehnen, kollidiert mit den biblischen

und reformatorischen Grundüberzeugungen von der auf Partnerschaft hin

angelegten conditio humana und von der Verbindlichkeit des göttlich gefügten

Liebes- und Verantwortungsbundes. Mehr noch, die (kirchen-)politische
Verabsolutierung der Heterosexualitätsnorm hätte den paradoxen Effekt,
«Unzucht» (Bullinger) zu institutionalisieren und gleichgeschlechdiche
Partnerschaften — nicht wegen ihrer sexuellen Orientierung, sondern aufgrund ihrer
institutionellen Exklusion und Stigmatisierung — als theologisch prekäre Lebensform
festzuschreiben.

the ontological and cultural existence of the respective tags (e.g. believers do not suddenly
cease to be Greek-speaking male freedman), as much as it stipulates their inclusion in a

shared meta-identity defined by being év Xptcrrœ "It|cü. What is negated is the effectiveness

of these tags to become vehicles of separation and superiority. The emphasis in Gal.

3.28-29 (and Gal. 2.19-21; 5.6; 6.15; ICor. 7.18-19; 12.13; Col. 3.11) is not the obliteration
of different human identities, but the inclusion and transformation of multiple identities
under a single meta-identity marked by Christ and the new creation. But that can only be

true if the existing identities, which are a means of distinction and status, are themselves

negated in value and lessened in their ability to cause differentiation.»
81 Vgl. M. Foucault: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit I, Frankfurt a.M. 1977, 22;

D. Eribon: Grundlagen des kritischen Denkens, Wien 2018; ders.: Theorien der Literatur.

Geschlechtersystem und Geschlechtsurteile, Wien 2019.



238 Frank Mathwig

Die aktuelle kirchliche Ehediskussion wird durch zwei Absetzungsbewegungen

belastet: auf traditioneller Seite durch die distanzierende Objektivierung
der Betroffenen als die anderen und auf reformerischer Seite umgekehrt durch eine

inszenierte Solidarität mit den anderen. Obwohl beide Sichtweisen Homosexualität

diametral entgegengesetzt beurteilen, stimmen sie in ihrer Distanzierung
gegenüber Lesben und Schwulen überein. Beide verweigern sich auf je eigene

Weise dem Versöhnungs- und Gemeinschaftsanspruch des Evangeliums. «Die

Kirche braucht und kann sich nicht erst betroffen machen [...] lassen, um sich

den betroffenen Anderen zuzuwenden, weil sie immer schon selbst betroffen
ist: weil homosexuell orientierte Menschen zu ihr gehören, immer schon

gehörten und gehören werden. [...] Diese Betroffenheit und ihre homosexuellen

Glieder ernst zu nehmen, schliesst für die Gemeinde ebenfalls aus, sich insgesamt

als <Lobby> zu verstehen, um sich im Sinne der Durchsetzungsinteressen
bestimmter Gruppen zum Aussen der Gesellschaft zu wenden.»82 Das
Eheverständnis diktiert nicht die Bedingungen kirchlicher Zugehörigkeit und Beteiligung.

Vielmehr gilt umgekehrt: Was Kirche ist, zeigt sich auch darin, wie sie mit
dem Wunsch ihrer Mitglieder nach dem Segen Gottes für ihre Beziehung
umgeht. In der aktuellen kirchlichen Ehediskussion geht es deshalb im Kern um
zwei Fragen: 1. Wie entspricht Kirche in ihrem Reden und Handeln dem von
ihr verkündigten Anspruch Gottes auf das ganze menschliche Leben? 2. Wie

spiegelt sich im kirchlichen Umgang mit Menschen unterschiedlicher sexueller

Orientierung die christliche Zusage von einem Leben in Fülle (Joh 10,10)

wider? Könnten sich die Konfliktparteien auf diese Fragen einigen, wäre die

kirchliche Debatte schon einen grossen Schritt vorangekommen.

82 Wannenwetsch: Natürliche (Anm. 10), 171.



Wie viel Segen für welche Ehen? 239

Abstract
Die reformierten Kirchen der Schweiz beurteilen die geplante rechtliche Einführung
der Ehe unterschiedlich. Die mangelnde Unterscheidung zwischen der politischen und
kirchlichen Diskursebene erschwert die Verständigung. Der Text versucht eine

theologische Typologie der unterschiedlichen Positionen. Anschliessend wird, ausgehend

von dem Eheverständnis Heinrich Bullingers, eine theologische Versuchsanordnung
für eine fruchtbare kirchliche Ehediskussion vorgeschlagen.

The Reformed Churches of Switzerland differ in their assessment of the planned legal
introduction of marriage. The lack of distinction between the political and ecclesiastical

levels of discourse makes communication difficult. The text seeks to develop a

theological typology of the different positions. Subsequently, on the basis of Heinrich
Bullinger's understanding of marriage, a theological attempt at a fruitful discussion of
church marriage is proposed.

Frank Mathwig, Bern


	Wie viel Segen für welche Ehen? : Die aktuelle Ehediskussion in der Schweiz aus reformiert-kirchlicher Sicht

